· (VE

## НАРОДЫ РОССІИ.

K/N P/ F N/3 M.

Изданіе "ДОСУГЪ и ДЪЛО".

С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

тинографія товарищества «общественная польза». Большая Подъяческая, № 39.

1879.

Дозволено цензурою. С.-Петербургь, 14 Марта 1879 года.





## народы россіи.

киргизы.

## Историческій очеркъ и народный характеръ.

Киргизы—это въ высшей степени любопытный и довольно иноочисленный народъ, до сихъ поръ удержавшій патріархальный пастушескій бытъ номадовъ и сохранившій, почти въ первобытной чистоть, типическія черты «степняковъ - хищниковъ», или, по выраженію нашего простаго народа, «азіятовъ, игравшихъ такую важную роль въ судьбахъ древней Руси и имъвшихъ безспорное вліяніе на складъ общественной и семейной жизни русскаго народа. Въ этомъ отношеніи, бытъ и нравы кочевниковъ - киргизовъ представляютъ для русскаго глубокій интересъ, номимо того политическаго значенія, какое получило для Россіи въ послъднее время вообще все населеніе средней Азіи.

Циргизы кочують, со своими кибитками и стадами, по безпредъльнымъ степямъ Средней Азіи, простирающимся отъ р. Урала и Каспійскаго моря до горъ Алтайскихъ, Алатау, и Тянь - Шаньскихъ или Небесныхъ, и отъ южныхъ границъ Западной Сибири до независимыхъ ханствъ, лежащихъ по теченію рѣкъ Сыръ-Дарьи и Аму-

Дарьи. Киргизскія степи занимають болье 40,000 квадратных милт. с. вчетверо превосходять пространство Франціи. Къ нимъ нужь, еще прибавить обширныя астраханскія степи, лежащія между Во гой и Каспійскимъ моремъ, гдъ обитаетъ Внутренняя или Букеє ская орда киргизовъ, водворившихся здъсь въ 1772 году и выс лившихся изъ сибирскихъ степей вслъдствіе внутреннихъ смутъ раздоровъ съ сосъдними киргизскимъ племенами.

Всего киргизовъ насчитывается до 2,000,000 душъ.

Происхождение этого народа довольно темно. Едва ли можно пу изводить киргизовъ отъ какого-либо одного народа или племену только въ политическомъ, но даже и въ этнографическомъ отномніи. Смуты и войны могли разбрасывать въ обширныя равни Средней Азіи разноплеменныхъ, бездомныхъ скитальцевъ, броди шихъ съ своими стадами по глухимъ трущобамъ азіятскихъ гор не подчиняясь никому и цълые въка не складываясь въ государств Названіе киргизовъ лучше всего намекаетъ на первопачальное при исхожденіе ихъ.

Имя «киргизъ» производять отъ соединенія двухъ словъ: кирз — степной и гизъ — человѣкъ (степной человѣкъ). Но это названіе пре надлежить собственно небольшому племени киргизовъ, кочующелу въ Небесныхъ горахъ, въ долинъ р. Чу, такъ называемымъ «буру тамъ» или дикокаменнымъ киргизамъ. Частые набѣги этого отважнаго племени на сибирскую пограничную линію дали поводъ русскимъ ошибочно распространить названіе киргизовъ на всѣхъ кочевниковъ средне-азіатскихъ степей. Между тѣмъ большинство киргизовъ до сихъ поръ называетъ сами себя словомъ «казакъ», что значитъ на монгольскомъ языкъ: бродяга, свободный скиталецъ. Это имя искони принадлежало всѣмъ киргизамъ и, со временемъ, перешло и на русскій бездомный и бродячій людъ. Не только киргизы сами себя называютъ казаками, но и сосъдніе съ ними народы, какъ напримъръ—китайцы, бухарцы и другіе называютъ ихъ так се сло-

вами: хасакъ, кайсакъ и т. под., откуда и произошло болъе върное название киргизовъ — «киргизъ-кайсаки».

Въ началѣ XIII столѣтія изъ- за горъ Алатау показались несмѣтныя монгольскія орды подъ предводительствомъ Чингисъ-хана, разрушавшія все на своемъ пути и наводнившія вскорѣ всю аралокаспійскую низменность. Здѣсь монгольскій элементъ почти совершенно поглотилъ мѣстныхъ жителей. Однакоже, казаки, слившись съ монголами, не образовали изъ себя цѣльнаго новаго народа, а остались, по прежнему, разрозненными, независимыми племенами, сохраняя свой прежній бытъ и свои привычки. Этому много способствовалъ обычай монголовъ—не нарушать независимости покоренныхъ ими народовъ. Они дали только каждому киргизскому роду своего правителя, особое названіе и знакъ (тамгу), для отличія отъ другихъ родовъ.

Русскія л'ятописи въ первый разъ упоминають о киргизахъ въ 1537 году.

Петръ Великій первый обратиль вниманіе на этотъ народъ. Онъ называль казацкую орду «ключемъ и ератами ко естьма азіатскима странамъ и землямъ» и считалъ присоединеніе киргизовъ къ Россіи необходимымъ для утвержденія нашего вліянія и торговли въ Средней Азіи, а чрезъ нее и въ Индіи. Съ этою цѣлью, Петръ Великій даль порученіе бывшему въ персидскомъ походѣ старшему переводчику, изслѣдовавшему пути въ Индію, Тевкелеву, постараться, «не смотря на великія издержки, котя бы до милліона», присоединить киргизовъ къ русскому подданству. Но за смертію Петра Великаго, виды и намѣренія его въ этомъ отношеніи оставались забытыми до 1730 года, когда одинъ изъ хановъ киргизскихъ, тѣснимый сосѣдними джунгарами, калмыками, и особенно башкирами, просилъ защиты Россіи, отдаваясь въ ея подданство. Послѣ переговоровъ, веденныхъ по этому поводу тѣмъ же Тевкелевымъ, значительная часть «казаковъ» признала свою зависимость отъ Россіи.

Съ того времени, многочисленные киргизские роды, побуждаемые внутренними смутами и раздорами, одинъ за другимъ, переходили въ русское подданство. Но вражда между ними, бунты и даже набъги ихъ на русскія пограничныя линіи не прекращались до последняго времени, чему въ особенности много способствовало враждебное Россін вліяніе Хивы и другихъ независимыхъ среднеазіатскихъ ханствъ гдъ бунтовщики - киргизы всегда находили убъжище и радушный пріемъ. Хивинскіе муллы проникали съ торговыми караванами въ киргизскія степи и возбуждали кочевое населеніе во имя религіи и пророка противъ русскихъ. Эти муллы и хаджи распространили въ XVII столътіи мусульманство между всьми киргизскими племенами. Впрочемъ, утвержденію исламизма въ киргизскихъ степяхъ не мало способствовало и само русское правительство, издавая, въ теченіи XVIII стольтія, указы о постройкі мечетей въ киргизскихъ степяхъ и поставляя при нихъ указныхъ муллъ. Дёлалось это конечно, съ благой цвлью — содвиствовать распространенію между киргизами мирной, осъдлой жизни; но результаты оказывались при этомъ противуположнаго свойства.....

Киргизы раздёлаются на множество племенъ. Главнымъ образомъ они дёлятся на три орды, изъ которыхъ каждая ведетъ свой родъ отъ особаго родоначальника — одного изъ трехъ сыновей монгольскаго правителя Алачь-хана. На востокъ киргизскихъ степей, у сибпрскокитайской границы кочуетъ такъ называемая Большая орда (Улу — юзъ); между Ураломъ и Аральскимъ моремъ обитаетъ Малая орда (Качи — юзъ), которая, въ сущности, есть самая большая. Между Малой и Большой ордой находится Средняя орда (Урта — юзъ). Отъ этихъ трехъ киргизскихъ родовъ, называющихъ себя общимъ именемъ — «казаки», значительно разнится собственно киргизское племя, кочующее со своими стадами въ Тяньшаньскихъ горахъ и извъстное подъ названіемъ «кара - киргизовъ» (черныхъ киргизовъ), «бурутовъ» или дикокаменныхъ киргизовъ (по мъсту жительства),

Внутренняя или Букеевская орда причисляется къ Малой ордъ и также носить название «казаковъ».

Языкъ киргизовъ представляетъ нарѣчіе тюркотатарскаго языка, но съ значительной примѣсью монгольскаго элемента.

У киргизовъ довольно сильно развито чувство любви къ своему родному языку и, вообще, къ своей національности и исторіи. Киргизъ, даже хорото знающій русскій языкъ, не будетъ говорить на судѣ по русски, а объясняется съ судьями непремѣнно чрезъ переводчика.

Въ физическомъ отношеніи киргизовъ характеризують: короткое тучное тіло, широкое, плоское лицо, сильно выдавшіяся скулы, узкіе черные глаза, приплюснутый нось, выдвинутый впередъ ротъ и короткая, різ выдергивають особыми щипчиками, или подбривають. Кожа самыхъ разнообразныхъ оттінковъ, начиная отъ смугложелтаго до чернаго цвіта угля. Ноги у всіхъ киргизовъ кривыя, какъ говорится, полесомі, походка медленная, развалистая; вообще, по недостатку навыка, они неспособны къ пізшей ходьбів.

За то киргизы неутомимы на съдлъ и могутъ, безъ видимыхъ признаковъ усталости, скакать полъ-сутокъ и болъе на перемънныхъ лошадяхъ. Киргизъ привыкаетъ къ верховой ъздъ съ самаго ранняго дътства. Онъ какъ-будто приростаетъ къ съдлу и разстается съ нимъ только въ самыхъ крайнихъ случаяхъ, когда, напримъръ, входитъ въ палатку или сидитъ въ ней. Внъ юрты онъ постоянно на съдлъ. Нужно ли ему загнать отбившуюся отъ стада корову или овцу, побывать у сосъда, или поговорить съ прохожимъ, — киргизъ выполняетъ все это, сидя въ съдлъ. Онъ ъдетъ верхомъ на лошади за 100 — 200 верстъ только для того, чтобы попить съ пріятелемъ кумыса. Ноги, кажется, совершенно излишнее для нихъ орудіе. Лошадь составляетъ какъ-бы часть ихъ организма. У киргизовъ и

пляски никакой не существуеть, хотя до музыки и прнія они большіе охотники.

Въ мъстности, гдъ расположенъ киргизскій ауль, вездь, на всемъ пространствъ горизонта, вы увидите этихъ забавныхъ центавровъ, скачущихъ или мърно двигающихся впередъ и назадъ, высоко сидящихъ на спинахъ коренастыхъ лошадокъ. Подъвхавъ ближе, различищь уродливую мъховую шапку, коротко подобранныя въ стременахъ ноги и толстую, длинную нагайку, трясущуюся въ полусогнутыхъ рукахъ всадника съ монгольскимъ типомъ лица.... Удивительно тонкій слухъ и необыкновенная зоркость глазъ — отличительная черта киргиза. Онъ ясно видитъ и слышитъ на громадныхъ разстояніяхъ. Память у него превосходная! Малъйшій знакъ на горизонть, чуть замътная горка, ручей, камень, дерево, слъдъ, — у него отпечатлъвается въ головъ какъ на географической картъ. Онъ ъдетъ по степиза сотни верстъ всегда кратчайшимъ путемъ, не боясь заблудиться.

Физическія страданія они переносять съ непонятнымь, дикимь стоицизмомь, и на ихъ бронзовыхь, огрубѣлыхь лицахь едва разберешь впечатлѣнія отъ 30-ти градусовь мороза или отъ 30 градусной жары. Голодъ и жажду они выдерживають долго, терпѣливо, безъ малѣйшихъ жалобъ, не выражая ничѣмъ своихъ мученій; но за то, дорвавшись до пищи, они ѣдятъ невѣроятно много, заѣдая кусками мяса такіе же куски жира и обратно.

Умъ у киргиза хитрый и лукавый; любопытства — не оберешься Новости — страсть степнаго номада. Лътомъ ему нечего дълать и онъ ъдеть въ степь или, лучше сказать, гуляетъ по степи. На горизонтъ чуть замътно обрисуется фигура всадника.... Киргизъ посмотритъ туда сквозь свои, косо-проръзанные, но невъроятно зоркіе глаза, и если его неудовлетворитъ эта рекогносцировка, онъ поскачетъ по направленію къ всаднику... «На хабаръ?» — что новаго? спроситъ онъ у него, сдълавъ для того карьеромъ нъсколько верстъ Но онъ ъхалъ не даромъ: встръченный киргизъ—такой же празд-

ный кочевникъ, какъ и его любопытный товарищъ-разскажетъ все, что видълъ особеннаго, и все, что слышалъ новаго. Узнавъ другъ у друга всв новости, киргизы скачуть въ сосвдніе аулы, съ безкорыстной цёлью - разсказать все слышанное. Не пройдеть и дня, какъ во всёхъ сосёднихъ аулахъ узнаютъ, что въ нёсколькихъ десяткахъ иди стахъ верстахъ оттуда провхало столько-то всадниковъ о дву-конь; узнають съ фотографической точностью костюмъ всадниковь, отличительные ихъ признаки; узнають, что у рыжей кобылы разсъчено ухо, а у другой лошади — бълая отмътина на правой ногѣ; узнають тамъ же, изъ самаго достовърнаго источника, что прожхавшіе всадники смотрёли какъ-то странно, что это агенты хивинскаго хана, и что старый Джеримъ-падишахъ-«полъ государя» боленъ, очень боленъ, теперь умираетъ, и чтобы не было какой бъды отъ хановъ, имъ смиренныхъ... Подобно всемъ жителямъ далекаго востока, киргизы страстно любять болтать о политикъ. Они, пожалуй, убьють на это цёлый день, разнообразя лишь изрёдка главную тему какимъ-нибудь дътскимъ разсказцемъ или простодушными сплетнями про своихъ султановъ и біевъ. Принимая гостя у себя въ юртъ, киргизъ усаживаетъ его у чувала и начинаетъ разспрашивать самомальйшія подробности: кто онъ, откуда п куда вдеть, зачі мъ, сакая у него есть родня, что стоитъ лошадь, одежда, сбруя, оружіе, что слышаль, кого встрътиль? и т. д. и т. д., Бойкая ръчь киргиза готова длится два-три часа сряду. Слушать гостя сбъгается иногда весь ауль, и чемь больше гость краснобанть, темь слушатели приходять въ большій восторгъ.

Вообще говоря, это народъ добрый, наивный и, въ тоже время, плутоватый, смёлый — съ азіатами и проникнутый благоговей – нымъ страхомъ къ русскимъ. Увидавъ русскаго, киргизъ становится пасмуренъ и неразговорчивъ, но, познакомившись съ нимъ поближе,

<sup>\*)</sup> Такъ называють киргизы генерала Кауфмана.

онъ часто дёлается его закадычнымъ пріятелемъ. Всёхъ, кто изучаль жизнь киргизовъ, вёроятно, поражали ихъ превосходныя семейныя качества. Едва ли кто нибудь видёлъ. чтобы киргизъ билъ свою жену или дётей. Особенно они нёжны къ дётямъ. Поэтому столь прославленная склонность киргизовъ къ убійству и хищничеству едва-ли составляетъ ихъ врожденное качество: это, скорёв случайный порокъ, обусловленный ихъ прежнимъ кочевымъ бытомъ. Но, какъ всё неразвитые народы, киргизы вспыльчивы; ссоры и драки между мужчинами повторяются очень часто, такъ что трудно встрётить хотя одного человёка безъ знаковъ на лицё или головё полученныхъ въ какой нибудь стычкё.

Самая ужасная и господствующая изъ страстей киргизовъ — это мщеніе. Между ними никакая обида не можетъ быть заглажена иначе, какъ равною или большею обидою. Если обиженный умеръ, то право мщенія переходитъ къ сыну его и ближайшимъ родственникамъ, и пока родъ обиженнаго не истребится, обидчикъ не можетъ быть увѣренъ въ своей безопасности. Но и это, очевидно, есть легко-искоренимый порокъ — наслѣдство прежняго степнаго самосуда, порокъ, постепенно обращающійся теперь, со введеніемъ въ степи болье правильнаго суда, въ забавное сутяжничество.

Киргизы несомивно храбры, только по своему, по степному. Они нападають всегда неожиданно, врасплохъ, и при этомъ натискъ ихъ бываеть стремителенъ: они несутся въ атаку съ гикомъ, воплемъ, дикими восклицаніями, и вдругъ вся эта буря, налетъвъ на каре, при первомъ залиъ разсыпается дождемъ во всъ стороны, и если имъ не удалось овладъть добычей съ перваго натиска, они уже не прибъгаютъ къ новымъ попыткамъ.

Одну изъ самыхъ привлекательныхъ чертъ киргизскихъ нравовъ составляетъ гостепримство. Кто бы ни прівхалъ къ киргизу, по двлу-ли, или просто шатаясь праздно изъ аула въ аулъ, можетъ всегда разсчитывать найти у него самый радушный пріемъ. Всякій.



ниргизы

ишущій гостепрівиства, называеть себя «джолаучи» (провзжающій) и имъетъ право войти во всякую юрту. Слъзая съ лошади и удерживая поводъ въ рукъ, «джолаучи» садится сперва на землю, подлъ двери юрты. Хозяинъ обязанъ выйдти и попросить его къ себъ въ кибитку. Если джолаучи прібхаль ночью, то хозяйка обязана встать, развести огонь и накоринть прівзжаго. Вогатый киргизъ ставить нарочно для гостей отдельную кибитку и держить при ней особую прислугу. Принявъ гостя у себя въ юртъ и предложивъ ему самое почетное мъсто за чуваломъ, подлъ сундуковъ, обвъщанныхъ коврами или росписными кошмами, киргизт усердно принимается угощать его. Онъ накладываеть на ладонь своей лівой руки, до оконечности четырехъ пальцевъ, кучку бишь-бармаку, кусочковъ говядины съ саломъ, и пятымъ пальцемъ искусно вдвигаетъ ихъ въ разинутый ротъ гостя. Это знакъ особенной почести, какой удостоивается только почетный гость, отличаемый, обыкновенно, по внешнему виду, т. е. по платью. Гость, съ своей стороны, долженъ отплатить хозяину и вствы присутствующимъ такою же любезностью и, въ знакъ особенной въжливости, посылаетъ иногда нъсколько кусочковъ говядины женъ киргиза, сидящей поодаль, за сундуками и мъшками съ имуществомъ. Послѣ этого хозяинъ подаетъ гостю ковшъ съ кумысомъ; гость прихлебываетъ изъ него и передаетъ остатки хозяину — это тоже знакъ благовоспитанности со стороны гостя. Разспрашивать «джолаучи» о новостяхъ можно только накормивъ его; поэтому пробзжій, насытившись, складываетъ руки и принимаетъ спскойную позу, показывая этимъ, что онъ сытъ и готовъ сообщить все, что дълается на бъломъ свътъ.

Киргизъ скоръе самъ подвергнется опасности, нежели допуститъ ее до своихъ кунаковъ (гостей), кто-бы они ни были. Подъ защитою этого гостеприиства, наши промышленники могли и въ прежнее время вести торговыя дъла даже внутри степей. Сами киргизы, разсчитывая на гостеприиство соплеменниковъ, отправляются въ са-

В. Ления

мую дальнюю дорогу безъ всякихъ запасовъ для себя и для лошади. Въ этомъ случав они гарантированы строгимъ судомъ бія за всякое нарушеніе правилъ гостепріимства.

Киргизы вообще понятливы и воспріимчивы. При первомъ удобномъ случав они скоро выучиваются русскому языку. Но наслёдіе отцовъ и дёдовъ—пастушескій бытъ—составляетъ почти непреодолимое препятствіе къ переходу ихъ къ осёдлой, гражданской жизни.

Жизнь киргизовъ, изъ поколенія въ поколеніе, обусловливалась средствами ихъ существованія — скотомъ. Скотъ даваль и даетъ имъ все: пишу, одежду, матеріаль для жилища и деньги. Понятно, слвдовательно, что киргизъ привыкъ ценить свой скотъ наравне съ жизнью, и что даже и мърою служить ему тоть же скоть (въ торговл'в единицею цівности служить у нихъ баранъ, соотвітствующій одному рублю). «Малъ джанъ аманлы?» какъ состояние скота и души? обращаетъ киргизъ обычное привътствіе знакомому и незнакомому, азіату и европейцу. И зам'вчательно, скотъ у него поставленъ ранве души. Только получивъ удовлетворительный отвътъ на вышеприведенный вопрось, вопрошающій еще разъ спративаетъ: «бала аманъ ба?» здорово-ли семейство? Встрвчаясь на дорогвя киргизы привътствуютъ другъ друга: «атъ лау аманъ-ба?», хорошоли провожаешь лошади?.. Скотъ вездъ у нихъ на первомъ планъ. Чье-либо богатство киргизъ определяетъ числомъ лошедей или овецъ. «Большой человъкъ, хорошій человъкъ, много имъетъ денегъ-тысяча лошалей будеть!> говоритъ киргизъ про своего знатнаго родовича, ударяя сильно на а тамъ, гдв мы ставимъ о. Почемъ нокупаль бязь (бумажная матерія) въ нынъшнемъ году? спросите вы у киргиза. — «За барана даваль зимою купецъ штука (т. е.

Понятно, что киргизъ, обязанный многимъ въ своемъ существованіи скоту, и дорожащій имъ выше всего, подчиняетъ всѣ условія своей жизни соображеніямъ о прокормленіи и размноженіи своихъ

стадъ. Потребность находить для нихъ кориъ заставляетъ киргиза кочевать.

По самымъ умъреннымъ вычисленіямъ оказывается, что для такого огромнаго количества скота, какое необходимо киргизамъ въ ихъ быту, не нашлось-бы подходящихъ пастбищъ и не хватило-бы ни чьихъ рукъ для заготовленія съна, чтобы продержать весь этотъ скотъ на готовомъ корму цълый годъ, или даже одну только зиму! Каждый мало-мальски зажиточный киргизъ, живущій только «безъ нужды», держитъ нфсколько сотенъ головъ крупнаго и мелкаго скота, а самые богатые считаютъ свой скотъ не головами, а стадами, косяками и табунами! Понятно, что такія стада въ состояніи вытравить въ нъсколько дней самое тучное и обширное пастбище, а удержать ихъ на болье или менье долгое время на одномъ мъстъ значить обречь ихъ на върный голодъ и вымираніе. Если-же присоединить къ этому многочисленность киргизскихъ семействъ, то будетъ совершенно понятно, почему этимъ кочевникамъ необходимо приволье, обширныя, пространныя степи.

Что-же касается до природы той мѣстности, которую занимаетъ изстари киргизское племя, то характеръ ея тоже неминуемо приводитъ скотовода къ кочевому образу жизни.

За недавно упраздненною, сибирско-оренбургскою пограничною линіею, «широко пораскинулась» настоящая, безграничная, киргизская степь. Ровно, непривътливо, однообразно идетъ она къ югу, на многія сотни верстъ, лишенная, лѣтомъ, отъ палящихъ 40-градусныхъ жаровъ, почти всякой растительности, и окованная, впродолженіи долгой зимы, 30-градусными морозами.

Изрѣдка только встрѣтится въ степи такой ручей, въ омутахъ котораго вода держится даже лѣтомъ, — и куда какъ ярка покажется зелень вокругъ его, по сравненію съ бурою, высохшею травою степи. Только тутъ и можно встрѣтить людей и животныхъ. Здѣсь мѣстность оглашается криками и говоромъ, а за предѣдами

ея, гдѣ солнце жгло и убило растенія, лежитъ пустыня, тихая, безмольная, едва обитаемая низшими животными. Въ центральныхъ-же частяхъ степи вся почва состоитъ изъ песку или красной глины, пропитанной солью.

Только на востокъ и юго-востокъ киргизская степь упирается въ высокіе горные хребты: Тарабагатайскій и Алатау, увънчанные въчными снъгами и изръзанные роскошнъйшими долинами и склонами. Понятно, что киргизы, кочующіе близь этихъ горъ, высоко цънятъ горныя долины, какъ отличныя мъста для кочевокъ. Но и этихъ роскошнъйшихъ пастбищъ слишкомъ мало для громадныхъ стадъ киргизскаго народа, да и мъста эти, по высотъ ихъ положенія, далеко не всегда бываютъ доступны для кочевокъ, такъ какъ глубокіе снъга и страшные морозы царствуютъ здъсь въ продолженіи всей зимы.

Вышеупомянутая измѣнчивость и непостоянство степной природы и разбросанность на огромныхъ разстояніяхъ удобныхъ для пастбищъ мѣстъ, невольно заставляютъ киргиза-скотовода, даже владѣющаго незначительнымъ количествомъ скота, переходить съ нимъ вътеченіи года съ мѣста на мѣсто.

Но не нужно думать, чтобы кочевникъ-киргизъ вполнъ и слъпо подчинянся окружающей его природъ. Напротивъ, онъ пользуется ею по извъстному, обдуманному плану, съ глубокимъ и върнымъ разсчетомъ, по выработанной многими покольніями системъ. «Дерево стоитъ на одномъ мъстъ и питается тъмъ, что вокругъ его находится, а вольная птица летитъ туда, гдъ ей лучше», говоритъ киргизская пословица.

Прежде всего киргизу необходимо для его многочисленныхъ стадъ выбрать «зимовку»— изеу. Выборъ зимовки требуетъ большаго знанія. «Кзеу» должна заключать въ себъ мъстность луговую и степную, такъ какъ верблюды и бараны ъдятъ сухую, пропитанную солью, солонцеватую траву, а лошади и коровы любятъ чернотравіе; при этомъ, нужно еще наблюдать, чтобы зимовка не могла быть за-

носима слишкомъ глубокимъ снѣгомъ, или покрываема гололедицею, такъ какъ скотъ, въ этомъ случав, не въ состояни будетъ добывать себѣ подножный кормъ; съ этою цѣлью киргизъ выбираетъ мѣстность покатую къ сторонѣ господствующихъ вѣтровъ, которые сдували-бы излишній снѣгъ и т. д. Впрочемъ, нужно замѣтить, что скотъ у киргизовъ, подобно имъ самимъ, какъ нельзя болѣе принатиренъ къ степи; дикій пылъ, неустрашимость и невѣроятная выносливость — составляютъ отличительныя качества ихъ лошадей, верблюдовъ, воловъ и барановъ. Пользуясь этимъ, киргизъ иногда ловко обходится съ зимовкою, хотя-бы она и неудовлетворяла всѣмъ требованіямъ настояще «кзеу»; онъ на одно и то-же пастбище пускаетъ сперва лошадей, которые срываютъ верхушку травы; потомъ ходитъ здѣсь рогатый скотъ, который довольствуется серединою растеній, затѣмъ тутъ-же пасутся бараны, съѣдающіе остатки травъ.

Какъ только весеннее солнце сгонить снъга, киргизъ поднимаетъ свою юрту, «ломаеть» ее, навьючиваетъ со всъмъ имуществомъ на верблюдовъ, и, въ сопровождении чадъ и домочадцевъ, начинаетъ кочевать, т. е. отыскивать мъста для корма скота или «лътовки». Придя на какое-либо мъсто, онъ занимаетъ его до тъхъ поръ, пока окрестная трава не будетъ вытравлена скотомъ. Подвигаясь, такимъ образомъ, впередъ, всегда по дугообразной линіи, для того, чтобы не пришлось послъ идти по вытравленной дорогъ, киргизъ къ зимъ ворочается другими путями назадъ, къ «зимовкъ».

Понятно, что величина кривой, описываемой въ кочевкахъ киргизомъ, зависитъ отъ изобилія подножнаго корма на лѣтовкахъ и отъ многочисленности его стадъ. Богатые киргизы въ теченіи года дѣлаютъ со своими стадами болѣе 2,000 верстъ! Но чѣмъ бѣднѣе киргизъ, тѣмъ круги, описываемые его стадами во время лѣтовокъ будутъ менѣе. Тѣ-же киргизы, которыхъ имущестзо состоитъ всего изъ нѣсколькихъ головъ скота, такъ называемые джеетаки, «лежащіе», остаются круглый годъ на мѣстѣ.

Киргизскія семьи никогда не кочують одиноко, а всегда цілыми родами. При патріархальномь складів жизни, киргизы помнять самое дальнее родство, и считають близкимь человіжомь каждаго, кто, по степной, очень сложной и подробной генеалогіи, происходить оть одного съ ними родоначальника. Родственныя узы, сплочивая многолюдные роды въ одно цілое, дають имъ средства охраняться общими силами противь грабежей и отгоновь скота со стороны сосіндей (баранта). Съ другой стороны, необходимость не группироваться на одномъ місті, чтобы не вытравливать кормъ для скота, заставляеть кочующіе аулы одного и того-же рода раздвигаться настолько широко, насколько это нужно для стадь. Такимъ образомъ, киргизскій родъ, начавшій кочевать, двигается по степи широкою линією, которая раздвигается или укорачивается, смотря по обилію подножнаго корма.

Теперь въ степи установилось неписанное, но признаваемое всъми кочевниками право извъстныхъ родовъ на опредъленныя зимовки и на опредъленное направление лътнихъ кочеваний. Но въ прежнее время, въ особенности за обладание хорошею зимовкою, происходили кровопролитнын стычки между разными родами.

«Зимовки» избираются киргизами преимущественно въ степяхъ. Раннюю весну и позднюю осень, т. е. самое дождливое время года, они проводять также въ степи. Лътомъ-же они, обыкновенно, стоятъ лагеремъ въ горахъ, и тутъ, во время самыхъ сильныхъ жаровъ, поднимаются иногда до уровня снъговой линіи.

Кочевой быть киргизовь, какъ и всякій другой патріархальный быть, лишенный высшаго государственнаго или общественнаго строя, держится родовыми бытоми, въ которомъ слабое, неразвитое племя полудикарей находить для себя твердую опору и почернаеть иногда неистощимую силу и живучесть. Чтобы понять, что такое киргизскій роди и что значить для кочевника родовая община, пеобходимо привести здѣсь нѣкоторыя изъ главныхъ чертъ ея.

Прежде всего, необходимо замътить, что киргизы дълять себя на два сословія: акт-сіюкт—«бълая кость», и кара-сіюкт—«черная кость». «Бълою костью» величають себя султаны и манапы, т. е. начальники киргизскихъ волостей и предводители родовъ, производящіе себя отъ потомковъ великаго завоевателя, Чингисъ-хана. «Черною костью» именуется остальной киргизскій людъ, т. е. чернь, неимъющая ясныхъ доказательствъ своего прямаго происхожденія отъ великаго завоевателя.

У киргизовъ раздёляются на роды или образують родовыя группы собственно только «бёлая кость», султаны (у казаковъ) и манапы (у кара-киргизовъ). Народъ-же, «черная кость», только принимаетъ на себя родовое названіе того манапа или султана, подъ покровительствомъ котораго онъ находится или чью власть признаетъ.
Случается, что отдёльныя семейства переходять отъ одного манапа
къ другому, и въ этомъ случав они мёняютъ названіе своего рода.
Но такіе случаи, нужно замётить, бывають очень рёдки, такъ какъ
киргизы крёпко держатся своего рода; даже илённые киргизы сохраняютъ названіе своего рода, который часто замёняетъ для нихъ
собственное имя.

Начальникомъ рода (союза дальнихъ родственниковъ) служитъ султанъ или манацъ, званіе котораго получается по праву рожденїя.

Прочность родоваго союза основывается прежде всего на общности экономическихъ интересовъ всёхъ сородичей. Связь между членами одного и того же рода, въ экономическомъ отношеніи, самая тёсная. У киргизовъ владёніе землей общинное. Каждый родъ и отдёль имёють свой опредёленный участокъ; на этомъ пространствё каждый изъ родовичей можеть имёть свои пашни, лётовки и зимовки; но родъ ревниво слёдить за тёмъ, чтобы никто изъ другаго отдёла не занималь ихъ земель. Особенно жаркіе споры бывали у нихъ изъ за-зимовокъ.

Общинный характеръ родоваго союза проявляется также въ склад-

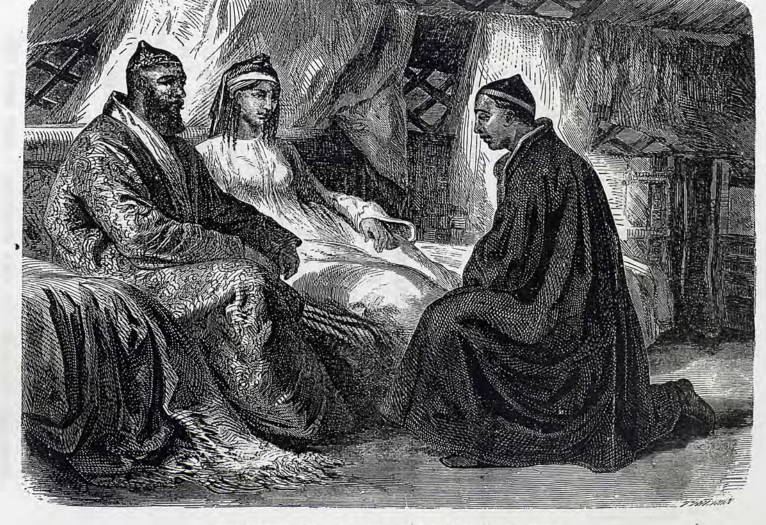
чинахъ сородичей на нъкоторыя общественныя нужды и увеселенія. Такъ, знаменитыя киргизскія тризны по умершемъ отбываются всегда цълымъ родомъ; даже нъкоторыя изъ свадебныхъ увеселеній справляются на счетъ всего отдъленія.

Въ частности, родъ служитъ для киргизъ прибъжищемъ во всѣхъ несчастіяхъ и бѣдахъ. Родъ даетъ ему безопасность отъ враговъ; въ случаѣ обиды кого нибудь изъ родовичей, за него вступается весь родъ (посредствомъ баранты), или же въ лицѣ родоправителя.

Въ случав голода, падежа скота, неурожая и тому подобныхъ несчастій, киргизъ также получаетъ помощь отъ своего рода: ему даютъ нъсколько барановъ, лошадей, коровъ, или «капъ» (2-3 пуда) хлъба. То же бываетъ при уплатахъ штрафовъ по ръшеніямъ біевъ, т. е. судей когда приговоры ихъ оказываются обременительными для отдѣльнаго лица. «Кунъ» или выкупъ за преступленіе, совершенное однимъ родовичемъ, всегда выплачивается цѣлымъ родомъ. Если убійство совершитъ султанъ или манапъ, то «кунъ» платится за него так всѣмъ родомъ, по раскладкѣ на кибитку.

Иногда случается, что при перекочевкахъ съ зимовокъ на лѣтовки, когда приходится проходить земли чужихъ родовъ, киргизъ отстаетъ отъ своихъ, или его задерживаетъ на дорогѣ между чужими какое нибудь несчастіе. Въ такомъ случаѣ, киргизъ шлетъ о томъ извѣстіе къ родовичамъ, и получаетъ отъ нихъ помощь, которая заключается, напримѣръ, въ присылкѣ вьючнаго скота, что и даетъ ему возможность снова присоединиться къ своимъ.

Родовой, общинный духъ проникаетъ даже въ частныя отношенія киргизовъ. Сколько бы одноаульцевъ ни пришло въ кибитку киргиза, въ какое-бы то ни было время, всякій получаетъ отъ него по кусочку баранины или другаго яства, и это не по требованію извъстныхъ правилъ гостепріимства, а по праву родства. Бъдняки, въ праздничные дни, присутствуютъ при убоъ скота богатаго родовича, при этомъ получаютъ отъ него небольшія части баранины и другія яства; час-



внутренность султанской юрты.

то они сопровождають богатаго кочевника при его выёздахь, какъ рой пчель свою матку, и въ этомъ случай соцержатся на его счетъ.

Родовая связь у киргизовъ весьма сильна. Киргизъ рѣдко сознается въ преступленіи, хотя бы улика была на лицо, въ полной увѣренности, что его одноаульцы скорѣе согласятся сложиться и заплатить за хищничество «кунъ», чѣмъ выдать родича-преступника. Киргизъ не имѣетъ права даже взять жену изъ своего рода, такъ какъ это считается уже кровосмѣшеніемъ. При сборищахъ киргизовъ на праздники, всѣ однородцы считаются какъ бы за одного человѣка—одни хозяевами, а прочіе-гостями. При этомъ, самыми почетными изъ гостей считаются, обыкновенно, наиболѣе удаленные роды, такъ какъ право гостепріимства распространяется преимущественно на чужихъ, постороннихъ людей.

Дорожа своимъ родомъ, киргизъ питаетъ къ нему безграничное почтеніе въ лицъ всъхъ представителей его. Нигдъ нътъ такого глубоваго повиновенія и уваженія въ старшимъ въ родів, какъ у киргизовъ. Особенно характерно проявляется это уважение въ случаяхъ полученія киргизомъ какой нибудь экстраординарной прибыли чрезъ личную доблесть. Такъ, отправляясь на охоту артелью или обществомъ, киргизы всегда отдаютъ лучшаго звъря или лучшую птицу изъ пріобр'втенной добычи старшему изъ участвовавшихъ на промыслъ; но если встрътится имъ, на возвратномъ пути, еще болье старый родовичь, то получившій лучшую часть добычи должень отдать ее встретившемуся родовичу. Точно также, полученный на бъгахъ, въ борьбъ или на другомъ какомъ нибудь состязании призъ никогда не присвоивается себъ побъдителемъ, а отдается старшему въ его родъ. Побъдитель на скачкахъ отдаетъ старшему родовичу не только самый призъ, но и дошадь, выигравшую оный. Этимъ киргизы какъ бы хотятъ возвратить роду часть той помощи, какую они получають чрезъ него.

При всемъ томъ, у киргизовъ нътъ оффиціальнаго неравенства.

Даже султаны и манацы, чтобы не оскорбить народнаго чувства, принимають всёхъ одинаково. Киргизъ идеть къ высшему себя по сословію или по службё свободно, входить въ его кибитку и располагается какъ ему удобнёе: на корточкахъ, полулежа на локте, либо избираеть себе изголовьемъ колени сосёда, — и говорить при этомъ обо всемъ, какъ равный съ равнымъ.

Такова родовая связь киргизовъ и ея сила. Опираясь на родовое начало, на содъйствіе всъхъ родичей и на дъятельную помощь, поддержку, киргизъ дълается хозяиномъ въ пустынъ, среди многочисленныхъ враждебныхъ племенъ, и можетъ даже богатъть здъсь и размножаться. Родовая связь даетъ ему возможность быстро сплотиться и давать немедленный отпоръ всякому враждебному дъйствію со стороны окружающихъ хищническихъ племенъ. Но за то, внъ родовой связи, кочевникъ какъ-то теряется, обезличиваются и мало по малу становится совершенно безпомощнымъ. Киргизъ, почему-либо отбившіся отъ своего рода, быстро бъдньетъ, «Трудно жить между чужими», говорятъ киргизы. Родовой, общинный союзъ—это сила, на которой только и можетъ держаться кочевой бытъ ихъ.

Что касается до дикости нравовъ и хищничества, то все это едва ли можно считать последствиемъ родовой сплоченности киргизовъ. И то и, другое есть скоре необходимый результать ихъ пастушескаго кочеваго быта. Въ прежнее время хищничество составляло почти единственное средство, съ помощью котораго полудикарь-кочевникъ, не имъвшій понятія о трудь, могь поправлять свое разстроенное хозяйство и даже размножать свои стада. Такое средство заключалось въ знаменитой «баранты», удержавшейся нынътолько въ самыхъ отдаленныхъ, глухихъ частяхъ киргизской степи.

Впрочемъ «баранта» была простымъ хищничествомъ только по отношенію къ неодноплеменникамъ. Относительно же одноплеменниковъ «баранта» есть, скоръе, довольно сложный степной законъ,

обставленный иногочисленными условіями и оговорками, и основанный на обычномъ правъ.

Сущность баранты заключается въ хищническомъ отгонъ скота или табуна лошадей, соединенномъ, очень часто съ разграбленіемъ аула. Киргизъ, потерпъвшій отъ кого нибудь обиду или оскорбленіе, старается набрать себъ дружину и отправляется съ нею на поискъ. Барантовщики высматриваютъ стада непріятельскія, подкрадываются къ нимъ въ ночное время, и внезапно, воровски, съ дикимъ пронзительнымъ визгомъ, кидаются на табуны и угоняютъ ихъ къ своимъ жилищамъ. Такъ барантовали малыя цартіи. Но часто набъги производились несколькими стами и даже тысячами наездниковъ, т. е цёлыми родами. Въ этомъ случав баранту назначаетъ родоначальникъ. Нападеніе совершается открыто, въ знойный полдень или на разсвътъ, когда все спитъ или отдыхаетъ, для того чтобы застать непріятеля врасилохъ. Грабительству тутъ нътъ предъла! Изступленные, полунатіе, съ дикими воплями, они истребляли все и не давали пощады ни полу, ни возрасту. Юрты разграблялись, скотъ угонялся, а люди и пастухи избивались.

Навздники, отличившіеся на барантв удальствомь и храбростью пріобретали весьма почетное названіе — «батырей». При дележв захваченнаго на барантв имущества, «батырь» получаль большую часть, даже не дожидаясь общаго дележа, производившагося по известнымь правиламь между всёми родичами.

Такъ какъ для кочевника скотъ есть все, то нанесеніе вреда послѣднему составляеть самое высшее оскорбленіе для киргиза, оскорбленіе, которое, въ свою очередь, даеть и ему право барантовать противъ оскорбителей. Вслѣдствіе этаго, барантовщики подвергаются такому же раззоренію отъ ограбленныхъ, составляя, такимъ обраразомъ, взаимною барантою, длинную цѣпь злодѣйствъ, раззорительныхъ для народа и ведущихъ за собою опустошеніе цѣлыхъ ауловъ.

Баранта прекращалась только зимою; но съ наступленіемъ

весны, удальцы снова садились на коней и толпами муались на грабежъ, вооруженные пиками и «чеканами» (топорами на длинныхъ рукояткахъ)...

Энергическія дійствія нашего правительства уничтожили среди степей этотъ ужасный обычай, немало способствовавшій вырожденію кочевыхъ племенъ. Но въ отдаленныхъ пограничныхъ містахъ обычай этотъ еще имість между киргизами своихъ почитателей.

Своеобразный взглядъ кочевника на способъ пріобретенія имущества не менње характерно проявляется въ другомъ, противуположномъ барантъ, обычаъ, такъ называемомъ «тамырствъ» (обычай дружиться, отъ слова «тамыръ» — другъ). Обычай этотъ удержался въ полной силъ до настоящаго времени. Желающіе подружиться обнимаются другъ съ другомъ чрезъ обнаженную саблю, держа ее на груди, причемъ даютъ клятву быть навсегда въ дружбъ. Дружба эта заключается, главнымъ образомъ, въ томъ, что каждый изъ двухъ тамыровъ имъетъ право во всякое время прівхать къ другому тамыру и объявить ему калау, т. е. свой выборъ: это значитъ, что все, чтобы онъ ни выбраль, тамырь обязань отдать ему. Преимущественно «калау» падаеть на хорошихъ скакуновъ, беркутовъ, ястребовъ, борзыхъ собавъ, ковры, меха и т. под. Если последуетъ отказъ въ выдачь калау, то дружба разрывается, и никогда и ничёмъ уже не можетъ быть возобновлена. Последствіемъ этого бываетъ баранта, угонъ лошадей и убійства. Чтобы избіжать всіхъ этихъ непріятностей, киргизы прибъгають къ нъкоторымъ уловкамъ: выдавъ «калау», киргизъ, по праву тамырства, старается поскорфе объявить свой выборъ, падающій часто на тотъ же самый предметъ, а иногда и на болъе цънный... Кто въ этомъ случав перехитрить другь друга, тоть и остается въ выгод в... Таковъ обычай тамырства!

Къ числу оригинальныхъ обычаевъ, рисующихъ наклонности «степняка-кочевника» относится также соколиная охота, переня-

тая у киргизовъ ради забавы и нашими старинными князьями и боярами. «Соколиная охота» не составляеть для киргизовъ промысла или занятія, которому они предавались бы отъ нужды; напротивъ, охота эта составляеть, по большей части, времяпрепровожденіе богатыхъ киргизовъ, ихъ національное, обычное развлеченіе отъ монотонной жизни пастуха-кочевника, — развлеченіе, которому праздный апатичный азіатъ предается со всею пылкостью хищника... Поэтому и можно сказать, что «соколиная охота» составляеть скорѣе народный обычай, нежели промысель киргизовъ.

Для каждаго звъря у киргизовъ инъется особая охотничья птица, такъ что ихъ насчитывается до семи породъ. Напримъръ, на волковъ и лисицъ киргизы ходятъ съ беркутами; на горныхъ козъ, драхвъ и лебедей охотятся съ соколами; съ помощью ястребовъ бъютъ утокъ, гусей, стрепетовъ, и проч.

Сами киргизы рѣдко занимаются дрессировкой для охоты хищныхъ птицъ; эту черную работу исполняютъ, обыкновенно, наши волжскіе татары и башкиры. Татаринъ по цѣлымъ недѣлямъ носитъ хищную птицу на палкѣ по зарямъ, не кормитъ и не даетъ ей спать, надѣваетъ ей на лапы ремни, завязываетъ колпачкомъ глаза и продолжаетъ эти экзекуціи до тѣхъ поръ, пока птица совсѣмъ перестанетъ дичиться и станетъ по первому зову прилетать къ рукѣ за кускомъ. Тогда татаринъ или башкиръ везетъ птицу въ степь и продаетъ киргизу.

Киргизъ дорого даетъ за охотничью птицу. Хорошій беркутъ цѣнится въ 5—6 верблюдовъ, соколъ—въ 1 или 2 верблюда, ястреба и копчики — дешевле.

Замѣчательна любовь кочевника къ этимъ воздушнымъ, пернатымъ хищникамъ. Киргизъ уже не мучаетъ птицу; черезъ двѣ - три недѣли хищникъ возмужаетъ у него, — перья покроются глянцемъ и глазъ «заиграетъ»... Киргизъ кормитъ его вдоволь, холитъ, гладитъ его, носитъ по степи, словомъ возится съ нимъ, какъ нянька. И

птица, въ свою очередь, не остается равнодушной къ своему патрону.

Но высшее наслаждение для виргиза начинается тогда, когда онъ отправляется съ своимъ орломъ или беркутомъ на охоту. Предъ этимъ онъ дня 2 - 3 совсёмъ не кормитъ птицу. Затёмъ киргизъ съдлаеть свою коренастую лошадку, садится верхомъ, помъщаеть рядомъ, на лукъ, голоднаго хищника, накрывъ ему глаза колпачкомъ, — и оба катаются по степи... Завидитъ кочевникъ лису или сайгака, сейчасъ же сдернетъ колпакъ съ пернатаго хищника, приподниметь на рукъ такъ, чтобы онъ видъль звъря — и пускаеть на свободу... Тяжело взиахнеть крыльями проголодавшійся орель, и пойдеть на кругахъ, все выше и выше... Киргизъ глазъ съ него не спускаетъ. Но вотъ «пернатый хищникъ» нацелилъ на зверя, и, сложивъ крылья, стрелой падаетъ внизъ... У киргиза замеръ духъ! Но беруктъ уже сделаль свое дело: запустивъ когти одной ланы въ голову лисицы, а когти другой-въ ся крестецъ, беркутъ выклевываетъ ей глаза и сильными ударами клюва въ голову убиваетъ ее или ослабляетъ настолько, что восхищенный киргизъ, примчавшись во весь духъ, безъ труда уже доканчиваетъ поражение звъря. Послъ этого кочевникъ не налюбуется на своего «пернатаго товарища», холить, гладить его и даеть ему лучшій кусокь изь добычи, кусокь лисьей печени...

О хорошей, удалой птицѣ молва пробѣгаетъ по всей степи. Киргизы ѣдутъ за 100 — 200 верстъ и больше, чтобы посмотрѣть на нее, полюбоваться ея удалью, какъ она лисицъ и волковъ матерыхъ хватаетъ, словно зайцевъ, и душитъ въ когтяхъ... Удивленію ихъ нѣтъ конца! За то и хозяинъ цѣнитъ такую птицу дороже своего скота и жилища...

Киргизы охотятся на звърей и съ борзыми туркменскими собаками (*«тазами»*); но собаки эти дурно содержатся и вовсе не воспитываются для охоты. Вышеописанныя наклонности киргизовъ составляють, конечнокрупные пороки, но, во всякомъ случав, не прирожденные имъ, а навъянные прежнимъ хищническимъ бытомъ, — пороки, подъ вліяніемъ русской цивилизаціи, все болве и болве сглаживающіеся и даже совсвиъ исчезающіе. Въ настоящее время, киргизъ-кочевникъ въ сущности, уже выродился и имветъ больше задатковъ для мирнаго гражданскаго развитія, нежели для хищническаго быта. Правда, познанія и навыкъ киргизовъ къ гражданской жизни еще не на столько велики, чтобы они могли тотчасъ же перейдти къ ней; но этого, конечно, нельзя и требовать отъ нихъ; хорошо уже и то, что въ нихъ есть несомнънные задатки для постепеннаго перехода въ слъдующей, высшей степени цивилизаціи.

Свѣдѣнія киргизовъ касаются, главнымъ образомъ, узкой сферы пастушескаго быта. Киргизъ знаетъ на небѣ Полярную звѣзду (темиръ-казыкъ — желѣзный гвоздь), которая указываетъ ему дорогу въ степи, Большую Медвѣдицу, по которой онъ опредѣляетъ время ночи, Венеру (караванъ - джылдызъ — звѣзду каравановъ), подымающую его въ дальній путь. Знаетъ также привычки и свойства своихъ животныхъ и разныя благопріятныя и неблагопріятныя условія вочевокъ.

Но, кромф того, киргизамъ извъстны и многія изъ условій осъдлаго быта. Киргизъ умъетъ приготовить себъ всѣ вещи, нужныя для домашняго обихода. Всякому матеріалу, который даетъ имъ скотъ, оои могутъ придать форму, удобную для личнаго употребленія. Они умъютъ валять кошмы и войлови, ткать армячину, выдълывать кожи, мъха, замшу, приготовлять «сабы» (кожанные мъхи для храненія кумыса), «чембары» (кожаные штаны), «яргаки» (шубы изъ телячьихъ шкуръ), «турсуки» и «бурдюки» (мъшки изъ конскихъ и овечьихъ кожъ), «кебежи» (сундуки изъ сырыхъ коровьихъ кожъ), шить сапоги и платье, дълать арканы, конскую сбрую, молоть муку и проч., и знакомы отчасти съ кузнечнымъ, плотничнымъ и красильнымъ мастерствами. Остальныя же вещи, какъ-то: домашнюю посуду, разныя матеріи и металлическія вещи — они получають, по большей части, изъ Россіи и среднеазіатскихъ ханствъ. Но и вышеперечисленныхъ ремеслъ и свёдёній киргизовъ достаточно, чтобы составить прочное основаніе для ихъ дальнёйшаго гражданскаго развитія.

Къ хлебонашеству киргизы пока переходять только вследствіе крайней необходимости, потерявши, напримфръ, весь свой скотъ и сдълавшись «джетаками (лежащими, некочующими). Такихъ обездоленныхъ кочевниковъ, вслъдствіе прежней баранты и разныхъ стипійныхь бідствій, весьма часто посіщающихь киргизскую степь, накопилось уже множество, и они, волей-неволей, образовали особый классъ-«игинчи» - пахарей. Понятно, что положение этихъ подневольных в пахарей не могло сделаться оссбенно завиднымъ. Во первыхъ, для истаго киргиза, «игинча» — пахарь — слово презрительное, означающее самаго последняго, самаго низкаго человека. Одно уже это обстоятельство не можеть служить особеннымъ ноощреніемъ для киргиза къ земледельческому труду. Къ тому же виргизы едять хлеба мало и неохотно, и потому самые «закромы хлеба» также не могуть для нихъ представлять особенной прелести. Сверхъ того, неумънье взяться за дъло, отсутствие навыка къ земледълию и вообще привычки къ труду, и, наконецъ, постепенное распаденіе, вследствіе новыхъ условій жизни, родоваго общественнаго быта, — все это ставить пахаря-киргиза въ самое ужасное положение. Покопавшись коекакъ вмъсто сохи допотопной лопатой у своей пашни, и оросивъ ее, по обыкновенію всёхъ среднеазіатцевъ, тощимъ каналомъ («арыкомъ») \*), киргизъ-«игинчи» больше уже не знаетъ никакихъ заботъ

<sup>\*)</sup> Искусственно проведенная вода составляеть для осёдлых в среднеазіатцевь, вслёдствіе особых условій природы, такой же источникь благосостоянія, какъ скоть у кочевниковъ. Владёть большимь «арыкомъ» — прригаціоннымъ кана-

о своей землв, и, предоставивь все двло собственному его теченію, едва успваеть собрать даже затраченныя свмена. Селится онь также на манерь своихь отцовь и братьевь кочевниковь — въ ки-биткахь. Но юрта не домь; она не предназначалась для земледвльца и въ высшей степени непрактична для жизни на мвств. Оттого грязь, нечистота, холодь, повсемвстныя лохмотья и ввчные больные, —воть обыкновенные аттрибуты некочующихъ киргизовъ или «джетаковъ».

Многіе изъ этихъ «игинчи» или пахарей доходили до такой крайности, что продавали своихъ дѣтей въ азіатскихъ владѣніяхъ за какой-нибудь «капъ» хлѣба, чтобы только имѣть возможность продлить свое существованіе. Образовавъ особый, довольно многочисленный классъ нищихъ (байгушей), они ходили толпами по нашимъ линейнымъ селеніямъ, городамъ и крѣпостямъ, въ грязныхъ рубищахъ, съ дѣтьми—большею частью—нагими, выпрашивая милостыню, или же пускаясь въ хищничество. Въ настоящее время, «байгуши» нанимаются въ работу къ русскимъ земледѣльцамъ, а также занимаются на заводахъ и пріискахъ, или же служатъ въ пастухахъ (кончи) у богатыхъ киргизовъ.

Нѣтъ никакихъ причинъ думать, чтобы подобное положеніе киргизовъ—пахарей было естественнымъ, необходимымъ послѣдствіемъ перехода ихъ къ осѣдлому быту. Существуетъ, безъ сомивнія, множество условій, при которыхъ и кочевникъ можетъ сдѣлаться — и дѣлался — прилежнымъ, зажиточнымъ земледѣльцемъ. Но, во всякомъ случаѣ, несчастный нримѣръ «игинчей», служа какъ бы подтвержденіемъ взглядовъ кочевниковъ, не особенно располагаетъ послѣднихъ

ломъ, для азіата-земледёльца значить быть богатымъ. Вслёдствіе этого, самое землевладёніе въ Средней Азін основано на правё «оживленія», т. е. по мёстному закону, только тоть имёсть первоначальное право на обладаніе землей, кто ее оросиль, оживиль. Этогь взглядъ отчасти проникъ и къ киргизамъ.

къ подражанію имъ. И дъйствительно, жизнь большинства кочевниковъ, по сравненію съ положеніемъ пахарей, представляется просто раемъ.

Въ торговле киргизы также не принимаютъ непосредственнаго участія, хотя сношенія ихъ съ Россіей и азіатскими странами производятся довольно деятельно, конечно азіатскимъ способомъ — съ
помощью верблюдовъ или посредствомъ, такъ-называемыхъ, «таравановъ». Драгоценныя качества верблюда, этого «корабля пустыни»,
даютъ возможность переходить съ товаромъ даже безводныя и безтравныя пустыни киргизскихъ степей. Караванные пути пересекаютъ киргизскую степь во всёхъ направленіяхъ, съ юга на сёверъ
и съ востока на западъ. Когда ёдешь по степи, то на сёрожелтой
ея поверхности пути эти вездё раскинулись темными лентами, проторенными копытами верблюдовъ и тяжелыми колесами азіатскихъ
товарныхъ арбъ.

Многіе изъ киргизовъ разводятъ верблюдовъ спеціально для караваннаго найма; богатые кочевники держатъ съ этой цѣлью сотъ по пяти верблюдовъ. Вожаками верблюдовъ въ караванахъ или «чапарами» служатъ также киргизы. Вожаки, или чапары, въ караванъ подчиняются обыкновенно «караванъ-башѣ» (караванному старшинѣ), избираемому изъ среды купечества. Караванъ-баша разбираетъ распри между чапарами, принимаетъ нужныя мѣры для безопаснаго слѣдованія каравана, развѣдываетъ о киргизскихъ родахъ, кочующихъ близь дороги —дружественные они, или враждебные, и по общему совѣщанію съ чапарами, располагаетъ ходомъ каравана, назначаетъ ночлеги и остановки.

Движеніе каравана въ степи представляеть чрезвычайно оригинальную картину. Верблюди, навьюченные разнымъ товаромъ, идутъ обыкновенно, одинъ за другимъ, гуськомъ, или, по караванному выраженію, «ниткой». Для этого ихъ привязывають однаго къ другому посредствомъ особыхъ уздечекъ, состоящихъ изъ веревочки, прикръпленной въ концамъ маленькой палочки или кости, продътой въ носовой хрящъ верблюда. При остановкъ на кормежку нужно только потянуть верблюда за эту уздечку, и онъ тотчасъ становится на колъни; въ это время безъ труда снимаютъ съ него вьюкъ, а самаго его пускаютъ на подножный кормъ. Утромъ, по слову: «чокъ»! верблюдъ опять становится на колъни и даетъ класть на себя ношу въ особую раму, прикръпленную къ его спинъ и общитую войлокомъ.

Поставляя верблюдовъ подъ караваны и служа вожаками ихъ, киргизы въ самой торговлъ не принимаютъ никакого участія. Караваниная торговдя почти вся находится въ рукахъ среднеазіатскихъ жупцовъ и отчасти русскихъ. Въ торговомъ отношении киргизъ зависить отъ другихъ. Болъе всъхъ прижимають киргизовъ туркестанскіе жители — сарты. Сарть, какъ бы онъ ни былъ богать, непременно торгашь въ самомъ дурномъ смысле этого слова. Будучи дъятеленъ по натуръ, онъ неутомимъ въ надуваніи ближняго и въ накапливаніи денегь. Трусливый по характеру, сартъ не побоится рисковать своею жизнью, если этотъ рискъ дастъ ему барышъ. Совершенно равнодушно отправится онъ съ караваномъ черезъ всв среднеазіятскія трущобы и пустыни въ Москву, Нажній Новгородъ, Семиналатинскъ, или въ Индію, зная хорошо, что трущобы эти и пустыни заселены кругомь хищными илеменами, у которыхъ грабежи почти единственное средство къ существованію. Понятно, что для таких отважных барышниковъ, каковы сарты, болве другихъ добродушный и наивный — киргизскій народъ представляетъ неистощимый источникъ наживы. Ежегодно. вижсть съ приходомъ киргизскихъ родовъ на зимовки, у богатейшихъ ауловъ непременно появляется переносная юрта прикащика какого нибудь сарта. Раздавая свой товаръ, приготовленный на киргизскую руку, подъ барановъ и скотъ будущаго приплода, прикащикъ беретъ за свой товаръ въ нъсколько разъ дороже его настоящей цѣны. Распродавъ въ кредить товаръ, прикащикъ спокойно возвращается къ хозяину съ отчетомъ, такъ какъ онъ знаетъ, что долги почти никогда не пропадаютъ за киргизами. Къ осени, этотъ долгъ сберется по ауламъ, и гурты скота, полученнаго отъ киргизовъ, пригоняются въ мѣста жительства сартовъ для нагула.

Не мудрено, что сами киргизы не принимаютъ никакого участія ни въ торговав, ни въ промышленности, и не хлопочутъ много ни о какихъ перемънахъ въ быту или улучшеніяхъ. Потребности кочевника чрезвычайно просты и однообразны. Незначительный капиталь въ скотв, напримерь, 200-250 барановъ, съ пропорціональнымъ количествомъ коровъ и лошадей, д'влаетъ жизнь киргиза совершенно счастливою. Киргизъ счастливъ, если у него есть скотъ для прокориленія, кибитка для защиты отъ непогоды, постель для сна и жена для услуги. При подобномъ состояніи, даже прихотливый киргизъ можеть удовлетворить всёмъ своимъ потребностямъ. Привольно беззаботно ему живется тогда! Онъ веселъ и гордъ, любуясь своими жирными баранами и десяткомъ — другимъ маленькихъ, горбоносыхъ, кадыкастыхъ лошадокъ. Кругомъ его раздолье, такое же широкое, какъ мать его - степь. Если же состояніе его будеть выше, то у киргиза всетаки не явится ни одной новой потребности; онъ станетъ только вздить на хорошей лошади, вивсто посредственной; станетъ покупать ташкентскія или китайскія съдла, вмъсто грубыхъ и жесткихъ киргизскихъ; заведетъ двъ «сабы», вмёсто одной; убереть внутренность юрты тикеметами (росф писными кошмами и коврами) вибсто простыхъ кошемъ; однимъ словомъ, количество потреблостей останется тоже, но, съ увеличениемъ его состоянія, киргизъ станеть улучшать только качество потребляемыхъ предметовъ. Такимъ образомъ, потребности и бъдныхъ, и богатыхъ кочевниковъ почти одив и тв же; удовлетворяются же онъ, смотря по состоянію, съ большею или меньшею прихотливостью. Киргизъ, главнымъ образомъ, заботится о томъ, чтобы его состояніе

позволяло ему продолжать кочевой образъ жизни и чтобы, въ противномъ случав, не обратиться — чего боже упаси — въ «джетака» или пахаря.

## Жилище.

Становища или аулы виргизовъ стоятъ степи чрезвы-ВЪ чайно редко одинъ отъ другаго, такъ что по жилищамъ кочевниковъ путешественникъ не можетъ опредълить направление своего пути, какъ по нашимъ селеніямъ. Лишь въ кои-въки доберешься въ необозримой степи до такой прогалины или ложбины, гдф вблизи ручья невысыхающаго и лътомъ, прячась за «борханомъ» (бугромъ) и тростниками, пріютились эти невзрачные ауды, состоящіе изъ сплотившихся группами юрть, покрытыхъ потемнъвшими войлоками. Непривычному человеку юрты, съ перваго раза, покажутся кучками насыпной земли. Замътить такой аулъ издали чрезвычайно трудно. Гораздо скорве можно добраться до него по особенному аульному запаху. Воздухъ вокругъ жилища кочевника пропитанъ запахомъ скотскаго навоза. Въ чистомъ степномъ воздухъ далеко слышенъ этотъ характеристическій запахъ, перемешанный съ гарью, выдавая темъ присутствие аула, хотя бы онъ и былъ спрятанъ за камышами и прогалинами.

Первое живое существо, которое увидишь, приближаясь къ аулу, это верблюды, пасущієся на солонцеватыхъ, повидимому совершенно безплодныхъ степяхъ. Медленно подниметъ верблюдъ свою голову съ земли и его умные глаза выразятъ недоумѣніе при видѣ людей, непохожихъ на тѣхъ, которыхъ онъ зналь до сихъ поръ. Увидя, что эти люди приближаются къ нему, онъ сдѣлаетъ неловкій скачекъ въ бокъ и, судорожно согнувши свой жалкій хвостъ, побѣжитъ по равнинѣ, нескладно сгибая свои мозолистыя ноги и ныряя всѣмъ корпусомъ въ воздухѣ...

Въ ближайшихъ къ аулу частяхъ степи, раскинулись стада барановъ, будто разсыпанныя по ней кучи камешковъ. А еще ближе къ аулу—пасутся лошади и рогатый скотъ.

Около самыхъ юртъ бродятъ худыя, злёйшія собаки, съ стоячими ушами, кидающіяся съ остервененіемъ на всякаго человъка, непохожаго на киргиза. Нъкоторыя изъ нихъ, забравшись въ середину какого нибудь остова павшаго животнаго, съ сердитимъ ворчаньемъ обгладавають на немъ бахромки мяса... Заслышавъ провежихъ, онъ съ недоумъніемъ выбер тся изъ костяка и вспугнутъ тъмъ цълую стаю сорокъ и другихъ пернатыхъ спутниковъ степняка - кочевника. Гдв нибудь въ сторонв, на «барханв», сидить огромной орель - стервятникъ, гордо следящій за проезжими. Женщины киргизки повылёзуть изъ юрть, въ своихъ высокихъ головныхъ уборахъ изъ грубаго коленкора. Прикрывъ глаза рукою, онъ будутъ стоять у юртъ и смотръть съ тупымъ вниманіемъ на профажающихъ до тъхъ поръ, пока тъ не пропадутъ за горизонтомъ. Совершенно голыя, до новфроятности грязныя, вывалявшіяся въ навозф дфтисидъвшіе, пока путешественники были недалеко, внутри юрть, пугливо забившись по угламъ, теперь выбъгутъ въ степь, замахаютъ руками, закрычать, запищать и пошлють всявдь за путешественниками стаю волкообразных всобакъ, съ поднятою на спинъ шерстью. Сами же хозяева кибитокъ, пожилые киргизы, праздно снующіе верхомъ взадъ и впередъ вокругъ ауловъ, завидевъ путешественника, непремённо поскачуть къ нему на встрёчу, чтобы спросить: «что на свътъ новаго»?

Каждый ауль состоить изъ десяти или пятнадцати юрть, расположенныхъ неподалеку одна отъ другой и занятыхъ семействами кровныхъ родичей. Первое мъсто занимаетъ юрта главы аула—отца или дъда—кровныхъ родичей. Рядомъ съ его юртой помъщаются юрта бай-баче, т. е. его первой жены и такая же юрта для токелъ («безрогихъ», т. е. неимъющихъ вліянія на мужа—младшихъ женъ).

Всѣ дѣти живутъ въ кибиткахъ своихъ матерей. Взрослые же сыновья имѣють каждый свою юрту. Какъ только сынъ женится, ему сейчасъ ставятъ отдѣльную юрту, недалеко отъ отца, и надѣляютъ его скотомъ, вычитая при этомъ, уплаченный за его жену калымъ: чѣмъ больше у него женъ, тѣмъ меньше у него имущества; но онъ очень часто дополняетъ его барантой. Каждый изъ женатыхъ сыновей ставитъ подлѣ своей юрты, въ свою очередь, кибитки для своихъ женъ и т. д. Все это расположено группами по строгому порядку старшинства членовъ рода, огорожено общей тростниковой загородкой и составляетъ «аулъ». Начальникъ его есть старшій между кровными родственниками, — ихъ отецъ или дѣдъ. Скотъ всѣхъ членовъ аула пасется вмѣстѣ, на общемъ пастбишѣ.

Рядомъ съ этимъ ауломъ помѣщается другой подобный же аулъ, члены, котораго состоятъ въ близкомъ родствъ съ членами перваго. Дальше располагается третій аулъ, члены котораго также находятся въ родствъ съ двумя первыми, и т. д. Нъсколько такихъ ауловъ, связанныхъ близкимъ родствомъ и имѣющихъ каждый свои стада и табуны, составляютъ вмъстъ «улусъ», начальникомъ котораго служитъ «аксакалъ», т. е. старшій во всемъ союзъ близкихъ родственниковъ.

За нѣсколько версть отъ этого улуса располагается другой подобный же улусь, всѣ члены котораго состоять въ дальнемъ родствѣ съ членами перваго улуса. Нѣсколько такихъ улусовъ вмѣстѣ составляютъ отдѣльный родъ, кочующій по степи широко-раздвинувшейся линіей, и состоящій подъ главенствомъ султана или манапа.

Переносное жилище киргиза «кибитка» или «юрта» (уй) въ высшей степени приспособлено къ его походной жизни и напоминаетъ собою остовъ животнаго, или, върнъе, грудную клътку.

Каждая юрта состоить изъ деревяннаго остова и войлочной по-

крышки. Остовъ, въ свою очередь, заключаетъ въ себъ три часть: верхнюю, нижнюю и среднюю.

Деревянный остовъ, для прочности, обтягиваютъ сверху веревочками и широкими тесьмами. Затъмъ его покрываютъ кошмами, лътомъ бълыми, а зимою — сърыми, въ два ряда. Чагаракъ, или верхній кругъ, остова имъетъ отдъльную покрышку изъ особой кошмы; онъ составляетъ дымовое отверстіе въ юртъ (тюндокъ) и служитъ въ тоже время вмъсто окна.

Вполнъ собранная юрта, покрытая кошмами и обтянутая веревочками и тесьмами, стоить такъ прочно, что если встать на нее взрослому человъку, то она не покачнется, и ее можно свободно переносить съ мъста на мъсто, нисколько не нарушая взаимнаго отношенія частей.

Разбирается юрта еще легче. Ее разъединяют: на составныя части, навыючивають на верблюдовь и, такъ сказать, «по суставамъ» перевозять на новое мъсто.

Юрта, занимающая, сравнительно, ничтожное пространство (3—4 сажени въ поперечникъ и 2—3 сажени въ вышину) должна виъстить въ себъ всъ необходимые въ домашнемъ быту покои: столовую, гостинную, спальную, кладовую и проч. Поэтому, здъсь все разсчитано, соображено, всему опредълено свое мъсто, какъ въ пчелиномъ ульъ; каждая вещь, каждый членъ семейства или гость знаютъ, гдъ ему състь или лечь. Оттого, въ сравнительно ничтожномъ помъщени юрты, небогатый киргизъ ухитряется неръдко помъститься съ двумя женами, со всъми ихъ семействами и домашнимъ скарбомъ, и тутъ-же собирается иногда до 50 человъкъ гостей.

При входѣ въ юрту, на первомъ планѣ, составляющемъ ея заднюю часть, бросаются въ глаза въ порядѣѣ уложенные сундуви и кожанные тюки, завернутые въ ковры или узорчатыя кошмы («тикеметы»). Танъ сложено все богатство киргиза, и по количеству этихъ сундувовъ и тюковъ можно съ перваго раза составить вѣрное поня-



тіе о состояніи хозяина. Передъ этими сундуками всегда сидитъ самъ хозяинъ или сидятъ почетные гости. Середину юрты занимаетъ очагъ.

Лъвая сторона ея завъшана пологомъ, который на день подбирается за «ууки», а почью опускается, отдёляя, такимъ образомъ, спальню хозяина отъ домочадцевъ и гостей. Тутъ помещается деревянная, изръдка жельзная кровать, или просто постельные войлоки, убираемые на день куда-нибудь въ уголъ. Правая сторона юрты загорожена стънкою или ширмою, сплетенною изъ осорастенія, называемаго «чіемъ» (родъ соломы). Ширма баго непремънно вышита разноцвътною шерстью или шелкомъ. эта За этою ширмою помъщается кладовая. Тамъ хранятся всъ продовольственные запасы и домашняя посуда. Мясо сырое и копченое висить туть-же на стоячихъ жельзныхъ палкахъ съ крючками, или просто на сучковатыхъ шестахъ. Въшаютъ мясо высоко, оберегая его отъ собакъ, которыхъ киргизы никогда не кормятъ.

Между кладовою и стънкою изъ сундуковъ и тюковъ, въ самой задней части юрты, у небогатыхъ киргизовъ помъщается, обыкновенно, жена хозяина, ея дочери и маленькія дъти.

Полъ юрты весь устилается войлокомъ или пестрыми кошмами.

Внутренняя сторона юрты, для украшенія, обшивается иногда кусками сукна, расположенными симметрически въ видѣ своеобразныхъ узоровъ. «Чагаракъ» или деревянный кругъ вверху юрты и косяки дверей также украшаются красками, рѣзьбою, костью, мѣдью и зеркальцами.

Внъшняя сторона юрты, въ видъ украшенія, обкладывается по краямъ кусками кошмы, обшитой сукномъ.

Дверь юрты закрывается, обыкновенно, опускнымъ войлокомъ. Дверь эта носитъ характерное название: ишт кирт мест, т. е. «собака не войдетъ».

Одежда киргизовъ не сложна. Киргизъ носитъ распашную ру-

башку изъ «бязинной» (бумажной) матеріи, чамбары, т. е. штаны изъ козлиной или овечьей кожи; кожаные са поги, шитые жилами, на одной подметкъ, безъ рантовъ и безъ стелекъ, съ двойными деревянными каблуками Поверхъ рубашки надъваютъ халатъ изъ желтой или сърой армячины. Опоясываются ремнемъ съ мъдными или серебрянными бляхами; къ нему привъшиваютъ кожанную сумку (калту), въ которой хранится огниво и рогъ (насымъ) съ нюхательнымъ табакомъ. На бритой головъ носятъ тюбетейку, сверхъ которой надъваютъ конусообразную, войлочную шляпу, съ загнутыми вверхъ полямн.

Зимою носять овчинныя шубы и *яргаки*, т. е. халаты изъ козлиной или телячьей шкуры, шерстью вверхъ; грудь оставляють по большей части открытою. Вмъсто шляпъ надъваютъ малахаи, т. е. овчинныя, крытыя сукномъ, конусообразныя шапки съ полями, загнутыми спереди вверхъ, а сзади—опущенными внизъ.

Національное вооруженіе киргизовъ составляють: пика, «чеканъ» (топоръ на длинной рукояткъ), лукъ со стрълами, кривая сабля и изръдка старинное ружье съ фитилемъ.

Одежда богатыхъ киргизовъ сохраняетъ, въ сущности, тотъ-же покрой, но блещетъ серебромъ, золотомъ, шелкомъ, галунами, бархатомъ, дорогими мъхами, сафьяномъ и т. п. роскошью. При этомъ киргизы страстно любятъ чины, ордена и жалованные кафтаны.

Женщины киргизскія въ одеждѣ немногимъ разнятся отъ татарокъ. Дѣвушки киргизскія (кызъ) заплетаютъ волосы въ мелкія косички, соперничая ихъ количествомъ, и носятъ на головѣ шапочки или фески. Замужнія-же киргизки (катимъ) заплетаютъ волосы въ двѣ косы, которыя распускаютъ по плечамъ, обвертывая ихъ иногда бязью, т. е. бѣлою бумажною матеріею. Головной уборъ замужней женщины состоитъ изъ конусообразной шапки, вышиною въ полъаршина, называемой джемелукъ. Уборъ этотъ накрывается сверху кускомъ бѣлаго коленкора, концы котораго висятъ сзади; спередиже, на лбу, джавлукъ вышивается шелкомъ или унизывается корольками, зибевиками, бусами и т. п.

Остальной костюмъ киргизокъ почти совершенно такой-же, какъ и у татарокъ. Даже бълила, румяна и сурьма получаются ими, върояти, изъ одного источника съ послъдними.

Пища кочевника весьма неприхотлива. Не смотря на многочисленныя стада, какими располагаеть онь, мясо, противь всякаго ожиданія, не составляеть его обыденнаго кушанья и лишь изрёдка появляется на столё только более зажиточныхь киргизовь. Даже баранину ёдять ежедневно лишь самые богатые изь кочевниковь Конина-же составляеть рёшительно для всёхь ихъ лакомство. Мясо верблюдовь ёдять еще рёже, такъ какъ рёжуть ихъ только въ случаё неизбёжной ихъ смерти, напримёрь, вслёдствіе старости болёзни, увёчья и т. п.

Такая воздержность кочевника отъ употребленія мясной пищи весьма понятна. Скотъ нуженъ ему не столько для пищи, сколько для удовлетю ренія всёхъ потребностей кочеваго быта. Скотъ служить киргизу не столько своимъ мясомъ, сколько своею кожею, шерстью и волосомъ. Изъ кожъ киргизъ готовить себё платье и почти всю свою домашнюю утварь, а шерсть служить у него главнымъ матеріаломъ для постройки жилища и, кромё того, идетъ ему также на платье и на разныя другія домашнія принадлежности, заміняя подъ-часъ дерево, пеньку, ленъ и пр. Чтобы удовлетворить всёмъ этимъ потребностямъ, кочевникъ долженъ тщательно беречь и размножать свой скотъ, а отнюдь не истреблять его, и киргизъ хорошо понимаетъ, что съёшь онъ лишняго барана или лошадь изъ своего стада, то какъ разъ придется ему обратиться въ «джетака» или пахаря.

Вотъ почему главную пищу киргизовъ составляетъ молоко и — что всего неожиданнъе — просо. Эти два вещества киргизы употре-

бляють въ разнообразныхъ формахъ, какъ нельзя болье принаровленныхъ къ ихъ походной, кочевой жизни.

Изъ молока, преимущественно овечьяго или козьяго, киргизы приготовляють курт, т. е. сыръ, довольно питательный, но очень сухой и твердый, некрошащійся и непортящійся, занимающій очень мало мѣста, однимъ словомъ, весьма удобный для дороги. Изъ просяной поджареной муки киргизы готовять себѣ толканъ, т. е. болтушку съ водою. Одна — двѣ горсти такой муки, разбавленныя водою, достаточны въ день для одного человѣка. Выпивъ такой болтушки, киргизъ считаетъ себя совершенно сытымъ.

Національный киргизскій напитокъ составляеть знаменитый ку-¬ мысъ, приготовляемый изъ кобыльяго молока. Едва ли кто такъ умфетъ приготовлять кумысъ, какъ киргизы, чему не мало способствуютъ раздолье киргизскихъ степей и качество ихъ скота. Предназначенное для кумыса молоко сливають сперва въ кожанный мізшокъ (сабу), гдъ оно, въ течении нъсколькихъ дней, тщательно и часто взбалтывается особой палкой — «пекенемъ». Для закваски, въ новую сабу кладутъ конченную лошадиную жилу; старая же обдержанная саба сама по себъ служить закваской для молока. Отъ частаго взбалтыванія и закваски, молоко постепенно приходить въ броженіе, и въ концъ концовъ получается напитокъ, чреземчайно питательный, освъжающій и слегка опьяняющій. Киргизы употребляють кумысь въ огромномъ количествъ, какъ русскіе пьють брагу. Изъ коровьяго молова киргизы приготовляють айранг, тоже родъ кумыса, но далеко уступающій послёднему по качеству. Въ большомъ также употреблении между ними арака, перегнанная изъ кумыса водка и, наконецъ, буза, брага изъ просяной муки.

Чай пьють только очень бсгатые киргизы. Но для гостей напитокъ этотъ считается необходимымъ угощеніемъ. Въ томъ и другомъ случавкъ чаю подаютъ дсстарханъ— сладости, главнымъ образомъ орвхи, миндаль, фисташки, кишмишъ и немного сахару. Все это

разсыпается на полотенце, состоящее изъ куска полотна, ситцу или канауса.

Кирпичный чай гораздо болже распространенъ между киргизами, нежели обыкновенный, и они пьютъ его совершенно также, какъ и сибирскіе татары.

Киргизы всё мусульмане, на сколько это совмёстно съ ихъ любовью къ свободё и страстью къ пастушеской жизни. Они исповёдуютъ магометанскую вёру сунитскаго толка, но въ нихъ незамётно фанатизма и нетерпимости, присущихь усерднымъ послёдователямъ корана. По роду ихъ кочевой жизни, они и мечетей держатъ немного, да имъ рёдко приходится и молиться въ нихъ. Въ званіе ахуновъ, имамовъ и муллъ киргизы избираютъ, обыкновенно, казанскихъ татаръ, или сартовъ, которыхъ утверждаетъ въ этихъ должностяхь оренбургскій муфтій.

Объ руку съ муллами у киргизовъ есть и баксы, истолкователи судьбы, представители прежнихъ върованій въ добрыхъ излыхъ духовъ, и чуть ли послідніе не пользуются у нихъ большимъ уваженіемъ по сравненію съ первыми. «Еаксы» замимаются ворожбою леченіемъ. Главнымъ орудіемъ, при этомъ, служитъ у нихъ музыкальный инструментъ, родъ скрипки съ разными металлическими побрякушками, изъ котораго они извлекаютъ смычкомъ дикіе звуки, распіввая непонятныя слова и вызывая духовъ, причемъ кривляются, какъ шаманы, бросаются въ огонь, тычутъ себя ножами.

Вообще, въ виргизскихъ обычаяхъ и повърьяхъ можно до сихъ поръ замътить слъды шаманства, когда-то распространеннаго во всей съверной полосъ Азіи. Киргизы досель поклоняются видимымъ предметамъ изъ міра физическаго. Уединенно стоящее въ степи дерево, гигантскій камень, одиноко выдвинутый на необозримой равнинъ, горная пещера съ ключемъ чистой воды, могилы «батырей», все это служитъ унихъ предметомъ поклоненія. Ни одинъ киргизъ не проъдеть мимо могялы «батыря», не слъзши съ коня и не отправивши

намаза, причемъ оставляеть обитающему тутъ духу какую нибудь умилостивляющую жертву, лоскутъ одежды, либо хоть клокъ конскихъ волосъ, привъшивая это на воткнутыхъ вокругъ кольяхъ.

Обряды же собственно мусульманскіе, какъ то посты, молитвы, омовенія, посёщеніе Мекки—исполняются ими не такъ охотно.

## Образъ жизни, праздники и обряды.

Киргизскій день начинается съ восходомъ солнца. Едва блеснеть первый лучь свёта, какъ мулла, или кому случится проснуться раньше, затягиваеть азанъ (призывъ на молитву). Сейчась же открываются двери всёхъ юрть и проснувшіеся обитатели идуть къ водё для совершенія «намаза». Послё омовенія читается первая молитва въ юрть или на дворь. Жены обязаны къ этому времени убрать постели, развести огонь и приготовить завтракъ, который состоить, большею частью, изъ «кужи», просяной похлебки. Если средства позволяють, то прибавляють въ котель съ кужей — молока, курдючнаго сала, конской колбасы или айрану. Если есть остатки отъ ужина, то они подаются туть же. Вообще киргизъ любить въ это время поёсть плотно.

По окончаніи завтрака, вымывъ руки и погладивъ себя по бородѣ, со словами Алла-акъ-беръ, всѣ встаютъ и каждый идетъ къ своему дѣлу: женщины доятъ скотъ предъ угономъ его въ поле, мужчины же, по обыкновенію, идутъ гулять. Подоивъ скотъ и отпустивъ его въ поле, женщины принимаются готовить запасы провизіи—айранъ, кумысъ и проч. Дѣти въ это время собирають дрова и носятъ воду. Молодыя дѣвушки готовятъ себѣ приданое, валяютъ кошмы, вышиваютъ по нимъ разные узоры, снуютъ тесьмы. Вообще киргизскимъ женщинамъ гулять некогда, а потому въ аулѣ днемъ рѣдко слышны разговоры или пѣсни. Въ такихъ занятіяхъ проходитъ весь день, прерываемый изрѣдка молитвами, которыя совершаютъ только мужчины. Обѣденнаго времени у киргизовъ не полагается, за отсутствіемъ обычая объдать. Это время сутокъ они проводятъ большей частью въ дорогѣ или перекочевкахъ, и потому привыкли въ продолженіи дня удовлетворять свой голодъ по дорожному, хотя бы и находились на мѣстахъ стояновъ. Кто захочетъ поѣсть или, вѣрнѣе, заморить голодъ, тотъ самъ угощается въ юртѣ, въ кладовой, гдѣ находится постоянный запасъ разной провизіи: кужи, айрана, кумысу, бузы и проч.

Киргискій ауль оживаеть только къ вечеру, когда скоть пригоняется домой. Какъ только пригоняють барановъ, хозяйка съ дочерьми входить въ свои стада и на глазт опредпълнетт, весь ли скоть дома. Ошибки въ этомъ случай очень редки. Затемъ начинають доить овець, коровь, козъ и проч. Сначала подпускають къ маткамъ сосуновъ, для того чтобы они отсосали; после этого, прячась за сосуновъ, идутъ сами киргизни съ кожанными подойниками и, быстро оттолкнувъ сосуна, принимаются за доенье. Но молока киргизы получають мало. Даже коровы приносять имъ гораздо больше пользы, какъ рабочій и вьючной скотъ. Киргизъ не можетъ не вздить верхомъ, — это его привычка, потребность, какъ у осъдлаго жителя-ходить пъшкомъ. Поэтому бъдные киргизи, за неимъніемъ лошадей, очень часто кочують на коровахь, вздять верхомь на нихъ и, кромъ того, питаются ихъ молокомъ. Но при этомъ, разумъется, самымъ полезнымъ и необходимымъ для кочевника животнымъ остается всетаки овца, которая его кормить, одеваеть и даеть матеріаль для жилища.

По уборкъ скота, вся семья приступаетъ къ ужину, который состоитъ изъ той же «кужи», иногда съ небольшимъ количествомъ сала. Если при этомъ случится киргизу ъсть мясо, то онъ тщательно обгладываетъ каждую косточку, такъ что послъ киргиза и собакъ нечъмъ поживиться. У богатыхъ киргизовъ подается чашка съ мяснымъ бульономъ; ее подають сначала старшему, и отъ него она обходить уже всю собравшуюся публику. Затьмъ слъдують кумисъ и айранъ, и наконецъ читается бата — пожеланіе хозяину всего хорошаго.

Хотя ужинъ этимъ совершенно заканчивается, но долго еще видны огни чрезъ «тюндюки» и слышны говоръ и иѣсни изъауловъ. Во всѣхъ юртахъ ведутся разговоры, разсказываются сказки. Старики, посѣдѣвшіе въ барантахъ, вспоминають о своей молодости и возбуждають духъ дѣтей разсказами о своихъ подвигахь. Тутъ же поются иѣсни и играютъ въ разныя игры, пренмущественно въ кости.

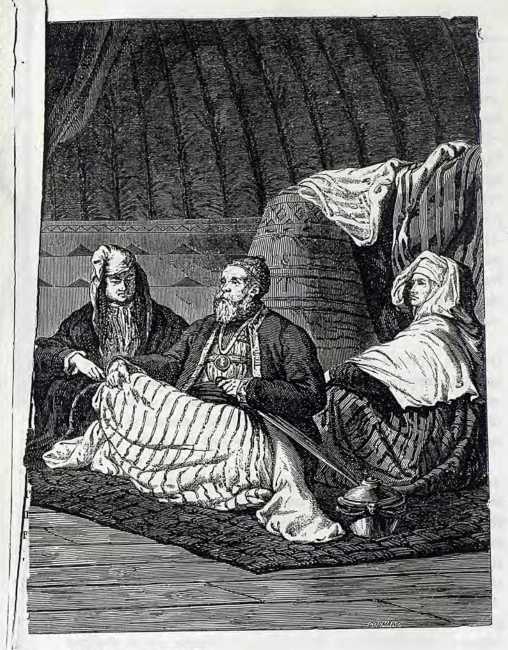
Ложатся спать около полуночи. Раньше, чёмъ хозяйка ляжеть, она обязана затушить огонь и закрыть тюндюкъ (дымовое отверстіе), чтобы нечистая сила не безпокоила обывателей.

Молодые джигиты уходять въ это время въ степь пасти табуны лошадей, которыя на ночь не пригоняются въ аулы. Скоть же, собравшійся вокругь юрть, оберегають ночью дівушки, съ помощью собакь. Киргизка до самой заривыкрикиваеть пісни, чтобъ ими отпугивать отъ стада волковъ, и нужно иміть большую привычку, чтобы заснуть подъ этоть крикъ и пісни.

Такимъ образомъ, вся тяжесть ежедневныхъ работъ лежитъ у киргизовъ на женщинъ, всегда грязной и еще болъе неопрятной, чъмъ ея мужъ. Киргизка съ дътства пріучается вздить верхомъ на пошади и должна потомъ справлять всю свою жизнь за мужчину всь домашнія работы. Вьючить юрты, ставить ихъ, готовить кушанья, кормить дътей, доить скотъ и смотръть за нимъ, обшивать семью, все это лежитъ на обязанностяхъ женщины. Киргизы-мужчины ничего недълаютъ. Только во время кочевовъ они отыскиваютъ мъста для лътововъ, да пасутъ изръдка лошадей въ отгонныхъ табунахъ; все же остальное время проводятъ въ гулянью по степи. Проснувшійся мужъ потребуетъ ъсть; поъсть — сядетъ на лошадь, возьметь ястреба или ружье, и отправится на охоту пли поъдетъ къ сосъду въ



киргивскій султан



его жены и павецъ.

гости. А въ это время, жена, хотя бы и беременная, должна разобрать юрту, навьючить ее на верблюдовъ, разсадить на вьюки дътей, и, прицепивъ животныхъ другъ къ другу, кочевать съ этимъ караваномъ на новое мъсте, гдъ опять ей же придется развыючить, поставить юрту и приготовить ъсть проголодавшемуся мужу, который какъ разъ поспъетъ домой къ тому времени, когда все готово. Переночевавъ, мужъ опять отправляется гулять по степи, въ надеждъ натолинуться на накое-нибудь развлечение, въ родъ свадьбы, разбора дълъ біемъ, поминовъ, драки и т. под. На свадьбъ онъ посмотритъ на игры, на судъ онъ послушаеть, на поминкахъ перепадеть ему что-нибудь отъ угощеній, а въ дравъ онъ приметъ чью-нибудь сторону. Или вспомнить онъ какое-нибудь старое дело съ товарищемъ, гдъ послъ баранты его обдълили, и отправится въ бію взыскивать недоданное. Однимъ словомъ, киргизъ найдетъ себъ развлечение. Жена же его не можеть оторваться отъ юрты; уйди она -- и все хозяйство киргиза пропало.

Такая жизнь легла тяжелымъ бременемъ на женскую половину киргизскаго народа. Киргизка въ 25 лътъ уже старуха. Вообще, она занимаетъ въ жизни кочевниковъ гораздо низшее мъсто въ сравненіи съ мужчиною. Жена тсть отдъльно отъ мужа, который посылаетъ ей остатки съ своего стола. За убійство женщины «кунъ» платится вдвое менъе.

Не смотря на это, киргизскія женщины не проводять жизни взаперти, подобно прочимь своимь единовъркамь. Киргизка пользуется полною свободой, не удаляется оть мужчинь и не закрываеть себъ лица. Цъня заслуги и познанія женщинь въ хозяйствъ, мужчины предоставляють имь главное распоряженіе въ домъ и очень часто сами прибъгають къ ихъ совътамъ. Вслъдствіе этого, киргизская женщина играеть большую роль не только какъ полная хозяйка дома, но и какъ членъ общества. На сходкахъ киргизовъ женщины подають голосъ наравнъ съ мужчинами, въ особенности по вопросамъ, касающимся общественныхъ нуждъ. Иногда даже мнѣніе женщинъ ниѣетъ нѣкоторое преимущество надъ мнѣніемъ мужчинъ.

Народныя празднества у киргизовъ, исключая редигіозныхъ мусульманскихъ праздниковъ, всё имёютъ основаніе свое въ пастушескомъ кочевомъ бытё и довольно многочисленны, такъ какъ у киргизовъ даже важные случаи изъ частной жизни богатаго кочевника празднуются всенародно, цёлыми родами. Главныя изъ киргизскихъ народныхъ празднествъ справляются ранней весною, по случаю выступленія съ зимовокъ на лётовки, и поздней осенью, когда киргизы рёжутъ скотъ и заготовляютъ мясо для домашняго обихода на зиму.

Въ день выступленія съзимовокъ на кочевки, съ восходомъ солнца, всъ молодые люди аула, нарядившись въ праздничное платье, садятся на лучшихъ коней, выбираютъ молодую, красивъйшую женщину и вручають ей знамя, состоящее изъ шеста съ привязаннымъ къ нему цевтнымъ платкомъ. Женщина или девушка следуетъ съ этимъ знаменемъ верхомъ на лошади, впереди каравана, къ избранному мъсту кочевки, въ сопровождении толпы юношей и дъвицъ, при пъсняхъ, скачкахъ и разныхъ играхъ. А за ними тянутся навьюченные верблюды съ юртами и пожитками, и гонятъ стада скота, разсыпаннаго по степнымъ равнинамъ. Достигнувъ мъста первой лътовки, пожилыя киргизки начинають устанавливать юрты, а молодежь снова принимается за скачки, бъги, борьбу и прочія національныя киргизскія увеселенія, которыя будуть описаны ниже. Дівти, въ это время, ходять по юртамъ, поздравляя хозяевъ съ наступленіемъ весны, за что имъ даютъ кусочки курту, баранины и другихъ явствъ. Вообще праздникъ этотъ напоминаетъ татарскій «сабанъ».

Поздней осенью, когда киргизы уже возвратились на мѣста зимовокъ, они назначаютъ день, когда рѣжутъ скотъ и приступаютъ къ заготовленію мяса на зиму. Это обстоятельство сопровождается народнымъ празднествомъ, скачками, борьбой и прочими киргизскими увеселеніями. Каждый въ этотъ день зарѣжетъ хоть одного барана. Въдные, у которыхъ нътъ скота, пристроиваются къ богатымъ и всегда получаютъ отъ нихъ небольшія части мяса. Мясо, собранное въ этотъ день, обыкновенно солять, коптятъ, дълаютъ изъ него колбасы и проч. Все, заготовленное такимъ образомъ, носитъ названіе сугумъ, часть котораго каждый долженъ отдать султану или манапу. Каждый родъ отбываетъ эту повинность по раскладкъ народомъ на кибитку. Во время лътнихъ перекочевокъ, султаны также получаютъ шибагу (вареное вясо) со всъхъ ауловъ, лежащихъ на пути ихъ перекочевокъ.

Народныя виргизскія празднества сопровождають также, какъ уже было упомянуто выше, всё болье или менье важные случам изъ частной жизни каждаго киргиза, начиная съ факта его рожденія и кончая похоронами и поминками.

Роды женщины у киргизовъ обставлены варварскими условіями. Киргизка работаєть до самыхь родовъ. Въ случав же трудныхъ родовъ, киргизы бросають въ огонь кусокъ бараньяго жиру и, пока онъ горитъ, молятся Богу, чтобы онъ облегчилъ страданія роженицы. Если случается при этомъ обморокъ, то киргизы бьютъ палками сначала по кибиткв, гдв лежитъ больная, а потомъ ударяютъ нѣсколько разъ ее самою, чтобы выгнать изъ нея албасты - басу — злаго духа. Или выбираютъ для этого лошадь съ свѣтлыми глазами приводятъ ее въ кибитку и наклоняютъ мордой къ больной, чтобы, напугать этимъ злаго духа. Иногда прибѣгаютъ и къ мусульманскимъ амулеткамъ, т. е. исписаннымъ какой нибудь молитвой изъ корана бумажкамъ, которыя проглатываютъ виѣстѣ съ водою. Во время самыхъ родовъ, роженицу привѣшиваютъ за мышки къ мюндюму (дымовому отверстію) для того, чтобы роды были легче. Всякая старуха считается при этомъ знающей акушеркой.

Если родится мальчикъ, то родители устроиваютъ праздникъ, въ которомъ принимаетъ участіе весь аулъ; праздникъ сопровождается, обыкновенно, скачками, борьбою и прочими киргизскими увеселеніями. Въ случать же рожденія цтвочки празднества не бываеть, такъ какъ, по понятіемъ киргизовъ, дтвочки не приносятъ счастія въ жизни. «Долго соль не береги, говоритъ киргизская пословица, — обратится въ воду; долго дочь не держи — обратится въ рабыне.».

Имя новорожденному даетъ мулла. Прежде ребеновъ получалъ, обывновенно, языческое имя своего родителя или вакого нибудь близкаго родственника, прославившагося храбростью или наъздничествомъ. Но въ послъднее время все чаще и чаще стали встръчаться между киргизами имена мусульманскихъ святыхъ, благодаря усилившемуся вліянію муллъ.

Новорожденнаго киргизы купають ежедневно въ соленой водъ, послъ чего каждый разъ натирають его масломъ или бараньимъ саломъ. Это дълается для того, чтобы окръпли суставы малютки. Особенно оберегають его отъ дурнаго глаза, и каждая киргизка знаетъ множество средствъ противъ этого. По прошествіи 40 дней, рубашку, которую не снимали съ ребенка съ самаго дня его рожденія, снимають и надъвають на шею собаки для того, чтобы собака, съъдая жирную, засаленную рубашку, приняла на себя и всъ будущія бользни ребенка.

Не раньше, какъ чрезъ годъ по рожденіи, ребенку брѣютъ голову и обрѣзаютъ ногти. Когда ребенку минуло два-три года, его уже начинаютъ забавлять верховой ѣздой, устраиван для этого на сѣдлахъ удобные ящики, называемые «культурмарчь» или «ачамай». Лѣтъ 7 или 12 мальчика обрѣзываютъ, послѣ чего устраивается праздникъ съ неизбѣжными скачками, борьбою и проч.

Невъсть для своихъ сыновей киргизы высватывають въ то время, когда послъдніе лежать еще въ люлькъ. Вообще, для киргиза выборъ свата гораздо важнъе, чъмъ выборъ невъсты. На ея льта и красоту не обращають особеннаго вниманія, лишь бы свать быль богать и хорошъ. При этомъ зажиточный киргизъ старается всегда породниться съ равнымъ себъ по роду и знатности; напримъръ. «бъ-

лая кость» не женится на «черной». Выбравь себв по сердцу квргиза, у котораго есть дочь киргизъ, отецъ жениха, развъдываетъ предварительно о его намвреніяхъ и затвиъ уже посылаетъ къ нему сватовъ. Чёмъ богаче отецъ жениха, тёмъ онъ больше долженъ послать этихъ сватовъ; иногда ихъ отправляется цёлая свита, человъвъ изъ 10 или 15-ти.

Отецъ невъсты принимаетъ ихъ съ нъкоторой церемоніей, дътомъ — въ отдъльной кибиткъ, въ нъкоторомъ разстояніи отъ аула, а зимою — въ юртъ сосъда, но никогда у себя дома. Этотъ пріъздъ сватовъ называется кудатусеръ. Сваты должны условиться съ отцомъ невъсты о калымъ.

«Калымъ» (выкупъ жениха за невѣсту) сохранидся въ киргизскихъ степяхъ въ первобытномъ видѣ. Цѣна его основана на «кунѣ», <sup>у</sup> на платѣ за убійство женщины.

При заключеніи условія о «калымі», лошади очень часто замінняются баранами и тогда каждая лошадь считается за 6 барановъ. Самое условіе скріпляется батой (молитвой), т.е. всі присутствующіе проводять руками по лицу. Иногда «бату» прочитываеть приглашаємый на этоть случай мулла.

По заключени условія о калымъ, отець невъсты устроиваеть для сватовъ праздникъ съ неизбъжными скачками, бъгами и прочими играми, на которыя сходятся его знакомые и родственники, а пре-имущественно женщины и дъвущки, каждая съ своими запасами провизіи.

Черезъ нѣсколько времени по приглашенію особыхъ пудачапручи (сватовъ приглашателей), отправляются къ отцу жениха сваты со стороны отца невѣсты за полученіемъ части условленнаго калыма. Въ день пріѣзда этихъ сватовъ отецъ жениха устраиваетъ имъ праздникъ, но не такой шумный, какъ въ аулѣ отца невѣсты, потому что, какъ говорятъ киргизы, — «невѣста еще у отца». Подарки со стороны отца жениха бывають также не очень богаты, такъ какъ ему приходится еще уплачивать часть калама.

Чаще всего случается, что въ эготь прівздь сватовь уплата калыма совсёмь не производится, такъ какъ отецъ жениха, основываясь на киргизской пословиць: «все, что получаешь, есть богатство, а все, что отдаешь, есть несчастіе» и ссылаясь на разныя неблагопріятныя примъты, отдълывается только тъмъ, что отдариваетъ сватовъ за подарки его сватамъ.

Обмѣнявшись, такимъ образомъ, подарками, родители спокойно ждуть, когда ихъ дѣти достигнутъ совершеннолѣтія, т. е. 12—15 лѣтняго возраста. Въ слѣдующую затѣмъ весну, женихъ, въ сопровожденіи человѣкъ 4 или 5 своихъ сверстниковъ, ѣдетъ въ аулъ невѣсты. Онъ везетъ за собою часть калыма и подарки.

Не довзжая до аула, гдв живеть его неввста, женихь, по крайней мврв, за четверть версты сходить съ лошади, которую и отправляеть съ товарищами въ ауль, самъ же остается въ степи. Товарищи его, объявивъ въ аулв о прівздв жениха, передають лошадь дввушкв, родной сестрв неввсты или близкой ея родственницв, которая впоследствін получаеть за это подарокь оть жениха, называемый атс-башлярь, т. е. за привязку лошади.

Узнавъ о прівздё жениха, женщины и дёвушки аула, исключая близкихъ родственницъ невёсты, выбзжаютъ верхами встрёчать жениха, захвативъ съ собою съёстные припасы.

Между тёмъ, въ аулё невёсты, на значительномъ разстояніи отъ ея юрты, ставять для жениха отдёльный «кошъ», т. е. небольшую походную кибитку. Женщины приводять сюда жениха уже послё заката солнца, такъ какъ въ аулё невёсты онъ не можеть показываться днемъ. По понятіямъ киргизовъ, молодой человёкъ долженъ совёститься того, что онъ женихъ. Войдя въ свою кибитку, женихъ дёлаетъ женщинамъ новые подарки — чатыръ-байгазы, за приготовленіе кибитки. Въ тотъ же вечеръ онъ посылаетъ отцу невёсты

30 воспитаніе дочери, лучшую изъ своихъ лошадей, а матери, за вокориленіе невъсты, лучшаго верблюда — сутг-аки (плата за 100локо).

Первый входъ женвха въ кибитку невъсты называется исыктачу — «открыть двери». Войдя въ кибитку, женихъ дъдаетъ три раза «тажимъ» (поклонъ): первый — умершимъ праотцамъ невъсты, второй — главъ дома, третій — матери невъсты. Затъмъ женихъ садится у двери, не доходя до очага, подлъ котораго помъщается изъ невъсты; она справляется у жениха о состояніи его «скота и души», потомъ даетъ ему молока и, съ словами: «дъти играйте и везантесь», уходитъ въ свое отдъленіе за сундуки и тюки. Войдя за анавъсъ къ своей невъстъ, женихъ здоровается съ нею, говоря исенъ-сычь—«здорова-ли?» Невъста нъкоторое время должна молчать, чтобы дать случай женщинъ, находящейся при ней, получить отъ жениха подарокъ, называемый суйлестру, т. е. за принужденіе къ отвъту. Вслъдъ за тъмъ другая женщина получаетъ отъ него подарокъ тюсенъ-салу, т. е. за приготовленіе постели. Послъ этого жениха и невъсту оставляютъ въ покоъ.

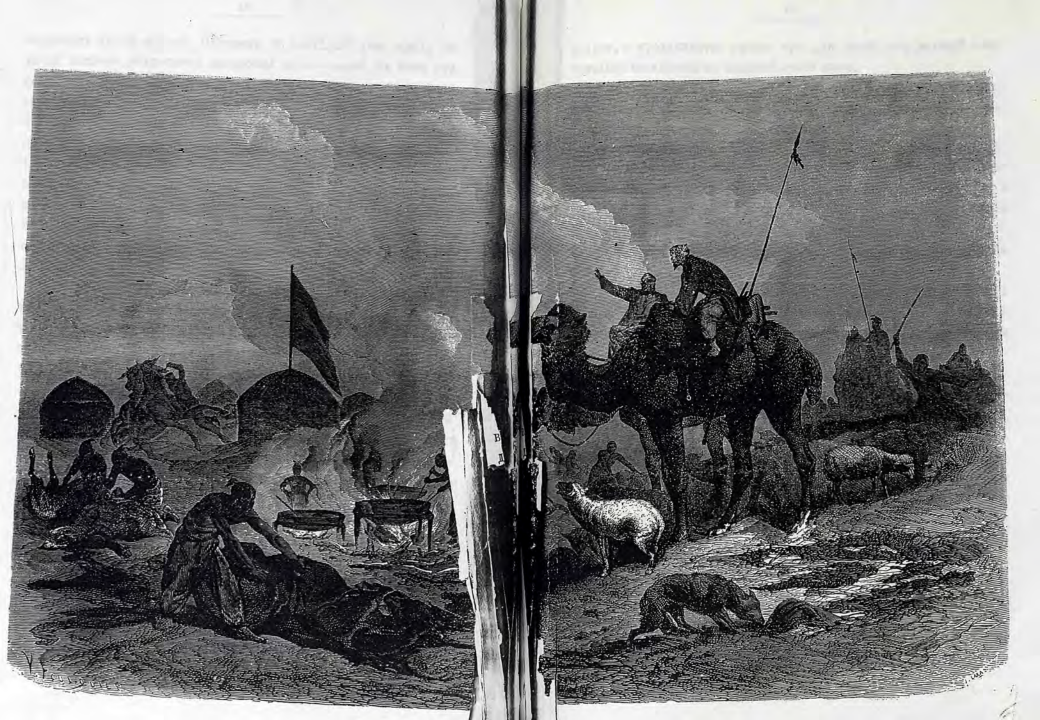
На слёдующій день женихъ потихоньку уходить изъ юрты невёсты въ свою палатку, но немного спустя, женщины опять привоять его въ юрту невёсты, и такъ продолжается 7 дней.

Возвратившись послё этого въ аулъ своего отца, женихъ, чрезъ нёсколько времени, опять ёдетъ съ товарищами къ своему будущему тестю за окончательнымъ полученіемъ невёсты. На этотъ разъ, кромё условленной части калыма, женихъ везетъ съ собою кошмы для юрты, лошадь для угощенія и два верблюда: бикъ-якши и якъ-якши, т. е. по верблюду въ голову поёзда съ приданымъ невёсты и въ заключеніе его. Однако, и въ этотъ пріёздъ жениху не скоро удается получить невёсту. Чтобы подольше попировать на его счетъ, свадьбу откладывають со дня на день, отговариваясь неготовностью приданаго. Иногда приходится жениху отдуваться своимъ

карманомъ цѣлый мѣсяцъ. Наконецъ, въ послѣдній день предъ выдачей невѣсты, назначается свадебный пиръ — той. Въ немъ принимаютъ участіе родственники и знакомые жениха и невѣсты. Празднество сопровождается угощеніемъ, пѣснями, скачками, борьбой и прочими увеселеніями. Для пѣсенъ дѣвушки усаживаются полукругомъ, а противъ нихъ становятся джигиты, выбирая каждый ту, которая ему нравится. Сначала поетъ мужчина, восхваляя въ импровизаціи свою возлюбленную. Ему отвѣчаетъ дѣвушка, также импровизируя. Когда одна пара кончитъ, начинаетъ пѣть другая. Гости расходятся поздно ночью. Въ этотъ вечеръ, на невѣсту, вмѣсто обычной фески, надѣваютъ женскій головной уборь — «джавлукъ».

На утро молодые увзжають въ аулъ отца жениха. Ихъ провожають мать и братъ невъсты. При этомъ невъста везетъ съ собою приданое, размъры котораго зависятъ или отъ особаго уговора съ отцемъ жениха, или соотвътствуютъ цънности калыма, но всегда, впрочемъ, бываютъ меньше послъдняго.

Пока молодые вдуть съ приданымъ, отецъ жениха выставляетъ въ своемъ аулѣ богато убранную юрту и готовится встрвчать гостей. Молодая, войдя въ юрту, беретъ кусокъ сала и бросаетъ въ огоне чтобы онъ ярче горѣлъ; затѣмъ всѣ усаживаются, кромѣ отца жениха, который не долженъ входить въ юрту молодыхъ. Сама молодая помѣщается за занавѣской и принимаетъ отъ родственниковъ и знакомыхъ жениха подарки и сама ихъ отдариваетъ. Послѣ этого гостямъ подаютъ «достарханъ», угощене изъ разныхъ сладостей. У дверей юрты рѣжутъ, въ это время, барана, голову котораго вносятъ въ юрту и выбрасываютъ чрезъ «тюндюкъ» (дымовое отверстіе), чтобы дымъ хорошо выходилъ. Въ заключене начинается пиръ, въ которомъ принимаютъ участіе родственники и одноаульцы жениха. Празднество сопровождается неизбъжными скачками, борьбой, бъгами



и проч., и продолжается иногда три дня, послъ чего молодой окончательно поселяется въ вибиткъ своей жены.

Религіозная сторона погребенія у киргизовъ общая для всёхъ мусульманъ и обусловливается законамъ ислама. Обычная же сторона киргизскихъ похоронъ имъетъ свои церемоніи.

Какъ только умеръ киргизъ, всё родственники выходять изъ кибитки и поселяются въ отдёльной юртё. О смерти киргиза извёщаютъ по всёмъ сосёднимъ ауламъ чрезъ нарочныхъ гонцовъ, и всякій обязанъ пріёхать въ аулъ, гдё жилъ умершій, чтобы отдать ему послёдній долгъ. Для этого въ аулё умершаго выставляется особая юрта, куда и кладутъ тёло покойнаго, предварительно обмывъ его и завернувъ въ бёлую бязь.

Жены умершаго собираются въ сосёднюю юрту; онё надёвають особый головной уборъ съ чернымъ покрываломъ, обозначающимъ прауръ, и садятся спиной ко входу въ юрту. Тутъ начинается вой со всевозможными причитаньями. Възнакъ особой печали, вдовы царапаютъ себё щеки до крови, что дёлается оченъ ловко и безъ мажёйшей жалости къ своей собственной особе. Женамъ умершаго помогаютъ въ причитаньяхъ прибывшія женщины съ дётьми. Каждая, ни съ кёмъ не здороваясь, спокойно входитъ въ юрту и тотчасъ присоединяется къ общему вою. Въ то время, когда женщины, въ юртё вдовъ, плачутъ и рвутъ себё щеки, всё прибывшіе мужчины заходять въ кибитку, гдё лежитъ умершій, и, совершивъ надъ его тёломъ молитву, молча собираются также въ особой юртё. Когда гости собрались и все уже готово къ погребенію, тёло умершаго кладуть на чистую кошму и въ сопровожденіи муллы, родственниковъ и знакомыхъ несутъ къ могилё. Въ аулё остаются только женщины.

Хоронять покойниковь по близости воды, на дорогахъ, для того, чтобы пріятели, родные и почитатели могли чаще имѣть случай исполнить молитву надъ умершимъ. Самое погребеніе совершается по мусульманскому закону. Но въ то время, когда начнуть зарывать

тьло умершаго, родственники его, но киргизскому обычаю, принимаются рвать на небольше куски заранте заготовленныя матеріи такт, чтобы встмъ хватило по куску. Какт только могила зарыта, встадятся вокругь ея и читають бату, по окончаніи которой сидять нтыкотерое время спокойно, въ ожиданіи досартыми — (раздачи кусковь). Всять затьмъ каждый получаеть, сообразно его званію и состоянію, извъстный кусокъ матеріи. Надть могилой, послт этого, ставять памятникъ. Бтанье люди складывають просто призму изъсмрца или изъ глины, а богатые ставять дорогія постройки изъжженаго кирпича, въ видт квадратныхъ или конусообразныхъ скленовъ съ отверстіемъ на верху, на подобіе юрты. Съ могилы вст такуть обратно въ ауль умершаго, гдт происходить угощеніе. Женщины угощаются отдтльно; вдовы же не имтють права не только тьсть, но даже и угощать другихъ, и такуть только ночью.

Но главная почесть покойнику отдается въ самый большой киргизскій праздникъ, въ день *аша* — тризны, которая справляется ровно черезъ годъ посіт смерти.

Все время между смертью и «ашемъ», киргизы употребляють на разныя приготовленія къ тризнѣ. Прежде всего, со дня смерти покойнаго, на кибитьѣ его выставляется бѣлый флагъ, если умершій быль мужчина, и черный, если—женщина, и этотъ флагъ не снимается въ продолженіи всего года. Затѣмъ, всѣмъ любимымъ лошадямъ покойнаго подрѣзываютъ хвосты и пускаютъ на цѣлый годъ въ пастьбище, предназначая ихъ на закланіе въ день «аша».

Весь этотъ годъ, до санаго дня «аша», жены покойнаго обязаны поддерживать свои щеки въ окровавленномъ видъ. Онъ должны также аккуратно начинать и оканчивать каждый день, въ продолжении всего года, воемъ и причитаніемъ, въ чемъ имъ всегда на ходятся усердныя помощницы. Плачъ этотъ имъетъ характеристическій напъвъ, такъ что, слыша его, всегда узнаешь, гдъ живетъ вдова.

Особенно заботятся киргизы объ угощения въ день ата. Хлопоты

объ этомъ продолжаются целый годь, такъ какъ тризна обходится очень дорого и приготовленія къ ней весьма сложны. Хорошій «ашъ» стоить оть 30 до 40 тысячь рублей, и на него собирается до 15 тысячь парода! Чтобы принять, увеселить, а главное — накормить мясомъ У всю эту толпу, въ особенности съ такимъ желудкомъ, какъ у киргизовъ, нужно употребить для этого не мало хлопоть и заручиться огромными средствами. Между темъ тризна неизовжна. Ею опредвляется слава умершаго и уважение къ нему. О большихъ ашахъ говорять нъсколько лътъ, слагають про вихъ пъсни и вообще прославляють умершаго и его родственниковъ. Какъ же уклониться оть подобной чести, хотя бы и пришлось после этого развориться? Къ счастію киргизовъ, тризна у нихъ составляетъ, если не національное торжество, то, во всякомъ случав, родовое празднество. Поэтому, въ издержкахъ и приготовленіяхъ къ киргизскому ашу принимаеть участіе, обыкновенно, весь родъ покойнаго. Каждый родовичъ обязанъ хоть разъ въ годъ посътить юрту умершаго для совершенія баты, а главное, долженъ привезти съ собой подарокъ, сообразный съ достоинствомъ умершаго. Не прівхать — значить нанести кровную обиду всему роду. До исполненія киргизомъ этого обычая, никто изъ родственниковъ покойнаго не можетъ посъщать его. Если какая нибудь крайность помешаеть быть на бате самому, то онъ должень послать для этого другаго киргиза и передать черезъ него подарокъ.

Подъвзжая къ аулу умершаго, исправный виргизъ посылаетъ вогонибудь впередъ извъстить семейство умершаго, что онъ прівхаль прочитать бату. Одинъ изъ семейства выходить встрвчать прівзжаго, а женщины, пріодъвшись, садятся въ юрть, по обвимь сторонамъ входа, и начинають плачь, продолжая его до тёхъ поръ, пока гость не исполнить баты и не уговорить ихъ замолчать. Посль этого, онъ вручаеть семейству подарокъ, халатъ, кусокъ матеріи, лошадь, корову, верблюда, пли барана и т. под. Все это собирается и хранится отдъльно и должно быть употреблено на предстоящій ашъ. За мѣсяцъ или за два до аша, родственники умершаго разсылаютъ приглашеніе родамъ, непремѣнно чрезъ ихъ вождей, принять участіе въ тризнѣ. Въ тоже время приступаютъ къ выбору мѣста для сбора гостей, сортируютъ скотъ для угощенія и для разныхъ призовъ, опредѣляютъ заранѣе роль каждаго отдѣла и подъ - отдѣленія въ родѣ, а также мѣру и характеръ участія ихъ въ расходахъ на тризну. Затѣмъ приступаютъ къ устройству самаго празднества. На мѣстѣ, избранномъ для отправленія аша, ставятъ почетнымъ гостямъ отдѣльныя юрты, число которыхъ доходитъ иногда до 1000. Остальные же гости должны размѣститься въ кибиткахъ прикочевавшихъ родовъ. При этомъ, для порядка, заранѣе опредѣляютъ: какіе отдѣлы и подъ - отдѣленія какихъ гостей принимаютъ, такъ что уже каждый заранѣе знаетъ свое мѣсто.

Всв юрты размещаются по огромному кругу. Въ серединъ ставять палатку, гдв важдый изь гостей, въ течени аша, обязань прочитать бату по умершемъ. Невдалекъ отъ этой палатки, ставять другую большую юрту, надъ которой выставляють флагь умершаго в въ которой помъщается старшая жена покойнаго, съ ея дътьми. Она должна выть и причитать здъсь и утромъ, и вечеромъ. По другую сторону молитвенной палатки ставится юрта безъ знамени, для младшихъ женъ покойнаго. Въ объихъ этихъ юртахъ поселяются также родственницы женъ, размъщаясь по родству съ ними. Обыкновенно, объ юрты раздъляются на двъ половины: открытая предназначена для вдовъ и старыхъ женщинъ, а молодыя и девушки помъщаются за перегородкой. Женщины живуть въ этихъ юртахъ во все время аша, занимаются разговорами и помстаютъ вдовамъ причитывать и илакать, когда тъ устануть. Если у умершаго есть взрослая дочь, то она поетъ пъсню, разсказывая въ ней болъе замъчательные случаи изъ жизни умершаго. Мужчины размъщаются юртамъ почетныхъ гостей и по кибиткамъ прикочевавшихъ киргизовъ, группируясь по родамъ, отдёламъ и подъ-отдёленіямъ.

Праздникъ аша продолжается сеть дней.

Первые шесть дней, всё пом'встившеся не въ палатеахъ почетныхъ гостей, а въ кноиткахъ прикочевавшихъ родовъ, питаются чёмъ Вогъ послаль. Почетнымъ же гостямъ отпускають для ежедневнаго продовольствія на каждую юрту по два барана въ день. Волье почетнымъ присылаютъ, кром'в того, рису, чаю, ор'в совъ, кумысу и проч., од'в ляютъ ихъ также кониной, такъ какъ это мясо считается лакомствомъ. Въ посл'ядній же день аша, въ счеть собранныхъ подарковъ продовольствуется уже весь народъ, т. е. не только живущіе въ выставленныхъ юртахъ, но и т'е, которые живутъ по кибиткамъ прикочевавшихъ ауловъ. Для прокориленія ихъ заготовляютъ варенное мясо еще до наступленія аша; варять мясо въ теченіи нъсколькихъ дней. Обыкновенно приходится р'езать 20 — 30 лошадей и до 1000 барановъ. Заготовленное такимъ образомъ мясо сохраняется до седьмаго дня аша и роздается наканувъ. вечеромъ шестаго дня.

Кромъ угощенія, во время ата каждый день бывають какія-нибудь игры, состязанія, скачки, и, наконець, въ утро послѣдняго, седьмаго дня, ата завершается большой скачкой-байгой, которая собственно и составляеть славу тризны. Состязанія, въ теченіи ата, идуть въ такомъ порядкъ:

Первый день, обыкновенно, проходить въ сборѣ, и размѣщеніи гостей.

Во второй день назначается стръльба въ ямбу, китайскую монету. Ямба привязывается за три нитки къ верхушкъ трехъ-саженной мачты. Всадники должны сбить ямбу пулею или стрълою на полномъ скаку. Сбившій ямбу, получаеть ее въ призъ себъ, при восклицавіяхъ народа.

На тремій день устроивается скачка трехъ-лётнихъ лошадей (кунаковъ). Скачуть дёти на разстояніи 20-30 версть. Призовъ выставляется 9, большею частію мелкихъ; первый призъ состоитъ,

обыкновенно, изъ верблюдовъ; послъдній—изъ двухгодовалаго жеребенка. Въ тотъ же день устраивается пызъ-качаръ-сскачка за дъвушкою». Молодыя дъвушки и молодые джигиты собираются групнами верхомъ на коняхъ. Одна изъ лучшихъ наъздницъ выскакива етъ и мчится впередъ; за нею гонится избранный товарищами лучшій джигитъ. Если онъ успъетъ догнать красавицу, то цълуетъ ее, усаживаетъ къ себъ на лошадь и тихимъ шагомъ возвращается съ нею обратно, при общихъ восторженныхъ привътствіяхъ. Если же погоня его не удалась, то дъвушка, доскакавъ до барьера, быстро поверачиваетъ назадъ, и тогда лихой джигитъ долженъ, въ свою очередь, поскоръе спасаться отъ нея; ловкая наъздница, догоняя джигита, что есть силы бъетъ его нагайкой, и иногда, при общемъ восторгъ присутствующихъ, сбиваетъ ему шапку. Послъ этого, провалившагося джигита прогоняють съ поля состязанія нагайками.

Ві четвертый день происходить союшь-поединовь на пивахъ. Для поединка выбираются два ловкіе джигита, непременно изъразличныхъ родовъ и неродственники между собою. Соцерники надъвають на себя кольчугу, несколько халатовь, голову обвязывають платками, и, такъ какъ побъда доставляетъ славу всему роду побъдителя, то имъ дають самыхъ лучшихъ лошадей. Войцы вооружаются длинными шестами съ тупымъ концомъ. Народъ размѣщается вовругъ, оставляя арену для бойцовъ, которые вывзжають на нее съ противуположныхъ сторонъ. Цель поединка — выбить противника изъ съдла; но такъ какъ киргизы всъ отличные навздники, то дъло это трудное. Поэтому, соперники наровять или убить одинь другаго, или нанести противнику такой ударъ въ бокъ или лицо, чтобы ему уже нельзя было драться. Если же при этомъ у однаго изъ бойцовъ выбыють глазь, то это ничего, дозволяется перевязать глазь и, если боецъ желаетъ, можетъ снова вступить въбой. Отказъ въ этом в равносиленъ пораженію. Ярость и азарть бойцовъ въ поединкъ на пикахъ всецело сообщаются зрителямъ, страсти родовъ разгораются,

и туть достаточно мальйшаго повода, чтобы вызвать всеобщую свальну въ народь. Побыжденнымъ въ поединкъ считается только убитый или выбитый изъ съдла. Призомъ за такую битву служитъ 1 верблюдь и 8 лошадей, но большею частію 2 или 3 верблюда. Въ тотъ же день происходитъ иногда борьба киргизскихъ батырей. Два силача выходятъ въ однихъ шароварахъ, перетянутыхъ кушаками, и измъривши другъ друга глазами, схватываются. Иногда одинъ удачный пріемъ ръшаетъ борьбу. Но неръдко силы у обоихъ равныя. Поэтому борцы долго ходятъ, перегибая одинъ другаго. Между тъмъ толна подстрекаетъ ихъ всякаго рода насмъщками, похвалами, кривомъ, гиканьемъ. Тогда-которыйнибудь изъ борцовъ, уловивъ удобную минуту, отбрасываетъ противника въ сторону, или, приподнявъ, осадитъ такъ кръпко, что заставитъ его упасть. Иногда побъжденный и послъ этого не сдается, и тогда оба противника валяются по землъ, покуда который нибудь не осилитъ.

Въ пятый день происходить скачка четырехъ-лѣтнихъ лошадей. Призы небольшіе. Разстояніе до 50 версть въ оба конца. Въ тотъ же день повторяется иногда кызъ-качаръ—скачка за дѣвушкой.

Шестой день весь проходить въ приготовленіяхь къ большой скачкъ—«байгъ», и въ назначеніи призовъ, число которыхъ бываеть обыкновенно 15. Вечеромъ, какъ уже было упомянуто, роздають вареное мясо народу.

Седьмой день составляеть сущность аша и обходится дороже всёхъ дней. Въ этотъ день призы назначаются огромные. Иногда одинъ первый призъ состоитъ изъ слёдующихъ предметовъ: краснаго товару на 100 рублей, 30 верблюдовъ, 100 лошадей, 30 коровъ и 500 барановъ. Нерёдко для перваго приза выставляется цёлая юрта, убранная коврами и шелковыми тканями, и при ней 500 куницъ и 300 лошадей. Бываютъ и такія байги, на которыхъ первый призъ состоитъ изъ 100 верблюдовъ, 100 лошадей, 100 коровъ, 100 барановъ, 100 рублей, 100 кокановъ, 100 аршинъ сукна, 100 ар

шинъ шаи (канауса) и 100 концовъ маты. Слъдующіе призы изъ числа 15 значительно меньше. Послъдній призъ составляють 2 или 3 лошади. Такая непомърная разница между первымъ и прочими призами заставляеть всъхъ бить на первенство и прибъгать съ этой цълью ко всевозможнымъ уловкамъ.

Киргизы готовять лошадей къ байгѣ 3 и 4 мѣсяца. Все это время ихъ поять лошадинымъ молокомъ, кормятъ только овсомъ, туго стягиваютъ животъ, окутываютъ теплой войлочной попоной, чтобы возбудить испарину, и ежедневно, утромъ и вечеромъ дѣлаютъ имъ проѣздки. Для этого мальчики лѣтъ 9—10 скачутъ на нихъ, съ каждымъ днемъ увеличивая разстояніе. Эти же мальчики учавствують потомъ и въ самой байгѣ, въ качествѣ наѣздниковъ. Имъ кладутъ, виѣсто сѣдла однѣ попоны, и чтобы мальчикъ могъ вынести весь карьеръ, его перетягиваютъ кушакомъ крестообразно.

Во избъжаніе путанницы при раздачь призовь, разстояніе назначають огромное, отъ 80-100 версть въ оба конца. При этоть скачка происходить не по кругу, а въ прямомъ направленіи, по степной дорогь. Число участвующихъ скакуновъ всегда произвольно.

Скачка верхъ наслажденія для киргиза! Онъ смотрить на нее съ лихорадочнымъ напряженіемъ. Хозяину также лестно отличиться скакуномъ. Молва о хорошей лошади разносится далеко по степи. Да и по самому свойству киргизскаго быта, бѣгунцы имѣютъ у нихъ важное значеніе и нерѣдко выручаютъ киргиза изъ опасности, спасая ему жизнь. Поэтому понятно то лихорадоччное нетерпѣніе, съ какимъ всѣ киргизы ждутъ байги.

Въ назначенный часъ, завѣдующій байгой — «гайдавши», имѣющій при себѣ на всякій случай нѣсколько перемѣнныхъ лотадей и наблюдающій за правильностью скачки, подаетъ сигналъ сбора, разъѣзжая передъ зрителями и трубя въ «сурну», деревянную трубу съ рѣзкимъ, невыносимымъ звукомъ. Когда наѣздники собрались, они проѣзжаютъ разъ или два передъ зрителями, которые любуют-

ся скакунами и предсказывають имъ успѣхъ или неуспѣхъ, но при этомъ пари никогда не держатъ. Затѣмъ по знаку «тайдавши», всѣ бѣгунцы крупной рысью отправляются до заранѣе выбраннаго мѣста, съ котораго долженъ начатся бѣгъ. Мѣсто это назначается въ разстояніи 40 — 50 верстъ, такъ что лошадямъ приходится пробѣжать въ одинъ пріемъ, туда и обратно, отъ 80 — 100 верстъ! Достигнувъ назначеннаго мѣста «гайдавши» устанавливаетъ бѣгунцовъ рядомъ и наблюдаетъ, чтобы не выѣхалъ кто-нибудь впередъ; затѣмъ пускаютъ всѣхъ бѣгунцовъ разомъ...

Едва только завидить толпа мчащихся всадниковь, какъ приходить просто въ изступленіе! Крики или, лучше сказать ревъ оглушительный наполняеть воздухъ и разносится далеко по стени!

Но при всей замъчательной выносливости и неутомимости киргизскихъ лошадей, только немногіе скакуны могуть выдержать эту необычайно дикую скачку на такомъ огромномъ разстояніи. Большая часть лощадей гибнеть, не проскакавь и половины разстоянія до флага. А если которыя и приходять, то лучтія только дегкой рысью, а прочія — шагомъ. Случается, что навздники идутъ пвшкомъ и погоняютъ лошадь, лишь бы она добрела до цёли... Можетъ быть ни одна лошадь и не доскакала бы до нея, если бы, по киргизскому обывновенію, имъ не помогли и не дотащили до флага. Чтобы выиграть первый призъ, киргизы прибъгаютъ ко всевозможнымъ уловкамъ, даже къ насилію. Особенно популярнымъ сродствомъ въ этомъ случав считается кутерьма. Человъвъ 20 родственииковъ хозяина лошади выбажають верхомь на встрычу ей, версть за 20 — 30 отъ флага, и, выждавъ своего протеже, на всемъ скаку снимають съ него мальчика, чтобы облегчить лошадь; затемь человъкъ цять подхватываетъ ее за чумбуры (арканы), и, скача впереди тянуть ее за собою, а остальные родственники, следуя съ боку, понуждають лошадь впередъ крикомъ, визгомъ и нагайками. Такимъ образомъ, въ скачкъ, мало по малу, принимаетъ участие почти весь собравшійся народъ; одни скачуть, чтобы помочь лошади дотащиться до м'єста, другіе это д'єляють изъ любопытства, и какъ ті, такъ и другіе сопровождають скачку пронзительнымъ крикомъ, визгомъ, гиканьемъ, гамомъ...

Если впереди скачеть одна лошадь, безъ этихъ провожатыхъ, то ее, не стъснясь, останавливаютъ, мальчика сбиваютъ, а иногда даже убиваютъ.... Однимъ словомъ, принимаются всъ мъры, законныя и незаконныя, чтобы только выиграть первый призъ! За то многія изъ доскакавшихъ до флага лошадей падаютъ тутъ же, другія едва волочатъ ноги... По обычаю, существовавшему до занятія края русскими, было принято давать призъ, даже если лошадь сама и не дошла до флага, а привезли ее голову...

Этой скачкой завершается ашъ, и гости уже прямо ѣдутъ по домамъ, не заѣзжая въ юрты. Случается, что наслѣдники покойнаго, воздавъ ему честь, возвращаются домой нищими.

Музыка киргизовъ почти вся заключается въ «сурнѣ», деревянной трубѣ, имѣющей величину и форму кларнета, въ узкій конецъ которой вставляется гусиное перо. Этотъ инструментъ, издающій пронзительный звукъ, употребляется по большей части въ дорогѣ; кромѣ того есть струнный инструментъ, въ родѣ нашей балалайки. На войнѣ и барантѣ «сурна» замѣняетъ сигнальный рожокъ. Богатыя киргизы непремѣнно имѣютъ каждый своего сурнчайи, который разгоняетъ ихъ думы, наигрывая пѣсни о славныхъ подвигахъ ихъ самихъ и ихъ предковъ.

Пъсни киргизскія, распъваемыя чрезвычайно монотоннымъ и тоскливымъ голосомъ, состоятъ обыкновенно изъ импровизацій, въ которыхъ разсказывается о подвигахъ батырей, о взаимныхъ распряхъ киргизскихъ племенъ и родовъ, о свободъ, о завоеваніяхъ русскихъ и т. под.