институт востоковедения

## $9\Pi \Pi \Gamma PA\Phi H K_A$

### BOCTOKA

XXII

СБОРНИК СТАТЕЙ ПОД РЕДАКЦИЕЙ АКАДЕМИКА БЪБ, ПИОТРОВСКОГО





ЛЕНИНГРАД «НАУКА» ЛЕНИНГРАДСКОЕ ОТДЕЛЕНИЕ 1984

#### В. Д. ГОРЯЧЕВА, В. Н. НАСТИЧ

#### ЭПИГРАФИЧЕСКИЕ ПАМЯТНИКИ САФИД-БУЛАНА XII-XIV ВВ.

В 1971 г. нами проводилось археологоархитектурное обследование мавзолея Шах-Фазил и археолого-топографическое изучение окружающей его местности. 1 Этот уникальный памятник средневекового зодчества Киргизии расположен на территории огромного кладбита, раскинувшегося на северо-восточной окраине с. Мазар (бывш. Сафид-Булан 2) в Ошской области. Находясь у перекрестка автострал, соединяющих различные районы Ферганы и Северной Киргизии, мавзолей Шах-Фазил вместе с окружающим его кладбищем пользуется широкой известностью у населения и по недавнего времени являлся местом паломничества мусульман почти всей Ферганской полины.

Средневековое кладбище занимает площадь коло 2 га и наряду с новым функционнуют до сих пор. Намогильные камни с древвих захоронений, по сообщениям старожился, уже в конце XIX в. были перенесены к главной святыне маваэолею Пак-Фазит – п помещены внутри его и снаружи, рядом с надгробиями местных шейхов. Установлено также, что сохранившиеся до настоящего времени кайраки — лишь малая часть тех, которые находились там еще в прошлом столетии: многие камни исчезии или не были сильно повреждены.

Еще в 80-х гг. прошлого века известный деверации краевед Н. А. Арванитаки, занимавший должность начальника Чустского уезда Ферганской области, по надписям на кайраках датироват сафид-буданское кладбище XIII—XIV в.в. <sup>2</sup> Спятье ми копил текстов осмотрел в свое время Н. И. Веселовский, отметивший чмассу надгробимх камней с вмелами шейхов». Древнейшие из кайраков относены ми к середине VI/XII в., наиболее поздние к IX/XV в.

Надпись на одном из намогильных камией, наиболее примечательном своим художественным и каллиграфическим оформлением (см. кайрак № 7), по слепку, сделаниому в 1925 г. Е. К. Бетгером, прочев В. В. Баргольд, Он указал, что падгробие принадлежит ученому из Испид-Булада Мухаммадт иби Павучу по

Надпись на этом кайраке вместе с шестью другими эпиграфическими памятниками из Сафид-Булана была прочтена и опубликована М. М. Дьяконовым по эстампажам, снятым в 1946 г. А. Н. Бернштамом. В публикации дается подробный разбор текстов эпитафий. анализируются мусульманские термины и титулатура духовных лиц, отмечается наличие в родословной погребенных тюркских имен, делается ряд интересных и важных выволов по истории края и культурной жизни его обитателей, в частности о наличии городской торгово-ремесленной среды суфиев. Однако, как замечает сам автор, эстампажи были утрачены. поэтому остались неуточненными особенности почерков надписей 7 и не разобраны отдельные слова.

При обследовании текстов намогильников, сопровождавшемся их тщательной прорисовкой и фотографированием, и особенно при последующем кабинетном анализе выясинлось, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Выявление, фиксация и съемка надпясей В. Д. Горячевой; ей же принадлежат вводная и заключительная части настоящей публикации. Распифровка, чтение, перевод надписей, комментарии к ним и общая редакция осуществлены В. Н. Настичем.

<sup>\*\*</sup> В научной и научно-полужарной литературе опамитики Пых-Фазил бойчно приводится исклеженое инмененсати (сфита-Буленда, Сффит-Буленда, Сффит-Буленда, Сффит-Буленда, Сффит-Буленда, Сффит-Буленда, Сффит-Буленда, Сфит-Буленда, Сфит-Булен

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Рапорг начальника Чустского уезда Н. А. Арванитаем военному губериатору Ферганской области от 6 декабря 1884 г. — ЦГА УэССР, ф. 19, оп. 1, ед. хр. 4642, л. 29. — Авторы привосит багодарность Д. Кочневу за указание на этот фонд.

ед. хр. чота, н. ээ. — павичание на этот фонд.

В еселовский Н. И. Дагбид. — ЗВОРАО,
1888, т. З., вып. 1-2, с. 89.

Из письма Е. К. Бетгера по поводу кайраков из

Киргизии. — ЭВ, 1951, вып. 5, с. 134.

<sup>6</sup> Дьяконов М. М. Несколько надписей на кайраках из Киргизии. — ЭВ, 1948, вып. 2, с. 9—15.

<sup>7</sup> Там же, с. 9.

в некоторых случаях наше чтение эпитафий расхолится с чтением и переводом, предложенными М. М. Дьяконовым (кайраки № 5, 6); несколько надписей нуждается в отдельных поправках (№ 1-3) или же требует значительных пополнений (№ 4), поэтому мы сочли целесообразным не ограничиваться лишь изданием новых надписей, а дать полную публикацию всех эпиграфических памятников из Сафид-Булана, которые в настоящее время представлены 14 целыми камнями и двумя обломками. Нами принята новая систематизация памятников, построенная по хронологическому принопубликованных нипу: номера кайраков, М. М. Дьяконовым, не совпадают с нашими и паны в скобках.

Кайрак № 7 на месте, указанном М. М. Дьякоповым, нами не обваружен. Условно отмечая его под № 15, в целях сохранения сводного принципа публикации мы повторяем текст и перевод, предложенные Дьякововым. \* То же касается и намогизьника № 16, коппи текста которого без перевода и каких-лябо описавий, помимо указания о принадлежности этого матиника маволее Ми-Фават, обяаружена в полевом диевнике Б. Н. Засыпкина, проводившего археолого-архитектурные работы на мавзолее в 1947—1951 гг.; \* здесь помещены текст надиски и его перевод, сделаникий нами.

Все сохранившиеся кайраки представляют собой плоские гальки темно-серого или слегка голубоватого прета с коричневым оттелком «пустынного загара», различной конфигурации в величных в средемо т 40 до 60 см в высоту и 20—45 см в ширину; размеры обломков — 20—25 см.

Кайрак № 1 (по М. М. Дъякопому — № 2). Продостовлятій камень, решпренный в верхней части (пис. 1, а). Темет исполнен непрофесснопальной, но старательной рукой крупным почерком енисх с заметным влиянием куфичекого стиля. Под буквами едал, «рёз и еёдапроставлены точки, а вад чейн» — лачом, напоминающий ташдид ("). Букви двух последних строк, содержащих дату надпися, более
мелкие. Грамматические особенности (навфетвая,
конструкция без артикла), офография и двакритика отдельных слов ("с. — "с. — "с. — ") опредвенно свидетельствуют о влиянии переидской
языковой нормы. Без обраммения.

را عبو [2] خو اجه اجل [3] صاين فغر التجار [4] معمد بن هيبت الله [5] الخوثى فغر الله له [6] سنة ست وسبعين [7] وخمس ماية

[1] Могила [2] хваджи славнейшего,

[3] заботливого, а славы куппов.

[4] Мухаммада сына Хайбаталлаха, [5] ал-Ху'й, па простит его Аллах!

[6—7] В году пятьсот семьдесят шестом [1180-81 г.).

Болженнерий. «Волмонно и другое значение слова фф— енепорочиців.» (М. М. Дьяковов читал это ими каж фф— "Кайдараллах", лодукая возможность ошибки в его орфографии. 19 Между тем дассь отнечается только графическое искажение: конечное с в слове фф— растянуто па передудущей буккой — в средней части синау. Точиви простановка дижаритических точек в этом слове, как, парочем, дамаритических точек в этом слове, как, парочем, дамаритических точек в этом слове, как, парочем, дамаритических точек в этом слове как, парочем, дамаритических точек в этом слове как, парочем, дамаритических точек в этом слове как, парочем, дамарических точек в этом слове как, парочем, дамарических точек в этом слове как парочем. В парочем слове как пароч

Кайрак № 2 (по М. М. Дъяконову — № 1). Широкая талька подпримоугольных форм соужением книзу (рис. 2, а). Надпись выполнена профессиональной рукой, почерк — красивый каллиграфический слегка цветущий» куфп угловатых очертаний, с диакритическими точ-ками. Характерно употребление точки под буквами «дал» и «рай» и трех точек под «сйи». Без обрамления.

[1] الله باقى الاسلام والور إلى اعيين اعان الاسلام والور إلى الابت العزاء وارا قبر معهد عنيه السلام؟ إلى ابيت العزاء وارا قبر معهد عنيه السلام؟ إذا فيصفه الله يعود محمد بي معهود بي احمد بي إلى معهود المساوري عند بي السلام المورية إلى عمين المايوني غفره الله وإحداده وحفظ إلى عن المايوني غفره الله وإحداده وحفظ إلى عن المايوني غفره الله وإحداده وحفظ إلى عن المايوني عقرة الله وإحداده وحفظ إلى عن المايوني عالم الله وإحداده وحفظ إلى وخمس ماقل السنة إربع وتسعين المايونية الماي

[1] Аллах вечен! [2] Помощник, [который] помогал исламу и почитал

[3] людей, и кормил пищей, и совершал паломничество

[4] в Запретный дом, и посещал могилу Мухаммада, [да будет] мир над ним! —

[5] да помилует его Аллах! <sup>6</sup> А он — Мухаммад сын Махмуда сына Ахмада сына

[6] Махмуда сына Аш'аса сына Мансура сына Хамада сына Абу

[7] Салиха сына Анзака (?) в сына Арслана, известного как Хаджжалж

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же, с. 11. <sup>3</sup> ПГА УзССР, ф. 2406, оп. 1, ед. хр. 80, д. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Дьяконов М. М. Несколько надписей..., с. 10, 13.









Рис. 1. Кайраки из Сафид-Булана. а — № 1; 6 — № 6; с — № 7; г — № 14.

الله إق معين اعارالا بيلام واكرم الا ام والحجم العام ويد بيت المدام وزادة برممه عليه الساه فرمه الله و مومه مد مهموي برامه ير معموم براشعت برين مهموي برامه يرام معين الما يوني غيرة فرايد المه ودف المهار عرائه كاره اولاكم و الثالث و عشير موسول السه أناح وسيغيز و مستول لسه أناح وسيغيز هد اوبر المنافق المنا

هافعراشيطها الماسلة ا

ن علالشالم الله الموالله المو

Рис. 2. Кайраки из Сафид-Булана.  $a - N_0$  2;  $6 - N_0$  4;  $e - N_0$  5;  $e - N_0$  8.

[8] Му'ин ас-Сабуни, да простит Аллах его и предков его г и да убережет

[9—11] от нечестия сыновей его! Двадцать третьего шавваля года пятьсот девяносто четвертого (28 августа 1198 г.).

Необично длинявя кунья, восходящая по крайней мере к середцие К в., очевидно, призвава подчеркнуть не только тюркское проискождение покойного, во и его знатность как потомственного мусульманина. Слово <u>удья</u> "помощник", которым начинается эпитафия, явно переканкается с закабом Му'ни.

Кайрак № 3. Надпись на продолговатой гальке примитивным насхом с элементами куфи, без диакритики. Две последние строки сильно повреждены сколами. Без обрамления.

(۱) هذاقبر حيدر بن عور بن [2] احيد ۱۷ مساحي (?) (3) غير الله له و لوالدي (4) فلي منتماف من رجب سنة (5) ... و" ... بي و خامسماراته (1) ... و" ... بي و خامسماراته (1) آ

[2] Ахмада ал- . . . (?),

[3] да простит Аллах его и его родителей!

[4] В [середи]не раджаба года

[5] пятьсот..

Комлениврий. "Точное чтение слова (имсба или лакаб) невозможно из-за графически мскажений и отсутствия диакритики. В качестве лакаба адесь с большим сомпением можно предположить переидское дамый "мельнику."

По остаткам даты и палеографическим данным, надпись относится к концу XII—первым годам XIII в.

Кайрак № 4. Галька неправильной четырехугольной формы (рис. 2, б). Надпись ровным скорописным сульсом среднего качества, заключенняя в фигуриую рамку с арочным наверним и полупальнетками на верхних углах. Буквы едаль и еда отменно одной, а сспиь — тремя гочками снизу. Над словом состроки 4 — ориаментальная виньетка. Начало строки 4 повреждено и частично неразборчиво.

إا هذا قبر [8] مناهم الاجل السعيد الشهيد [8] الشيام الامام الاجل السعيد الشهيد [8] الشامة الالمام الله والمسلمين معيد إن المي وكربي أله عنه إنام المي وكربي أله عنه إنام والموقد أن الموقد أن الموق

[1] Это могила

[2] шейха, имама славнейшего, счастливого, мученика за веру,

[3] чести общины и веры, любимца ислама и мусульман, Мухаммада сына Абу Бакра сына<sup>2</sup> [4] "Умара... известного [как] (?) <sup>6</sup> Хаджжадж Баб-и Дуст, да облечет его Аллах милостью и благосклонностью!

[5] Погиб в день пятницы, в десятую часть (?)\* месяца джумада ал-ахир

[6] года шестьсот восьмого (11 ноября — 2 декабря 1211 г.).

Комментарий. «Слово с.) выбито вертикально межным почерном. Техет насправе. Учитальная частым грамматические погрепияются в средневлиятелях пажа наска даесь можно допустных течены даты и как кресатого (числа), т. е. 19 ноября, приходищееся на суботу по межкалекому канедиары. <sup>5</sup> Аналогичное расхождение в счете дней отмечено в эпитафии № 10 (см. с. 69).

Определенный интерес вызывает дата надпиской в сочетании с фактом «гибели за веру» покойного, по всей видимости, связанной с известными политическими событиями, происходившими в тот период в Средней Азии и Восточном Туркестане.<sup>14</sup>

Кайрак № 5. Трапециенциан галька с выпунлой передней частью (рис. 2, е). Надинсь почерком группы «сульс», в последнях строках привимающим выд беглого курсива без точек. Под сійном обычно проставлено по три точки. Камень имеет несколько глубоких сколов, язуми из которых сильно поврежден текст; судя по расположению последнях строк наст писи, дефект в нижней части гальки существо-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Древнетюркский словарь. Л., 1969, с. 188.
<sup>12</sup> Там же.

<sup>1/25</sup> Эпиграфика Востока, XXII

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Исчаслено по: Ц м б у л ь с к ий В. В. Современные календари стран Ближнего и Среднего Востока: Снякуюнист. табл. и пояснения. М., 1964, с. 60. <sup>16</sup> Б а р т о л ь д В. В. Туркестан в эпоху монгольского нашествия. — Соч. М., 1963, т. 1, с. 426—433.

вал еще по изготовления текста, но потом от камня был отколот еще кусок, унесший часть напписи. Без обрамления.

[1] هذا قبر الشيغ الامام [2] الاجل العالم العامل الزاهد الماحقاق [3] الفقيه النبيه التقى النقى سراج الملة والدين ماغتي ١ (؟) [4] الاسلام والمسلمين جمال الاثمة في العالمين [5] الامة ناصر السنة مرضى السبر معمود الأثر شمس [6] الفقيها له المناقب و المابر (!) المسمى مسعود بن معمود [7] الأزكى (?) [طيب]الله ثراه وجعل الجنم مثواه و... [8] ... دب و معي عنه سالم [9] ... و كرمه العميم في تاريخ [0] ثاب عشرة من جباد (ال) الإلم [11] سنه تسح و ثنشين وست ماة (ا)

[1] Это могила шейха, имама

[2] славнейшего, мудрого, деятельного, праведного, истинно верующего, 6

[3] законовела просвещенного, богобоязненного, непорочного, светоча общины и веры,

муфтия (?) [4] ислама и мусульман, украшения имамов

в обоих мирах, наставника [5] общины, утверждающего сунну, угод-

поведением, похвального деянием, солнца ученых, украшения [6] законоведов, обладателя в достоинств

и побродетелей, называемого Мас удом сыном Махмуда

[7] ал-. . . 3. . . кй, да смягчит Аллах землю его и назначит райский сад его [постоянным жилишем, и. . .

[8] . . . и да удалит от него ненавистника

[9] . . . и да почтит его народ! Числа [10] восемнапнатого, месяца джумада \* ал-

[11] гола шестьсот тридцать девятого (24 ноября 1241 г.).

Комментарий. "Слово лајај. переведенное М. М. Дьяконовым и нами в этом и нескольких других кайраках (№ 6, 7, 12 и 16) как «праведный», имеет в суфийской терминологии более конкретный смысл -«аскет, подвижник, отрекшийся от мирских жела-ний». 15 <sup>6</sup>Или «убежденного в истине». Словом «мухаккик» в ортодоксальном исламе обозначались приверженцы безусловной веры, в отличие от мутакаллимов, пытавшихся рационально обосновать религиозные кондепции.16 »Вместо су, необходимого по конструкции, "Точка под предпоследней буквой выбита явно по опибке. Мы читаем здесь ДЦ, з Санонимично русскому «Да будет ему земля пухом!». « Выбито без точек, понято нами как شنآنه, «Передано с опушением конечного алифа максура.

Кайрак № 6 (по М. М. Льяконову - № 5). Широкая округлая галька (рис. 1, 6). Наппись ровным полукурсивным сульсом с лигатурами и непоследовательной диакритикой. Под буквами «лал» и «ра» обычно проставлены точки. В нескольких случаях адиф артикля помешен нал следующим за ним ламом и соединен с ним своей нижней частью. Без обрамления.

[1] هذا قب الشيخ الاجل الاكبم الامعد الاطهاب [2] الزاهد البارع المتقى مجد الملة والدين [2] [3] الزاهد الأسلام والمسلمين مفتى الامة كاشف [4] استاذ الائمة زبدة الانام مبين الحلال والحرام ابن [5] الامام الهمام قوام السنة نظام الملة ناصر الشريعة [6] الخطعاءهم إدير الشمخ الامام الافضل الاكمل تحم [7] والدين مفتى الخافقين الذي تلقن الفقه والنظر من صدرصدور العالمين [8] ببهان الملة والدين صاحب المعيط قدس الله (م) ارواحهم وقد توفي (المرابع المالية) المالية هذا المسمى ناصر بن معمد بن احمد العثماني في جماني الأخر سنة خمسين وستمائة

[1] Это могила шейха славнейшего, благороднейшего, превосходнейшего, непорочнейmero.

[2] праведного, сведущего, набожного, благочестивого, славы общины и веры,

[3] шейха ислама и мусульман, муфтия общины, обнаруживающего сокровенное,

[4] наставника имамов, лучшего из людей, разъясняющего дозволенное и запретное, сына шейха,

[5] имама достойного, опоры сунны, устроителя общины, защитника закона, красноречивейшего

[6] из проповедников, а он — сын шейха, имама достойнейшего, совершеннейшего, звезды

[7] и веры, муфтия обеих сторон горизонта, который з воспринял знание и видение от садра садров [всех] миров

[8] Бурхан ал-милла ва-д-дина, автора «ал-Мухита», \* да освятит Аллах души их! У Скончался он

[9] да прославит Аллах этого называемого Насиром сыном Мухаммада сына Ахмада ал-"Усмани" — в [месяце] джумада ал-ахир года шестьсот пятидесятого (август-сентябрь 1252 r.).

<sup>15</sup> Петрушевский И. П. Ислам в Иране

Нетрушевский п. п. ислам в Иране
 в VII—XV вв. Л., 1966, с. 313.
 Бартольд В. В. Ученые мусульманского
 фенессанса». — Соч. М., 1966, т. 6, с. 622—623.

Комментарий. <sup>а</sup>Собственно, еще раз «славнейшаго». 6Или «избавляющего от печали»: ср. арабское благопожелание ألله عه 'Да устранит Аллах скорбь (печаль) его!'. "Вполне вероятно, что Наджм ал-хакк ва-д-дин был лакабом Ахмада — тела покойного. <sup>г</sup>Востока и Запада. <sup>17</sup> <sup>2</sup>Добавлено позднее над строкой. «Здесь под терминами «фикх» знание: понимание' и «назр» 'рассуждение; видение' можно понимать методологические элементы мусульманской схоластической догматики, сочетавшей «объективное знание», основанное на безусловной вере, с умозрительным субъективным восприятием (ср. коммент. «б» к кайраку № 5). В суфийской гносеологии рациональное и эмоциональное восприятия реальности противостоят трансцендентному «истин-ному познанию», являясь как бы его низшей ступенью. 15 \*Имеется в виду Бурхан ад-дин Махмуд ибн Ахмад (ум. 570/1174 г.), автор сочинения об основах ханифитского права «ал-Мухит ал-Бурхани фи-л-фикх ан-Ну'мани», представитель могущественного рода Бурханидов, фактических правителей (садров) Бухары в XII-начале XIII в. 19 эПервоначально это слово имело форму единственного числа , оба алифа вставлены позднее. "Нисба покойного помещена под строкой. Сверху, после имени توفى мелким почерком добавлено еще раз احمد 'скончался'.

Кайрак № 7 (по М. М. Льяконову — № 3). Вытянутая галька, сужающаяся книзу (рис. 1, в). Наппись великолепным каллиграфическим сульсом, переходящим в последних строках в беглую лигатурную скоропись. К индивидуальным особенностям почерка относится простановка точки под буквой «дал», перевернутой дужки ( ) под 'айном и огласовок (в основном фатха). Текст заключен в изящный пятиарочный картуш в две линии с фестончатыми переплетениями в верхней части, увенчанными крестообразными значками.

ا1] هذا مرقد [2] الشيخ الامام الاجل العالم العابد الزاهد المتقى [3] المجاهد المفتى قوام الملة والدين افتخار الواعظين [4] ناصع الملمين (=المسلمين) مفخر العلما مجمع الفضائل قانون الفقاهة [5] ابو المعامد معمد بن داود الاسبيدبلاني تغمده

[6] توفى في جمادي الاخر من شهور سنة اربع وستين وستماية

[1] Это могила

[2] шейха, имама славнейшего, мудрого, преданного [Аллаху], правелного, благочестивого.

[3] поборника веры, муфтия, опоры общины

и веры, славы проповедников,

[4] советника мусульман, гордости ученых, собрания совершенств, канона правовеления, [5] обладателя в постоинств. Мухаммада

сына Да'уда ал-Исбидбулани, да облечет его

Аллах своей милостью!

[6] Скончался в [месяце] джумада ал-ахир из месяцев года шестьсот шестьдесят четвертого (март-апрель 1266 г.).

Комментарий. Вместо (4), необходимого по конструкции.

Кайрак № 8. Обломок неправильной формы. верхняя и нижняя части которого утрачены (рис. 2, г). Сохранилось частично восемь строк надписи, высеченной ровным красивым сульсом с лигатурами, во многом сходным с почерком предыдущей надписи и скорее всего сделанным той же рукой. Остатки орнаментального обрамления с арочным навершием.

(?) . . . [1] . . . [1] [2] . . . [الكام]ل (?) المجمل الشامل شمس الملة [3] أو الدين افتخار الواعظين المسمى معمد بن [4] الامام الاجل الزاهد شرف الملة قا مراع] [6] البدعة امين بن معمد بن غريب العسان بن [6] عثمان الاسبيدبلاني تغمد ألله بالرحمة

والوضوان [7] واسكنه معارف العنان توفى... [8] من شهور سنة خه[س]..

[1] . . . [деятель]ного (?),

[2] . . . [совершенно]го (?), всеобъемлющего собрания [совершенств], солнца общины

[3] [и веры, сла]вы проповедников, называемого Мухаммадом сыном шейха.

[4] имама славнейшего, праведного, чести общины, подавителя [5] ереси. Амина сына Мухаммала сына

Гариб ал-Хаса [на 6 сына] [6] 'Усмана ал-Исбидбулани, да облечет его

Аллах ми[лостью и благоволением]

[7] и да упокоит его в благоуханных райских салах! Скончался . . .

[8] из месяцев года . . . пятого.

Комментарий. В Возможно, лакаб покойного Шамс ал-милла ва-д-дина. "Или الحسين 'ал-Хусейна'.

На основании очевидной близости почерка и общего стиля исполнения надписей кайраков № 7 и 8 мы считаем вполне возможным патиро-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Дьяконов М. М. Несколько надписей..., 18 Ср. цитату из Иби ал-Араби в ки.: Фильштинский И. М., Шидфар Б. Я. Очерк арабо-мусульманской культуры (VII—XII вв). М., 1971. с. 151-152. - Видимо, вернее говорить о противопоставлении фикха (права) как практической науки и теологии как теоретической. Суфийское толкова-

ние термина «назр» здесь представляется сомнительным. - Примеч. ред. 19 О бухарских садрах Бурханидах см.: Бартольд В. В. Бурхав. — Соч. М., 1964, т. 2, ч. 2, c. 515—518; Pritsak O. Ali Burhan. — Der Islam, Berlin, 1952, Bd 30, S. 81—96.

вать последний примерно тем же временем. По сохранившемуся началу даты здесь можно предположить 665/1266-67 г., в крайнем случае плюс-минус 10 лет.

Кайрак № 9 (по М. М. Дъяковову — № 4). Надино. оригинальным скорописным почерком группы «сульс» с многочисленными лигатурами и непоследовательной диакритикой (рис. 3, а). Характерны соединения алифа артикля с ламом [1] Это усыпальница \*

[2] шейха, имама славнейшего, друга достойных, примера [для] знающих,<sup>6</sup> господина сейнпов.

[3] средоточия славы и благополучия, Джалал ад-дина, передатчика хадисов. А он — сын

шейха, имама постойного.

[4] мудрого, подвижника, идущего (по пути единения с богом), гордости паломников



Рис. 3. Кайраки из Сафид-Булана. а — № 9; 6 — № 10.

вершинами, алифа, дала и та марбута и другие сочетания. Обрамление в одну линию без основания, с пятиарочным навершием.

[1] هذا رقد (إ) [2] الشيخ الأأمام (!) الاجل انيس الفصنلا قدوة العارفين سيد السادة

 (3) موتع العز والسعادة جلال الدين المعدّث وهو ابن الشيغ الأمام الهمام

[4] العالم الناسك السالك فغر المجلُّج في الارضين مغخر اولاد رسول رب العالمين

[5] علا الدين على بن أبى الحسن بن ابى العقيل المكي نور الله ضريعه

[6] توفى فَى رمضان سنة اربع وتسعين وستمائة الليام افغر لمن كتب

[7] ولمن قرأ كولمن مطر (?) قبره ولمن قال امين رب العالمين в землях, достойнейшего из потомков посланника господа миров,

[5] 'Ала' ад-дина 'Али сына Абу-л-Хасана сына Абу-л-'Акила ал-Макки, 20 да озарит Аллах могилу его!

могилу его: [6] Скончался в [месяце] рамадане года шестьсот девяносто четвертого (июль—август

1295 г.). О Аллах! Прости того, кто цисал, [7] и того, кто читал, и того, кто охраиял (?) <sup>л</sup> могылу его, и того, кто сказал «Аминь, господи миров!».

رقد Комментарий. <sup>4</sup> Необычная форма слова رقد (вместо может быть обусловлена слабой проработкой резчиком начального мйма, на месте которого видно лищь небольное углубление. (مالعارفوری по

<sup>20</sup> Об этом имени см.: Дьяконов М. М. Несколько надписей..., с. 14.

Газали — «познавшие [бога]», <sup>21</sup> т. е. один из синонимов суфия. <sup>в</sup>В суфийской терминологии синонимично образования примеч. «а» к кайраку № 5). "Или «поступающего [сообразно тарикату]» - еще один синоним последователя суфизма. \* Чтение слова сомнительно: в тексте перед буквой «та» виден неясный значок, который можно принять за начальный нун, поэтому мы читаем здесь .. Другое возможное чтение — Д в значении «обмазал [глиной и т. п.]» (синоним طين). В пользу второго чтения говорит распространенный в Средней Азии, но, видимо, более поздний обычай обмазывать глиной намогильные возвышения («сагана» или «кабриўш») внутри мазаров. Помимо всего прочего, эпитафия интересна своим ярко выраженным суфийским содержанием.

Кайрак № 10. Гранитная галька неправильной формы (рис. 3, б). Надпись исполнена неровным скорописным насхом с искажениями и неточной диакритикой. Фигурная рамка в одну линию с прямоугольным основанием и купольным навершием.

[1] هذا مرقد [1] المجالس العالى شمس بين الاعالى بدر قبال [2] المعالى الشيغ الامام الاجل الافضل الاكمل الاطهر [4] مجمع الالطاف والفضائل ملجاء اصناف الافاضل را محمد المستور المست رها معدد مولانا نجم الحق والدين [7] الكر ميني تغمده الله بالرحمة و الغفران واسكنه [8] الجنان توفى يوم الجمعة العاشر من شهر الله

الاصم رجب [9] من شهو[ر] سنة عشر وسبعمائة

[11] Это могила

[2] «Высокого совета», солнца среди превосходных, [полной] луны перед

[3] достойными, шейха, имама славнейшего. превосходнейшего, совершеннейшего, непорочнейшего, знатнейшего.

[4] собрания любезностей и добродетелей, прибежища достойнейших [из разных] сословий, чести известных, славы

[5] знаменитых, садра общины и веры, приближенного к парям и султанам, наставника всех [живых] созданий,

[6] Мухаммада, сына шейха, имама достойного, сведущего, набожного, благочестивого, маулана 6 Наджм ал-хакк ва-д-дина

[7] ал-Кармини, да облечет его Аллах милостью и прошением и да упокоит его на раздольях

[8] райских садов! Скончался в день пятницы, песятого [пня] «глухого» месяца Аллаха — раджаба г

[9] из месянев гола семьсот песятого (3 декабря 1310 г.).<sup>2</sup>

и т. п. в свое время подробно рассмотрел М. Хартман, 22 видевший в них неудачную попытку буквального перевода на арабский язык местного (тюркского?) титула, который, очевидно, носили высокопоставленные персоны в придворных советах. В пользу этого мнения говорят фраза «приближенного к царям и султанам» (строка 5) и другие титулы и эпитеты покойного. А. Б. Халидов предлагает переводить этот титул как «его высокоприсутствие». <sup>6</sup> Титулы «садр» и «маулана» носили представители высшего духовного сословия, которые зачастую были и представителями светской власти в своих общинах. В Нисба по названию г. Карминийа (Кермине; ныне - г. Навон в Узбекской ССР). г Арабы называли месяц раджаб «глухой», ибо в течение его запрешались военные действия и «не было слышно ни движения боя, ни звона оружия, ни голоса, взывающего о помощи». 23 л По таблице В. В. Пыбульского, 10 раджаба 710 г. х. приходится на

Кайрак № 11. Обломок гальки, содержащий три строки надписи, последняя из которых повреждена сколом. Почерк надписи - крупный угловатый куфи позднего стиля с элементами насха, без диакритики. Без обрамления.

> [1] هذه تربة الشيغ[2] الفقيه الواعظ [3] دانمال بن صالع

[1] Это могила шейха,

[2] законоведа, проповедника, [3] Данийала сына Салиха...

По палеографическим данным, надпись относится к XII в.

Кайрак № 12 (по М. М. Дьяконову — № 6). Продолговатая галька, сильно сужающаяся в нижней части. Надпись крупным неровным почерком (смесь манерного геометризованного куфи и примитивного насха) с редкой диакритикой, без обрамления.

[1] الشيغ الزاهد [2] صاحب الكو امة مبا [3] رك بن اسعاق الملقب [4] بزاز غفر الله له [5] ولوالديه ولاصحا [6] به ولزاية (١) ولمن (عا أوا [7] لكاتمة

<sup>21</sup> Петрушевский И. П. Ислам в Иране..., c. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Hartmann M. Archaeologisches aus Rus. sisch-Turkestan. III. — OLZ, 1906, N 7, S. 362—363. لويس معلوف المنجد في اللغة بيروت و م ٢٣٤ ق

[1] Шейх праведный.

- [2] обладатель благородства, Муба-
- [3] рак сын Исхака, прозванный[4] Баззазом, да простит Аллах его
- [5] и родителей его, и дру-[6] зей его, и сокрывшего его (?),6 и тех,
- кто" молился [за него, и] [7] написавшего это.

Томментарка. «В суфийской терминологии повито нами как причастие активного залога от глагола съј 'скрывать, притать'; еще менее вероятно употребление слова в завчении ослевать, обряжать [в саван]» (для этого глагол дъ и производине от вего примениются только во II породе). Но любом случев, коти общая неграмотность автора случев, коти общая неграмотность автора случев, коти общая неграмотность автора да при при при при при при при пакабе вържноса слов и отсустение предлога ∪ при лакабе (је). Адесь не может быть искаженное, как полагал М. М. Далконов. Зъбът слово в выбито над строкой.

Судя по почерку и составу эпитафии, наиболее вероятная ее дата — вторая половина XII — начало XIII в.

Кайрак № 13. Надпись на узком, округлом в поперечном сечении камне крупным примитивным насхом без обрамления.

> [1] هذا قبر معمد [بن] [2] معمود الكار] [3] واثى غفر الله [4] له ولوالديه

- [1] Это могила Мухаммада [сына]
- [2] Махмуда ал-Ка[р]-
- [3] вани, да простит Аллах [4] его и его родителей!
- Комментарий. \* Нисба по названию г. Карвана

тельна, но некоторые признаки (в частности, краткость эпитафии, архаизм графического стиля) позволяют отнести ее также к числу ранних (вторая половина XII в.).

Кайрак № 14. Гладкая галька пеправильпой трапецивендиой форма (рис. 1, 2). Ночерк падписи — крупный угловатый насх с диакрытикой. Начало и конец эпитафии написаны поарабски, в середние (строки 4—7) — четверостипие (руба'и) на переидском языке со сквозпой рифмой на -āр, последияя строка которого повреждена поверхностным сколом. Буквы «дäл» и «рä» всюду отмечены одной, а «сйн» — тремя точками сипау. Обрамление из дугообразных линий без основания, с купольным навершием.

[1] المجاء [2] هذا قبر الغريب [4] لاوقت كاسن مراكم شديار [5] در سر زنم اين دو دست مى كر يم زار [6] بلخاك همى كو يم خاكا زنهار [7] آن يروفة ادارمارا نيكو دار

[1] Паломинк.

[2] Это могила чужеземца.

[3] Бейт:

[4] Во время [цветения] красной розы 6 потерял я друга.

[5] Бью [себя] по голове обеими руками и горько плачу,

[6] и говорю с землей: «Земля, смотри,

[7] моего верного друга бережно храни!». [8] О Аллах, прости написавшего это!

Комментарий, \*Это слово бесспорно относится к строке 2, которая в таком случае будет читаться ישלים ולבן ושלים ото могила паломника-чужеземца'. 6 Дословно «у меня потерялся (пропал, исчез) друг», или же, если читать не گم شد а گم شد. «у меня стало [одним] другом меньше». В строке 4 явно заключена хронограмма, расшифровка которой, как нам кажется, допускает несколько решений. 1) «В [числе] времени гол-е сорх потерялось (или стало меньше на) мара, [о] друг!», т. е. из суммы числовых значений букв کُلُسوخ (=910) нужно вычесть | (=241). Вместе с переносным значением это дало бы довольно точную дату составления эпитафии - последние месяцы 669/апрель-июль 1271 г. Палеография надписи такой датировке в целом не противоречит; напротив, одна из характерных ее особенностей - пунктирование букв «ра» и «дал» находит очень близкую по времени параллель в графике кайрака № 7 (см. выше), изготовленного в 664/ 1266 г. (впрочем, эти и другие элементы палеографии более типичны для эпитафий конца XII-начала XIII в.). 2) В этой же конструкции, но с расшифровкой стяжения منرا как منرا (=291), что дает 619/1222 г. 3) «Из времени гол» сорх у меня пропало йар» (=211), откуда получается дата 699/1299=300 г. По мнению прависта В. К. Шуховцова, предложившего последнее чтение, оно является единственно возможным. Так или иначе, но по любому из трех предлагаемых вариантов, учитывая и палеографические особенности, эпитафия относится к XIII в.

Кайрак № 15 (по М. М. Дьяконову — № 7). Текст и перевод даются по публикации Дьяконова.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Бартольд В. В. Туркестан. . ., с. 219— 220.

<sup>[1]</sup> اغل خاتون [2] خدايا اين [3] ضعيفة را بيامرزد

- [1] Огул Хатун.
- [2] Bor эту
- [3] женщину да помилует!

Кайрак № 16 (текст из полевого дневника Б. Н. Засыпкина).

- [1] Это могила сейида, имама муд-
- [2] рого, праведного, проповедника,
- [3] любимца сунны и веры, 'Умара сына[4] Мухаммада сына Му'тасима ал-'Алави.
- [5] да облечет его Аллах прощением.
- [6] Аминь, господь миров!

Как было указано выше, все кайраки находятся в мазарах на территории средневекового кладбища, где до сих пор хоронят местных жителей, считающих себя потомками пророка Михамоста.

Среди жителей с. Мазар и поныне бытует предавие о том, что в местности Сафид-Булан в 34/654-55 г. «в бою с неверными» потаб отряд на 2700 арабских воинов, которыми комавдовал один из потомков (?) пророжа, житель Медины Хаэрат Шах-Джарир сын Хаэрата Шах-Томана. Шах-Джарир взял в жены касанскую девушку, которая родила Шах-Фазала— будущего завоевателя этой местности, умершего и похороменного в Сафид-Булане. <sup>25</sup>

Об этих событиях сообщает еще Джамал ал-Карши (начало XIV в.), называя предводителя арабских войск Мухаммадом иби Джаршром, а местность, где они сражались и погибли, — Исбид-Буланов, 26 То, что упоминаемая местность и есть современное с. Мазар (или Сафид-Булан), не подлежит сомнению. Это же название встречается и в двух наших надписях (кайраки № 7, 8).

В последнем случае мы имеем дело с довольно редким и интересным фактом упоминания при именах покойных нисбы по их родному городу, когда они в нем похоронены; обычно в эпитафиях встречаются нисбы выходцев из других мест. Впрочем, известны и исключения из этого правила, отмеченные в среднеазиатской эпиграфике. Например, в Касане есть мазар с эпитафией, посвященной шейху Сейиду Ахмаду ал-Касани;27 в Термезе — гробница с мраморной плитой, на которой выбито имя знаменитого ученого с нисбой по названию родного города; 28 в Сыгнаке (ныне — развалины Сунак-Курган, Казахская ССР) похоронен «святой» Хасан ад-дин Сахиб Нихайа ас-Сигнаки, являвшийся «патроном этого города»; 29 «местные» нисбы упомянуты и в надписях ряда неопубликованных намогильников из Киргизии (Узген, Кисирган-Ата и др.). Излишние в информационном смысле, эти нисбы, по нашему мнению, прибавлялись к именам в надписях вполне сознательно, с целью подчеркнуть знатность и достоинства покойных в глазах потомков, а также их известность в других районах мусульманского мира.

Даже не вдаваясь в подробный анализ тектов кайрамов из Сафид. Булана, можно сказать, что одно их количество указывает на видиро родь этого поселения в жизни Северо-Восточной Ферганы. Поскольку мусульманские ученые и законоведы, придые шейхи и имами, носившие порой громкие титулы «муфтиев обеки сторои горозовата», «праближенных к дарям и султавам» и т. п., как правило, концентрировались в крупных политических и религиозных центрах, то именно таким центром областного зачаения можно рассматривать и Сафид-Булан. Сода съезжались даже чужеземцы-паломники, тде и умирали (кайрами № 1, 14).

Археолого-топографическое изучение местности, проведенное нами в 1971 г., показало, что поселение общей площадью около 4 км²,

 $<sup>^{25}</sup>$  Наливкин Н. Краткая встория Кокандску тавства. Казвъв, 4886, с. 7—10; Щербина-Крамарен О. Н. П. вмусульменски свитивим. . , с. 50—51; Бря во В. А. О следах древнего города Касана в Фертанской области. — ПТКЛА 1899, с. 148; Бернштам А. Н. Архитектурные памативик Икризаи. М. , 1950, с. 94—95, в др.

Бартольд В. В. 1) Туркестан в эпоху монгольского нашествия. Ч. 1. Тексты. СПб., 1898 (1900), с. 148, 160; 2) Туркестан. .., с. 216—217.
 Веселовский Н. И. Датбид, с. 89.
 Бартольд В. В. Отчето поездке в Сред-

Веселовскии Н. И. Дагонд, с. 89.
 Бартольд В. В. Отчет о поездке в Среднюю Азию с научною целью 1893—1894 гг. — Соч., М., 1966, т. 4, с. 56, примеч. 97.
 Якубовский А. Ю. Краткий отчет о по-

<sup>29</sup> Якубовский А.Ю. Краткий отчет о поездке к разваливам мавзолея Кок-йесине и г. Сытваха (Саганака), ныне Санак-Курган или Санак-Ата. — ЦГА УэССР, ф. 394, оп. 1, ед. хр. 310, л. 164.

известное для XII-XIV вв. под названием Исбил-Булан, возникло в конпе ІХ-начале X в.30 и к XI-XII вв. постигло наивысшего распвета. К этому времени, вероятно, относится и основание первишской суфийской общины, существование которой в Сафид-Булане было доказано М. М. Дьяконовым 31 и подтверждается новыми надписями на кайраках, исслепованными нами.

Косвенным доказательством бытования суфийской, а возможно, и пругих мусульманских сект служат также обнаруженные внутри мавзолея Шах-Фазил многочисленные изображения перевьев, граната и особенно раскрытой ладони — исмаилитского символа «панджа», часто встречающегося в местах поклонения на Памире. 32 в Талжикистане 33 и пругих областях Средней Азии, а также в Южном Казахстане. Некоторые из этих рисунков в мавзолее явно превнего происхождения. Кроме того, по штукатурке выпарапаны различные значки и надписи, требующие специального эпиграфического исследования. Эти изображения свидетельствуют о значительных пережитках доисламских культов в Ферганской долине, что само по себе характерно для всякого мистического учения в исламе, и в частности для суфизма.34

К XIII-XIV вв., когда суфизм уже «жил перепевами старых идей и стал клониться к упадку», 35 наблюдается особое стремление мусуль-

зо Впрочем, если судить по названию города, первоначальная форма которого несомненно Испид-Булан (согдийского происхождения), то первые поселенцы, давшие ему это название, должны были обосноваться здесь еще в доисламскую эпоху (по крайней мере во второй половиве VII—VIII в.).

31 Дьяконов М. М. Несколько надписей...,

32 Розенфельд А. З., Колесников А. И. Материалы по эпиграфике Памира. -ЭВ, 1969, вып. 19, с. 94-97.

<sup>33</sup> Семенов А. А. Материальные памятники арийской культуры. — В кн.: Таджикистан: Сб. статей О-ва для изучения Таджикистана и пранских на-родностей за его пределами. Ташкент, 1925, с. 118. <sup>34</sup> Массэ А. Ислам. М., 1963, с. 163 след.

35 Бациева С. М. («Шифа ас-са ил» — трактат Ибн-Халдуна о суфизме. — В кн.: Ближний и Средний манского духовенства к укреплению своего авторитета и самой религии в сознании наролных масс. Это стремление нашло прямое отражение в провозглашении многочисленных «святых» и «чупотворнев» и в освящении их могил мазаров.

Еще в сравнительно недавнем прошлом в Сафид-Булане проводились различные службы, связанные с деятельностью мазаров и включавшие в себя, как и в палеком средневековье, организацию религиозных празлнеств всей округи, паломничество, жертвоприношения, обучение мусульманским наукам и т. д. Население Сафид-Булана даже к началу ХХ в. состояло исключительно из шейхов, которые освобождались от различных податей и взносов в государственную казну и паже от налогов с похолов, получаемых от паломничества, и пользовались особым почитанием в Кокандском **УЗИСТВО 35** 

Таким образом, эпиграфические памятники Мазара свидетельствуют о том, что к XII в. на северо-востоке Ферганской долины сложился не просто некрополь, как представлялось раньше, но и крупный религиозно-культовый центр наряду с такими городами, как Ахсикет. Касан и Узген.

Эпиграфические памятники Сафид-Булана, как подлинные документальные свидетельства своей эпохи, представляют несомненный научный интерес. Исторические сведения, содержащиеся в этих надписях, служат прекрасным дополнением к сообщениям письменных источников и, кроме того, во многих случаях сами являются комплексным и независимым источником по ряду вопросов. Их публикация поможет исследователям разрешить многие спорные проблемы средневековой истории народов Средней Азии.

Восток (история, культура, источниковедение): Сб. статей в честь 70-летия Ильи Павловича Петрушев-ского. М., 1968, с. 42.

<sup>36</sup> Протокол от марта 10 двя 1900 г. поземельноподатного комиссара подполковника Коншевского. -ЦГА УзССР, ф. 19, оп. 1, ед. хр. 33273, л. 40-42. институт востоковедения

# $\Im\Pi \Pi \Gamma PA\Phi H K_A$

## BOCTOKA

#### XXIV

СБОРНИК СТАТЕЙ ПОД РЕДАКЦИЕЙ АКАДЕМИКА Б. Б. ПИОТРОВСКОГО





ЛЕНИНГРАД
«Н А У К А₃
ЛЕНИНГРАДСКОЕ ОТДЕЛЕНИЕ
1988

B. H. HACTHY B. J. KOYHEB

#### К АТРИБУЦИИ МАВЗОЛЕЯ ШАХ-ФАЗИЛ

(эпиграфические и нумизматические данные) 1

Средневековый мавзолей Шах-Фазил находится на северо-восточной окрание с. Гулистан (до 1976 г. — с. Мазар, древиее название — Сафид-Булаи) Ата-Букинского района Ошекой области, примерно в 50 км к северу от г. Намантана. Здание мавзолен представляет собой однокамерную, квадратную в плане постройку купольно-центрического типа (без портала), ориентированијую углами по сторонам света, с дверным проемом в северо-западной степе, без каких-либо следов внешнего декора. Интерьер мавзолея, напротив, богато украшен орнаментальной и запитрафической резабой по танчу.

История изучения этого замечательного памятника среднеазнатского зодчества домонгольской эпохи, насчитывающая уже 90 лет, отражена в ряде работ по краеведению, археологии, архитектуре, искусствознанию, этнографии, научному атеизму. Последняя по времени публикация В. Д. Горячевой, посвященная комплексному исследованию намятников средневековой архитектуры Киргизии,2 — избавляет нас от необходимости детального описания постройки, ее археологического окружения, функциональных особенностей как погребальнокультового центра, легенд и преданий, связанных с мавзолеем и окружающими его кладбищами, и т. п. Все эти данные и сопутствуюпотонгол понротатор с достаточной полнотой

приведены в упомянутой монографии. З Можно лишь добавять, что до сих кор нет полной публикации симмков интерьера Шах-Фазила, не говоря уже о чтении и переводе надциесії, а предлагаемые развими авторами датировки намятника (от Х до ХГV в.) основаны исключительно на особенностях архитектуры и декора, формальных аналогиях и других косвенных данных; при этом палеография надписей как датирующий фактор либо упоминается мимохаром, без сколтко-пибудь подробного анализа, либо вообще итнопруется.

Предлагаемая публикация не ставит целью полное издание налписей мавзолея, эпиграфический репертуар которого во всех отношениях заслуживает отдельного монографического исследования. Основным объектом расшифровки, чтения и исторической интерпретации для нас являются персоязычная надпись верхнего из трех горизонтальных поясов куфи, расположенная над ярусом тромпов по внутреннему периметру восьмерика, поддерживающего купол, практически полностью сохранившаяся и вообще наиболее информативная, а также начало средней рельефной надписи. Значительная дефектность большей части среднего и особенно нижнего эпиграфических поясов препятствует их полной расшифровке. Впрочем, судя по сохранившимся фрагментам, эти последние сколько-нибудь важной информации в интересующем нас аспекте не содержат, и далее дана лишь их краткая характеристика.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Распифровка, чтение, перевод и интерпретация падшеей принадлекат В Н. Пастичу, сложа изумыватических источников — Б. Д. Кочиеву; коистатирующая часть изубликации сформулирована совместно. Авторы было году при В. В. Помаскина за содействие в получении графических материалов и фотофиксаций ониграфики Шах-Фавалав, В. А. Линиция и В. К. Шуховнова — за консультации по прановлячной лексике и грамматике. «Прорисовки выполнение О. Г. Баспыванована».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Горячева В. Д. Среднеековые городскае пециры и архитектурные ансамбля Инрианы (Бурана, Узген, Сафил-Булан), Фрунзе, 1983. Сафил-Булан), Фрунзе, 1983. Сафил-Булановы намогильные надвиен опубликованы в работе: Горячева В. Д., Настич В. Н. Эшиграфическае памятинки Сафид-Булана XII—XIV вв. // ЭВ. 1984. XXII. с. 61—72.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Горячева В. Д. Средневековые городские центры... С. 106—136; Приложение, рис. 36—49. Далее, если не указано иначе, все фактические данные о намятнике восходят к этой монографии.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Краткое наложение режувлатого расшифровки верхией вадинет маваолет см.: Й а ст и ч В. Н. Прекварительные итоги эниграфического изучения архитектурных вызитивнов Фергани: (Юзивый Узгенский жаваолей и Шах-Фазы) / Творческое пасасцие народов Орсцией Азин в намитинках искусства, архитектуры и археологии: Тез. докл. Танивецт, 1985. С. 84-

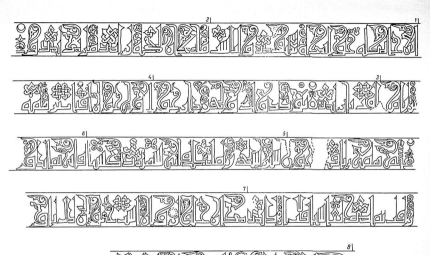


Рис. 1. Верхний пояс надписи мавзолея Шах-Фазил. (Цифры обозначают начало сторон восьмерика),

Верхняя надпись (рис. 1, 1-8) 5 начинается на южной грани восьмерика, ее общая длина около 26 м. Мы читаем ее так:

این جایگاه جوانکه سیف بولت است | ملکان که رالمرد بد وعز نام يا إفت تا زنده بود إدلت وكبدار حق [ [د] وي جون آفتاب بو همهٔ عالم همي بتافت | چون سير شد زملكت فاني شَيديد گشت إ فاني نماند ورفت بملك بقا شتافت از ديد الاان خلق روان است خون دل تا و(؟) اى شهيد گشت وروى از دوستان بتافت الملك لله

Это обитель а доблестного мужа в по имени в Сайф-и давлат [-и] М. л. кан, который был великодушным человеком° и приобрел славное имя," пока был жив. Счастье и праведные деяния сияли над ним, как солнце [сияет] над всем миром. Когда же он пресытился [этим] бренным миром, [то] стал шахидом, не остался бренным и поспещил уйти в нарство вечности. Из глаз людей текут слезы" с тех пор. как он (?)" стал шахилом и отвратил" [свой] лик от друзей. Власть [принаплежит] Аллаху.

#### Комментарий

Надпись среднего пояса (рис. 2, 1-2), наиболее крупная и художественно выразительная, выполненная рельефной лепкой по плоскому резному ганчу непосредственно под ярусом тромпов, сильно пострадала от времени. Однако ее начало (примерно треть всей длины, или около 11 м на юго-восточной и частично северовосточной стенах мавзолея) сохранилось удовлетворительно и читается вполне однозначно: اين جو انكه معز ... [و]ل (؟) ملك ثام [د]ار فرزند

سيف دولت آن مير وشهيرادا اآن فرمود تا اين ٠٠٠١ ١١٠٠٠

Перевол: 52

Сей доблестный муж", известный под именем Му'изз . . . [в]л (?) Р Малик, сын Сайф-и давлата — того повелителя и шахила, приказал lo том , чтобы это стало из (?) .

 Джайгах — 'жилище, обитель; обиталище', вдесь метонимически в значении '[последнее] пристанище'. Это же слово повторено в дефектной средней надинси. М. Е. Массон принял его за обоба данагах (чаще употребляется в форме خانقاه данаках), на чего был следан ошибочный вывод о первоначальном назна-

5 В работе использованы фотофиксации надписей, сделанияе Е. Н. Юдинки и сохранившиеся в полевки материалах Б. Н. Засышкин и 1947—1951 гг. (ЦГА УзССР, ф. 2406, оп. 1, ед. хр. 1308—1311).

В Буквенные отсылки на комментарии продол-

жают алфавитный порядок, начатый в переводе верхней

напписи.

чении постройки как суфийской дервишеской обители. <sup>6</sup> Джаван — 'юноша, молодой человек'; 'достиг-ший среднего возраста', <sup>7</sup> реже 'зрелый, возмужалый'. <sup>8</sup> Как мы увидим далее, такие значения никак не согласуются с возрастом усопшего, и здесь это слово следует понимать как вариант термина джавчимард благородный, великодушный; доблестный'. Основание для этого дают другие пранские языки: в современном дари Афганистана джаван джован молодой, юный; молодцеватый, красивый; смелый, удалой'; заналогичные значения отмечаются для дзвейн в пашто. 10 Возможно, все они связаны еще с авестийским учап-/уачап-/уйп-'юный [герой]' < просто 'герой'. 11 Подобный семантический переход ('молодость' < 'доблесть') характерен и для араб. فتوة футувва, \* откуда فتوة = 'юноша' < 'витязь' (мн. ч. قتيان фитийи);12 ср. также рус. молодец, сербск. jýnak, казах. жігіт 13 и т. п. в Букв. 'который есть . . ? с инверсией глагола связки (см. далее).

г Арабский лакаб سيف الدولة с буквальным значением 'меч власти', здесь в персидской аллонимической передаче — без артикля и с «растянутым» та в конце

второго слова <sup>2</sup> Можно было бы понимать последние слова как «расширенный» лакаб (с допущением персидского мн. ч. -йн от араб. жалик 'царь, владетель') — 'меч власти царей', но мешает глагол-связка аст, вставленный между давлат и м. л. кан. Эта инверсия, очевидно, применена для сохранения внутрифразовой рифмы джаейн - м. л. кан, одновременно подчеркивая игру слов. в которой лексическое значение обеих частей противопоставлено имени собственному ملكان. В словаре Ягелло (см. примеч. 8, с. 1574) приводится форма ж. люйн (без огласовки второго коренного) со значением имени собственного «отца Хизра». Мы предпочли бы огласовку, соответствующую чтению маликан: помимо более осмысленного значения, такая форма лучше вписывается в ритмику фразы, повторяя по долготе слогов рифмующееся с ней джайгах-и джаван. С такой оговорной это имя в дальнейшем мы будем употреблять в форме Маликан.

فارسى دفارسي شامل كليه واژه هاى فارسى ولغات عربي واروپایی مصطلع در زبان فارسی واصطلاحات علمی

وادبی تهران ۲۳۷ (1958) می ۴۹۸. Я гелло И. Д. Полный персидско-арабскорусский словарь. Ташкент, 1910. С. 487 <sup>9</sup> Киселева Л. Н., Миколайчик В. И. Дари-русский словарь. М., 1978. С. 262.
<sup>10</sup> Асланов М. Г. Пушту-русский словарь. М.,

1985. C. 335.

<sup>11</sup> Bartholomae Chr. Altiranisches Wörterbuch. Strassburg, 1904. Sp. 1305.

12 Ср.: Габашвили М. В. Средневековые города Грузии в XI-XII вв. Тбилиси, 1981. С. 69-74. (На груз. яз.). 13 Чокан Валиханов, например, прямо говорит

о том, что у казахов джигитом может считаться даже 70-летий мужчина, если он болр и в состоянии скакать верхом: В ал и х а н о в Ч. Ч. [О формах казахской народной поэзии] // Собр. соч. в ияти томах. Алма-Ата, 1984. Т. 1. С. 284.

<sup>6</sup> См.: Горячева В. Д. Средневековые городские центры. . . . С. 132. Такое определение неверно еще и потому, что однокамерный мавзолей никак не мог служить дервинеским «общежитием». عميد حسن . فرهـنـگ بزرگ دو جادي مصور ?

- Радмард синоним джаван [мард] (см. комм.
   469); другие значения 'щедрый; смелый; разумный; честный'. Глагол-связка будан передан в краткой форме 3-го л. ед. ч. буд.
- \* 'На вём «пореворнухній» назфет. Первое слово возможних "ветимной различим замечній, адесь одниково возможних "ветимній славицій, наремскувай; реский, "Павество удогорабленней раз как показатели принадлежности к автустейней особе дата надору, первого достоянства и т. п. 12 "дось может бага памет па мето по состояний разиг пооблять по предоставлений разиг пооблять по предоставлений при поставлений при поставлений при поставлений поставлений
- в «Праведния» (справедлиние) деяния» вместе с предистичующих им «чедствем спецуамилетенно перекликаюта с адлегорическими фигурами из «Кутадту былыт Вусуфа зл-Блавастури. — ценему (правителем) Куптотды, спиводнапующих Справедлиность, и его завром Айтоды — одинегоренном Састал, <sup>33</sup> Воззавром Айтоды — одинегоренном Састал, <sup>33</sup> Возлеком еці. — ціч у Махмуда Каштарского (одиналово переводними как араб, «до-фасеф), который можно пиосказательно трактовать как «вера в счастиную судьбу и благоприлтивай жименнимій удел», <sup>34</sup>
- \*  $III ax \bar{u}\partial$  букв. 'свидетель, очевидец', перен. 'мученик, погиблині за веру'. Обычно этих термином в эпитафиях подчеркивается факт насильственной смерти мусульманина от руки неверного.
- \*Т. е., видимо. 'не исчез [из памяти людей]', поскольку не остаться  $\phi^2$ ий ислам буквально запрещает: ср. Коран, 55: 26 «Каждий, кто на ней [т. е. на земле], исчезиет. . .».
- \* Букв. 'кровь сердца' распространенный метаформческий троп в персоязычной литературе, поэзии и фольклоре, синоним скорби.
- <sup>в</sup> Дефект на стыке граней восьмерика: похоже, что одна буква утрачена (на этом месте в тексте вопроси-

тельный знак). Диакритика графемы С предположительная.

- о Текст надписи построен с применением приема садже — рифмованной прозы. Кроме отмеченной выше пары (комм. «19», последний глагол бетвафи рифмуется с нам йафт приобрет имя", хамй-бетафт "сиял[и]" и шитфф "поспешил".
  - Джаван см. комм. «б».

9 От вгорой части лакой сохранилась лишь последня буква «№ (в ноэпкрованиюй позиции), в перед ней контур от предыдущей выпавшей буква и штукатурке фона, соответствующей оберганиям обячной для давтом падатах буква «№ (в налогить с лакабом отда мушал обячной падатах по падатах падатах по падатах падатах по падатах по падатах по падатах по падатах по падатах падатах по падатах падатах по пад

- <sup>6</sup> Малик несмотри на дефектность в этом месте падниси (регьефные части букв османальсь вместе с кусками подстилающей штукатурки), имя читается по оставшемуле контуру без сомнений. Как и Маликай в верхней надписи, опо, по всей вероятности, семитского происхождения от кория "МЛК владеть, властоваять".
  - т Т. е. упомянутого выше (в верхней надписи).
- т Копецфрам невсен "Далес състурот значительные пореждения "кастинио уцеление буква и тодельные слова: رغان "кастино уцеление буква и тодельные слова: رغان "времи", кастино уцелен (роботвеникат) в "кактал обитель" или "любое моето" и т. л. Последняя четверта надинея сохранивальнае констло, по по-за нарушения связности текста перед нею точный перевод окончания падинея охарудием.

#### Комментарий

Нижияя надпись куфи, размещенная по периметру несущих стен над резной павелью, еще более дефектиа; по сохранившимся ее обрывкам можно судить о дидактическом содерикании текста (рис. 2, 3). Никаких элементов, как-либо напоминающих исторические свеления, мы в ной не находим.

Еще несколько куфических надписей, сохранившихся не полностью (первонально их было 12), имеют вид кольцевых обрамлений орнаментальных ероаетою, расположенных над средней надписью в ярусе тромнов и под нем на стенах четверика. Это надписи религиозного содержания: басмата, капима, цитати на Корана, благочестивые сентенции типа «Бласть принядлежит! Аллаху» и т. п. Как и инжений горизонтальный поре куфи, они не содержат исторических сведений.

Все надписи интерьера мавзолея, независимо от техники их нанесения (резьба по плоскости или рельефная лепка), выполнены развитым «цветущим» куфи, богато орнаменти-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Ср.: «Аноним Искандара» // Материалы по истории киргизов и Киргизии. М., 1973. Вып. 1. С. 117, примеч. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Махмуд б. ал-Хусайн б. Мухаммад а л - К а шгар н. Китаб диван лугат ат-турк. [Стамбул], 1333/ 1914-15. Т. 1. C. 269; D a n k o lf R. Kasgari on the beliefs and superstitions of the Turks // JAOS. 1975. Vol. 95, 1. P. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Об употреблении тюркского qut в значении уканское ростоинство см. также: Ба р т о л ь д В. В. К вопросу об уйгурской литературе и се влиянии на монголов // Сочимения. М., 1998. Т. 5. С. 367. В Тагодателе об см. 1998. Т. С. 367. В Сом. 1998. В Загодателе об см. 1998. В Загодателе об см. 1998. С. 14. В Загодателе об см. 1998. В Загодателе об см. 1999. В Загодател

<sup>521—522.</sup> <sup>18</sup> Ал - Кашгари. Китаб диван. . . . С. 278; Dankoff R. Kašgari. P. 72.

рованным в верхинх частях строк, между стволами и ответьеннями букв нобцаруживающим выраженную тенденцию к геометризации. Абсолютию польне уудожественно-грофические авалогии стилю шахфазилской эпиграфики нами не обизружени, но все более или менее близкие параллели, несмотря на подчас значительную удлачность рассмотренных памятников михраб соборной мечети Ардестана (447—450/ 1055—1058 гг.); <sup>29</sup> медресе Низам ал-Мулка Харжирра (ко. 450/1058 чли 460/1067-68 г. <sup>29</sup>); намогильник с именем Ибрахима в Гаме (451—492/1059—1099 гг.); <sup>29</sup> минарет 453/1061 г. в Саве <sup>29</sup> (надписи четырех последних намятников больше всего напоминают шахфамилские); мечеть ал-Лихийши 478/1094 г. <sup>28</sup> и михраб ал-

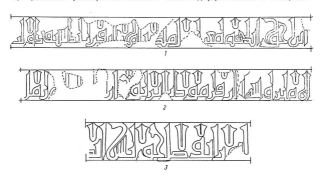


Рис. 2. I-2 — надпись среднего пояса: 3 — фрагмент надписи нижнего пояса.

от Маверанизкув (вилоть до африкавского и веропейского Средиз-викоморыя), в основном компактию укладываются в пределах XI в. Среди таких паральлевів, близких памхавилским надписам по ряду характеристик (техника исполнений, пропорции, молули букв и соединений, степень орнаментировавности письма, формы декоративных комплементов и т. лу можно назвать стедующие памятивим: раджавская башия 407—411/1016—1021 гг.; 122—25 баленный маволей Пир-и "Аламдара В Даммаве, датированный 418/1027 г.; 21 мечеть «Двенадлати изможе в падписью 249/1037 г. в Пезар; 22

Афдала в мечети Ибн Тулуна в Капре; <sup>29</sup> фриз мавзолея 'Абдаллаха б. Бурайды близ Мерва (конец XI в.); <sup>30</sup> ивтерьер большой мечети Кайрувана (XI в.); <sup>31</sup> тунисские намогильники

<sup>23</sup> Ibid. Pl. 322.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Diez E. 1) Die Kunst der islamischen Völker. Berlin, 1915. S. 68, Abb. 90; 2) Iranische Kunst. Wien, 1944. S. 112, Abb. 70.

Пугаченкова Г. А. Искусство Афганистана: Три этюда. М., 1963. С. 108. Илл. на с. 113.
 Гигу S. Le décor épigraphique des monuments de Ghazna // Syria. 1925. Т. 6. Р. 70—72. pl. XI

FSPA. Vol. VIII. Pl. 365b.
The Cambridge History of Islam. Vol. 2: The further Islamic lands, Islamic society and civilization. Cambridge, 1970. Pl. 11.

<sup>29</sup> Rice D. T. Islamic art. London, 1977. P. 89,

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> П угаченкова Г. А. Новое по архитектуре средневекового Мерва // Труды ЮТАКЭ. Ашхабад, 1963. Т. 12. С. 241—246, рис. 16—20.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Marçais G. Coupole et plafonds de la Grande Mosquée de Kaîrouan // Notes et documents publiées

<sup>19-20</sup> Крачковская В.А. Эволюция куфического письма в Средней Азии // ЭВ. 1949. III. С. 16— 47, рис. 47 и 49.

<sup>47,</sup> pmc. 47 n 19.

\*\*SPA. Vol. IV. [Tokyo, 1964—65]. P. 1723, fig. 585;
حبسيى عبد السعيّ: تاريخ خط ونوشسته هاى كهن انفلنستان از عصر قبل التاريخ تا كفون. كابل ١٣٥٠.

<sup>22</sup> SPA. Vol. VIII. Pl. 274b.

с датами от 393/1003 до 471/1078-79 г.; <sup>22</sup> мраморвые памогильники из Южной Италии с датами от 416/1023 до 470/1077-78 г.<sup>23</sup> К этому можно прибавить несколько образцов эпитрафики на бытовых предметах, в частности золотой кувшинчик Бахтийара б. Му иза ад-давла Бувейхида (Ирал, последиял греть Х в.). <sup>33</sup> золотое блюдие XI в. из Хорасана <sup>35</sup> и броизовую шожецую накладку первой половины XI в. из Южного Казахстана. <sup>36</sup> Вирочем, более или менее близкие по стилю надинен встречаются и на памятниках XII—начала XIII в.

Откода следует, что палеография рассматриваемых вадписей хараметерна для домонгольского времени в целом, а ее стиль не ограничальные вается какой-либо определенной областью мусульманского мира. В нашем случае это время соответствует периоду правления в Фергане династии торков Караханидов, в которой и следует искать упомявлуям в надписях суверенов. С учетом датировки самых близких по стилю и техника аналогий можно полагать нанболее вероятным сооружение маваолея Шах-Фазыл в сересине или втокой половие XI в.

Гораздо более определенным датирующим фактором служат сами присутствующие в надписих имена и титулы амира Сайф-и давла(паче Сайф-да-давла) Маликана и его смиа Мугаз . . . (?) Малика, суди по построению текста 
средней надписи, повелевшего воздвигиуть мавзолей над могльой отца. Одвако в доступных 
нарративным источниках эти имена в такой 
форме не встречаются. На вопрос, кто из карахамидских правителей скрывается за ними, 
товечают лицы монети ферганского и илакского 
чекана XI в. и еще одии эпиграфический памятник из Оредией Азии — Варухская (чеввервая») наскальная надпись 1041 г., о которой 
будет сказано далее.

В сочетании سيف بولت ملكان последнее слово — имя, а два предшествующих — относящийся к нему лакаб, арабское традиционное чтение которого Сайф ад-даска. Хотя этот 
лакаб проставлен на монетах, опубликованных 
еще в конце прошлого столетия А. К. Марко-

Столь же неприемлема и точка зрения М. Н. Федорова, который имя ملكان читал Мулкан (не обосновывая, как и О. Прицак, своего чтения) и приписывал 'Али-тегину ('Али б. ал-Хасану): согласно этой точке зрения, поскольку на дирхемах Ахсикета 415/1024-25 г. в поле об. ст. выбито (как указано в публикации А. К. Маркова) Тангач-каан М.л.кан, это значит, что имя (прозвище или эпитет) Мулкан якобы находится «в прямой и непосредственной связи» с титулом Тангач-каан, принадлежавшим 'Али-тегину.38 При этом вовсе не учитывается, что слово М.а.кан может относиться как к Тангач-каану, так и к его вассалу; что на всех известных монетах 'Али б.ал-Хасан титулуется не Тангач-кааном, а Табгач Буграханом и Табгач Бугра Кара-хаканом; что в монетном чекане 'Али ханский титул появляется не ранее 423/1031-32 г.; что, наконец, Р. Фасмер чтение Тангач-каан исправил на Тига-хан (=Тонга-хан), каковой титул был тогда не у 'Али, а у его брата. 39 Иными словами, весь известный М. Н. Фелорову нумизматический материал как раз свидетельствовал против его точки зрения. И как ранее постарался показать Б. Л. Кочнев, имя М.л.кан следует относить к Мухаммаду б. Насру: на л. ст. одного из ахсикетских дирхемов 415/1024-25 г. под символом веры проставлено М.л.кан, а над символом стоит 'Айн ад-давла — лакаб, определенно принадлежавший Мухаммаду. 40

par la Direction des antiquités et arts. Tunis; Paris, 1925. T. VIII. P. 36-39, pl. IX-XII.

<sup>32</sup> Z b i s s S.-M. Corpus des inscriptions arabes de Tunisie. P. 2: Inscriptions de Monastir. Tunis, 1960.

Nos. 2, 4, 8-13, 19-23, 32 sq.

<sup>33</sup> Lanci M. Trattato delle sepolerali iscrizioni

in cufica tamurea e nischia lettera da' maomettani operate. Lucca. 1840. Tab. VI<sup>b</sup>—XIV sq. <sup>34</sup> M c z A. Renesans Islamu / Przeł. J. Danecki. Warszawa, 1980. II. kolor. 9.

Warszawa, 1980. II. kolor. 9.

35 Scerrato U. Metalli islamici. Milano,
1966. P. 21, ill. 7.

<sup>36</sup> Настич В. Н. Поясная накладка из Отрара // Древности Казахстана. Алма-Ата. 1975. С. 97— 105.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Pritsak O. Karachanidische Streitfragen // Oriens. Leiden, 1950. Vol. 3, N. 2. P. 225.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Федоров М. Н. 1) Ферганский клад карахавидских дирахемо 1634—1643 гг. // СА. 1985. С. 226; 2) Политическая история Караханидов в конце первой и во второй четверги XI в. // НЭ. 1974. Т. 11. С. 176.
<sup>26</sup> V a s m e r R. Zur Münzkunde der Qarachani-

den // Mitteilungen des Seminars für orientalische Sprachen zu Berlin. Berlin. 1930. Bd 32. S. 95—98. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> К о ч н е в Б. Д. Заметки по средневековой пумизматике Средней Азии. Ч. 2 (Караханиды) // ИМКУ, 1979. Вып. 15. С. 121—122.

Когда на раннекараханидских монетах титулатура помещена таким образом, то почти всегда обе ее части принадлежат одному лицу. 41 И какими бы немногочисленными ни были исключения, нет полной гарантии, что ланный случай не относится к их числу. Поэтому для показательства правильности равенства Мухаммад б. Наср-Маликан требуются дополнительные аргументы, которые мы в чекане Ферганы. Легенды дирхемов Ахсикета 428-433/1036-1042 гг. и Касана 427/1035-36 и 430-433/1038-1042 гг. упоминают Му'нза ад-давла Малика.<sup>42</sup> надписи монет Ахсикета 415/1024-25 г. и Касана 423/1031-32 г. — Малика б. Маликана, легенды фельсов Ахсикета 426-427/1034-1036 гг. - Малика б. Сайф алдавла.<sup>43</sup> Нет оснований сомневаться, что за именем Малик во всех этих случаях стоит один правитель, а поскольку дакаб его - Му'изз ап-лавла, то он илентичен владетелю, упомянутому в «северной» Варухской надписи (Южная Фергана), изготовленной в 433/1041 г. по распоряжению Му'изз ад-давла 'Аббаса сына Илека сына Насра б. Али. Из двух живших в то время сыновей Насра Ибрахим уже был ханом, поэтому титуловаться илеком мог только Мухаммал б. Наср. Значит, Му изз алпавла 'Аббас (он же Малик) приходился сыном последнему, 41 а раз Малик и на монетах, и в средней надииси Шах-Фазила назван сыном Сайф ад-давла (он же Маликан), то последний и есть Мухаммад б. Наср.

Болышинство монет Мухаммада б. Насра выпущено в разных городах Ферганы (Ахсикет, Касан, Куба, Маргинан, Риштан, Узгенд) и в Ходженде между 411/1020-21 и 447/1055-56 гг., а также в Илаке в 415/1024-25 г. и в Орду (?) в неустановленном голу. По свидетельству Ибн ал-Фувати, в 436/1044 г. наряду с Ходженпом и частью Ферганы он владел Усрушаной. 46

Как считал О. Принак, именно Мухаммал б. Насо был первым верховным госуларем Запалнокараханилского каганата: однако Е. А. Лавидович убедительно доказала, что до конца жизни он оставался лишь удельным правителем, причем в рамках Восточного, а не Запалного каганата, создателем которого был его брат Табгач-хан Ибрахим б. Наср. 47 При всем том Мухаммал б. Наср не принадлежал к числу мелких улельных князей; в своих лостаточно общирных владениях он пользовался очень большими правами и значительной самостоятельностью - вплоть по того, что иногла выпускал серебряные монеты без упоминания сюзерена. По данным Абу-л-Фадла Байхаки, в 431/1040 г. о данданаканской победе нап Газнавилом Мас'удом Сельджукиды официально известили не только туркестанских ханов и влалевших Мавераннахром сыновей 'Али-тегина. но и 'Айн ад-давла, 48 т. е. Мухаммада б. Насра. Из этого с очевидностью следует, что Мухаммад (Маликан) хотя и обладал не самым высоким в официальной караханилской иерархии титулом илека, однако, будучи в течение продолжительного времени владетелем крупного удела. являл собой реальную и значительную политическую (а судя по наличию в лакабе слова Сайф меч', возможно, и военную 49) силу, с которой считались и соседи Караханидов.

Таким образом, караханидские монеты третьего-шестого десятилетий XI в. определенно и однозначно свидетельствуют о том, что упомянутые в напписях Шах-Фазила имена и титулы принадлежат одному из правителей Ферганы, илеку Мухаммаду б. Насру, носившему пругое имя — Маликан — и лакаб (среди прочих) Сайф ад-давла, и его сыну Му'изз аддавла 'Аббасу (Малику), очевидно, унаследовавшему от отца власть в Фергане.

Нумизматические данные помогают и в решении вопроса о времени постройки Шах-Фазила. Это произошло не ранее 447/1055-56 г. (дата позднейшей из известных монет, чеканенных от имени Маликана — Мухаммада), но еще при жизни Малика, по приказу которого, возможно, был возведен мавзолей.

Малик б. Маликан упоминается на монетах уже в 415/1024-25 г. На дирхемах 417/1026-27 г. его имя сопровождается лакабом Му'изз аддавла (который, судя по надписи Шах-Фазила,

43 Неизданные монеты Государственного музея изобразительных искусств им. А. С. Пушкина (г. Москза).

44 Кочнев Б. Л. Заметки. . . . Ч. 2. С. 120-

и Камал ал-дин ибн Фувати об истории Караханидов // Письменные памятники Востока: Ежегодник. 1974.

M., 1981. C. 8.

<sup>41</sup> Кочнев Б. Д. Вопросы атрибуции ранце-караханидских монет // Бартольдовские чтения, год седьмой: Тез. докл. и сообщ. М., 1984. С. 46. 42 Федоров М. Н. Ферганский клад.... C. 221-223.

<sup>45</sup> Там же. С. 122-123; Федоров М. Н. Политическая история Караханидов во второй половине XI в. // НЭ. 1980. Т. 13. С. 46—49. Неизданный фельс Касана 430 (?) г. х. с лакабом 'Адуд ад-давла, который, скорее всего, тоже принадлежал Мухаммаду б. Насру, найден при раскопках городища Ахсикет, производившихся Институтом археологии АН УзССР в 1982 г. 46 Буниятов З. М. Гаре ан-Ни'ма ас-Саби

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Давидович Е. А. Одвух караханидских каганатах // НАА. 1968. 1. С. 69—74.

<sup>48</sup> Байхаки Абу-л-Фазл. История

Мас'уда (1030—1041)/Пер. с перс., введ., коммент. и прилож. А. К. Арендса. 2-е изд. М., 1969. С. 763. 49 Ср.: Крачковская В. А. Дополнения к чтению надписи Манас Гумбеза на реке Талас // Семитские языки. М., 1965. Вып. 2, ч. 2. С. 690.

принадлежал ему все эти годы), а на моветах 418/1027-28 г. Малик назван реду при состаочно определению говорит о том, что к тому времению ип окрайней мере вышел из детского возраста и к моменту смерти отца ему было уже далеко за сорок. Сасцовательно, возраст самого Маликана, хоти он и назван в эпитафии дежави (см. комм. «б»), наверника превышал 60 лет, ам кожет бътът, и приближатов к 70.

По сведениям письменных источников, подтверждаемым монетными данными, в 448/1056-57 г. в государстве Караханидов произошла междоусобная война, в результате которой глава восточной части каганата Арслан-хан Сулайман б. Йусуф был взят в плен своим братом и соправителем Бугра-ханом Мухаммадом б. Йусуфом, к которому перешли его владения. в том числе и ферганские. 50 Если учесть, что илек Мухаммад б. Наср (Маликан) был вассалом Арслан-хана, а термин шахид, несколько раз упоминаемый в надписях мавзолея, непвусмысленно намекает на преждевременную паже иля его преклонного возраста и, следовательно, насильственную смерть, то мы вправе препположить, что он, возможно, принял участие в этих военных действиях на стороне своего сюзерена и погиб в том же 448/1056-57 г. Так или иначе, все говорит за то, что год смерти Сайф-и давлат Маликана должен быть максимально близок дате его последних монет.

Мы не видим оснований относить слишком далеко от этой даты и время постройки мавзолея. В самом факте его сооружения, на наш взгляд, кроется определенная политическая цель, побудившая сына увековечить таким образом память об отце еще на глазах у его современников: на это ясно указывает как последняя фраза верхней надписи, так и содержание (вкупе с внешними данными) средней надписи с именем Му'изз [ад-давла] Малика, доминирующей в декоре интерьера и первой привлекающей к себе внимание посетителей мавзолея. Впрочем, возведение здания усыпальницы могло начаться (как это часто делалось на средневековом Востоке) еще при жизни Мухаммада б. Насра, а сын его позлнее распорядился только об изготовлении надписи в интерьере; такой вариант пает еще меньше оснований отдалять срок завершения мавзолея от момента кончины и погребения того, кому он был предназначен.

и погребения того, кому он оыл предназначен.
К тому же выводу склоняет и апализ нумизматических материалов. Монеты, определенно чеканенные Му'иза ад-давла Маликом

(=: Аббасом 6. Мухаммадом), доходят до 433/1044-22 г., этим же годом датирована Варухская надпись с его именем. Поэтому М. Н. Федоров ве исключал возможности гибели 'Аббаса именено в этом году, "В однако, как показывает анализ публикуемых надписей Шах-Фазика, оп оставляем въздетелем кновой-то части Фергатим сице по крайней мере 14 лет. На многочисленых дирхемах фертанских городов 440-х гг. х. мм находим титулы многих удельных правителей, по далеко не вее они идеитифицирования, и вполне вероятно, что какие-то из них принадлежали 'Аббасу.

Упомянутой выше междоусобицей, начавшейся в 448/1056-57 г. в Восточном каганате, куда входила и Фергана, воспользовался западнокараханидский государь Ибрахим б. Наср. родной брат Мухаммада-Маликана: судя по монетам, не позже 451/1059-60 г. он занял и присоединил к своим владениям Ферганскую долину. 32 Если монетный чекан восточных Караханидов второй-начала третьей четверти XI в. демонстрирует торжество удельной стихии, то Ибрахим в своем государстве стремился к централизации. 33 Правда, уделы были и при нем, но число их заметно сократилось. Так, в Фергане вместо нескольких удельных правителей мы теперь видим только одного -Куч-тегина Дауда (сына Ибрахима), упоминаемого в надписях дирхемов Узгенда.54 Скорее всего, прежние владетели отдельных округов и городов Ферганы при Ибрахиме б. Насре утратили свои владения. И если 'Аббас б. Мухаммад к тому времени был еще жив и силел в Фергане, то и он полжен был разделить их судьбу, хотя и приходился Ибрахиму племянником. Поскольку это могло произойти не позднее 451/1059-60 г., то очень маловероятно. чтобы после этого у 'Аббаса оставалась реальная возможность продолжать строительство мавзолея, если он к тому времени еще не был завершен.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Кочнев Б. Д., Федоров М. Н. Два клада караханидских дирхемов середины XI в. из Киргизии // НЭ. 1974. Т. 11. С. 192—194.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Федоров М. Н. Политическая история Караханидов во второй половине XI в. С. 51. <sup>52</sup> Там же. С. 43.

<sup>53</sup> Давидович Е. А. Одвух караханидских каганатах, С. 74-75,

<sup>\*\*-40</sup> е х.о. р.о. в М. Н. Политическам история Карахкандов во второй половиис XI в. С. 33—44, Правада, сам М. Н. Федоров (с. 44) считал, что у Ибражима была в Фергапи и другие вассалы — Инал-тегии в Аксивете и, возможно, Клач-хаи в Маргипансна в первом студуа он опирается на монета Инал-течикского клада (г. Ташкент, Муаей истории народов убескастала, или. А ИП 290, в котором на самом делетивана вместо <u>25</u>2 Глач<sup>2</sup> стедует читат де бытосител к Ибрахиму, упоминутому адель как Хав Малыя са-Умарция.

Как бы то ин было, по всем объективным данным (содержание надписей, нумпаматические свидетельства и пр.), сооружение маваолея Шах-Фазил, безусловно, относится к треъей четверти XI в. Принимая же во випмание взложенные соображения, мм считаем возможным датировать его еще точнее: в любом случае пер впее 447 (1955-56 г. и ве поздие 6451 (1959-60 г.

Эпиграфика мавзолея донесла до нас отголоски сложной этнокультурной ситуации в Фергане при Караханидах. Тюркское происхождение правящей династии отразилось лишь в некоторых понятиях и реалиях в тексте, цереданных посредством арабско-персидской лексики (ср. комм. «з» и «и»). Нет оснований считать собственно тюркскими и имена Маликан и Малик, хотя последнее, по свидетельствам разных источников, было достаточно широко распространено в тюрко-монгольской ономастике средневековья, а в нашем случае эти два имени противопоставлены (суля по монетным ланным) мусульманским Мухаммад и Аббас. Впрочем, вопрос об этих двойных именах пока остается открытым из-за неясности существа и причян такого любопытного явления. С другой стороны, примечательно и подчиненное положение религиозных цитат и инвокаций на арабском языке, играющих в информационной нагрузке декора вспомогательную роль, при абсолютном преобладании в этом отношении персоязычных эпитафийных надписей. В отличие от попавляющего большинства памятников мусульманской архитектуры всех времен, в том числе и на территории Ирана и Средней Азии, эпиграфический репертуар которых представлен почти исключительно арабскими текстами, отмеченная особенность, наиболее ярко выраженная в Шах-Фазиле, свойственна, кроме него, пожалуй, лишь мавзолею Хусайна б. Хасана 547/1152 г. в Узгенде, где персидскому языку также отдано безусловное предпочтение перед арабским в наиболее важной информативной части. 3 Это красноречиво свидетельствует о том, каким языком реально пользовалась основная масса жителей Ферганы в домонгольскую эпоху, об очевизном приоритете персидского языка во всех сферах, не исключая и религиозно-обрядовой. 56 и еще раз подтверждает наши наблюдения и выводы (по эпитафиям XII—XV в.в.<sup>23</sup>) ослабом прошикновении арабского языка в обиход жателей Средней Азии. А это в свою очередь могло бы служить еще одним аргументом в пользу тезакс о том, что в духовной культуре многоплеменной средневековой Ферганы оргодоксальная исламскам преслотия не занимала исключительного места. Очевидно, падписи макаолея могли бы про-

яснить вопрос и о происхождении его названия,

которое местине предания связьнают с мифяческим арабским моенза-дышком Шал-Фавлаом. Нам представляется, что в перной части этого сложного намен народина намять сохранила просто намек на высокий ранг похороленного заресь правитель: \*\*Что касется его второй части, то это слово могло быть «заимствовано» в название постройки на северо-западной четверти средней надшел, тде опо заметно выделяется комим очертаниями в неясном пэ-за дефектности контексте — в группе — это своим достопиством в собственном дворце. ...\* (рис. 2, 2). Сложность куфическото писыма, состоящеля прежде всего в отсустевни днакрытики и разделов между словами, легко могла инвекси между словами, легко могла

достоинством в собственном дворие. -2. Сложность куфического письма, состоящая прежде всего в отсутствии диакритики и разделов между словами, легко мотла привести местим грамотеев к чтения раделет между словами, легко мотла счета: превосходство: в форме прилагательного файна имеет значение 'достойный', превослодный', в асстность как апитет ученого, в том числе и в традиционном мусульманском повитаниям уже неопределениями к тому времени историческиму реминециями, слазла два титула в одно имя, снабдив его соответствующей легендой.

Впрочем, это всего лишь гипотеза, основанная на сочетании формальных данных. В целом же мавзолей Шах-Фазил — усыпальница

<sup>55</sup> См.: Якубовский А.Ю. Две надписи на Севериом мавзолее 1152 г. в Узгенде // ЭВ. 1947.

<sup>1.</sup> С. 27—22.
№ Ср. заменание И. Испьо о том, что переддекий дамк в средненековье, даже при безуголном перевестве зарабского в паскологической сфере мусульманского мира, служил способразиям lingua franca в странах ческого языка даже на Дальмем Востоке (со скалкой и Марко Поло): P e I I i o t P. Les plus anciers monuments de l'écriture arabe en Chine // 1A. 11<sup>no</sup> sér. Paris, 1913. T. 2. juillet—août. P. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Настич В. Н. Погребальная эпиграфика арабского письма как источник по средневековой истории Киргизии и Южного Казахстана // Источвиковедение и тексгология средневекового Ближнего и Среднего Востока. М., 1984. С. 165—166.

<sup>58</sup> Перс. мах является полным эквивалентом семитского малик: еще в пехлевнійских текстах и на монстах Сасавидов титух зазнава передавалея арамейской идеограммой MLK'n MLK'.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Очень возможило, что шалфалилская ередина даднися выявлась полдиее одним на энсточником для вазготовления наднися навлась полдиее одним на энсточником для вазготовления наднися над входом в маналолей Ходжания Кабры в Намангане (КУИІ в.), начимающейся этим изе словом и извению в такой форме, почти подпостью повторова его куфическую терофику и даже дополнительные декоративные значил. См. Рем. не а т. Л. И. Архитектурный орнамент Уобемистана: История развития и теория построения. Танкент, 1961. С. 362. рис. 1692.

караханидского илека Мухаммада б. Насра, построенная в третьей четверти XI в., — является одним из интереснейших архитектурных сооружений Средней Азии эпохи феопализма

и таит в себе еще много ценной исторической информации, раскрыть которую поможет его дальнейшее комплексное исследование.

V. N. Nastich, B. D. Kochnev

## ABOUT THE ATTRIBUTION OF MAUSOLEUM SHAH-FAZIL (epigraphical and numismatical data) 1

This is a publication of two inscriptions from Shah-Fazil mausoleum in Gulistan (former Safid-Bulan, Ferghana) with the names of entombed here Sayf ad-dawlar Malikan and his sean Mu izza ad-awlar. Numinantical data helps the authors to identify the first with ilek Munmand b. Nara rath the second with Mu izza ad-awlar Alabass who are mentioned in the action of the second with the second second control of the second seco

# АКАДЕМИЯ НАУК СССР ОРДЕНА ТРУДОВОГО КРАСНОГО ЗНАМЕНИ ИНСТИТУТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ НАУЧНЫЙ СОВЕТ ПО ИСТОРИИ МИРОВОЙ КУЛЬТУРЫ ПРИ ПРЕЗИДИУМЕ АН СССР

# СУФИЗМ в контексте мусульманской культуры



Москва «НАУКА» .Главная редажция восточной литературы 1989 ББК 87.3+87.8 С 90

#### Редакционная коллегия:

О. Ф. АКИМУШКИН, В. И. БРАГИНСКИЙ, Т. А. ДЕНИСОВА (секретарь редколлегии), Ш. М. ШУКУРОВ-

> Ответственный редактор и автор Введения Н.И.ПРИГАРИНА

> > Рецензенты:

А. Б. КУДЕЛИН, А. А. СУВОРОВА

Редактор издательства А. А. КОЖУХОВСКАЯ

Утверждено к печати Институтом востоковедения АН СССР

Суфизм в контексте мусульманской культуры.— С 90 М.: Наука. Главная редакция восточной литературы, 1989.— 341 с.
ISBN 5-02-016695-2

В книге освещается воздействие суфийского учения и практики на формирование основных культурологических моделей мусульманского мира. На общирном материале показано влияние суфизма на различные области духовной и художественной деятельности мусульман: философию, литературу, искусство, музыку. Впервые публикуются переводы на русский язык некоторых философско-доктринальных суфийских текстов, вводится в научный оборот новый оригинальный материал.

С <del>0301030000-099</del> КБ-46-1-88

**ББК** 87.3+87.8<sup>‡</sup>

ISBN 5-02-016695-2

© Главная редакция восточной литературы издательства «Наука», 1989-

#### В. Н. Настич

## ШАХ-ФАЗИЛ: МАВЗОЛЕЙ ИЛИ СУФИЙСКАЯ ХАНАКА? (О достоверности типологической атрибуции архитектурных сооружений по данным эпиграфики) 1

Одним из малоизученных вопросов среднеазиатской истории является вопрос о том, в каких постройках обитали в средние века суфии, что из себя представляют дервишские «общежития» (ханака) и отсюда — какие из архитектурных сооружений древности и на каком основании можно считать суфийскими по принадлежности и первоначальному назначению.

В некоторых письменных источниках сохранились краткие сообщения о постройках «гостиничного типа» (завийа, саума а, ханака[х] или ханагах, такийа и т. д.), частично подтверждаемые археологическими данными, которые с определенной долей вероятности можно связать с бытованием в городах и поселениях Мавераннахра суфийских общин. Не вдаваясь в подробный обзор этих данных, выходящий за пределы статьи и тематически и по объему, укажу лишь на одну из последних и наиболее компетентных работ, в которой они приведены с достаточной, на мой взгляд, полнотой [12, с. 125—132] и сопровождаются важным для нас выводом о том, что «мы мало что знаем об архитектурном облике домонгольских ханака, которые не дошли до нашего времени (здесь и ниже в цитатах разрядка моя.— В. Н.)» [12, с. 130].

На северо-восточной окраине селения Гулистан (Ошская обл. Киргизской ССР, примерно в 50 км к северу от г. Намангана; прежнее название — Мазар, исторические — Испид-Булан, Сафид-Булан) находится обширное древнее кладбище, на котором стоит хорошо сохранившаяся постройка, называемая местными жителями Шах-Фазил. Эту постройку, интересную многих отношениях и известную в науке с конца прошлого века, большинство исследователей обоснованно считают мавзолеем. Судя по некоторым данным (наличие на территории кладбища намогильных памятников с надписями суфийского содержания [5, с. 13—15], поздние граффити на стенах здания с. 72; 3, с. 135], связанные с ним легенды и верования местных жителей [14, с. 50-51; 8, с. 108-110; 3, с. 116-120] и т. п.), до сравнительно недавних времен здесь существовал религиозный культ, связанный с деятельностью суфийских сект. Эти соображения позволили некоторым ученым, в частности М. Е. Массону и вслед за ним В. Д. Горячевой [3, с. 132-134], видеть в

этой постройке наряду с мавзолеем еще и ханаку — обитель

для суфиев.

Важным, если не решающим основанием для такого определения, судя по приводимым аргументам, явилось частичное прочтение украшающих интерьер Шах-Фазила оригинальных куфических надписей. «По разрозненным фотографиям, сделанным в 1951 г. Е. Н. Юдицким, — пишет В. Д. Горячева, — М. Е. Массону удалось рассмотреть лишь отдельные слова, а именно "шахид" (мученик за веру), "скорбь" и "плач", "ханака", каковым термином, видимо, именовался памятник в момент его создания» [3, с. 132]. Далее в цитируемой работе подробно разбираются соображения, «работающие» на эту последнюю версию, и, хотя в конечном счете автор говорит о том, что «до полного прочтения надписей мавзолея Шах-Фазиль вопрос о назначении постройки остается открытым» [3, с. 134], позиция ее в данном вопросе воспринимается однозначно: это и мавзолей, и суфийская ханака. Добавим, кстати, что до сих пор не была решена проблема принадлежности (так сказать, хозяина) этого погребального сооружения, а предлагаемые датировки колебались между XI и XIV вв. и что лишь в последнее время наметилась тенденция к предпочтительному отнесению его к первой половине или середине XII в. [3, с. 132].

Между тем, как удалось установить в результате хотя и неполного (из-за дефектности внутренней облицовки), но достаточно связного прочтения основных исторических надписей в интерьере мавзолея Шах-Фазил 2, ни эпиграфика, ни архитектурные особенности этого сооружения не дают оснований считать, что оно строилось и как дервишское «общежитие».

Верхний из трех эпиграфических поясов интерьера, расположенный по периметру восьмерика, поддерживающего купол постройки, и наиболее полно сохранившийся, содержит чисто эпитафийный текст на персидском языке. Он посвящен конкретному лицу, напрямую поименованному в надписи. А в начале среднего пояса с крупной рельефной надписью куфи сохранилось и упоминание о заказчике — если и не всей постройки, то по крайней мере надписей на ее стенах, что в нашем случае практически равнозначно 3. Верхняя надпись гласит:

«Это обитель (джайгах) доблестного мужа по имени Сайф-и давлат Маликан, который был великодушным человеком (радмард) и [за это] приобрел славное имя. Пока он был жив, счастье (давлат) и праведные деяния (кардар-и хаққ) сияли над ним, как солнце над всем миром. Когда же он пресытился [этим] бренным миром, стал мучеником (шахад), не остался бренным (фана наманд) и поспешил уйти в царство вечности. Из глаз людей текут слезы с тех пор, как он (?) стал мучеником и отвратил лик от друзей (дустан). Власть [принадлежит] Аллаху».

Перевод начала средней надписи:

«Это доблестный муж по имени Му'изз[-и] ...[в]л (слово по-

вреждено.— В. Н.) Малик, сын Сайф-и давлата — того повелителя  $(m\bar{u}p)$  и мученика, приказал, чтобы осталась память  $(a\underline{c}ap)$  о (?) 5...».

Содержащиеся в надписях имена (вернее, лакабы — распространенные у мусульман почетные прозвища, часто полностью заменяющие в обиходе личные имена и в определенной степени отражающие социально-иерархический статус их носителей) по рукописным источникам в приведенной форме неизвестны. На вопрос, кто скрывается за этими лакабами, отвечают только караханидские монеты третьего-шестого десятилетий XI в. да еще один эпиграфический памятник — так называемая Северная Варухская надпись [2, с. 309—310; 9, с. 114—119], высеченная на скале в верхнем течении р. Исфары (юго-запад Ферганской долины).

Сайф-и давлат Маликан — один из правителей Ферганы, илек Сайф ад-давла Мухаммад б. Наср; известные монеты с его именем и многочисленными лакабами в разных сочетаниях, включая и приведенные в эпитафии Шах-Фазила, отчеканены между 411/1020-21 и 447/1055-56 гг. [7, с. 122—123].

Под вторым «набором» лакабов из средней надписи мавзолея, следовательно, подразумевается сын Мухаммада б. Насра — Му'изз ад-давла 'Аббас (он же Малик б. Маликан), тоже упоминаемый на монетах нескольких ферганских городов с датами от 415/1024-25 до 433/1041-42 гг.

Все эти данные, в свою очередь, указывают на то, что тот же Малик='Аббас был заказчиком и наскальной прокламации в Варухском ущелье, датированной 433/1041 г. и высеченной от имени «Му' изз ад-давла Арслан-тегина Абу-л-Фадла ал-'Аббаса сына Му'аййид ал-'адл илека сына амира Насра сына 'Али-хана мученика[...]».

Монетные данные помогают ответить и на второй нерешенный вопрос: когда был построен Шах-Фазил? Хотя точную дату кончины Маликана-Мухаммада установить, вероятно, удастся, ясно, что это произошло не ранее 447/1055-56 г. (дата позднейшей из известных монет с его именем), но еще жизни Малика, упомянутого в начале средней надписи мавзолея в качестве распорядителя строительных работ на могиле отца. Кстати, термин «шахид», несколько раз упоминаемый эпитафии, определенно намекает на факт насильственной смерти «того повелителя и мученика». А сам Му изз ад-давла 'Аббас мог погибнуть вскоре после того, как его дядя Тамгач-хан Ибрахим б. Наср, выступив против верховного правителя государства Караханидов Бугра-хана Мухаммада б. Йусуфа, занял Фергану и упразднил все уделы, кроме одного, над которым: поставил своего сына Куч-тегина Давуда; монеты датируют эти события 451/1059-60 г. [13, с. 43—44]. Мало вероятно, чтобы после этого 'Аббас б. Мухаммад остался в живых и тем более продолжал постройку мавзолея для своего отца — бывшего правителя области. Но так или иначе, все имеющиеся данные определенно указывают на то, что Шах-Фазил возведен в третьей четверти XI в.

Итак, надписи рассматриваемого сооружения вкупе с предельно простой планировкой, размерами и пропорциями определенно и однозначно свидетельствуют о его погребально-мемориальном назначении. Слово «ханака», которое видел в ненадписях Шах-Фазила М. Е. Массон, пунктированных близком рассмотрении с учетом всего контекста с гораздо боль-جارگاه должно читаться как дж<u>айгах</u> шим основанием «место, обитель» (как и предлагается мною в переводе), в данном случае — «место [упокоения]» 6. Впрочем, даже если читать  $x\bar{a}$ наг $\bar{a}x$  (хотя в те времена уже существоваего как خانگاه ла более привычная форма ا خانقاه ), то здесь оно тоже значило бы просто «жилище, обиталище» (от перс.  $x\bar{a}$ на — «дом»), лишь с грустным оттенком «последнего пристанища».

Другими словами, чтение ханагах в эпитафии на мавзолее в принципе возможно, но менее вероятно, чем джайгах, и в любом случае это слово атрибуционно нейтрально и не может восприниматься как суфийский термин. Равным образом несостоятельна версия об ином (кроме погребального) предназначении здания и с точки зрения архитектуры: трудно допустить, чтобы однокамерную постройку, хотя и довольно просторную (около 62 кв. м), но не имеющую даже ниш в стенах, заранее могли планировать под дервишское «общежитие» (ср. [1, с. 429—434; 10, с. 65]).

Строго говоря, ничто не мешало суфийским радетелям временем обосноваться в мазаре и использовать его для своих нужд. Учитывая известный размах мистических богоисканий в средневековой Фергане и вообще в Средней Азии, можно полагать, что для своих собраний и радений (зикров) суфии использовали любое подходящее помещение. Кроме того, можно не сомневаться в том, что при наличии старой постройки на мусульманском кладбище, почитаемой местным населением, освященной легендами, а главное, не занятой никем, кроме погребенного, личность которого давно забыта (о чем красноречиво говорят те же легенды 7), безусловное предпочтение отдавалось ей, тем более что мириться с житейскими неудобствами было одним из основных нравственных предписаний *тарикага.* На то, что мавзолей караханидского илека со временем действительно принял на себя функцию и суфийской обители, ясно указывают многочисленные посетительские надписи и изображения, выцарапанные на его стенах [3, с. 135]. Однако считать, что он строился или хотя бы планировался с подобной целью, нет никаких оснований. Во всяком случае, как мы видели выше, надписи в интерьере Шах-Фазила, относящиеся ко времени его возведения, совершенно однозначно свидетельствуют о первом назначении и так же категорически лишены малейшего намека на второе в.

Несколько иначе обстоит дело с известным мавзолеем Хаким-и Тирмизи в старом Термезе, имеющим более сложную конструкцию с явными следами разновременных перестроек (см. [10, с. 46—52]). О прямой связи мазара с деятельностью суфиев говорит уже его название, под которым он вошел в науку и которое восходит к одному из ранних подвижников в среднеазиатском исламе — Абу 'Абдаллаху Мухаммаду б. 'Али ат-Тирмизи (ум. 869 или 898).

По различным данным, в том числе и эпиграфическим, возведение основного помещения древнего мавзолея в комплексе Хаким-и Тирмизи относится, как и Шах-Фазила, к ХІ в. и тоже связано с династией Караханидов. Богатый, но дефектный репертуар оригинальных архитектурных надписей мавзолея не был подробно исследован и должным образом издан. Тем не менее далеко идущие выводы относительно характера и назначения этого сооружения как в первую очередь суфийского и только потом мемориального [10, с. 64—65, 76—77] были сделаны тоже не без «помощи» частичного разбора отдельных надписей. Например, из куфического фрагмента на внутренней стороне купола Хаким-и Тирмизи, представленного в публикации как разобранное до конца ,فهم ابو سو انا حعليافي سنا ... в котором без труда узнается искаженный коранический текст فهم لا يؤسنون. إنا جعلنا في اعناقهم الخ -- «...а они не веруют. Мы поместили на шее у них...» (36:6—7)9, механически вычленена лексема фа-хум («а они»), трактованная как фахм ние, ум», «умение») и представленная в качестве суфийского термина, синонимичного «познанию» <sup>10</sup>. Правда, автор сам признается, что точный перевод этой «высокопарной фразы общего характера» для него затруднителен, но тут же делает вывод о том, что она «далека от более прямых и решительных формулировок средневековых же мусульманских мистиков, что для людей, познавших бога, нет ничего, кроме бога, и что все есть бог» [10, с. 55] — вывод по меньшей мере странный для тогоуровня, на котором остался текстологический анализ отрывка.

В другом месте [10, с. 73] приведено чтение части надписиграффити, в которой предлагается видеть «рабочие пробы мастера» и которая «заключает в себе слова [ دروند بیاد عا کف , говорящие о прилежной еретической бдительности». Даже оставляя в стороне точность и понятность такого перевода (скорее пересказа), его очевидный «суфийский» подтекст можно было бы приветствовать, если бы не одно обстоятельство: слегка изменив расстановку диакритических точек, которые в оригинале, очевидно, отсутствуют, этот фрагмент можно гораздо логичнее и без натяжек прочесть как перс. («...о нем в этом мире помолился»)— стандартный и идеологически нейтральный конец посетительской напписи Равным образом не выдерживают внимательного»

рассмотрения и другие прямые и завуалированные намеки на возможный суфийский характер тех или иных эпиграфических фрагментов мавзолея, разбросанные по тексту работы и вольно или невольно подталкивающие читателя к заранее предрешен-

ному выводу  $^{11}$ .

Иными словами, оставляя более компетентным коллегам решение о том, насколько соответствуют суфийскому назначению архитектурно-строительные особенности всех помещений комплекса Хаким-и Тирмизи, в отношении эпиграфического оформления памятника приходится констатировать, что в его оригинальной части, относящейся ко времени возведения, и даже среди более поздних надписей (по крайней мере в том объеме, в каком это отражено в публикации М. Е. Массона [10]) каких-либо элементов, которые можно уверенно трактовать как суфийские, не обнаруживается 12.

Очевидно, вопросы о том, какие именно постройки изначально принадлежали тем или иным братствам, «любящим Бога», какие обживались ими позднее, а какие вовсе не были и не могли быть их пристанищем, отражаются в эпиграфике далеко не так просто и однозначно, как нам того хотелось бы 13. Специфика суфийской терминологии, как это давно и хорошо известно, состоит в том, что наиболее глубокий эзотерический смысл часто придается как раз самым общеупотребительным словам, и при желании нетрудно «угадать» мистический подтекст едва ли не в любой фразе из обширного, но не слишком богатого тематически арсенала архитектурных надписей мусульманского средневековья (см. выше, примеч. 8). Поэтому, повторяю, при желании данные эпиграфики, используемые отрывочно, «мимоходом» и без глубокого и строгого анализа, могут увести на ложный путь даже квалифицированного специалиста.

Однако, как бы заманчиво ни выглядело в надписях Шах-Фазила похожее на ханака слово , а в интерьере Хаким-и Тирмизи — «суфийский» термин , более внимательное рассмотрение этих памятников заставляет отказаться от их прежних атрибуций как построек, возведенных для суфиев (что, естественно, не исключает их использования в таком качестве впоследствии), и признать, что подлинные открытия памятников суфийской архитектуры домонгольской эпохи в

Средней Азии, очевидно, еще впереди.

#### ПРИМЕЧАНИЯ

<sup>1</sup> Вторая часть моего доклада «Суфийские элементы в эпиграфике Средней Азии»; текст первой части, посвященной надписям на намогильных камиях, войдет в состав другой работы, готовящейся к изданию.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Чтение статьи осуществлялось по тем же самым фотографиям, изготовленным Е. Н. Юдицким (ЦГА УзССР, ф. 2406, оп. 1, ед. хр. 1308—1311), отнюдь не разрозненным и вполне качественным. Пользуюсь случаем выразить искреннюю благодарность коллеге из Ташкента Г. А. Джураевой за любезное

содействие в пересъемке фотоматериалов по эпиграфике Шах-Фазила из ука-

занного архивного фонда.

<sup>3</sup> Речь может идти о распространенном в древности, причем не только на Востоке, обычае строить усыпальницу для знатного лица еще при его жизни. В данном случае захоронение усопшего могло быть произведено в уже готовом мавзолее, после чего оставалось бы лишь закончить отделку интерьера, включив в нее памятные надписи.

4 Здесь и далее транскрипция выделяемых слов дается по академической системе, принятой для передачи текстов на арабском языке и передающей особенности арабской графики, в частности для долгих гласных и дифтонгов, более точно, чем употребляемая в современных персидско-русских словарях.

5 Далее часть надписи утрачена полностью, после чего следуют участки со значительной дефектностью, где разбираются отдельные слова или их фрагменты, связное чтение которых, к сожалению, невозможно. Тексты в графике и комментированные переводы обеих надписей опубликованы (см. [11]).

6 Кроме самого начала верхней надписи это слово встречается еще раз в дефектной части среднего пояса в сочетании هر جايگاه — «любое место» или

«всякая обитель» (контекст из-за повреждений неясен).

- 8 Отдельные слова надписи, взятые изолированно, при желании можно было бы трактовать как суфийские термины, например: кардар-и хакк— «праведные деяния» = «дела, угодные Богу» (подразумевая под хакк один из синонимов Всевышнего), малкат-и фанй— «бренный мир» и мулк-и бак а— «царстно во вечности», может быть, даже дустан— «друзей», если принять дуст за синоним йар и увидеть в нем, как и в хакк, еще одно скрытое имя Бога. Но такая искусственно притянутая трактовка будет методически несостоятельной на любом уровне серьезности ее подачи, так как ни контекст, ни общий смысл эпитафии не дают для этого достаточных оснований, скорее наоборот; например, пресыщение «бренным миром» никак не входило в число суфийских добродетелей, и уж вовсе невозможно представить себе, чтобы для мусульманина, а тем более для суфия переход в иной мир сопровождался отвращением лика от Бога.

9 Сура «Йа-син» популярна именно в эпитафиях, поскольку «играет роль

отходной и панихидной» (см. [6, с. 596, примеч. 1]).

- <sup>10</sup> Кстати, в таком применении фахм ни в одном из доступных мне источников или современных трудов по истории суфизма не обнаружено. Нет его и в «Словаре терминов суфизма» [15], содержащем около 800 словарных статей.
- 11 Это и отдельно взятое السم, переведенное (кстати, непонятно с какого языка) «для примирения» [10, с. 69] и заставляющее вспомнить сказанное на предыдущих страницах о политическом шаге Ахмад-хана по отношению к святыне термезских суфиев [10, с. 68], и перевод слова بالقسط как «с несправедливостью» [10, с. 73], который должен быть заменен на противоположный по смыслу; ср. Коран: «...которые стойки в справедливости...» (3:16).

12 Поскольку речь зашла об эпиграфике мавзолея Хаким-и Тирмизи в це-

лом, позволю себе предложить еще одну поправку— к чтению даты над. дверью фасада [10, с. 71]; в предлагаемой прорисовке окончания надписи, учитывая смешанный характер почерка, в котором многие буква графически искажены, достаточно ясно и без сомнений можно видеть единственную версиюдаты: أن شهر رمضان سنة [ا]ثنى تسعيان وسبعمائة ...месяца рамадана

года семьсот девяносто второго» (август — сентябрь 1390 г.). 13 Для сравнения можно взять средневековую постройку, правда более позднюю (конец XIV в.), прямая и активная связь которой со среднеазиатским суфизмом неоспорима с любой точки зрения. Речь идет о мавзолее Ходжи Ахмада Ясави в г. Туркестане (Чимкентской обл. Казахской ССР), возведенном над могилой известного суфийского деятеля, проповедника и основателя дервишского братства, названного его именем (йасавййа). Огромное сооружение, одно из самых величественных произведений зодчества эпохи Тимура, состоит из множества помещений, среди которых наряду с гурханой (усыпальницей святого ходжи), мечетью, просторным центральным залом длярадений — казанлыком и массой других «служебных площадей» имеются многочисленные худжры и ниши в стенах; иными словами, это и стопроцентная ханака. Но если мы будем искать в богатейшем (без преувеличения) эпиграфическом убранстве этого архитектурного комплекса элементы чисто суфийского содержания, то нас постигнет неудача: кроме одного-двух традиционных хадисов типа «Кто познал свою душу, тем самым познал своего Господа», которые могли быть взяты на вооружение мистиками, но вовсе не был и придуманы специально для декларации их «гносеологических» ценностей, мы найдем все те же общеисламские сентенции да поздние граффити,. оставленные набожными паломниками.

#### ЛИТЕРАТУРА

- 1. Бартольд В. В. О погребении Тимура.— Сочинения. Т. 2. Ч. 2. М., 1964,.. c. 423—454.
- 2. Бартольд В. В. Текст первой надписи в Варухском ущелье.— Сочинения. T. 4. M., 1966, c. 309-310.
- 3. Горячева В. Д. Средневековые городские центры и архитектурные ансамб-
- ли Киргизии (Бурана, Узген, Сафид-Булан). Фрунзе, 1983. 4. Горячева В. Д., Настич В. Н. Эпиграфические памятники Сафид-Булана XII—XIV вв.—ЭВ. 1984, вып. 22, с. 61—72.
- Дьяконов М. М. Несколько надписей на кайраках из Киргизии.— ЭВ. 1948. вып. 2, с. 9-15.
- 6. Коран. Пер. и коммент. И. Ю. Крачковского. 2-е изд. М., 1986.
- 7. Кочнев Б. Д. Заметки по средневековой нумизматике Средней Азии. Ч. 2 (Караханиды).— ИМКУ. 1979, вып. 15, с. 120—138.
- 8. Кочнев Б. Д. Сказка ложь, да в ней намек. Литературный Киргизстан. 1970, № 3, c. 108—110.
- 9. Литвинский Б. А. Северная надпись в Варухском ущелье (Опыт исторического исследования по данным нумизматики).— КСИИМК. 1956, вып. 61, c. 114—119.
- 10. Массон М. Е. Надписи на штуке из архитектурного ансамбля у мавзолея Хаким-и Тармизи.— Труды ТашГу, 1960, вып. 172. Археология Средней. Азии, кн. 5, с. 44-80.
- 11. Настич В. Н., Кочнев Б. Д. К атрибуции мавзолея Шах-Фазил (Эпиграфические и нумизматические данные).— ЭВ. 1988, вып. 24.
- 12. Немцева Н. Б. Медресе Тамгач Богра-хана в Самарканде (Из археологических работ в ансамбле Шахи-Зинда). — Афрасиаб. Таш., 1974, вып. 3, c. 99—144.
- 13. Федоров М. Н. Политическая история Караханидов во второй половине XI в.— НЭ. 1980, т. 13, с. 38—57.
- 14. Щербина-Крамаренко Н. По мусульманским святыням Средней Азии (Путевые заметки и впечатления) -- Справочная книжка Самаркандской области. Самарканд, 1896, вып. 4, отд. 4, с. 45-61.
- 15. *ал-Хифнй 'Аб∂ ал-Мун'им*. Му'джам мусталахат ас-су̂фийа. Бейрут, 1980..