
115

Розенфельд А. З., Колесников А. И. Материалы по эпиграфике Памира // 
Эпиграфика Востока. М., 1975. Вып. 23.

Россия и Бухарский эмират на западном Памире. М., 1975.
Чунакова О.М., Пехлевийский словарь зороастрийских терминов, мифиче-

ских персонажей и мифологических символов. М., 2004.

Boyce M. A History of Zoroastrianism. Leiden; N.Y.; Köln, 1989.
Encyclopedia Iranica. CD-ROM Edition 
Iloliev A. The Isma‘ili-Sufi  Sage of Pamir: Mubarak-i Wakhani and the Esoteric 

Tradition of the Pamiri Muslims. N.Y., 2008. 

В.А. Прищепова 

КОЛЛЕКЦИОННЫЕ И АРХИВНЫЕ МАТЕРИАЛЫ
Г.Г. ГУЛЬБИНА ПО ЖИЛИЩУ ТАДЖИКОВ

ВЕРХНЕГО ЗЕРАВШАНА
ИЗ СОБРАНИЙ МАЭ

Данное сообщение представляет собой результат изучения полевых 
материалов Григория Григорьевича Гульбина, который на протяжении 
полевых сезонов 1926–1927 гг. выезжал в Таджикистан в составе Сред-
неазиатской этнологической экспедиции АН СССР [Прищепова 1995: 
186–249]. Он участвовал в обследовании населения долины реки Зерав-
шан по приглашению руководителя этнологической секции экспедиции 
крупнейшего ираниста Ивана Ивановича Зарубина. 

В 1926–1927 гг. Г.Г. Гульбин привез из поездки для МАЭ предмет-
ные, собранные в Фальгаре (колл. 3339, более 400 ед. хр.), и фотографи-
ческие коллекции (черно-белые снимки) (колл. 3488 — 28 ед.хр., 
колл. 3489 — 209, колл. 3556 — 199, колл. 3557 — 248). Каждый кадр 
собиратель сопроводил кратким описанием, которое чаще всего не рас-
крывает в полной мере содержание кадров. Дополнением к коллекциям 
являются экспедиционные отчеты, зарисовки и чертежи Г.Г. Гульбина. 

К сожалению, большая часть этнографического материала, соб-
ранного участниками экспедиции, в частности Г.Г. Гульбиным, долгие 
годы оставалась неопубликованной. В процессе работы с экспедици-
онными отчетами исследователя бросаются в глаза пометки красным 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-238-8/ 

© МАЭ РАН 
 



116

и черным карандашами на полях его рукописей, сделанные, возможно, 
в 1950-е годы (а может быть, и в довоенное время). Однако в работах 
участников экспедиций, которые выезжали в эти же районы позднее, 
 отсутствовали сноски на материалы Г.Г. Гульбина. Вероятнее всего, его 
полевые записи читал И.И. Зарубин при подготовке к публикации ста-
тьи о работе в Таджикистане летом 1926 г. [Зарубин 1927: 351–360].

Предание забвению трудов Г.Г. Гульбина, а затем вовсе его имени 
можно объяснить тем, что после работы экспедиции И.И. Зарубина 
 фамилия этого сотрудника музея исчезла со страниц отчетов МАЭ — 
после его первого ареста в 1930 г. по «делу Академии наук» (по подо-
зрению в антисоветской деятельности). Затем последовал второй арест, 
в октябре 1941 г. Точная дата смерти Г.Г. Гульбина неизвестна. Предпо-
ложительно, он погиб в первые месяцы блокады во время бомбежки Ле-
нинграда, когда находился в известной тюрьме «Кресты».

В 1926 г. основные работы экспедиции велись в верховьях Зеравша-
на с июля по октябрь. Верхний Зеравшан подразделяется на ряд райо-
нов. Самая верхняя часть долины называлась Матча, ниже Матчи — 
Фальгар. Ниже Фальгара, по течению реки Зеравшан (на левом берегу), 
начинался Пенджикентский район. 

Судя по одной из фотоколлекций Г.Г. Гульбина 1926 г., выполненной 
в Ташкенте, город был начальной точкой маршрута экспедиции. Собра-
ние негативов, привезенных из Ташкента, включало в себя сюжеты, свя-
занные в основном с домашним бытом и одеждой узбеков. И лишь не-
сколько снимков были по таджикам: образцы керамических сосудов 
ходжентской работы из коллекции  востоковеда М.С. Андреева (колл. 
3488). На основании этих материалов можно сделать вывод о том, что 
выдающийся ученый был знаком с участниками поездки и, возможно, 
помогал им в установлении необходимых в дальнейшей работе связей 
со среднеазиатскими исследователями и администрацией.

В отчете о работе летом 1926 г. И.И. Зарубин отмечал постоянное 
содействие местных учреждений, общественных деятелей и научных 
сотрудников, с которыми вступала в контакты экспедиция [Отчет… 
1927]. Прежде всего, это относилось к Андрею Александровичу Зна-
менскому, уполномоченному Народного комиссариата иностранных дел 
по Средней Азии и председателю «Общества для изучения Таджикиста-
на и иранских народностей за его пределами», и Нисару Мухаммеду, 
заместителю постоянного представителя Таджикистана в Ташкенте, 
 который занимался вопросами просвещения и науки. Н. Мухаммед 
 принимал столь горячее участие в делах экспедиции, что, по мнению 
И.И. Зарубина, мог считаться ее фактическим сотрудником. Например, 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-238-8/ 

© МАЭ РАН 
 



117

Н. Мухаммед совершил предварительную поездку в Пенджикент для ор-
ганизации экспедиции, снабжения ее транспортом и воинской охраной, 
а также сопровождал ее по Фальгарской и Искандеровской волостям.

Обращаясь к полевым материалам участников первых советских 
экспедиций в Среднюю Азию 1920–1930-х годов, нельзя забывать о том, 
что их работа протекала в сложных и даже опасных условиях, отряды 
исследователей сопровождала воинская охрана. Сотрудники И.И. Зару-
бина в своих отчетах отмечали, что коллекции для музея было приоб-
ретать очень трудно. Приходилось прибегать к обмену, в том числе и для 
получения продуктов питания для членов экспедиции. Отдавали при 
этом не только мелкие товары ширпотреба, но и предметы из обменного 
фонда МАЭ. Перед экспедицией И.И. Зарубину для этой цели музейный 
совет выделил двести семьдесят кусков и отрезов бухарских шелковых 
и полушелковых кустарных тканей из коллекций, подаренных эмиром 
Николаю II, «для приобретения взамен их этнографических предметов» 
[СПФ АРАН. Ф. 142. Оп. 1–1926. Д. 2. Л. 51]; см. также (МАЭ. колл. 
2917–2920, 2935, 2936).

В 1926 г. после Ташкента исследователи продолжили путь в Самар-
канд, откуда отправились в Пенджикент, дальше по верхнему течению 
реки в Фальгар, Матчу и Ура-Тюбе. Научный сотрудник экспедиции 
Г.Г. Гульбин должен был заниматься изучением материальной культуры, 
некоторыми ремеслами, собирать вещевые коллекции, фотографировать 
и зарисовывать. Главной задачей его было знакомство с типом местного 
жилища.

К настоящему времени вышли многочисленные публикации, посвя-
щенные народному зодчеству населения Средней Азии, в том числе тад-
жиков Верхнего Зеравшана. В них охарактеризованы сведения о жилых 
постройках, выделены локальные особенности северотаджикского и юж-
нотаджикского жилища, разработаны теоретические основы типологиза-
ции этого объекта материальной культуры (В.А. Воронина, В.А. Лавров, 
А.С. Давыдов, Н.А. Кисляков, О.И. Смирнова, А.К. Писарчик и др.).

До Среднеазиатской этнологической экспедиции в литературе 
 отсутствовали работы по традиционным постройкам Верхнего Зерав-
шана. Лишь в 1926–1927 гг. впервые началось плановое изучение тради-
ционной культуры ираноязычного населения отдельных районов. Экс-
педиция, работа которой планировалась на несколько лет, ставила своей 
целью дать исчерпывающую картину жизни населения Таджикистана. 
И.И. Зарубин считал изучение типа народного жилища одним из важ-
ных источников для разработки многих проблем истории и этнографии 
северных таджиков долины реки Зеравшан. Немаловажным фактором 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-238-8/ 

© МАЭ РАН 
 



118

успешной деятельности сотрудников И.И. Зарубина было то, что все 
они были специалистами-востоковедами. Г.Г. Гульбин по образованию 
был тюркологом, окончил в 1916 г. факультет восточных языков Петро-
градского университета. С 1925 по 1930 гг. он работал в МАЭ. 

Состав и тематические сюжеты фотографий Г.Г. Гульбина 1926–
1927 гг. достаточно полно иллюстрируют разные стороны жизни таджи-
ков. В его фотоколлекции входят портреты и типажи местных жителей. 
На снимках представлены одежда мужчин, женщин и детей, жилище, 
хозяйственные постройки, культовые объекты (мазары, мечеть), быт, 
 утварь, занятия населения, средства передвижения, орудия труда.

Несмотря на то что территория Средней Азии представляла собой 
единую историко-культурную область, Г.Г. Гульбин выделял местные 
особенности, в частности в жилище, присущие оседлым земледельцам 
таджикам, которые проживали в этом районе. В материалах исследова-
теля нашли отражение старинные формы жилища, бытовавшие в конце 
XIX — начале XX в. до периода коллективизации, когда изменился об-
лик домов, строительный материал, техника постройки.

В полевых наблюдениях Г.Г. Гульбин пользовался основными прин-
ципами характеристики жилища, разработанными руководителем экс-
педиции И.И. Зарубиным. Опыт исследования этой стороны традици-
онной культуры участниками Среднеазиатской экспедиции позже 
учитывался при подготовке «Историко-этнографического атласа Сред-
ней Азии и Казахстана» [Васильева, Махова 1961: 123].

По мнению Г.Г. Гульбина, «кратковременность пребывания и хлопо-
ты по приготовлению к дальнейшему продвижению заставили ограни-
читься довольно беглым обследованием г. Пенджекента» [АМАЭ. 
Ф. К. I. Оп. 2. № 219. Л. 1]. Между тем его неопубликованные полевые 
материалы содержали ценную информацию по традиционному жили-
щу. Часть наблюдений исследователя подтвердилось более поздними 
сведениями участниками экспедиций 1940–1960-х годов. Но многое из 
его описаний (особенно фотографии, чертежи и зарисовки) остается 
оригинальным научным источником. 

Изучение жилища верхнего течения реки Зеравшан Г.Г. Гульбин 
в 1926 г. начал с определения месторасположения кишлаков, планиров-
ки улиц и построек, размещавшихся «соответственно физическому 
строению почвы, благодаря чему подчас и наблюдаются селения, спу-
скающиеся в виде ряда уступов», видя в этом влияние природно-клима-
тических особенностей [АМАЭ. Ф. К. I. Оп. 2. № 219. Л. 1].

Огромной ценностью обладают снимки 1926 г., на которых Г.Г. Гуль-
бин запечатлел панораму части Пенджекента, виды кишлака Урмитан 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-238-8/ 

© МАЭ РАН 
 



119

в Фальгаре, пейзажи улиц с постройками старого образца (в Урмитане 
с домами, расположенными ярусами), поскольку большинство приме-
ров народной архитектуры тех лет не дошли до наших дней (МАЭ, 
колл. 3489).

Почти полностью утраченными оказались не только дома старого 
образца постройки, но и сами технологии их производства. Г.Г. Гульбин 
обращал внимание на материалы и технику строительства. Характерной 
особенностью строительной техники 1920-х годов являлось использо-
вание местных материалов, необожженного кирпича (хишт), дерева 
(в Пенджикенте и Фальгаре) и камня (в Матче) в качестве основного 
материала. Для постройки каркасов, колонн и балок чаще всего исполь-
зовали тополь, для дверей — арчу (бурс в Матче). В более позднее время 
для постройки таджики начали использовать фабричный кирпич, что 
повлияло на облик кишлаков.

По сведениям Г.Г. Гульбина, материалом для фундамента (такурси) 
построек служили крупные камни. Их скрепляли между собой раство-
ром — лой, который состоял из глинистой почвы, добывавшейся недале-
ко от места строительства, смешанной с водой. Раствор клали толстым 
слоем между камнями.

Сохранились полевые зарисовки Г.Г. Гульбина, на которых показано 
два вида кладки камней. На одном изображении способ кладки хишта 
(Пенджикент, Фальгар, кишлак Урмитан): камни уложены горизонталь-
но. Исследователь отмечал, что такая техника использовалась для до-
мов. На втором рисунке (кишлак Урмитан в Фальгаре и кишлаки Деми-
нор и Пальдорак в Матче) камни расположены ребром с наклоном 
рядами то в одну сторону, то в другую [АМАЭ РАН. Ф. К. I. Оп. 2. № 220. 
Л. 6]. Г.Г. Гульбин отмечал, что такую кладку устраивали для сооруже-
ния заборов. Если делали деревянный каркас стен, то балки, лежащие 
внизу (таксинч), рубили «в замок» или накладывали друг на друга. 

В 1926 г. Г.Г. Гульбин встречал водосточные трубы местной кон-
струкции (довольно редко). Внешне они напоминали деревянные коры-
та, вытесанные из нетолстого ствола, разрубленного пополам. Редкость 
использования этого элемента жилища исследователь объяснял дорого-
визной дерева [АМАЭ РАН. Ф. К. I. Оп. 2. № 219. Л. 4].

Нельзя не отметить полевые заметки, в которых Г.Г. Гульбин расска-
зывает о дверях. Исследователь выделил их в две группы — двустворча-
тые (в Пенджикенте и Фальгаре) и одностворчатые (в Матче). Большей 
частью двери изготавливали из тополя. Петли для дверей делали редко. 
Их заменяли выступами в верхнем и нижнем углах двери, свободно вра-
щавшимися в отверстиях дверной коробки. В домах старой постройки 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-238-8/ 

© МАЭ РАН 
 



120

сохранялись двери из досок, грубо обтесанных при помощи топора. В ка-
честве дверных ручек использовались металлические накладки на вися-
щей цепочке, укрепленной на двери. В Матче в качестве дверных ручек 
были распространены кожаные и шерстяные веревочные петли.

Отдельного внимания заслуживает описание Г.Г. Гульбиным 
устройства деревянных замков, которые он встречал в удаленных от го-
рода местностях. Такой замок представлял собой массивный квадрат из 
арчи, тута с отверстием такой же формы, «в котором ходит подвижной 
клин». Отпирали и запирали замок при помощи плоского ключа, изго-
товленного из арчи или рога, «выступы которого соответствуют выре-
зам, где движутся запорные зубцы». Устанавливали замок на дверной 
коробке, изнутри дома. 

«Довольно широкое отверстие, сделанное в стене дома, позво-
ляет свободно запустить руку для отпирания и запирания зам-
ка», — объяснял в своем отчете Г.Г. Гульбин. [АМАЭ РАН. Ф. К. I. 
Оп. 2. № 219. Л. 8].

Делали такие замки специальные мастера чубтерош. Г.Г. Гульбин 
отмечал, что найти такого мастера было непросто, замки стоили дорого, 
по тем временам — полтора-два рубля.

Описание Г.Г. Гульбиным деревянной оконной рамы дарча перено-
сит почти на сто лет назад. Верхняя часть рам могла быть украшена вы-
пиленным рисунком, а нижнюю заклеивали белой бумагой вместо стек-
ла. (Рамы со стеклами попадались, но, как замечал Г.Г. Гульбин, «очень 
и очень редко».) С помощью такой рамы решался вопрос освещения по-
мещений при отсутствии окон. Их заменяли проломы в верхней части 
стен или крыше (Матча) или проемы рядом с дверьми (Пенджикент, 
Фальгар). В холодное время года днем раму вставляли в дверную короб-
ку широко раскрытых дверей. Вечером раму снимали и двери закрывали. 
В Пенд жикенте оконные проемы могли закрывать деревянными ставня-
ми с внешней стороны. Но тогда их делали высоко от земли.

В описаниях расположения жилищ и хозяйственных построек, рас-
положенных около него, Г.Г. Гульбин оговаривал, что между крайними 
пунктами исследованного района в этом вопросе существует громадная 
разница. Так, в Пенджикенте территория усадьбы делилась на две части 
и всегда была разделена высокой глиняной стеной. Кроме конюшен и 
помещений для рогатого скота, овец и ишаков, устраивали сарайчики 
для верховых животных приезжающих гостей. Около жилища распола-
гались сараи для дров, сена, соломы и уборные (в виде небольшой, от-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-238-8/ 

© МАЭ РАН 
 



121

крытой с одной стороны постройки без крыши, с отверстием в земляном 
полу, края которого обкладывали камнями или кирпичами). В Фальгаре 
уборные зачастую отсутствовали; если были, то в виде продолговатого 
возвышения, с отверстием в верхней части. Согласно полевым записям 
в Матче Г.Г. Гульбин уборных не встречал.

В своей полевой работе большое внимание Г.Г. Гульбин уделял из-
учению расположения и устройству очагов в доме, а также типам труб 
и дымоходов. На фотографиях 1926 г. изображения разных видов оча-
гов, для варки пищи и печения лепешек (МАЭ. Колл. 3489–10: «Танур, 
глиняный очаг»).

Г.Г. Гульбин внимательно знакомился с конструкцией отопительной 
системы помещений, в частности с разновидностями очагов оштон 
с дымовым колпаком Пенджекента, Фальгара и Матчи, о чем свидетель-
ствуют его записи, зарисовки и фотоснимки (МАЭ. Колл. 3489–12: 
«Очаги с дымарями в кухне таджикского дома»). 

Согласно материалам исследователя дымари различались по внеш-
нему виду. Так, дымоход мури в Пенджекенте и Фальгаре имел три стен-
ки, в Матче же передняя стенка отсутствовала. Г.Г. Гульбин отмечал, что 
по большей части под одним дымоходом устанавливали два оштона 
(большой для варки пищи, поменьше — для чая или разогрева еды). 
Иногда около оштона находилось три колышка мех, на которые ставили 
котел. Исследователь наблюдал, как иногда около большого оштона 
«где-нибудь в свободном углу можно видеть маленькие оштоны, устраи-
ваемые детьми для игр» [АМАЭ. Ф. К. I. Оп. 2. № 219. Л. 19].

Г.Г. Гульбин как одну из особенностей жилища таджиков Верхнего 
Зеравшана отмечал, что дымоходы они делали прямыми, каминного 
типа и очень большие. На основании данных исследователя И.И. Зару-
бин в своем отчете о работе экспедиции в сезон 1926 г. утверждал, что 
трубы являются характерным внешним признаком зеравшанского жи-
лища [Зарубин 1927: 355].

В полевых описаниях и на фотографиях Г.Г. Гульбина зафиксирова-
ны дымовые трубы самой разнообразной формы. Он отмечал, что наи-
более часто встречались мури в виде усеченного конуса. Этот вид труб 
считался наиболее типичным, они сохранялись в старых домах. В жили-
щах новых построек исследователю встречались трубы смешанных ти-
пов. Нередко попадались цилиндрические. Они бывали открытыми 
сверху. В таком случае верхушку трубы удлиняли и загибали, оставляя 
небольшие отверстия для выхода дыма. Цилиндрические мури могли 
иметь наверху сводчатое крестообразное перекрытие для защиты от 
снега, дождя и ветра.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-238-8/ 

© МАЭ РАН 
 



122

В третий вид дымовых труб Г.Г. Гульбин выделил (как наиболее 
редкие) квадратные, сверху глухие, но имевшие вверху по бокам узкие 
полукруглые выходы для дыма. Еще реже попадались трубы в виде усе-
ченной пирамиды.

«Очень редко встречается прямоугольная труба, которая окан-
чивается глухой крышей, покатой от центра к краям. Наверху тру-
бы в каждой из сторон проделаны небольшие прямоугольные от-
верстия для выхода дыма» [АМАЭ. Ф. К. I. Оп. 2. № 219. Л. 20].

В Пенджикенте Г.Г. Гульбин отметил еще один вид труб, который 
встречался в кухнях, построенных отдельно, в глубине двора. По форме 
они напоминали длинный прямоугольник, горизонтально вытянутый, 
с закрытым верхом, но в верхней части боковых стенок у них был про-
делан ряд отверстий для выхода дыма.

Хозяйственные постройки, хлева, конюшни также имели вытяжные 
трубы конической формы. Ни по устройству, ни по названию они не от-
личались от дымовых, которые устанавливали в жилищах.

В 1927 г. экспедиция продолжила детальное обследование тад-
жикского населения верховьев Зеравшана. В области изучения мате-
риальной культуры максимальное внимание вновь было обращено на 
типы жилища и хозяйственных построек. Материалы об этом соби-
рал главным образом Г.Г. Гульбин среди населения Искандеровской 
волости. 

Достаточно полное представление о предмете исследования 
Г.Г. Гульбина дают его снимки, которые дополняет экспедиционный от-
чет исследователя (МАЭ. Колл. 3557). На кадрах показан уступчатый 
способ расположения кишлаков, улицы представляли собой «запутан-
ные узкие коридоры, огражденные стенами домов, иногда очень низких, 
подчас упирающиеся в ворота чьего-нибудь дома» [АМАЭ. Ф. К. I. 
Оп. 2. № 221. Л. 3].

Фото и архивные материалы Г.Г. Гульбина содержат сведения 
о внешнем виде местных построек, технические подробности строи-
тельства. Отдельные разделы иллюстративной коллекции и рукописи 
посвящены крытым террасам айванам, изучению их вариантов, назна-
чению отдельных частей жилого дома. В 1927 г. Г.Г. Гульбин продолжил 
изучение традиционных очагов.

Летом 1927 г. стационарная работа экспедиции велась в кишлаке 
Шурмашк на р. Пасруд, откуда участники поездки выезжали по району 
в расположенные поблизости населенные пункты.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-238-8/ 

© МАЭ РАН 
 



123

Г.Г. Гульбин обратил внимание на то, что начиная с кишлаков по 
 Искандердарье и Сарытачу очаг начинал увеличиваться в размерах, за-
нимая иногда значительное пространство в доме. Ученый также отме-
тил, что отсутствовало строгое местоположение очага. Он мог нахо-
диться в жилом помещении то справа от двери, то слева. В районе работ 
Г.Г. Гульбин заметил несколько типов очагов. Как и летом 1926 г., наи-
более часто встречался очаг в виде усеченного конуса. «Затруднения 
с топливом, заставляющие таджика экономить дрова, вызвали тип двой-
ного очага» [АМАЭ. Ф. К. I. Оп. 2. № 221. Л. 10]. Исходя из своих на-
блюдений автор выделил два варианта двойного очага.

Полевые материалы Г.Г. Гульбина затрагивают многие стороны тра-
диционного быта таджиков Верхнего Зеравшана. Его метод исследова-
ния можно назвать комплексным. Он включает не только сбор вещевых 
коллекций, фотофиксацию, но и детальные описания наблюдений, гра-
фические документы и потому заслуживает дальнейшего глубокого из-
учения и публикации.

Несмотря на отсутствие печатных работ Г.Г. Гульбина по экспеди-
ционным материалам, имя его как собирателя коллекций стоит в одном 
ряду с другими профессиональными этнографами, активно пополняв-
шими фонды музея по народам Средней Азии и Казахстана. В наши дни 
его отчеты о поездках, выполненные им наброски, чертежи, фотогра-
фии, вещевые коллекции, собранные в полевых условиях почти девяно-
сто лет тому назад, представляют собой важный материал, отражающий 
культурно-историческое наследие народов Таджикистана. 

Библиография
Васильева Г.П., Г.П Махова Г.П. Программа сбора материала по жилищу 

сельского населения Средней Азии и Казахстана для историко-этнографическо-
го атласа // Материалы к историко-этнографическому атласу Средней Азии 
и Казахстана. Тр. Института этнографии им. Н.Н. Миклухо-Маклая. Нов. сер. 
Т. XLVIII. М.; Л., 1961.

Зарубин И.И. Отчет об этнологических работах в Средней Азии летом 
1926 г. // Изв. АН СССР. 6 сер. М.; Л., 1927. № 5–6. С. 351–360.

Отчет о деятельности Академии наук СССР за 1926 г. II // Отчет о научных 
командировках и экспедициях. Л., 1927. 

Прищепова В.А. К этнографии народов Средней Азии и Казахстана: Мате-
риалы Среднеазиатской этнологической экспедиции АН СССР 1926–1929 гг. (по 
архивным данным) // Этническая и этносоциальная история народов Кавказа, 
Средней Азии и Казахстана. СПб., 1995. С. 186–249.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-238-8/ 

© МАЭ РАН 
 



393

«обличительной этнографии». И эта кампания закончилась столь же 
стремительно, как и началась, оставив нам своеобразное свидетельство 
религиозной жизни этой северокавказской республики.

10 ноября 1954 г. ЦК КПСС выносит постановление «Об ошибках 
в проведении научно-атеистической пропаганды среди населения», 
в котором заявляет: «ЦК КПСС располагает фактами, свидетельствую-
щими о том, что за последнее время в научно-атеистической пропаган-
де среди населения в ряде мест допускаются грубые ошибки. Вместо 
развертывания систематической, кропотливой работы по пропаганде 
естественнонаучных знаний и идейной борьбы с религией в отдельных 
центральных и местных газетах, а также в выступлениях некоторых 
лекторов и докладчиков допускаются оскорбительные выпады против 
духовенства и верующих, отправляющих религиозные обряды» и т.д. 

14 ноября это постановление публикуется в «Социалистической 
Осетии», и на несколько лет тема борьбы с религиозными пережитка-
ми для редакции газеты снова становится неактуальной.

Библиография
Васильева О. Государственно-церковные отношения хрущевского перио-

да // Vittorio. Международный научный сборник, посвященный 75-летию Вит-
торио Страды. М. 2005.

***
1 СО, 13 июня 1954. По-видимому, информация о готовящемся постановле-

нии распространялась заранее. Еще в марте отделами пропаганды и науки сов-
местно была подготовлена записка на имя Хрущева «О крупных недостатках 
в естественно-научной, антирелигиозной пропаганде» (Васильева 2005: 290).

2 СО, 11 августа 1954
3 Цаголов В. Свет науки против тьмы религии. В Алагирском районе слабо 

ведется научно-атеистическая пропаганда // СО, 26 октября 1954.

Прищепова В.А.

ИЗЖИВАНИЕ РЕЛИГИИ 
СРЕДИ ЖЕНЩИН-МУСУЛЬМАНОК СРЕДНЕЙ АЗИИ 

В ФОТОМАТЕРИАЛАХ 1920-1930 ГГ.

Ряд фотографий из собраний МАЭ 1920 — 1930-х гг. посвящен од-
ному из главных в политике советского государства вопросу — «жен-
скому». На различное положение мужчин и женщин в восточном об-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-157-2/ 

© МАЭ РАН 



394

ществе всегда обращали внимание европейские наблюдатели. Однако 
изменить за короткий срок, без учета специфических особенностей 
в культуре населения экономический и социальный статус женщины, 
ориентированной на религиозные обычаи, вызвать у мусульманки 
протест против тысячелетних традиций во внутрисемейных отношени-
ях, вовлечь ее в общественно-политические процессы и в производство 
было очень сложно. 

С первых лет после 1917 г. советская власть приступила к жесткой 
модернизации среднеазиатского общества. В связи с возросшими про-
изводственными потребностями, понадобилось увеличении количест-
ва рабочей силы. Это, в свою очередь, сделало необходимым принуди-
тельное вовлечение женщин в трудовую деятельность. По образному 
выражению социолога И. Тартаковской, разница между эмансипаци-
ей на Западе и Востоке состояла в том, что в первом случае она доста-
лась в результате упорной борьбы, а во втором равенство прав давалось 
«в нагрузку» к социальным переменам (Тартаковская 1997: 104). 

Политика по активизации женщин реализовывалась посредством 
создания первых правовых норм, которые формально обеспечивали 
равноправие мужчин и женщин. Для практического осуществления 
этой задачи при городских и районных партийных комитетах были ор-
ганизованы женские отделы (советы). В города и кишлаки Средней 
Азии направляли русских коммунисток, знакомых с местными тради-
циями, которые агитацией вовлекали узбечек, таджичек, туркменок 
в общественную жизнь, объясняя им, что главным условием начало 
новой жизни является их участие в общественно-производительном 
труде. Эти исторические перемены отражены в материалах фотокол-
лекций МАЭ.

На групповом снимке 1923 г. «Первый женский съезд» узбечки 
привычно кутаются в большие платки, хотя лица их открыты (МАЭ. 
Колл. И-1906-103). Одной из форм организации работы среди женщин 
было проведение делегатских собраний, конференций и съездов, на 
 которых обсуждались вопросы повседневности, ликвидации неграмот-
ности, уничтожения обычая ношения паранджи. На многих экспе-
диционных снимках 1920–1930-х гг., на которых зафиксировано 
 проведение политических праздников, нельзя не заметить их органи-
заторов — мужчин в шинелях, либо присутствие в толпе местных жен-
щин русских активисток.

Одним из первых воспитательных мероприятий по вовлечению 
женщин в общественную жизнь было открытие специальных женских 
школ или курсов ликбезов. Для заинтересованности женщин государ-
ство оказывало им некоторую социальную помощь в виде различных 
льгот. Ликбезы сначала действовали в городах, в 1923–1924 гг. их ста-
ли организовывать в кишлаках и аулах.

На снимке «Колхозная школа в колхозе “Кзыл-Амач” за длинным 
столом, склонившись над учебниками, сидят молодые женщины (МАЭ. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-157-2/ 

© МАЭ РАН 



395

Колл. И-1906-114). Они в парандже темного цвета, но волосяная сетка, 
закрывавшая лицо, откинута вверх. Лица женщин открыты, но смот-
рят они с испугом, осторожно выглядывая из-под паранджи. Женщи-
ны одеты в теплые халаты с длинными рукавами и в платки, которыми 
прикрыли нижнюю часть лица. 

Особое значение в участии местных женщин в общественной жизни 
придавалось организации празднования 8 марта. Один из снимков на-
зывается «Президиум митинга, посвященного Международному жен-
скому дню, в областном центре Памира г. Хороге. 1932 год» (МАЭ. 
Колл. И-1902-210). В 1920-е гг. отдаленный труднодоступный област-
ной центр Хорог был кишлаком с двухтысячным населением, но и туда 
приезжали партийные работники, занимаясь агитацией и раздавая на-
селению долгосрочные ссуды. 

На фотографии женщины шугнанки в накинутых больших плат-
ках или покрывалах, в национальной одежде — широких и длинных 
платьях и халатах. Они держат транспарант с текстом арабской вязью 
и ниже по-русски «Да здравствует политико-экономическое и право-
вое раскрепощение женщин Востока». Реформирование арабской 
письменности и замена ее латинским алфавитом проводилась в регио-
не с конца 1920-х гг. Однако, фотодокументальные данные показыва-
ют, что в начале 1930 — гг. в шугнанском языке сохранялась арабская 
письменность. 

В фондах МАЭ хранится еще одна фотография, сделанная в то же 
время, «Праздник 8 марта. Группа памирских женщин на митинге 
в областном центре — Хороге. 1932 г.». Внизу под снимком указано 
еще одно его название: «8-е марта на “Крыше Мира” / Памир» (МАЭ. 
Колл. И-1902-207). На фотокадре изображена многочисленная группа 
шугнанок. Высоко над ними установлен тот же транспарант, присут-
ствуют те же активистки, что и на предыдущем снимке. 

Эти фотографии были сделаны на Памире, где женщины никогда не 
закрывали лица в отличие от женщин оседлого населения и по сравне-
нию с ними были более свободны в поведении. В музее хранится сни-
мок 1935 г., на котором таджички Сталинабада участвуют в демон-
страции по случаю очередной годовщины революции 1917 г. (МАЭ. 
Колл. И-1902-208). 

В руках у них транспаранты с текстом латиницей на таджикском 
языке и по-русски «Привет вождю — Тов. Сталину», знамена, портре-
ты руководителей государства. В первых рядах стоят женщины, за 
ними — мужчины. По всей видимости, их собрали на демонстрацию 
устроители мероприятия, которые на снимке выделяются европейской 
одеждой. Участники праздника на фотографии получились серьезны-
ми, непонимающими происходящего.

Фотокадр «Работницы шелкомотальной фабрики на демонстрации 
1-го мая. г. Сталинабад, 1936 г.» зафиксировал женщин, человек два-
дцать, с плакатом-растяжкой с приветствием на двух языках.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-157-2/ 

© МАЭ РАН 



Празднование 8 марта, которому предшествовали собрания мест-
ных женщин, организованные приезжими коммунистками, особенно 
активно проходило в 1920-е гг. На протяжении нескольких лет в этот 
день среди местных женщин устраивали сбрасывание и сжигание 
 паранджи. Подготовка к массовому срыванию этой уличной головной 
накидки велась движением за женское равноправие в течение десяти 
лет. С 1927 г., пропаганду и агитацию за окончательное уничтожение 
паранджи проводили под лозунгом «худжума» — наступления на ста-
рый быт. В 1927–1928 гг. в Бухарской, Ферганской и других областях 
прошли митинги, организованные женсоветами, на которых сжигали 
все виды женских покрывал. Такое административное решение «жен-
ского вопроса» вызвало резкую реакцию в мусульманском обществе 
вплоть до убийства нескольких тысяч женщин. 

В фондах МАЭ хранятся фотографии этих лет участников басмаче-
ского движения и сценки торжественных похорон местных активи-
стов, убитых классовыми врагами (МАЭ. Колл. 4527 — 164–168). В ре-
зультате трагических последствий многие женщины были напуганы 
и вновь надели паранджу (Горшунова 2006: 52-54), что отражено на 
фотографиях конца 1930-е гг. 

На снимке 1932 г. на многолюдной площади Ленинабада (Ходжен-
та) раскинулся базар, на котором в ряд сидят несколько женщин в па-
рандже (МАЭ. Колл. И-1902-94). В середине кадра находится группа 
мужчин, среди них одна женщина в этом уличном костюме. Со спины 
видны ложные рукава одежды. На фотографии 1937 г., сделанной 
в г. Ош, показан узбекский клуб, устроенный в старом городе из поме-
щения бывшей мечети, около которого находятся мужчины в нацио-
нальных костюмах и женщина в парандже (МАЭ. Колл. И-1903-176). 
На снимках 1931 г. женщины в этой накидке посещают мазар Ходжа 
Абды Дарон (МАЭ. Колл. 4527-173-175, 179). 

Фотоматериалы 1930-х гг. показывают, что в этот период времени 
в некоторых районах Средней Азии местные женщины вернулись к но-
шению паранджи. Период возвращения к использованию этой части 
женского национального костюма был недолгим. Процесс эмансипа-
ции женщин заметно ускорился с началом Второй Мировой войны, 
когда женщинам пришлось заменить в производственной сфере муж-
чин, ушедших на фронт. Однако, в музейных коллекциях докумен-
тально зафиксирован факт как бы обратного хода истории, когда хоть 
и на короткий промежуток времени женщины оседлого населения 
вновь стали носить паранджу.

Библиография
Горшунова О. В. Узбекская женщина. Социальный статус, семья, религия. 

М. 2006. 
Тартаковская И. Социология пола и семьи. Самара. 1997. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-157-2/ 

© МАЭ РАН 



В.А. Прищепова 
 

ПЕРВЫЕ КОЛЛЕКЦИИ МАЭ ПО ИСЛАМСКОЙ КУЛЬТУРЕ 
НАРОДОВ ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ (конец XIX — начало XX в.) 

 
Немногочисленные предметы, связанные с религиозными представлениями 

народов Средней Азии и Казахстана, стали поступать в МАЭ в составе первых 
этнографических коллекций в конце XIX — начале XX в. 

В 1895–1899 гг. архитектор Николай Николаевич Щербина-Крамаренко по-
бывал в командировках по Средней Азии. Из Самарканда он привез и передал в 
музей в 1909 г. редкий комплект одежды среднеазиатского духовенства, назва-
ный собирателем как костюм дервиша с принадлежностями (МАЭ. Колл. 1487). 
В некоторых случаях предметные коллекции поступали от коллекционеров вме-
сте с фотоколлекциями, которые дополняли вещевые. Так, Н.Н. Щербина-
Крамаренко кроме вещевой коллекции одновременно подарил музею и фото-
графию самаркандского дервиша (МАЭ. Кол. 1487). На основании изучения 
коллекции Н.Н. Щербина-Крамаренко Р.Я. Рассудова пришла к выводу, что 
данный комплект одежды и атрибуты к нему не являются предметами костюма 
вообще дервишей или рядовых каландаров: вещи коллекции были изготовлены 
для главы одного из суфийских орденов [Рассудова 1989: 17]. 

С более раннего времени в музее хранилась коллекция, в которую вошли 
вещи, зарегистрированные как принадлежности среднеазиатского дервиша 
(МАЭ. Колл. 946). Согласно первоначальной описи, составленной в 1905 г. Бру-
но Адлером, уже тогда эти вещи считались предметами «из старых коллекций». 
Происхождение их было неизвестно, как неизвестны были имя собирателя, спо-
соб приобретения, время и народ. Первый регистратор коллекции предположил, 
что местом сбора коллекции была Средняя Азия, а в графе «Состав коллекции» 
обозначил: «Археологические предметы». В эту коллекцию вошло четыре 
предмета: два браслета, на которые кроме бусин нанизаны бляшки с изображе-
нием кисти и арабской надписью, каменная, гладко отполированная бляха в 
виде плоского кольца и деревянные четки. 

Собирателями первых коллекций были представители разных профессий, в 
том числе чиновники местной администрации. Так, в 1898 г. фонды МАЭ попол-
нились крупными собраниями экспонатов благодаря помощи одного из коррес-
пондентов музея начальника Лепсинского уезда Семиреченской области Констан-
тина Николаевича де-Лазари. Среди его коллекций были предметы, связанные с 
исламской культурой казахов: четки, молитвенный коврик, свечи, амулеты, посох 
проповедника и кобыз (МАЭ. Колл. 411–8; 410–16; 411–9, 10, 11, 21). 

Мусульманские четки и молитвенный коврик являются общеисламскими 
ритуальными предметами. Включив их в состав казахской коллекции, собира-
тель лишний раз подчеркнул приверженность изучаемого народа этой религии. 
Однако наряду с официальным исламом у казахов сохранялось шаманство, об-
ряды которого нередко в прошлом сопровождала музыка. 

Казахский кобыз — смычковый музыкальный инструмент с двумя струнами 
из конских волос (МАЭ. Колл. 411). В верхней части внутренней поверхности 
резонирующей чаши с помощью колец прикреплены металлические подвески 
разной формы. Лопатообразная головка инструмента с лицевой стороны также 

 20 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-135-0/ 
© МАЭ РАН 



украшена металлическими подвесками, которые были одним из обрядовых ат-
рибутов шамана. Отличие кобыза, на котором аккомпанировали себе исполни-
тели казахского героического эпоса, от шаманского инструмента состояло в 
наличии подобных металлических подвесок. Кобыз такого типа относят к боль-
шим шаманским инструментам [Казгулов, Шаханова 1989]. Кобыз из коллекции 
МАЭ был «действующим». О его длительном использовании говорят следы 
потертостей на поверхности инструмента. 

Шаманский кобыз из коллекции К.Н. де-Лазари похож на инструмент, изо-
браженный на снимке 1894 г. Н. Ордэ «Музыкант-казах» из иллюстративного 
фонда МАЭ (МАЭ. Колл. 255–67). По случайному совпадению кобыз из кол-
лекции К.Н. де-Лазари и со снимка Н. Ордэ происходят из одного и того же 
района Казахстана, Семиречья. 

Кобыз из коллекции МАЭ позволяет изучить этот главный ритуальный ин-
струмент шаманского камлания казахов (с середины XIX в. в отдельных рай-
онах его стали заменять домброй, на которой было легче играть). Некоторые 
баксы с конца XIX — начала XX в. начали вообще обходиться без музыкально-
го сопровождения. Снимок Н. Ордэ показывает, как кобыз держали в руках, 
видна постановка инструмента, манера игры. Казахские шаманы (баксы) неред-
ко славились как музыканты-виртуозы, поэтому в названии фотографии под-
черкнуто именно исполнительское мастерство кобузчи — «Музыкант-казах». У 
казахских шаманов, как и у других среднеазиатских народов, не сохранилось 
обрядовое одеяние [Басилов, Кармышева 1997: 52], что и отражает снимок «Му-
зыкант-казах». Его костюм на снимке состоит из белой чалмы, традиционного 
халата и кожаных сапог на каблуке.  

Фотокадр из коллекции Н. Ордэ «Шаманка» имеет второе название «Казаш-
ка-танцовщица. Семиречье» (МАЭ. Колл. 255–66). На нем показана танцующая 
женщина. Она одета в повседневную одежду замужней женщины — в белый 
кимешек, цветной старинного покроя халат, подпоясанный широким кушаком, 
и мягкие кожаные сапоги. В руках у нее бубен. 

Литературные описания содержат, главным образом, сведения о том, что в 
XIX — начале XX в. шаманами у казахов были в основном мужчины. Фактиче-
ски отсутствуют данные о женском шаманизме [Басилов 1975: 116]. Поэтому 
редкий снимок Н. Ордэ, иллюстрирующий эти немногочисленные материалы, 
подтверждает существование шаманок и представляет интерес для этнографов. 
Как правило, инструментами шамана у казахов являются кобыз или домбра и 
очень редко — бубен, который у многих других народов был непременным ри-
туальным музыкальным инструментом. 

Сведения об использовании в шаманской практике казахов бубна фактиче-
ски отсутствуют: «Имеется несколько сообщений о том, что отдельные казах-
ские шаманы обладали бубном, но достоверность этих известий по большей 
части сомнительна» [Басилов, Кармышева 1997: 53]. Тем большее документаль-
ное значение приобретает рассматриваемый снимок. По фотографии Н. Ордэ мы 
можем себе представить такую особенность религиозной жизни казахов конца 
XIX в., как существование шаманок и использование во время обрядовых дей-
ствий бубна. 

В коллекции К.Н. де-Лазари хранится деревянный посох «асай-мусай», с ко-
торым ходили по казахским степям проповедники (МАЭ. Колл. 411–11). По 

 21
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-135-0/ 
© МАЭ РАН 



всей видимости, имелся в виду жезл казахского странствующего дуана, разно-
видности среднеазиатского бродячего дервиша. По своим функциям его нередко 
сравнивали с шаманом. Дуана имел посох «аса», на котором, как и на жезле из 
коллекции К.Н. де-Лазари, могли быть прикреплены небольшие железные ко-
лечки с подвесками, магические предметы, с помощью которых он совершал 
обрядовые действия. 

Из коллекционных предметов, относящихся к религиозным представлениям 
народов региона, в музее хранится собрание амулетов, в том числе детских ук-
рашений (браслеты, ожерелья, серьги и т.д.), предохранявших, согласно тради-
ционным верованиям, от болезней и сглаза, по памирским народам и туркменам. 
Они получены от И.И. Зарубина и И.Н. Глушкова (МАЭ. Колл. 2352–1;1485–2, 3 
(2), 4 (2), 5, 6; 2674-178 аб–180).  

От Ивана Николаевича Глушкова в МАЭ поступила коллекция серебряных 
украшений и фотографии к ним, собранные на полуострове Челекен в 1909 г. 
при посещении туркмен — йомудов (МАЭ. Колл. 1288). Вещевую коллекцию 
сопровождает рукопись собирателя, который стал первым исследователем 
туркменского ювелирного искусства. 

На фотографиях туркменских девочек украшения видны на одежде, голов-
ных уборах в виде пришитых амулетов и брошей-застежек. Расшитые шапочки, 
наподобие тюбетеек, носили дети обоего пола. Девочки, по замечанию И.Н. 
Глушкова, на такие шапочки надевали серебряное украшение в виде куполка, 
которое заканчивалось трубочкой, в нее могли вставлять перья птиц в качестве 
оберегов. 

Целый раздел рукописи И.Н. Глушков отвел описанию и классификации 
особых украшений — талисманов и оберегов, которые изготавливались туркме-
нами в виде футлярчиков и коробочек, куда вкладывали молитвы, предохра-
нявшие и излечивавшие болезни, сглаз. 

Собиратель обратил внимание на то, что при всяком заболевании туркмены 
прежде всего обращались к ишану или муле. Затем, получив от них молитву и 
свернув ее, зашивали во что-нибудь и носили у больного места. Для МАЭ И.Н. 
Глушков сфотографировал два образца такой молитвы. Считалось, что особенно 
помогали молитвы, привозившиеся паломниками из Мекки. Дети носили такие 
молитвы, пришитые к шапочке. Некоторые молитвы начеканивались в серебря-
ный листок, на котором тоже содержались слова молитвы. На одном из фото-
снимков показана такая начеканенная в серебро молитва, которая выглядела, с 
одной стороны, как талисман, а с другой — как украшение. 

И.Н. Глушков сфотографировал и подарил МАЭ различные по форме амуле-
ты — коробочки для хранения молитв с цепочками для ношения: прямоуголь-
ные, треугольные, круглые, многогранные, в виде трубочки. По сведениям со-
бирателя, прямоугольные, например, носили через плечо, треугольные или в 
виде трубочки — на груди, круглые или многогранные обычно нашивали на 
плечо подростка (от дурного глаза). 

В разные годы в музей поступили также гадальные кости, четки, предметы, 
которые оставляли на мазарах (рога животных, волосы, ветки с жертвенными 
тряпками и т.д.) (МАЭ. Колл. 779–2 аб; 2352–14; 2674–202, 203; 2677–4, 6, 2352-
12, 13, 243), а также предметы, употреблявшиеся при обрезании и связанные со 

 22 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-135-0/ 
© МАЭ РАН 



свадебной обрядностью оседлого населения городов и памирских народов 
(МАЭ. Колл. 2674–183 аб; 2674–177).  

Дальнейшее изучение музейных коллекций конца XIX — начала XX в. по 
исламской народной культуре кочевого и городского населения Средней Азии и 
Казахстана поможет ввести в научный оборот новый ценный источник истори-
ко-этнографической информации. 

 
Библиография 
 
Басилов В.Н. Традиции женского шаманства у казахов // Полевые исследования Ин-

ститута этнографии. 1974. М., 1975. 
Басилов В.Н., Кармышева Дж.Х. Ислам у казахов. М. 1997. 
Казгулов Б.А., Шаханова Н.Ж. Традиционный инструмент казахов кылкобыз // Сб. 

МАЭ. Л., 1989. Т. XLIII. 
Рассудова Р.Я. К истории одежды среднеазиатского духовенства // Сб. МАЭ. Л., 1989. 

Т. XLIII. 
 
 

Р.Р. Рахимов 
 

СВЯТЫЕ В ПЕЩЕРЕ УСТАНОВИЛИ ОБИТЕЛЬ 
 
У таджиков существуют многочисленные мифы и предания, повествующие 

о мусульманских святых (хазрат, ходжа), обителями которых служат гроты 
или пещеры часто в труднодоступных или вовсе не доступных горных скалах. 
Представленное сообщение преследует цель в сжатом изложении охарактеризо-
вать мифологию небольшой группы пещер, являющихся ритуальными объекта-
ми в религиозной практике современных таджиков. Что касается поисков «клю-
ча», т.е. попытки понимания смысла «выбора» святителями этих природных 
объектов для пребывания, то рассмотрение этого вопроса вследствие его слож-
ности — задача будущих исследований. Привлекаются в основном полевые 
материалы автора. Оговорим и то, что на этом этапе нас интересуют не гроты и 
пещеры вообще как элементы ландшафта, а те из них, которые воспринимаются 
как обиталища реальных или мифических подвижников ислама, олицетворяю-
щих собой покровителей истоков вод. В этом смысле анализируемый сюжет 
тяготеет к религиозно-экологическому рассмотрению. 

Один из подобных культовых объектов связан с известной далеко за преде-
лами Таджикистана усыпальницей хазрата Бурха на берегу Оби Мазор — од-
ного из двух, наряду с Арзингом, притоков Хингоу. Слияние рек Хингоу (с мно-
гочисленными ее притоками) и Сурхоб образуют Вахш, которая, в свою очередь 
сливаясь с рекою Пяндж, дает начало одной из главных водных артерий Цен-
тральной Азии — Амударье, несущей воды Припамирья в Аральское море. Ин-
терес к легенде о месте упокоения Бурха вызван тем, что ассоциирующаяся с 
ним пещера являет собой не реально существующий объект, а мифический. Я 
уже писал об этом ривояте-предании [Рахимов 2008: 67–68]. Там речь идет о 
том, что миф о пещере, ставшей обиталищем хазрата Бурха, становится и ме-
стом для сооружения его мавзолея в хаосе камней в горах Припамирья.  

 23
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-135-0/ 
© МАЭ РАН 


