
И.Ю. Котин
М.А. Родионов

Е.Г. Царева

Социум и окружающий мир
в традициях Центральной,

Южной и Юго-Западной Азии

Санкт-Петербург
«Наука»

2006

РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК

МУЗЕЙ АНТРОПОЛОГИИ И ЭТНОГРАФИИ

ИМ. ПЕТРА ВЕЛИКОГО (КУНСТКАМЕРА)

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



УДК 316.7(5-015+54)
ББК 63.5

К73

Печатается по решению Ученого совета МАЭ РАН

Издание осуществлено при финансовой поддержке
Санкт-Петербургского научного центра

Рецензенты:
канд. филол. наук Н.В. Гуров (СПбГУ),
д-р. истор. наук Н.Н. Дьяков (СПбГУ)

Котин И.Ю., Родионов М.А., Царева Е.Г.
Социум и окружающий мир в традициях Центральной, Юж-

ной и Юго-Западной Азии. СПб.: Изд-во «Наука», 2006. 224 с.;
илл.

ISBN 5-02-026471-7

Монография посвящена процессам миграции, взаимодействия и
трансформации социума и предметного мира в традиционных обществах
Азии. Традиционная картина мира рассматривается в трех аспектах: пред-
метная сфера конкретного региона (ковроделие Средней Амударьи),
трансформация символов идентификации (на примере индийской диас-
поры в Великобритании), словесное построение нового культурного про-
странства (образ России, конструируемый носителями арабо-мусульман-
ской и арабо-христианской традиций).

УДК 316.7(5-015+54)
ББК 63.5

К73

© И.Ю. Котин, М.А. Родионов,
    Е.Г. Царева, 2006

ISBN 5-02-026471-7 ©  Редакционно-издательское
      оформление Издательство
      «Наука», 2006

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



7

Часть 1
ВОРСОВОЕ ТКАЧЕСТВО СРЕДНЕЙ АМУДАРЬИ

В КОНТЕКСТЕ ЕВРАЗИЙСКОЙ ТРАДИЦИИ

Задачи исследования и общие сведения о населении ареала

Ворсовые изделия населения Средней Амударьи представляют осо-
бый феномен ткачества народов Евразии. Специфика местного ковроде-
лия состоит в необычайном множестве видов производимых изделий и
технических приемов их исполнения при стилевом единстве орнаменти-
ки, сочетающей невероятное разнообразие композиций и сюжетов, раз-
рабатывавшихся центрально-азиатским населением от периода энеоли-
та до времени сложения племенных союзов туркмен — основного совре-
менного населения региона.

В рассматриваемый период туркмены были также и основными ков-
роделами региона. Кроме них, ворсовым ткачеством в долине Средней
Амударьи (Aрдви Авесты, Окс древних греков, Вахш иранцев, Джейтун
арабов) занимались небольшие группы потомков раннего населения ку-
шанского/бактрийского периода, а также разновременных по времени
прихода в долину переселенцев не-туркменского происхождения, вклю-
чая арабов и индийцев. Пестрота населения отчасти определила ту мно-
говариантность местного ворсового ткачества, которая неизменно при-
влекает исследователей восточного ковроделия, с одной стороны, но с
другой — вызывает большие сложности в атрибуции местной ворсовой
продукции. Ситуация осложняется малой изученностью региона в це-
лом, а также большим объемом вещевого материала и его разбросаннос-
тью по множеству частных и музейных коллекций [1].

Названные обстоятельства долгое время не позволяли исследовате-
лям сложить амударьинскую ковровую «мозаику» в единую картину,
несмотря на достаточно большую литературу по теме [2]. Наиболее пол-
ным и системным в описании амударьинской ворсовой продукции явля-
ется энциклопедический труд В.Г. Мошковой «Ковры народов Средней
Азии» [Мошкова 1970]. В нем автор не только выделяет работы местных
мастериц в отдельную стилистическую группу, но и описывает некото-
рые территориальные и племенные особенности местного ковроделия и
тем самым закладывает основу классификации рассматриваемого явле-
ния. Однако к моменту работы В.Г. Мошковой на территории Средней
Амударьи местное ковродельческое население почти полностью поки-
нуло территорию, структурные показатели в атрибуциях не учитывались,
поэтому выявленный Мошковой вещевой и информационный материал
при всей его бесконечной важности оказался недостаточным.

Последующие работы по теме принадлежат в основном зарубежным
авторам. Несмотря на прекрасный иллюстративный материал, эти пуб-
ликации страдают двумя существенными недостатками. Первый — в них

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



8

фактически отсутствует исторический фон либо, что еще хуже, он иска-
жен. Второй — в абсолютном большинстве этих работ не приводятся
структурные описания рассматриваемых предметов. При этом практика
последних лет показывает, что без технических данных попытки систе-
матизации и атрибуции традиционного ворсового ковроделия обречены
на неудачу.

Цель предлагаемой публикации — представить выявленные автором
локальные/племенные варианты ворсовой продукции населения Сред-
ней Амударьи и рассмотреть полученную полифонию стилей и техник
как отражение особенностей истории заселения и развития региона и
истории сложения и развития техники ворсового ткачества в контексте
Евразийской текстильной традиции в целом. Работа является результа-
том тридцатилетнего опыта изучения ворсового ковроделия населения
Центральной Азии. Первоначально задуманная как исследование по ча-
стному вопросу истории ворсового ткачества населения Средней Аму-
дарьи, за три года работа вышла за обозначенные рамки и включила в
себя такие крайне мало изученные темы, как история формирования ков-
роделия Центральной Азии, технологические особенности классических
ковровых изделий туркмен, а также проблемы их датирования.

Вещеведческой основой работы послужили материалы изучения фун-
даментальных отечественных и зарубежных собраний, как музейных, так
и частных. Последнее стало возможно благодаря необычайно возросше-
му за последние 25—30 лет интересу к историческому текстилю Востока
[3]. В области изучения туркменского ковроделия этот интерес обозна-
чен длинным рядом выставок, публикаций и новейших исследований,
важнейшими из которых для названной темы стали материалы Между-
народного симпозиума по датированию туркменских ковров (Базель,
2002) [4]. В процессе подготовки к публикации рассматривавшихся на
симпозиуме ворсовых изделий автором были выявлены те специфичес-
кие особенности ранних туркменских ковров, которые заставили нас пе-
ресмотреть существовавшие до последнего времени представления об
истории ворсового ткачества в Центральной Азии. Вторым важнейшим
источником, послужившим основой для разработки темы истории турк-
менского ковроделия, стали результаты работы с каракалпакскими ков-
ровыми коллекциями: именно маргинальный вариант каракалпакского
узелкового ткачества позволил связать наиболее архаические типы цен-
трально-азиатских ворсовых техник с современными технологическими
и орнаментальными формами [5].

Базовым вещевым материалом для изучения происхождения и исто-
рии центрально-азиатского ковроделия послужили опубликованные за
последние годы археологические текстильные находки с территории
Египта и Шумера [Hirsch 1991: 104–111], Ирана ахеменидского [Franses
2005, note 5] и сасанидского времени [Kawami 1991]. В мерзлотных кур-
ганах Алтая VI–III вв. до н. э. были найдены как ворсовые, так и петле-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



9

вые ковры и фрагменты [Руденко 1970: 342–61]. Большое число ковро-
вых изделий и фрагментов было обнаружено в разновременных поселе-
ниях бассейна реки Тарим и в пещерах Северного Афганистана [6]. Вы-
явление путей проникновения в древний Туркменистан ранних форм
ворсовых технологий стало возможно благодаря находкам на выдающем-
ся раннебронзовом памятнике Гонур, демонстрирующим мощные связи
населения старой дельты реки Мургаб с шумерским и северомесопотам-
ским миром [Сарианиди 2002; Дубова, Царева 2005].

Еще одной группой важных для развития темы изделий являются
классические китайские ковры (1400–1750), демонстрирующие наличие
общего с амударьинским ворсовым ткачеством бактрийского субстрата
[7]. И, наконец, предлагаемые ниже выводы были бы невозможны без
привлечения материалов ковроделия таких центрально-азиатских наро-
дов, как киргизы и узбеки [Tsareva 2003].

Общие данные о формировании населения Туркменистана

Находящаяся на границе между Хорасаном и Мавераннахром и в те-
чение 300 лет, до 1924 г. входившая в состав Бухарского эмирата, в на-
стоящее время долина Среднего Окса входит в состав Туркменистана.
Преобладающим населением региона в рассматриваемый период, как
было сказано выше, являлись туркмены — небольшой тюркоговорящий
народ, основной зоной проживания которого исторически является тер-
ритория между Амударьей и восточным побережьем Каспийского моря.
Туркмены как этнос сформировались в результате слияния двух базо-
вых слоев родственного по происхождению древнего населения Цент-
ральной Азии, принадлежавшего к европеоидному антропологическому
типу и носителям языков будущей индоевропейской семьи.

Девять тысяч лет назад местные обитатели сформировали две отли-
чающиеся по культурно-хозяйственному типу группы населения Цент-
ральной Азии. Одна из них — ранние земледельцы (носители джейтунс-
кой культуры), населявшие северные отроги Копетдага начиная с VII тыс.
до н. э. В разные периоды эта группа имела тесные культурные и этни-
ческие связи с населением Малой Азии, Северного Инда, но более всего
— с обитателями Иранского плато и Северной Месопотамии [8]. Мно-
гие, если не все разработанные джейтунцами и родственными им ранне-
земледельческими племенами узоры и их композиции вошли в орнамен-
тальный запас туркменского ковроделия, в первую очередь, как мы уви-
дим ниже, среднеамударьинского.

В III тыс. до н. э. обитатели Южного Туркменистана создали госу-
дарство Маргуш в дельте реки Мургаб (Гонур-тепе) [Сарианиди 2002].
Обнаруженные в ходе раскопок памятники демонстрируют активные
контакты населения страны с весьма удаленными от региона территори-
ями, в первую очередь с Шумером. Шумеры оказали большое влияние

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



10

на сложение ковровой символики у населения Южного Туркменистана
и они же, наиболее вероятно, принесли на территорию Центральной Азии
ранние формы ворсовой техники, послужившей основой для сложения
локальных форм центрально-азиатского узелкового ковроделия [9]. Ма-
териалы III–II тыс. до н. э. демонстрируют также тесные связи Маргуша
с более восточными территориями, что позволило археологам включить
его в так называемый бактрийско-маргианский археологический комп-
лекс [Сарианиди 2002].

В середине I тыс. до н. э. западная часть Центральной Азии становит-
ся частью Ахеменидской империи. В эллинистический период, после
походов Александра Македонского, в восточной части страны было об-
разовано Греко-бактрийское царство. В начале нашей эры Бактрия стала
ядром блистательной Кушанской империи. Долина Средней Амударьи
начала активно заселяться именно в кушанский период. Несколько поз-
же на территории современного Южного Туркменистана местными ско-
товодческими племенами была основана Парфия, одно из мощнейших
государств эллинистического мира [10]. Все названные государства куль-
турно и исторически принадлежали к иранскому миру, и их население
говорило на иранских языках. Зафиксированные формы бактрийского
ковроделия демонстрируют множественные техники и композиции, ряд
которых прослеживается у населения Средней Амударьи; также наибо-
лее вероятно, что используемый жителями Амударьи вертикальный ста-
нок был занесен сюда греками [11]. Основанием для выводов о раннем
периоде появления здесь этого типа станка являются находки ткацких
грузил, зафиксированных археологическими материалами кушанского
времени [Пилипко 1985].

Вторую группу древнего населения территории современного Турк-
менистана образовывали ранние охотники и собиратели, обитатели се-
верной зоны, простиравшейся между Каспийским и Аральским морями
вдоль древнего русла Узбоя, и включавшей в себя огромную амударьин-
ско-сырдарьинскую дельту. Последователи подвижного образа жизни,
обитатели этих аридных земель позднее активно практиковали скотовод-
ческую форму хозяйствования. В I тыс. до н. э. они образовали объеди-
нения ранних кочевников, известные по древнегреческим и восточным
источникам как племена скифов, сарматов, массагетов и других ираноя-
зычных племен. Впрочем, степень взаимодействия скотоводческого и
земледельческого населения была очень высока, и самые мощные цент-
рально-азиатские империи эллинистического периода были основаны
названными выше скотоводческими племенами саков (кушанская импе-
рия), парфян, позднее эфталитов.

Памятники северной, но еще более южной земледельческой зоны го-
ворят о высочайшем уровне развития художественной и духовной куль-
туры древнего, эллинистического и средневекового Туркменистана.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



11

Именно этим можно объяснить некоторые сложнейшие черты местного
изобразительного искусства, в том числе и ковроделия.

В VII в. территория современного Туркменистана, занимавшая в то
время часть Хорасана и западные окраины Мавераннахра, завоевывает-
ся арабами. Тюркоязычные племена, которые дали туркменам их совре-
менный язык, массово появляются на территории Туркменистана начи-
ная с последних веков I тыс. н. э. Насколько нам известно, имя «туркме-
ны» впервые встречается у ал-Мукаддаси, то есть в конце X в. [Каррыев
и др. 1954: 9]; затем оно исчезает из письменных источников вплоть до
XV в., и в литературе как синоним используется название «огуз». Сколь
бы важным ни было тюркское вторжение и влияние, ко времени появле-
ния тюркоязычных племен на территории Хорасана и Мавераннахра
здесь уже сложилась система хозяйствования, неотъемлемым компонен-
том которой было сосуществование — своеобразный симбиоз — ското-
водческой и земледельческой составляющих. Эта двухкомпонентность
пронизывает все черты туркменской культуры и, несомненно, распрост-
раняется и на ковроделие, что проявляется, как мы увидим ниже, как в
орнаментике, так и в методах ткачества.

Территория и история заселения долины Среднего течения
Амударьи. Особенности занятий местного населения

Термин Средняя Амударья широко используется в современной ли-
тературе, однако границы этой области определяются в разных исследо-
ваниях по-разному. В данной работе под Средней Амударьей понимает-
ся долина реки на участке от южной части Чаршангинского района до
северной границы Чарджоуского оазиса в пределах нынешнего Лебапс-
кого велаята — бывшей Чарджоуской области Туркменистана (в работе
используются названия, принятые в русской картографии на конец
ХХ в.). Долина реки на этом участке имеет естественную ширину в 6–
8 км и с обеих сторон окружена пустынями (за исключением южного пра-
вобережья, ограниченного отрогами Гиссарских гор). Средневековые гео-
графы включали эту часть течения Амударьи в территорию Хорасана;
политические доминанты менялись на протяжении тысячелетий, и се-
годня большая часть долины входит в состав Туркменистана.

Ранний период истории региона изучен слабо из-за недостатка как
вещественных, так и нарративных материалов. Письменные источники
античного времени практически не содержат сведений об этой области,
в то время как многие вещественные памятники были уничтожены час-
тыми разливами и переменами русла Амударьи, результатом которых
стало исчезновение многих древних поселений и даже такого крупней-
шего города, как древний Хорезм (Кят).

По мнению А.А. Бурханова, археологические данные позволяют выде-
лить в среднеамударьинском регионе три крупных историко-культурных

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



12

оазиса: Чарджевский (северный), Гарабекевюлский (центральный) и Кер-
кинско-Мирзабекский (южный), разделенных между собой пустынными
зонами. Подобное деление является традиционным для региона. Так, уже
в сочинениях авторов IX–XI вв. побережье среднего течения Амударьи
делилось на две историко-культурные области, сложившиеся вокруг древ-
нейших водных переправ через огромную бурную реку. На юге это был
Земм, соответствующий ареалу керкинско-мирзабекской группы памят-
ников (далее — Земм либо керкинская группа); на севере — Амуль, объе-
динявший современные Чарджуйский и Гарабекевюлский оазисы [Бур-
ханов 1994: 36] (далее — амульская либо чарджоуская группа).

В пределах области Амударья не имеет притоков, является единствен-
ным источником для орошения, служит транспортной магистралью и,
кроме того, обеспечивает такой вид занятий местного населения, как
рыбная ловля. Полоса культурных земель достигает ширины 15–20 км и
используется для поливного оазисного земледелия. Все поселения в древ-
ности и раннем средневековье, видимо, были земледельческими и распо-
лагались в оазисной системе вдоль Амударьи. Прилегающая к долине
территория традиционно используется скотоводческим населением под
пастбища.

В долине выделяются две террасы. Нижняя, пойменная, имеющая
пышную растительность, обживалась издавна, но не интенсивно из-за
постоянного блуждания реки, высокого уровня грунтовых вод и размы-
ва берегов (выявлено около 50 археологических объектов, возможно, их
было больше, но памятники были смыты рекой и не сохранились) [Ер-
шов 1941; Пилипко 1985]. Для поливного земледелия используется верх-
няя терраса, которая почти не затопляется даже в период паводков, но
освоение ее стало возможно только после изобретения уже в античный
период многоярусного водоподъемного колеса чигирь, что позволило по-
степенно создать здесь разветвленную ирригационную систему [Пенд-
жиев 1977].

Наиболее ранние археологические памятники среднего течения Аму-
дарьи датируются V–IV вв. до н. э. и демонстрируют выраженное влия-
ние ахеменидского Ирана, Бактрии и Согдианы практически до конца
существования ахеменидской династии. После падения Греко-Бактрии
в конце II — начале I в. до н. э. западная часть Центральной Азии была
объединена под властью Парфянского царства, что, правда, почти не ока-
зало влияния на жизнь и культуру рассматриваемой территории. Дей-
ствительно значительную роль в формировании населения Средней Аму-
дарьи сыграл приход сюда саков/юэджей, создателей Кушанской импе-
рии, ядром которой стали бактрийские земли Центральной Азии. Мно-
гочисленные археологические материалы подтверждают, что кушанский
период был временем наиболее активного освоения Среднего Окса в древ-
ности. Центром Чарджуйского оазиса становится городище Амуль, рас-
положенное на месте древней переправы через Амударью. В кушанское

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



13

и кушано-сасанидское время вокруг Амуля формируется сеть из 24 го-
родских и сельских поселений, расположенных главным образом на ле-
вом берегу. Центром Гарабекевюлского оазиса становится городище Ход-
жа-Идат-кала с пятнадцатью городскими и сельскими населенными пунк-
тами. Развитие многих городов-крепостей связано с их выгодным гео-
графическим положением у переправ (интересно, что форсировавшие
реку летом 329 г. до н. э. войска Александра Македонского выбрали для
переправы безымянное место к северу от Амуля, хотя вполне вероятно,
что Амуль в то время еще активно не функционировал) [12].

Специфика области Амуля — развитие средних или небольших го-
родских и сельских поселений, значительное место в жизни жителей ко-
торых имела торговля и ремесленные занятия. Это обстоятельство было
обусловлено историко-географическим положением долины. Вытянутая
узкой лентой с юга на север на сотни километров, Средняя Амударья рас-
полагалась на стыке древнейших историко-культурных областей Бакт-
рии-Тохаристана — Согда — Маргианы — Хорезма и находилась в цент-
ральной зоне тех древнейших торгово-караванных маршрутов, которые
получили в XIX в. название Великого шелкового пути.

Основу местного хозяйства составляло поливное земледелие, однако
значительная часть населения занималась торговлей, обслуживанием
караван-сараев и переправ, а также ремесленным производством. После-
днее было практически неизбежным при избытке свободных рабочих рук
и вовлеченности населения оазиса в деятельность Великого шелкового
пути. Следует подчеркнуть, что последний имел огромное культрегерс-
кое значение, доставляя в разные концы мира наиболее роскошные и ху-
дожественно значимые произведения искусства стран Шелкового пути,
что способствовало развитию ремесла и культуры в важных точках этой
мощной торговой трассы, одной из которых, несомненно, был Амуль [13].

Археологические находки эллинистического и раннесредневекового
времени говорят о развитии на территории Амульского оазиса гончар-
ного дела и металлообработки, но в не меньшей мере — ткачества. Обна-
ружение ткацких грузил [Пилипко 1985; Раскопки в Пайкенде 2001–
2003] свидетельствует об использовании амульскими ткачами вертикаль-
ного станка, что вполне логично при учете оседлого образа жизни мест-
ного населения и несомненном влиянии греко-бактрийской культуры.
Амударьинская вода, главным источником которой были ледники Па-
мира и Гиндукуша, была очень мягкой и, по мнению ал-Истахри и дру-
гих арабоязычных авторов средневековья, считалась «самой легкой и
вкусной» в Хорасане [МИТТ, I: 177]. Это обстоятельство, несомненно,
повлияло на качество шерсти местных пород овец и коз, способствовало
получению особо ярких глубоких тонов при крашении и тем самым сыг-
рало свою роль в сложении облика амударьинского ковроделия. Разви-
тию ткачества способствовало существование в оазисе развитой культу-
ры шелкопрядения и наличие практически неограниченных объемов

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



14

шерсти, приобретавшейся у соседей-кочевников. Важное для нашей темы
наследие кушанского времени — вовлеченность населения долины в про-
цессы, происходившие на территории империи, в том числе и распрост-
ранение в ней буддизма, значимость которого для формирования амуда-
рьинского изобразительного канона еще ждет своего полного выявления.

После сасанидского завоевания регион становится периферией огром-
ного государства, что в целом мало повлияло на жизнь провинциальных
окраинных для империи городков типа Амуля. В конце V–VI вв. в исто-
рии поселения начинается новый период, обусловленный ослаблением
Сасанидов и включением района в состав государства эфталитов, а в даль-
нейшем — образованием на этой территории мелких самостоятельных
владений. Это время становления феодальных отношений отмечено зна-
чительным подъемом экономической и культурной жизни. Формирует-
ся новый облик материальной культуры, во многом отличавшейся от
предшествующих периодов, хотя и генетически с ними связанной. Уси-
ливается влияние Согда и кочевого мира, что особенно ярко проявляет-
ся в материалах Чарджуйского оазиса, в частности, здесь фиксируется
наличие датируемого  IV–V вв. пласта, генетически связанного с культу-
рой Бухарского оазиса, что вызвано, вероятно, экспансией эфталитов на
южные территории [Средняя Азия и Дальний Восток 1999].

Таким образом, ко времени арабского нашествия население Средней
Амударьи было, по всей видимости, в массе достаточно однородным и
этнически и культурно тяготело к Бактрии и в какой-то степени к Ирану
и Хорезму, его эфталитскому населению по крайней мере. Приход в Цен-
тральную Азию арабов не оказал сколь бы то ни было деструктивного
воздействия на жизнь амударьинских поселений. Несомненно, какая-то
часть арабоязычного населения осела в оазисах региона, но мы не можем
утверждать, что проживающие в Чарджуйской зоне небольшие группы
арабов являются потомками той первой волны. Скорее, это какая-то часть
племен, переселившихся в XV–XVIII вв. в Центральную Азию (в том
числе в долину Кашкадарьи и в Южный Таджикистан [Мошкова 1970:
104–105). В отличие от ранних тюрок арабы, прекрасные ткачи, внесли
свой вклад в развитие коврового дела на Амударье и вне зависимости от
времени прихода в долину современного арабского населения их появ-
ление в регионе обогатило облик местного ковроделия. Кроме того, нами
было выявлено большое число арабских по происхождению слов, вошед-
ших в центрально-азиатский словарь ковровых терминов и обозначаю-
щих важнейшие для ковроделия названия техник, орнаментов и компо-
зиций, зафиксированных в прилагаемом к работе Глоссарии. Что еще
более важно, с приходом арабов регион, как и вся Центральная Азия,
включается в круг культурного взаимодействия высокоразвитых госу-
дарств, лежащих в колоссальных пределах исламской экспансии от Егип-
та до Китая.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



15

Огузское и затем сельджукское движение привели на Амударью пер-
вые массы тюркоговорящих племен. Важнейшими из них стали огузы,
первые группы которых заняли часть северной Амульской зоны в IX в. К
этому времени, вероятно, относится первое передвижение на Среднюю
Амударью салоров и баятов, осевших в северной зоне. Обе группы оказа-
лись вовлеченными в местное товарное ковровое производство и испы-
тали влияние рынка. С появлением на территории Средней Амударьи
огузов и сельджуков сюда проникает орнаментика гёлевого характера и
отличные от исконно амударьинских техники вязки. При этом салоры,
жившие компактно, долго сохраняли свою сложнейшую, полную мифо-
логем орнаментику (рис. 12), в то время как перешедшие к земледелию
баяты ее утратили: именно они прославились как производители знаме-
нитых намазлыков так называемого баширского типа (рис. 10).

Таким образом, самый ранний туркменский слой на территории до-
лины — это потомки тех племен, которые отстали от основного потока
своих соплеменников, ушедших в IX–XIII вв. из низовий Сырдарьи–
Амударьи на запад Туркмении. Большая часть их участвовала в сельд-
жукском движении и всех походах сельджуков, включая испанские [Бар-
тольд 1965: 580]. В ходе передвижений части некоторых племен осели на
Амударье, в частности в окрестностях Амуля (Чарджуя), хотя другие за-
няли территории вокруг Бухары, а некоторые группы, например салоры,
ушли далеко на восток и поселились в верховьях Хуанхэ [14]. Судя по
имеющимся сведениям, все части разделившихся племен поддерживали
между собой активные связи и в случае неблагоприятных изменений в
социуме проживания присоединялись к более удачливым соплеменни-
кам. Так, существуют предания о возврате на Амударью некоторых ушед-
ших на запад туркмен: по мнению Р.Я. Винникова значительную часть
их составляли баяты, и поныне проживающие на побережье Амударьи,
хотя, по другим исследованиям, баяты пришли к Чарджоу гораздо позже
[Джикиев 1991: 277–305]. Впрочем, вполне вероятно, что имели место
оба процесса, и «поздние» баяты присоединились в XVII в. к ранее про-
живавшей в регионе группе единоплеменников.

В раннесредневековый как, впрочем, и в эллинистический период,
экономика городов и укрепленных пунктов долины основывалась на тор-
говле и ремесле, причем роль земледелия росла по мере развития ирри-
гационной системы. Население долины было пестрым: купцы, строите-
ли, ремесленники, земледельцы и переходящие к оседлости кочевники
иранского и тюркского происхождения. Сюда достигали также влияния
Китая и Индии, Ирана и Византии. Легкодоступная, наполненная шу-
мом караванов и базаров, приятная для жизни долина сохраняла опреде-
ленную маргинальность и давала приют путешественникам и авантюри-
стам, философам и ученым. По словам Якута, «вышла из этого Амуля
многочисленная группа ученых; передатчики знаний делают различие

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



16

между ними и между (ведущими свое происхождение) из Амуля Таба-
ристанского <...>» [МИТТ, I: 409]. Здесь селились также последователи
гонимых религиозных течений и философских школ зороастрийского,
христианского, а затем и мусульманского мира.

Главной особенностью религиозной обстановки в долинах Амуда-
рьи в доисламский и раннеисламский периоды было отсутствие еди-
ной официальной религии. Письменные источники свидетельствуют
о широком распространении здесь зороастризма, но также и буддиз-
ма, существовании общин христиан и манихеев, маздакитов, исмаи-
литов и карматов. Сложившаяся в оазисах Средней Амударьи атмос-
фера относительной политической и духовной свободы оказалась весь-
ма благоприятной для появления здесь различных синкретических
культов, часть из которых пользовалась зооморфной символикой.
Широкое распространение в ковровых композициях региона образов
змеи и Малик-Тавуса в виде павлина (петуха) могут до определенной
степени объясняться влиянием идеологии йезидов; символика змея-
коня-льва связана с исмаилитско-карматским движением [Толстов
1948: 282–340]. Именно в оазисах Средней Амударьи сложилась об-
становка, при которой зооморфные персонажи, характерные для ис-
кусства древнего земледельческого населения Центральной Азии, по-
лучили новую популярность, закрепленную в орнаментике предмет-
ного мира, в том числе на изделиях такой распространенной отрасли
местного ремесла, как ковроделие.

Судя по определенным особенностям местной ворсовой продукции,
городская линия ковроделия региона постоянно пополнялась племенной
орнаментикой, носителями которой являлись ориентированные на ско-
товодство группы населения Центральной и Юго-Западной Азии, из века
в век оседавшие на территории долины. Под мощным воздействием го-
родского ткачества слой изображений племенного характера довольно
быстро размывался и приобретал выраженные черты амударьинского
стиля. Последнее особенно заметно при сопоставлении продукции тех
племен, которые приходили несколькими волнами (примером может
служить ткачество салоров, пришедших в северную зону с территории
Приаралья в IX в. и затем с Мангышлака — в XVII–XVIII вв.).

В реальности древняя часть туркменского (правильнее называть его
огузским) населения Средней Амударьи сохранилось мало, как и более
ранние насельники территории, потомки бактрийцев и кушан. Арабо- и
ираноязычные источники сообщают, что местное население оказало упор-
ное сопротивление войскам Чингисхана. В 1221 г. Амуль был взят, горо-
жане, как и жители окрестных поселений, были уничтожены монголами,
равно как и сами цветущие оазисы долины. Как пишет Якут, «по дошед-
шим до меня сведениям, его разрушили татары, и теперь там никого нет
и нет у него владетеля (мелик)» [МИТТ, I: 409].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



17

Вторая волна заселения долины прошла в послемонгольский период
(нет никаких оснований предполагать, что эта зона избежала общего для
опустошенного монголами Туркменистана процесса смены населения).
Возрождение шло медленно, не только из-за потери большой части насе-
ления, но и из-за разрушения ирригационной системы. Описывая про-
цесс в целом можно говорить о том, что в период XIII–XV вв. состав на-
селения Хорасана претерпел значительные изменения: города заселялись
практически заново, древние племена потеряли свою значимость либо
вовсе ушли с исторической арены, и им на смену пришли прежде незна-
чительные или вовсе ранее не известные объединения. В XIV–XV вв. на
Амударью приходят узбеки, появляются восточно-туркестанские груп-
пы, фиксируются переселения сюда иранцев и индийцев, особенно в пе-
риод правления Тимура Тамерлана. С XVI в. более активными становят-
ся туркмены. Прекрасные ковроделы, они прочно вошли в сохранившу-
юся в долине систему торгового ковроделия, заняв нишу исчезнувших
ранее групп.

Третья группа туркмен передвинулась на Амударью в XVI–XVII вв.
в связи с общим перемещением племен Салорской (Соинхановской) и
Чоудорской (Эссенхановской) конфедерации, вызванного как оконча-
тельным пересыханием Узбоя и Саракамашского озера, так и усилившим-
ся давлением кочевой Степи. Именно тогда в северной части долины в
массе появились пришедшие с Мангышлака салоры, эрсари, подразделе-
ния сарыков и теке, а также многочисленные мелкие племена и подраз-
деления (арабачи, чоудор, кызылаяк и др.). Процесс продолжался вплоть
до середины XIX в. и проходил неравномерно: отдельные группы уходи-
ли, возвращались, передвигались на новые места, объединялись и т.д. В
условиях поливного земледелия долины Амударьи границы расселения
отдельных родоплеменных и этнических групп наиболее четко просмат-
риваются при их совпадении с территорией орошения того или иного
арыка, поскольку название арыков в большинстве соответствовало на-
званию родовых подразделений или племен. Эти сведения при всей их
ограниченности в сочетании с данными исторических хроник, а также
семейными преданиями и данными этнографии позволяют говорить о
населяющем регион этническом конгломерате, сложившемся из раннего
оседлого местного населения (например, олам, агар, эски, сакар) [Кар-
рыев и др. 1954: 162], вышедших с Мангышлака, Среднего Узбоя, Хорез-
ма, Пендинского оазиса и других мест туркменских групп (салор, эрса-
ри, чоудор, арабачи и др.), а также присоединившихся к ним узбеков,
киргизов, иранцев и иных иноплеменных и инонациональных элемен-
тов [Васильева 1957; Винников 1960; 1962; 1969; Грулев 1900; Мошкова
1970: 192–193; и др.]. Всю картинув деталях, однако, выявить невозмож-
но, мы располагаем материалами, описывающими лишь процесс в целом.
Исключение составляют некоторые селения, история заселения которых
известна достаточно подробно благодаря многолетним исследованиям

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



18

Р.Я. Винникова (например, Чаршангу, керкинская зона, часть жителей
которого пришла в южную часть долины из Пендинского оазиса) [Вин-
ников 1962].

Следует подчеркнуть, что более поздние пришельцы (например, эр-
сари) в массе сохранили племенной характер изготавливавшихся для
приданого ковров, хотя и освоили новые, «городские», товарные формы.
Одновременно городские мастера повторяли в своих работах сюжеты,
перенятые у степняков. Предположительно, часть изделий с племенной
орнаментикой создавалась горожанами по заказу кочевников для обме-
на на овечью и верблюжью шерсть. Профессиональные мастера доста-
точно точно повторяли декор копируемых изделий, но при этом ткали с
привычной для себя плотностью, которая традиционно была ниже, чем в
изделиях кочевников. В результате появлялись свадебные верблюжьи
попоны-асмалдык, ковровые занавеси-энси и настенные мешки-чувал
необычно большого размера. Не позднее XVIII в. эта форма стала обще-
принятой для региона, и именно этим обстоятельством можно объяснить
существование среди амударьинской ворсовой продукции постилочных
ковриков с декором настенных чувалов (рис. 20) и энси необычно боль-
шого размера.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



19

Глава 1. Ковроделие Туркменистата в XVI — начале XX в.

1. Знаковый характер, формы и функции туркменских ворсовых
изделий XVI — начала XX в.

В рассматриваемый период ковроделие представляло наиболее раз-
витый и распространенный вид художественного творчества туркмен и
являлось неотъемлемой частью быта и социальной жизни народа, зна-
ком этнической и племенной принадлежности. Туркменской культуре в
целом присуща тщательность в выборе и сохранении этнических/пле-
менных символов, вызванная стремлением народа сохранить себя как
этнос, не раствориться в том разноязычном и разноплеменном потоке,
который веками проходил через территорию Центральной Азии и в ко-
тором исчезли почти без следа многие народы древности.

Единство туркменской культуры, как мы его рассматриваем в насто-
ящее время, есть явление достаточно позднее, сложившееся в результате
слияния двух основных генетических линий туркмен: (1) кочевой и от-
части оседлой ираноязычной и (2) тюркоязычной, доминирующая роль
которой в регионе приобрела явственные черты лишь в I тыс. н. э. Исто-
рия сложения туркмен в народ со сложной родоплеменной структурой
проходила на фоне множественных перемещений на колоссальных тер-
риториях Евразии, крайними географическими точками которых стали
Китай и Испания.

Изначальная бинарность туркменской культуры в сочетании с даль-
нейшими сложными путями развития народа создали «полифонию» сти-
лей, знаков и орнаментов как племенного, так и территориального ха-
рактера. Эта полифония была определенным образом канонизирована в
образах и символах наиболее важных для самих туркмен явлений мате-
риальной культуры, которые стали ценнейшими источниками по этно- и
культурогенезу народа.

Роль такого рода маркера принадлежит и коврам, ставшим для турк-
мен знаком этнического и племенного самоопределения. Значимость
ковра далеко перешла функцию предмета меблировки и племенного ат-
рибута. Это действительно уникальный феномен, зафиксировавший в
своей структуре, форме и декоре и уровень технического развития со-
здавшей его цивилизации, и культурно-хозяйственный тип народа-из-
готовителя, и его эстетические, художественные вкусы, философию, ве-
рования, контакты с другими народами.

В коврах все значимо: материалы и декор, наборы предметов и способ
их использования в быту. Круг производимых туркменами ковровых из-
делий был достаточно широк — более 30 видов. Наряду с обязательными
атрибутами приданого и убранства юрты (халы, чувалы) существовали и
локальные варианты ковровой утвари (халыки у текинцев, бухча у иому-
дов и др.). Наибольшее количественное и видовое разнообразие зафикси-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



20

ровано у больших, экономически благополучных племен. С обнищанием
племени/семьи, утратой стад ковродельческий потенциал социума умень-
шался. Поэтому уже набор производившихся в ворсовой технике предме-
тов являлся указателем на экономический и политический статус племе-
ни, степень его оседлости (появление халы больших размеров), наличие и
развитость торговых контактов (развитие товарного ковроделия у прикас-
пийских племен и на Средней Амударье).

Вариантность в способах завязывания узла, оформившихся к XVI в.
в племенной признак, указывает на разновременность восприятия пред-
ками туркмен ворсовой техники (например, симметричные и асиммет-
ричные открытые вправо и влево узлы). Важным временным показате-
лем является наличие в ворсовых структурах так называемых иррегу-
лярных узлов, употреблявшихся туркменами при вязке не только сим-
метричными узлами, но и асимметричными разных типов — явление,
характерное только для этого народа.

Атрибутирующим элементом было введение в структуру ворсовой
ткани иных, кроме овечьей шерсти, материалов: верблюжьей шерсти,
шелка, хлопка. Племена Салорской конфедерации употребляли их как
декорирующие, то есть вводили в ворс. Эссенхановская конфедерация и
тяготеющие к ней группы использовали их главным образом в уточной
нити. Учитывая, что в ворсе шелк обнаруживается визуально, а в утке —
только при специальном анализе, мы видим две различные традиции в
употреблении этого материала, имевшего для туркмен значение сакраль-
но чистого. Таким образом, фактически любой технический показатель
демонстрирует приверженность племени к однажды выработанному под
влиянием определенных факторов и ставшему с течением времени зна-
ком этих факторов приему.

Столь же показательными являются такие слагаемые туркменского
ковра, как цветовая гамма и орнаментика. Орнаментика, этот наиболее
подвижный компонент ковровой триады (техника — цветовая гамма —
орнаментика), оказалась, тем не менее, слабо подверженной ассимиля-
ционным процессам. Можно утверждать, что узоры туркменских ковров
донесли до нас древнейшие мифологические и космогонические симво-
лы, восходящие к периоду индоевропейской общности. Вот почему тур-
кменский ковер органично и легко воспринимал анатолийские, кавказс-
кие, так называемые «мамлюкские» и другие образы и сюжеты, впрочем,
многие из этих сюжетов создавались на основе классических туркменс-
ких (или, точнее, прототуркменских) орнаментов и композиций.

Памятники материальной культуры традиционных обществ несут на
себе отпечаток многотысячелетнего опыта создавших их народов и содер-
жат элементы так называемых скрытых, сакральных знаний. К такого рода
явлениям относится и ковер. Однако при всем значении ковра как «источ-
никоведческой копилки» ни у одного народа, кроме туркмен, он не приоб-
рел столь выраженного значения национального символа.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



21

Формированию этой знаковой системы предшествовал долгий про-
цесс выработки технологических приемов ткачества, формо- и декоро-
образования. Туркменское ковроделие является продуктом длительного
и сложного процесса взаимодействия различных земледельческих, а за-
тем и скотоводческих культур, существовавших в разные периоды исто-
рии на территории как собственно Туркменистана, так и всего Великого
степного коридора.

2. К истории сложения структурных особенностей ворсового
ковроделия туркмен амударьинской группы

Туркмены являются, по всей видимости, единственным ковродель-
ческим народом, использующим не только разные типы узлов: симмет-
ричные, асимметричные открытые влево и вправо, с депрессией и без
депрессии, — но и особые приемы вязки, называемые в тексте иррегу-
лярными методами. Существующие попытки объяснить использование
туркменами всего описанного многообразия типов узлов, к сожалению,
не могут быть признаны удовлетворительными. В данной работе сдела-
на попытка определения корней узелковой «полифонии» у ковроделов
Средней Амударьи — одном из крупнейших ковродельческих центров
Туркменистана.

Самая общая классификация ковродельческих узлов делит их на сим-
метричные (sy, также называются турецкими и сенне, дуочитме у турк-
мен, двойными в русскоязычной литературе). Туркменские племена, ис-
пользующие в ворсовом ткачестве симметричные узлы, — это сарыки и
часть иомудов, некоторые производители так называемой группы игл
[15], а также ряд не определенных до настоящего времени подразделе-
ний, условно относимых к иомудам. Туркмены не единственные «пользо-
ватели» симметричной вязки: этот узел используется всеми ткачами
Малой Азии и Закавказья, а также каракалпаками, северными соседями
туркмен. Симметричным узлом одноярусной вязки в Центральной Азии
ткутся все комбинированные полосы для обвязывания юрты иолам и
ковры типа джульхырс узбекского и арабского происхождения [16]. В
амударьинских изделиях симметричный узел встречается редко, факти-
чески мы можем говорить только о сарыкских коврах периода недолгого
проживания племени на территории долины в конце XVII–XVIII вв., и
изделиях двух неидентифицированных групп.

Асимметричный (также персидский и гордес, ярачитме и полуторный)
открытый влево с депрессией узел (as III) практиковался ткачами племе-
ни салор и являлся безусловным маркером изделий этой группы. В исто-
рии восточного ковроделия выработка узла асимметричного типа связы-
вается с иранской ковродельческой традицией. Сами туркмены считают
салоров родоначальниками ковроделия, и присущие их ворсовым издели-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



22

ям сложнейшие композиции в сочетании с принятым типом высокораз-
витого ковроделия действительно позволяют говорить об особом месте
салорского ткачества в центрально-азиатской текстильной традиции. На
Средней Амударье салоры сплошь занимают большую часть чарджоуской
зоны к северу от названного центра.

Асимметричный открытый влево узел в целом очень редок для турк-
мен; на Амударье его использовали кроме салоров также арабачи (вари-
ант без депрессии; as I). Аналогичной манере ткачества следовали амуда-
рьинские узбеки и киргизы, видимо, воспринявшие данный вид техники
в период прохождения через Восточный Туркестан и Мавераннахр, на-
селение которых следует древнеиранской традиции узловязания. Та же
система узловязания присуща ткачам группы минахани, по всей види-
мости, мигрировавшим на Среднюю Амударью с территории Восточно-
го Туркестана. По непроверенным сведениям, эта же техника использо-
валась арабами Средней Амударьи, жителями города Дейнау [17].

Самым распространенным среди туркмен, однако, был фактически
не используемый никакими другими ковроделами Евразии асимметрич-
ный открытый вправо узел (as II), практикуемый текинцами и иомуда-
ми, а на территории Средней Амударьи — эрсари, некоторыми потомка-
ми наиболее раннего местного населения (например, группой олам) и
другими подразделениями всех трех зон.

Наиболее старинные ковры региона, кроме салорских, сотканных уз-
лом с депрессией [18], демонстрируют некоторые технологические осо-
бенности, называемые автором иррегулярностями. К наиболее часто
встречающимся приемам относятся: оффсет, или смещение узлов на
полшага; пэкинг, или введение дополнительных узлов между двумя про-
гонами утков; эксцентрическая вязка; шэринг, или зацеп, и многие дру-
гие. Как ни покажется странным, вплоть до недавнего времени все эти
иррегулярности оставались невыявленными. Первой работой, описавшей
необычные приемы ворсового ткачества у туркмен, стала статья автора,
подготовленная для сборника по материалам Симпозиума по датирова-
нию туркменских ковров (Базель, 2002 г.). В ходе работы над датирован-
ными по углероду коврами были идентифицированы некоторые очень
сложные приемы ткачества, позволившие туркменским ткачихам созда-
вать изысканные растительные изображения, а также усиливать факту-
ру ткани. Значительная часть сложносотканных ковров была атрибути-
рована XVI–XVIII вв., некоторые — еще более ранним периодом, XIV–
XV вв. Это дало возможность определить технические особенности из-
делий названного времени и представило основания для некоторых пред-
варительных выводов о характере раннего туркменского ковроделия. За
последние годы данное направление получило активное развитие, и на
сегодняшний день мы можем с уверенностью говорить об особенностях
не только раннего туркменского ковроделия в целом, но и его отдельных
групп, в частности амударьинского варианта.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



23

Рассмотрим для примера метод смещения (оффсет), использовав-
шийся для достижения тончайших диагональных линий и сложных кри-
волинейных растительных узоров. Туркменские ткачихи использовали
для получения приема смещения несколько способов: (1) зацеп либо (2)
пропуск основы, а также узлы на (3) одной либо (4) трех нитях основы.
Узлы с зацепом (шэринг) могли быть как одиночными (использовались
для художественных целей), так и соединенными в ряды (применялись
главным образом для усиления фактуры полотна). Названный метод ак-
тивно практиковался племенами, ткавшими в симметричной технике
вязки, но, как показали последние исследования, был хорошо знаком и
ковроделам, использовавшим асимметричный узел без депрессии (тка-
чи Хорасана, Северной Индии, Северного Китая).

Другой популярный для ранних форм метод иррегулярного ткаче-
ства получил название пэкинг («пакет») [19]. Мы используем этот тер-
мин для обозначения дополнительных узлов, вводимых поверх основно-
го ряда. Пэкинги могут состоять как из двух, так и из трех и четырех эле-
ментарных узлов и быть как одиночными, так и в виде рядов.

Как уже было упомянуто, приемы шэринг и пэкинг часто обнару-
живаются в деталях орнаментов ворсовых полотнищ, в туркменских
коврах чаще всего в безузорных частях, боковых и нижних элемах осо-
бенно. Совершенно очевидно, что оба приема применялись в таких слу-
чаях для технических надобностей — для усиления структуры узел-
ковой ткани, поскольку оффсет/шэринг, как и пэкинг, блокируют раз-
рывы по утку, появляющиеся в ковровых изделиях в процессе их ис-
пользования.

Ранние ковры демонстрируют необычайно высокий уровень ткацко-
го мастерства. При тщательном рассмотрении мы видим, что создавав-
шие ковер ткачихи были способны воспроизвести узор практически лю-
бой сложности: их пальцы двигались по поверхности ковра с легкостью
и грацией, сравнимой с переливами прихотливой восточной мелодии. Так,
опытные мастерицы могли вывести из рабочего ряда одну или несколь-
ко основ (прием «обрыв основы»), если узор упрощался, и снова ввести
их необходимое количество при усложнении орнамента (прием «введе-
ние дополнительной основы»).

Аналогичный эффект достигался при использовании приема «про-
броса» основ, который легко просматривается на изнанке изделий. Он
мог вызывать эффект смещения (оффсет) либо просто облегчить рабо-
ту ткачихи.

Очень сложен другой редкий прием, когда ткачиха вводила в струк-
туру ворсовой ткани несколько дополнительных рядов узлов, с утками,
при этом с лица такие «вставки» не просматриваются, а с изнанки выг-
лядят как дополнительные треугольники. Его можно сравнить с анало-
гичным приемом гобеленового ткачества, где он называется эксцентри-
ческим (я использую это название и для обозначения описанного спосо-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



24

ба узловязания). Он применялся по преимуществу при производстве
амударьинских ковров с растительными и икатными рисунками для при-
дания узорам большей криволинейности и сложности; прекрасным при-
мером эксцентрической вязки служит иллюстрация с деталью ковра с
узором икат (рис. 32, 33).

Следует подчеркнуть, что амударьинские ткачихи достигали техни-
ческого и художественного совершенства множественными способами.
Разные типы узлов предоставляли различные возможности, поэтому ре-
зультаты, которых сарыки (симметричная вязка) добивались приемом
зацепа (шэринг), текинцы (асимметричный открытый вправо узел без
депрессии) достигали, скажем, с помощью пропуска основы. Одновре-
менно используемый салорами узел с депрессией позволял ткачихам это-
го племени выполнять рисунки любой степени сложности без примене-
ния каких-либо дополнительных методов.

Индивидуальный подход к созданию ворсового полотна начинался,
однако, на еще более ранней стадии — на этапе нитеобразования. Одним
из методов при этом было создание нитей разного сучения. На рисунке
(рис. 26) ясно видно, что элементарные нити коричневого и красного
цвета имеют разную толщину. Для получения рабочей пряжи одинако-
вой толщины ковровщица применила сучение Z2S для элементарных тол-
стых коричневых нитей, и Z3S для тонких красных. Чаще всего сучение
Z3S использовалось для окрашенной в яркие оттенки кармина шерсти,
которую туркмены покупали в виде готовой пряжи у иранских торгов-
цев. Все ранние ковры и вышивки демонстрируют эту особенность, по-
степенно исчезающую в течение XIX в.

Говоря об окрашивании, следует отметить, что ранние туркменские
ковры имеют поразительно богатую цветовую гамму с глубокими, мяг-
кими и одновременно яркими, как будто сверкающими тонами. Обыч-
ная палитра состоит из 9–10, но нередко достигает 15–18 оттенков и бо-
лее. Такое разнообразие достигается использованием кроме овечьей шер-
сти шелка малиновых, розовых и голубых тонов, белого хлопка, а также
верблюжьей и козьей шерсти разных оттенков. Мы находим все эти ма-
териалы в наиболее изысканных туркменских, в том числе и амударьин-
ских, ворсовых изделиях, причем не только в ворсе, но и в утках. Следует
подчеркнуть, что типичным амударьинским материалом являлась козья
шерсть, повсеместно применявшаяся в регионе для изготовления осно-
вы, но частично также и ворса. Отличительная особенность козьей шер-
сти — ее способность приобретать при крашении особенно яркие, чис-
тые тона. Данное обстоятельство повлияло на облик амударьинского ков-
роделия и придало ему особую привлекательность и ценность.

Поскольку речь зашла о художественных особенностях традицион-
ного туркменского ковра, хочу упомянуть, что ранние племенные ворсо-
вые изделия Туркменистана могут быть отнесены к двум колористичес-
ким группам: (1) ковры с красным (рис. 17а) и (2) с пурпурным фоном

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



25

(рис. 17б). Данный вопрос изучен недостаточно, но представляется, что
манера декорирования центрального поля оттенками красного цвета вос-
ходит к древней иранской (оседлоземледельческой) традиции, а пурпур-
ного — к степной (возможно, циркумаральской), возводимой к периоду
огузской туркменской общности.

Реконструкция облика раннего туркменского ковра была бы невоз-
можна без привлечения близких или аналогичных по форме мотивов,
использовавшихся родственным туркменам (или культурно-историчес-
ки с ними связанным) населением Центральной Азии, Закавказья и Ма-
лой Азии. Примером такого рода может также служить восьмиугольный
медальон тавак/тавук-гёль (обычно интерпретируется как «птица», по
моей версии, это «блюдо, медальон круглой формы») (рис. 17б) [20], мо-
тив дырнак («когтистый», он же «мемлинг»), традиционные для ковро-
делия населения Малой Азии и Закавказья, а также еще более архаич-
ным по форме диагонально расцвеченным малым чувал-гёлем (рис. 16).
Этот гёль имеет особую значимость для изучения истории центрально-
азиатского ковроделия периода раннего средневековья, поскольку явля-
ется общим для всех туркмен и родственных им каракалпаков мотивом и
наиболее часто встречается на изделиях пурпурной группы. Малый чу-
вал гёль привлек мое внимание при изучении каракалпакского ковроде-
лия, и еще более показательным оказалось то обстоятельство, что укра-
шенные им каракалпакские и туркменские-сарыкские изделия имеют не
только общий декор, но и аналогичные сложные системы вязки симмет-
ричных узлов (оффсет, пэкинг, шэринг), что, несомненно, указывает на их
генетическое родство.

Исторические сведения позволяют предположить, что местом тесно-
го соприкосновения обоих этносов было южное Приаралье, наиболее
вероятно — древняя амударьинско-сырдарьинская дельта. Мы знаем, что
сарыки ушли с этой территории в огузское время, в то время как часть
каракалпаков, предки которых прослеживаются здесь с I тыс. до н. э.,
никогда не покидали эту зону и могут рассматриваться как резиденты
побережья Аральского моря. Возникает предположение, что после ухода
части туркмен с огузами каракалпаки продолжали практиковать тот ва-
риант ворсовой техники, который сложился к тому времени в дельте
Амударьи-Сырдарьи. Тем самым каракалпакское ворсовое ткачество в
его современном — маргинальном для Центральной Азии — варианте
может рассматриваться как исходный тип ворсового ткачества для наро-
дов Центральной Азии в варианте симметричной вязки.

Каракалпакская система ткачества не была сколько-нибудь подроб-
но описана вплоть до недавнего времени [Tsareva 2003a: 232–237]. При
работе с каракалпакскими ковровыми изделиями выяснилось, что при-
нятый в Приаралье метод ворсового ткачества заполняет лакуну между
двухъярусной системой вязки и более архаичной одноярусной, применяв-
шейся в Центральной Азии, как было сказано выше, при изготовлении

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



26

ковров типа джульхырс и комбинированных полос для обвязывания юрты
иолам (рис. 37).

Одоярусная вязка получила свое название благодаря тому, что при
этой технике каждый узел захватывает только верхние ряды нитей осно-
вы; нижний створ присоединяется утком и в результате узор с изнанки
практически не просматривается. Уток при одноярусной вязке проводит-
ся в один прогон, что характерно также для всех видов каракалпакских
ковров, как одноярусных, так и двухъярусных. Принятый в Центральной
Азии вариант одноярусной техники также активно использует описан-
ные выше приемы иррегулярности, что дает дополнительные основания
для рассмотрения каракалпакского ковроделия в качестве промежуточ-
ного варианта между архаичной одноярусной и регулярной двухъярусной
вязкой.

По моему мнению, метод двухъярусного ворсового ткачества, в свою
очередь, развился из петлевых и узелковых техник, наиболее ранние сви-
детельства существования которых восходят к памятникам Древнего
Египта и Шумера. Древнеегипетские петлевые льняные ткани известны
с периода VI династии и хорошо представлены со времени Тутмоса III,
то есть с 1500-х годов до н. э. [Hall 1986: 38–39; Hirsch 1991: 110–111].
Шумерские узелковые изделия не представлены находками собственно
тканей, но описаны в письменных документах, а также изображены в де-
талях одежды персонажей шумерских алебастровых статуэток, вырезан-
ных столь тонко, что техника выполнения одежды идентифицируется как
узелковая вязка на трех нитях основы (примером может служить вели-
колепное изображение Интенданта Илбели-ил, датированное 2600 г. до
н. э.) [Hirsch 1991: 104]. Можно также упомянуть, что аналогичная тех-
ника до настоящего времени используется в Северной Индии для изго-
товления одежд персонажа обезьяны народного театра «катхакали» [21],
что может рассматриваться как еще один мостик между древними тек-
стильными центрами Южной, Юго-Западной и Центральной Азии.

В Центральной Азии самые ранние материальные свидетельства су-
ществования петлевой техники обнаружены на территории бассейна реки
Тарим и датируются 1200–1100 до н. э. [22]. Другие центрально-азиатс-
кие археологические находки происходят из горно-алтайских мерзлот-
ных курганов пазырыкского типа — ПК-2, датируемого VI–V вв. до н. э.
С точки зрения техники петлевые ткани из Пазырыкского кургана № 2
являются наиболее близкими, практически идентичными рассмотренным
выше одноярусными изделиями населения Туркменистана [23]. Самый
ранний выполненный асимметричным открытым влево узлом (as I) ко-
вер центрально-азиатского происхождения датируется VII в. до н. э. [24]
и VI в. — фрагмент ковра из 2-го Башадарского кургана [25]. В более по-
здний период археологические находки как петлевых, так и узелковых
тканей становятся все более многочисленными, причем и те, и другие
сосуществуют как во времени, так и в пространстве создавших их куль-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



27

тур, распространившихся по бескрайним просторам Евразии от север-
ных территорий современного Китая до стран Балтийского моря.

Начиная с эллинистического периода число таких вещественных
памятников — к ним, например, относятся широко известные коптс-
кие ворсовые ткани — значительно возрастает. Менее известными, но
очень важными для нашей темы предметами являются археологичес-
кие находки сасанидских и позднебактрийских узелковых ковров и
их фрагментов с территории северо-восточного Ирана и Афганистана
[6]. Степень близости техник вязки и в определенной степени худо-
жественного облика бактрийских и амударьинских ковров столь ве-
лика, что мы можем говорить о сложившейся на территории Север-
ной Бактрии к рубежу нашей эры ковродельческой традиции. В пос-
ледующие века архетипические бактрийские варианты узловязания
оформились в стабильные приемы, включая амударьинский асиммет-
ричный открытый вправо (as II).

Несмотря на скудость исторических сведений, мы можем предполо-
жить, что ворсовое ткачество как явление культуры не могло появиться
в Евразии ранее IV тыс. до н. э., а скорее всего гораздо позже. Это связано
с таким объективным условием как необходимость наличия очень боль-
ших масс поддающейся прядению шерсти (так называемый шерстистый
тип), поверхность волокна которой покрыта чешуйками, обеспечиваю-
щими сцепление волокон при прядении. Выведенная на территории
Иранского плато где-то в IV тыс. до н. э. [Barber 1991: 20–30] шерстистая
овца распространилась в Евразии достаточно быстро, но, несомненно,
потребовалось еще долгое время для перехода центрально-азиатского
ткачества от растительных волокон (зафиксированы в Анау [Hiebert 2003:
216–219] и Гонуре [Дубова, Царева 2005: 153]) к шерстяным.

Если верна идея, что евразийское ворсовое ковроделие сформирова-
лось на основе восточно-средиземноморского петлевого и шумерского
узелкового ткачества, то население западной части Центральной Азии
могло начать освоение техники уже в III тыс. до н. э. Основанием для
подобного предположения служат тесные торговые и культурные кон-
такты жителей Южного Туркменистана с Месопотамией, в первую оче-
редь с Шумером, в III–II тыс., что доказывается множественными архе-
ологическими находками на раннебронзовом городище Гонур/Маргуш
[Сарианиди 2002, 2004: 229–254; Дубова 2004: 254–282; Кожин 2004: 282–
290; Cattani 2004: 303–315].

Косвенным подтверждением существования ворсового ткачества в
Южном Туркменистане во II тыс. до н. э. служат находки на раннеброн-
зовых городищах западного Туркменистана, долина Сумбара, ножей осо-
бого вида, идентифицированных И.Н. Хлопиным как ковродельческие
[Хлопин 2002, табл. 121–5, 6]. Основанием для подобного рода опреде-
ления послужили форма и размер клинков этих изделий, идентичные по
размеру и форме ножам современных туркменских ковровщиц.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



28

Однажды воспринятая, ворсовая техника развивалась и распростра-
нялась, причем параллельное использование населением современного
Туркменистана целого ряда вариантов заставляет предполагать сложе-
ние и функционирование здесь в древности нескольких самостоятель-
ных центров. Все известные на сегодня типы: симметричные одноярус-
ные и двухъярусные, разновидности асимметричных — могли возник-
нуть от единого прототипа, но оформиться в дальнейшем в локальные
виды узловязания. Предположительно, симметричная вязка обоих ти-
пов имела прототипом петлевое ткачество и была разработана скотовод-
ческим населением циркумаральской зоны, а асимметричные техники —
жителями оседлоземледельческого Южного Туркменистана. Средняя
Амударья при этом стала зоной встречи и параллельного использования
обоих вариантов, что подтверждается бактрийскими коврами IV–VI вв.
нашей эры.

3. Формирование художественного облика туркменского
ворсового ковроделия. Древнейшие изобразительные сюжеты:
история сложения и развития

Сопоставление изобразительных этнографических и археологичес-
ких материалов показывает, что большинство, если не все выявленные
на них ранние сюжеты сохранены в памятниках последующих эпох и
активно используются в традиционном народном искусстве по настоя-
щее время. Созданные для фиксации каких-то наиболее важных для ран-
него человека понятий, с течением времени древние символы изменя-
лись, сливались, могли переходить с одной группы памятников на дру-
гую, но никогда не исчезали полностью. Длительность и непрерывность
изобразительной традиции в искусстве Южного Туркменистана позво-
ляет воссоздать панораму сложения и развития всех его этапов, в том
числе того изобразительного стиля, который был назван археологами
«ковровым» [Сарианиди 1967: 81–93], и который составил суть орнамен-
тального строя туркменского народного искусства, включая ковроделие.

Как уже говорилось в историко-географическом очерке, первыми из
созданных предками туркменского народа и дошедшими до нас изобра-
жениями являются росписи на джейтунской керамике поздненеолити-
ческого и энеолитического времени [Массон 1971, табл. XXXIX, XXX.].
Самые ранние из этих рисунков представляют собой простые зигзаги,
видимо, передававшие такой знакомый и бесконечно важный для ран-
них земледельцев сюжет, как образ текущей воды. Еще в неолите он при-
нял форму, которая сохранилась почти без изменений на протяжении
последовавших тысячелетий, во всяком случае, в туркменском традици-
онном ковроделии мы находим практически идентичный орнамент на
небольших мешках для хранения веретен игсалик (рис. 1а, б). Показатель-
но, что игсалики имеют цилиндрическую форму, то есть рисунок на них

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



29

расположен по кругу, как и на послуживших им прототипом энеолити-
ческих чашах. Дальнейшее развитие мотива фиксируется в начале IV тыс.:
зигзаг превращается в меандр, в изгибы которого вписаны пирамидки,
иногда усложненные изображениями растений и животных. Получен-
ная картина интерпретируется как образ реки, текущей между гор, на
которых растут деревья, скачут горные козлы кийик, охотятся гепарды.
Сюжет «река и горы» прочно вошел в каймовый орнаментальный запас
амударьинского ковроделия (рис. 2а, б). При кажущейся невероятности
сохранения мотива практически без изменения на протяжении шести ты-
сяч лет сходство обоих меандров следует признать скорее типичным, чем
уникальным, поскольку важнейшей особенностью традиционной орна-
ментики можно считать как раз феномен ее невероятной стабильности.

Что касается мотива зигзага, он развивался одновременно и в другом
направлении, трансформируясь в образ змеи. Четкие фигуры змей появи-
лись в бронзовом веке, гораздо позже, чем меандр: их наносили на керами-
ку краской либо налепом, причем значимость изображения подчеркива-
лась его использованием как атрибута вотивных предметов (жертвенни-
ки, жезлы и др.) [Хлопин 2002, табл. 53]. В амударьинских коврах змеи
(именно змеи, а не драконы) активно используются в композиции, кото-
рую можно условно назвать «змеиный пруд», поскольку последняя пред-
ставляет изображения десятков змей, плывущих по синему водному фону
между мелкими цветками и большими красными точками (рис. 3).

Таблица орнаментов джейтунской керамики [26] представляет зиг-
заги, точки, клетки, растения и другие мотивы, выявленные главным об-
разом на керамике VI–V тыс. Все они сохранились в орнаментальном
запасе населения запада Центральной Азии и в рассматриваемый пери-
од активно использовались ковроделами Средней Амударьи в качестве
основных сюжетов и дополнительных элементов. Среди последних —
крупные точки красного цвета, видимо, имитирующие капли крови и
связанные с идеей плодородия. В амударьинских коврах они наиболее
часто включались в декор ковров с композициями герати (гератский) и
йылан (змея), где заполняли синий фон центрального поля (рис. 3).

Практически одновременно с зигзагами и точками на джейтунской
керамике появляется клетка — сначала прямая, а затем и косая. В самых
разных системах символов клетка интерпретируется как изображение
структурированного пространства. В первую очередь она была призвана
изображать землю и то, что на ней расположено (отсюда квадрат — сим-
вол земли в пифагорейской и предшествовавших ей эзотерических шко-
лах). Это может быть поле с каналами, поселение с типичной для Юж-
ной Туркмении прямоугольной планировкой и т.д. Популярная в амуда-
рьинских коврах прямая клетка с ромбами и точками предположитель-
но символизировала засеянное поле, а клетка с изображениями расте-
ний, в которой структура задается мотивом ак су (бегущая вода) — пло-
доносящее поле с каналами (рис. 4а, б). Представленные варианты сим-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



30

вола буте (семя, зародыш) и келле (голова человека, головка цветка) иден-
тифицируются в центрально-азиатском изобразительном искусстве срав-
нительно поздно, однако введение их в жесткую линейно-перпендику-
лярную структуру не противоречит предложенной трактовке клеточной
композиции (рис. 4б; 27).

Наиболее ранние энеолитические рисунки выполнялись контуром
и составлялись в строго линейные композиции. Эти особенности отра-
жали свойственную периоду раннего энеолита систему восприятия
человеком мира как множества статичных единичных предметов/сущ-
ностей. Дальнейшее развитие первичных орнаментов показывает услож-
нение понятийных представлений у энеолитического населения Юж-
ной Туркмении. Это демонстрирует, в частности, появление приема ди-
агонального расцвечивания клетки, амударьинский вариант которой
называется керпич (кирпич) (рис. 5а, б): одна часть клетки закрашена
красно-коричневым цветом, а вторая оставлена незакрашенной. Во взя-
той за основу системе интерпретации орнаментов такая композиция рас-
сматривается как изображение тучи и земли. Введение в композицию
двух сюжетов (туча и земля), обозначенных к тому же двумя красками,
ясно выражает идею дуальности: две стихии, два цвета — и до опреде-
ленной степени представляет попытку изображения причинно-след-
ственной связи (туча пролила дождь на землю и оросила всходы). Ри-
сунок при этом по-прежнему представляет собой расположенный в ли-
нию по тулову сосуда сюжет, хотя можно уже говорить о том, что мно-
гократное повторение одних и тех же мотивов отражает формирование
идеи множественности (людей, скота, зерна) и, как логическое продол-
жение, представление о достатке, богатстве.

Одним из самых распространенных в последующие периоды ран-
ненеолитических сюжетов стало изображение проливающейся дож-
дем тучи, изображаемой в виде заполненного клеткой (вода) треуголь-
ника с отходящими от нижней плоскости «тучи» линиями-струями
дождя. Аналогично клетке этот символ был разработан и другими ран-
неземледельческими культурами, в частности трипольской, создате-
ли которой оставили целые яркие картины, представляющие сцены
«сельской жизни». Одним из часто встречающихся на трипольской
керамике мотивов является изображение низких тяжелых облаков,
проливающихся дождем на землю. Собственно, именно «живописная»
трипольская керамика позволила интерпретировать некоторые сюже-
ты южно-туркменских сосудов. Что касается мотива тучи с дождем,
мы узнаем его в центрально- и переднеазиатских треугольных амуле-
тах с подвесками на цепочках, воспринимаемыми сегодня как обере-
ги. В ковровых композициях он имеет аналогичное амулетам значе-
ние и форму, хотя часто получает навершие в виде пары рогообраз-
ных завитков (рис. 6а, б).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



31

Важнейшим для туркменского, а также всего центрально-азиатского,
китайского, тибетского ковроделия орнаментом стал мотив в виде чере-
дующихся косых крестов и ромбов, который мы часто встречаем на эне-
олитической керамике. Туркменские ковровщицы называют его хамтоз
(«ступенчатый») (рис. 7) и текбент («женский пояс») (рис. 12, нижняя
кайма). Первый вариант, несомненно, ассоциативного, позднего проис-
хождения; второй — указывает на использование орнамента в декоре жен-
ских поясов, то есть говорит об охранной и магической (символика пло-
дородия) функции рисунка [27].

В неолите и раннем энеолите развитие человеческого общества и вме-
сте с ним маркеров, фиксирующих этапы этого развития, происходило
очень медленно. Орнаменты на южно-туркменской керамике долгое вре-
мя носили абстрактный геометрический характер, проходя в своем раз-
витии путь от копирования образов окружающего мира и повтора еди-
ничного мотива к симметрии и комбинаторике, от единичности к дуаль-
ности. Резкие изменения происходят в начале IV тыс., что маркируется
появлением в орнаментике триад (идея Троицы) и космогонической сим-
волики: восьмиконечная звезда палак (небо) и «колесо вселенной» чарх
палак (рис. 8а, б; 9а, б). Оба эти символа прочно вошли в орнаменталь-
ный запас амударьинского ковра.

Рисунки анималистического и растительного характера (кроме келле
и кийик) появляются позже, чем космогонические. Это, по всей видимо-
сти, связано с определенными этапами в развитии мировоззренческо-
мифологических представлений человека древности, одним из которых
был период запрета на изображение/называние некоторых понятий, от-
носящихся к тотемам. «Выход» тотемов из категории запретных для изоб-
ражения феноменов маркирует, насколько мы можем судить, процесс
формирования нового класса обожествляемых сущностей. При этом об-
разы тотемов становятся символами-защитниками, а позднее — и знака-
ми родовой либо семейной принадлежности, своего рода «фамильными
подписями». К последним, видимо, следует относить антропоморфные
и зооморфные изображения на печатях III–II тыс. до н. э., то есть того
времени, когда керамика становится безузорной и изобразительные сю-
жеты переходят на металл, резной камень и другие художественные из-
делия. Множественные образцы глиптики и металлических предметов с
анималистической тематикой были обнаружены при раскопках поселе-
ний древней Маргианы и Бактрианы [Сарианиди 1976, 1986], и именно
они являются следующим за керамикой важнейшим источником по рас-
сматриваемой теме.

Первыми легко узнаваемыми животными на керамике Южного Тур-
кменистана являются ранее названные горные бараны кийик. Нужно от-
метить, что кийик и поныне является глубоко почитаемым среди турк-
мен животным-тотемом, предположительно обладающим мощными за-
щитными свойствами [Басилов 1963: 135–141]. Отсюда практика ис-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



32

пользования шкуры горного барана, особенно белого цвета, в качестве
молитвенного ковра, а также традиция помещения рогов кийика на кры-
ше дома для защиты от сглаза его обитателей, сада и приусадебного уча-
стка. Эти свойства рогов, по поверьям, переходят и на изготовленные из
них предметы, а также на изображения как самих баранов, так и их рогов
гоч шахы.

Ясные, однозначно трактуемые изображения кийиков крайне редки в
туркменских коврах, во всяком случае мне удалось выделить их лишь в
определенных частях композиций сарыкских дверных занавесей энси. В
других вариантах этот древний образ обозначается как целое через часть,
а именно, в композицию ковров включаются изображения закрученных
книзу рогов гоч шохы. Так, этот мотив увенчивает михраб — основной
элемент центрального поля молитвенных ковров с арочной композици-
ей. Предположительно наиболее архаичным вариантом декора джой на-
мазов является композиция, представленная на так называемом «дудин-
ском намазлыке» из коллекции Российского этнографического музея
(Санкт-Петербург) (рис. 10). Его отличают не только светлый тон цент-
рального поля — реминисценция со шкурой белого цвета — и мотив гоч
шахы, но также использование в качестве фонового рисунка изображе-
ний листьев горного платана — еще одного древнейшего тотема у древне-
земледельческого населения Южного Туркменистана [Басилов 1963: 145].

Тотемические представления тесно связаны с мифологическими, и
изобразительный ряд амударьинского ковроделия включает в себя обра-
зы не только верхних, горних, связанных с Солнцем и солнечным светом
существ (кийик), то также и нижних, хтонических, соотносимых с под-
земным или подводным миром, Луной. В ранних культурах к последним
относятся змеи, черепахи, рыбы; причем у туркмен главным водным то-
темом был лосось — сёген-балык [Демидов 1963: 119–134]. Намек на ран-
нюю мифологизацию духов именно горного барана и рыбы-лосося со-
хранился в древнейших верованиях туркмен, которые говорят, что «рыба
и горный баран кийик были созданы богом сразу после человека» [Деми-
дов 1963: 128].

Разные, если можно так сказать, уровни восприятия обожествляемых
сущностей порождают и разные уровни обращения к ним, включая та-
кой аспект, как бытовая магия. Обязательным действом в магических
взаимоотношениях с тотемными существами было приобщение к их бла-
годати через интихиуму. У туркмен ритуальный характер такой практи-
ки зафиксирован традицией, при которой поймавший лосося или убив-
ший горного барана член социума был обязан поделиться добычей с од-
носельчанами. При этом считалось обязательным ежегодное для каждо-
го члена общины участие в такой трапезе, потому что тот, кто поел мяса
кийика или сёген-балыка хотя бы раз в году, «очистился от всех грехов за
год» [Демидов 1963: 128].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



33

Магические свойства тотемных животных, по представлениям
туркмен, распространялись на все части их тел. У кийика эти функ-
ции сохраняли рога и шкура, у рыбы — хребет онурга. Считалось, что
если во время трапезы положить рыбьи кости на кошму, то сон на
этом войлоке будет спокойным. С той же целью можно было исполь-
зовать не реальное животное, но его образ, знак. Отсюда изображе-
ние рыбьего хребта на ворсовых коврах с онурга-гёль (рис. 11) и тор-
бах с аналогичными зубчатыми фигурами в верхней части централь-
ного поля [См., например: Tsareva 1985, fig. 21, 22]. Характерно, что
онурга-гёль был распространен среди тех групп туркмен, которые
были связаны, хотя бы в прошлом, с рыболовством. Торбы же с мо-
тивом балык изготавливались только амударьинским населением
Туркменистана, в первую очередь жителями района Чаршангу. Чис-
ло ворсовых ковров со знаком рыбы было очень небольшим, причем
оно сокращалось в течение XVIII–XIX вв. и к началу ХХ в. практика
изготовления халы с онурга-гёлем сохранились только у населения
южной части долины Средней Амударьи, включая прилегающую тер-
риторию Афганистана.

Очень ограниченным было и количество ковров с рисунком гоч шахы.
Практически мы можем говорить только о «навершиях» мотива кеджебе
в ранних вариантах композиции дарваза (рис. 12) и об использовании
этого мотива, опять же в виде навершия, в названных выше намазлыках с
арочной композицией.

Помимо названных выше мотивов кийик и балык, другими часто
встречающимися анималистическими сюжетами на коврах амударьин-
ской группы являются черепахи, крабы, змеи, различные птицы, жуки
и пауки. Некоторые из них, например змеи или крабы, определяются
легко (рис. 3; рис. 23, пары крабов), черепахи и гуси — несколько слож-
нее, благодаря определенным атрибуционным признакам и сохранению
лишь названий (например, гурбака — лягушка), однако некоторые ани-
малистические изображения, главным образом входящие в состав гё-
лей (птицы — куш и Н-образные фигуры), стилизованы (либо намеренно
«закодированы») до полной неузнаваемости (рис. 17а, б).

Как было сказано выше, изображения этих животных, в отличие от
горного барана и рыбы, на энеолитической керамике не встречаются.
Однако мы находим их в больших количествах на памятниках изобрази-
тельного искусства следующего периода — бронзы, где они представле-
ны в форме основного сюжета резных и литых печатей и разного рода
бляшек [28].

Подводя некоторые итоги, можно повторить, что практически все
известные нам по ранней керамике сюжеты присутствуют в туркменс-
ких коврах Нового и Новейшего времени. При этом они занимают раз-
ное место в «иерархии» ковровых орнаментов: те рисунки, которые в де-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



34

коре сосудов были связаны в жесткую линейную схему, в ковровых ком-
позициях используются в узких коймах (примером этому может служить
рассмотренный выше меандр «гора-река»). Организованные в клетку
древние мотивы (например, керпич) в коврах появляются в качестве глав-
ных сюжетов центрального поля. К этой же группе относится встречаю-
щаяся на мелких ковровых изделиях Центральной Азии композиция,
представляющая собою ряды диагонально «плывущих», не связанных
друг с другом ромбовидных фигур, называемая в литературе «лотосы на
воде» (рис. 13а, б).

В то же время одиночные фигуры, встречающиеся на энеолитичес-
кой керамике, при переходе в ковровую орнаментику, как правило, так-
же используются как индивидуальные. Такие фигуры подвижны, актив-
ны, как активны и приписываемые им магические свойства, в то время
как магия койм имеет охранный, пассивный характер. Напомним, что
жесткие орнаментальные построения появились на керамике историчес-
ки раньше, чем свободно располагающиеся по поверхности сюжеты, то
есть «охранные» каймовые ковровые построения по времени формиро-
вания являются более ранними, чем «активные» мотивы центрального
поля. Оба эти момента взаимосвязаны и отражают, видимо, психологи-
ческие изменения, происходившие у южно-туркменского населения в
процессе перехода от пассивного хозяйствования к активному, природо-
преобразующему.

Декор большей части ковров с ранними сюжетами отличается про-
стотой и выраженной ритмичностью: клетка, заполненная повторяющим-
ся мотивом; ряды фигур, чередующихся с зигзагом; простые каймовые
построения и пр. Это скорее всего указывает на эволюционный характер
композиций с растениями и животными, появившихся в результате мно-
готысячелетних наблюдений человека над природой и стремлением ото-
бразить свои наблюдения художественными средствами.

Рассмотренные сюжеты составляют древнейший пласт ковровых ри-
сунков долины Средней Амударьи. Композиционно они могли органи-
зовываться в три вида построений: клетчатые, панельные и полосатые.
Дальнейшее развитие орнаментики шло по пути усложнения и введения
близких по характеру растительных и анималистических сюжетов, час-
тично воспринятых от пришлого населения, частично копировавших
популярные у этноса рисунки.

Другой характер имеют такие сложнейшие космогонические постро-
ения, как, например, дарваза («ворота») салорских свадебных попон
(рис. 12) и композиции дверных занавесей энси (рис. 14), изображающих
трехчастный многомерный мир. Оба рисунка создавались под несомнен-
ным влиянием высоких мифологических идей и глубочайших сакраль-
ных знаний древности. К этому же смысловому ряду относятся арочные
композиции, использующиеся в молитвенных коврах намазлык (рис. 10,
34, 35).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



35

Привнесенными кочевниками инновациями стали гёлевые компози-
ции, появление которых, по всей вероятности, связано со сложением гер-
бовой символики у населения Центральной Азии в эфталитский период
(рис. 11, 15–17). Основу последней составили, в свою очередь, кресто-
видные в плане фигуры, известные нам по искусству племен сакской кон-
федерации (например, пазырыкские бляшки «акимбо») [Руденко 1953,
табл. XCVI-3] и по определенной группе согдийских крестовидных мо-
тивов, в том числе тех, которые получили в литературе название «согдий-
ских секир». Судя по некоторым особенностям, построение сложных гё-
левых композиций складывалось по принципу заполнения диагональной
— иногда восьмиугольной — клетки, в ячейках которой чередовались два
основных мотива (собственно гёль и промежуточные). Изначальные ва-
рианты таких построений сохранились в постилочных коврах чоудоров
с мотивом эртмен-гёль [см., например: Мошкова 1970, табл. LXXIII] и в
некоторых коврах северной амударьинской группы с онурга-гёлями
(рис. 11). Гербовый характер гёлевых медальонов был прекрасно описан
В.Г. Мошковой [Мошкова 1946], выводы которой базируются в том чис-
ле и на названиях этих мотивов: теке-гёль, сарык-гёль, — хотя другие,
более ранние типы имеют не связанные с тем или иным племенем назва-
ния (эртмен-гёль, капса-гёль), а целый ряд гёлей, видимо, домонгольско-
го происхождения, остается неидентифицированным.

Основанием для отнесения гёлевых композиций к сельджукскому
слою является сопоставительный анализ ряда туркменских, малоазийс-
ких и испанских рисунков со сходными композициями. При этом если
появление в Малой Азии (Анатолия) розеток типа «гольбейн» можно
было бы объяснить по-разному, то караваны верблюдов и те же медальо-
ны «гольбейн» могли появиться в Испании только с сельджуками [29],
точнее, с теми огузскими (туркменскими) племенами, которые пришли
в Испанию в конце XII в. с гузским эмиром Ша’баном, состоявшем на
службе у эмира Абу Юсуфа Я’куба из династии Алмохадов [Бартольд
1965: 580] (рис. 18а, б).

Происхождение некоторых амударьинских ковровых рисунков мож-
но проследить благодаря их названиям: герати (гератский), кашгари
(кашгарский), араби (арабский), джульдур (чоудорский), каракалпак
кочот (каракалпакский узор) и др. Все они вошли в местный ковровый
орнаментальный запас исторически поздно, как и узоры, названия кото-
рых демонстрируют их происхождение от других видов тканей: зербаф
— златотканый, абр — узор икатного типа.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



36

Глава 2. Стилистические и орнаментальные группы ковров населения
Средней Амударьи

1. Основные городские и территориальные ковродельческие
центры бассейна Средней Амударьи

Вошедшие в амударьинскую ковровую орнаментику временные и
культурные слои — от архетипических канонов до инноваций XIX в. —
создали необычайную полифонию рисунков и расцветок, еще более ус-
ложненную полиэтничностью ковродельческого населения долины. Со-
гласно исследованиям Среднеазиатской этнографической экспедиции
1957–1958 гг. и многолетним исследованиям Я.Р. Винникова, в конце XIX
— начале XX в. в оазисах Средней Амударьи проживало в общей слож-
ности около ста племенных и не-племенных групп и подразделений тур-
кменского и не-туркменского происхождения. Крупнейшими среди пер-
вых были салоры и эрсари, производители племенных по формам и сти-
лю ковров и ковровых изделий региона (далее называются племенны-
ми) [30]. Идентификация работ других, как правило, менее многочис-
ленных племенных групп вызывает затруднения как в силу недостаточ-
ности исследуемого материала, так и из-за утраты рядом племен этни-
ческих самоназваний.

Однако наибольшие трудности возникают при атрибуции изделий не-
племенного происхождения (ниже будут называться городскими), кото-
рые, собственно, задают тон и определяют лицо амударьинского ковро-
делия. Проблема заключается в том, что ковры «городского» типа тради-
ционно, веками производились на продажу для рынков Востока, а затем
и Европы. Вывозились они главным образом через Бухару (для русского
рынка главным пунктом долгое время был Оренбург) и получили торго-
вое название «бухарских» [31]. Однако уже в конце XIX в. исследовате-
ли центрально-азиатского ковроделия (Боголюбов 1903; Дудин 1928;
Фелькерзам 1914) выражали сомнение в бухарском происхождении ков-
ров с растительной, анималистической, икатной орнаментикой. В этот
период, видимо, также купцами был введен термин баширские/беширс-
кие ковры (далее по тексту баширские), по названию одного из городс-
ких ковродельческих центров долины. Такое определение больше соот-
ветствовало реальности, хотя и не было абсолютно правильным, посколь-
ку в действительности городская продукция оазисов Средней Амударьи
представлена невероятным разнообразием рисунков, композиций, при-
емов расцвечивания ковров и тонкостей их изготовления, которые ука-
зывают на существование большого числа ковродельческих центров в
регионе. Сегодня мы можем назвать ряд таких центров — это Чарджоу и
окрестные селения, Сакар, Саят, Башир, Бурдалык, Керки, Халач, Мук-
ры, Чаршангу, Кизыл-Аяк. Ознакомимся кратко с ковродельческим на-
селением этих центров.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



37

Территория к югу от Саят (бурдалыкская и керкинская зоны) была
«царством» эрсари с вкраплениями других туркменских и не-туркменс-
ких групп. На этнической карте их поселения выглядят как острова в
океане, однако представляется, что население именно этих «островов»:
Бурдалык, Халач, Керки, Чаршангу — являлось наиболее известными
производителями ковров в центральной и южной зоне. Не-эрсаринское
население представлено персами (район между Саят и Бурдалык), бая-
тами (Бурдалык), оламами (Халач, Кызыл-Аяк и Чаршангу), группами
агар, эски, сакар (последние четыре предположительно потомки древне-
го населения региона), салорами (между Халач и Керки), также группа-
ми хатаб (Хатаб), узбеки (Керки и Чаршангу), эски и мукры (между Ха-
лач и Керки) и др. Эрсари были представлены в основном иле улуг-депе
и составляли наиболее многочисленную, политически и экономически
доминирующую часть населения южной зоны [Джикиев 1991: 277–305].

Следует подчеркнуть, что, хотя географически Бурдалык (бурдалык-
ская зона, заселен баятами) лежит в зоне эрсаринского влияния, куль-
турно он тяготеет к северной зоне, где также выявлено многочисленное
баятское население. Несомненно, что издавна живущие в центральной
зоне к северу от Бурдалыка персы сыграли определенную роль в форми-
ровании художественного облика ковроделия этой части долины. Пока-
зательно, что ни один из источников конца XIX — начала XX в. не назы-
вает Башир в числе активных производителей ковров, нет его и на карте,
составленной капитаном Ф. Михайловым и опубликованной А.А. Бого-
любовым в альбоме «Ковры Средней Азии» [Боголюбов 1903]. Не на-
шла сколько-нибудь значительного производства ковров в Башире и даже
информации о его существовании В.Г. Мошкова [Мошкова 1970: 223–
226]. В своем исследовании она выделяет Бурдалык как важнейший ков-
родельческий центр амударьинского региона и называет его родиной зна-
менитых намазлыков и многих ковров с не-туркменскими рисунками. Нет
никаких оснований не доверять информации В.Г. Мошковой, и ниже мы
увидим, что, несмотря на все изменения, которые происходили в регио-
не на протяжении первой четверти ХХ в., есть и другие подтверждения
выводов Валентины Георгиевны. Существует, однако, устоявшаяся тер-
минология, и, как было сказано выше, в соответствии со 100-летней тра-
дицией все не-племенные ковры долины Средней Амударьи получили
среди купцов и коллекционеров название баширские. Для того чтобы не
вносить еще большую путаницу в существующую картину, я также ис-
пользую термин баширские для определения характерного вида городс-
кой продукции территории Средней Амударьи, хотя и с определенными
оговорками и комментариями.

Северная зона, центром которой является город Чарджуй (древний
Амуль), столь же, если не более, конгломератна. Исключение составляет
компактно занятая салорами территория, остальная зона заселена боль-
шим числом племенных и не-племенных групп, включая остатки наибо-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



38

лее ранних насельников долины. Сам Чарджоу окружен поселениями
ковроделов: салоров, баят и хыдыр-эли. На левом берегу реки в пределах
северной зоны проживают такие ковроткацкие группы, как арабы, бая-
ты, арабачи, алили, каничи и эрсари караджа. На правом, осваивавшемся
позднее левого, поселились салоры, сакары, шихи, алили, хыдыр-эли,
арабачи, иомуты, арабы. На этнической карте конца XIX — начала XX в.
ареал между Дейнау и Саят выглядит как пестрая мозаика, наибольшие
части которой заняты салорами, компактно заселившими запад, юго-за-
пад и север этой зоны.

На начальном этапе работы над рассматриваемой темой первичной
задачей было выявление ковродельческих групп региона, зон их рассе-
ления и видов производимых ими ковровых изделий. Учитывая хоро-
шую на сегодняшний день изученность изделий таких крупнейших ков-
родельческих групп, как салоры, эрсари, арабачи, чоудоры, иомуды, их
работы были определены достаточно точно, хотя автору пришлось вести
с коллегами долгую полемику на тему участия салоров в амударьинском
ковроделии. Дальнейшие исследования позволили выделить изделия
оламов и баятов, демонстрирующих несомненную близость художествен-
ного облика и, в несколько меньшей степени, техники ковроткачества, а
также такие яркие группы ковроделов, как кизыл-аяк, арабы и шихи.

Как уже было сказано выше, некоторые ковровые изделия региона
атрибутируются не по племени-производителю, а по территории произ-
водства, поскольку жители таких районов утратили (если имели) пле-
менное деление, часто имеют смешанное происхождение, но следуют в
ткачестве единому изобразительному канону. К продукции такого рода,
помимо Чаршангу, Башира и Бурдалыка [32], можно отнести также про-
дукцию селений Хатаб и Мукры.

2. Основные виды амударьинских ковров и их художественные
особенности

Несмотря на сложность, многослойность амударьинского ковроделия,
все представленное в нем множество изделий распадается на две основ-
ные группы, отличающиеся художественными особенностями и форма-
ми входящих в них предметов. Виды и формы ковров одной группы со-
ответствуют тому набору, который традиционно изготавливался кочев-
никами Туркменистана для приданого, соответственно называются пле-
менными. Ковры второй группы ткались оседлым земледельческим на-
селением для продажи и, как было сказано выше, именуются городски-
ми (также баширскими).

Помимо «чистых» видов в обеих группах представлены и смешан-
ные, переходные типы. Часть их представляет собой выполненные на
продажу кочевниками изделия, рисунок центрального поля которых ко-
пирует городские образцы, а коймы несут традиционную для племенных

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



39

ковров орнаментику. С другой стороны, существуют также производив-
шиеся горожанами для кочевников изделия, типичными чертами кото-
рых являются племенные формы предметов в сочетании с городскими
рисунками изделий (см. ниже).

Нами выявлена также очень интересная группа вещей, которые горо-
жане, потомки древних насельников долины, предположительно ткали
не на продажу, а для себя. «Домашние», то есть сделанные для своей се-
мьи, городские изделия представляют собой небольшие по размеру ков-
рики близкой к квадрату формы и переметные сумы хурджин. Как пра-
вило, те и другие имеют белый фон, клетчатую композицию и рисунки
растительного или анималистического характера. При этом у нас есть
основания полагать, что часть таких ковриков имела ритуальное назна-
чение.

Работавшие на рынок ткачи изготавливали главным образом пости-
лочные ковры халы удлиненной формы, соответствующие размерам внут-
ренних комнат и внутренних галерей — айванов — центрально-азиатс-
ких стационарных домов. Декор центрального поля таких халы, как пра-
вило, имел панельные композиции с раппортной разработкой узоров ра-
стительного (герати, минахани, буте), анималистического («змеиный
пруд», «черепаха и гуси»), икатного характера. Несколько реже встреча-
ются геометрические композиции с прямой (керпич) или диагональной
(келле) клеткой. Отличительной чертой выполняемых для рынка пости-
лочных ковров региона является использования синего либо чередую-
щихся полосами синего и коричневого цветов для расцвечивания фона
центрального поля панельных композиций.

К этой же категории относятся ковры с племенной тематикой, так
называемыми гёлями, которые туркмены производили на рынок. Боль-
шая часть их, даже достаточно ранние изделия конца XVII — начала XVIII
в., имеет измененные по сравнению с архетипичными рисунками компо-
зиции и цветовое решение, что указывает на товарный характер продук-
ции такого рода.

Второй группой амударьинских коммерческих ковров являются ог-
ромные — до 15–20 м в длину — изделия, так называемые сарай килем,
делавшиеся на заказ для бухарской знати, богатых купцов и горожан
Мавераннахра и Хорасана, а также для посольских подношений эмира
бухарского [33]. Декор сарай килемов выполнялся в том же стиле, что и у
халы, однако увеличение декорируемой площади требовало введения
дополнительных элементов. В композиции центрального поля ими ста-
новятся круглые или восьмиугольные розетки ай; ширина обрамляющих
койм возрастает за счет увеличения их числа до 11–12 при обычных 3–5.

Особым видом городского ковроделия в регионе были молитвенные
коврики намазлык с арочной композицией, составляющие отдельную
орнаментальную группу внутри амударьинской ворсовой продукции.
Отличительной чертой намазлыков было не только введение в структу-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



40

ру центрального поля ковра ланцетовидной арки, но и особый «набор»
заполняющих поле и арку растительных мотивов (келле, анор), а также
использование белого цвета как фона всего центрального поля либо его
средней части внутри арки.

Выявленная группа изделий с племенными формами и городским
декором по многим показателям должна быть отнесена к работам горо-
жан, хотя формы изделий, например пятиугольные попоны асмалдык,
говорят об их принадлежности к традиционному для туркмен придано-
му. Объяснением может служить предположение, что вещи подобного
типа производились в городах для кочевников, скорее всего для обмена
на овечью и верблюжью шерсть. К этой же группе относятся чувалы, тор-
бы и энси чрезмерно больших размеров, скорее всего копии туркменских
образцов, выполненные городскими ткачами. При этом профессиональ-
ные мастера достаточно точно повторяли пропорции и рисунок копиру-
емых изделий, но ткали с привычной для себя плотностью, которая была
в два—три раза ниже, чем у кочевников. В результате появлялись непри-
годные для кочевого быта свадебные верблюжьи попоны асмалдык, двер-
ные занавеси-энси и настенные мешки чувал необычно большого разме-
ра. Самые ранние известные нам имитации такого рода выглядят доволь-
но неумелыми [34], однако не позднее XVIII в. эта форма стала обще-
принятой.

Племенные ковры региона более разнообразны по форме и одновре-
менно более каноничны по декору, имеющему выраженный геометри-
ческий характер. Группа включает в себя названные выше постилочные
ковры халы прямоугольной формы с гёлевой медальонной композицией
и надверные занавеси энси с традиционной трехчастной структурой. К
меньшим по размеру изделиям относятся порожки гермеч; свадебные
попоны с панельными композициями разных видов; П-образные надвер-
ники капуннук; настенные мешки, главным образом чувалы, с гёлевыми и
полосатыми композициями. Большую группу составляют ковры и на-
стенные мешки с «городскими» рисунками центрального поля, но набо-
ром традиционных племенных койм. Это, несомненно, та продукция,
которую изготавливали на Амударье селившиеся здесь кочевые в про-
шлом племена, воспринявшие местный тип хозяйствования, включая
рыночное ковроделие, но еще долго сохранявшие в своем изобразитель-
ном искусстве традиционные для кочевников орнаменты и композиции.
Процесс размывания племенной орнаментики начинался вновь и вновь
с каждой новой волной пришельцев, поэтому изделия данной группы
представлены множеством вариантов, от начальной стадии, фиксирую-
щей робкие попытки копирования, до сформировавшихся в особые ка-
ноны образцов, примером которых могут быть популярные в XIX в. ков-
ры с признаками композиции энси, но с узором «гуси и черепаха», «кра-
бы» и др. (рис. 23).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



41

3. Композиционные построения декора ковров и ковровых изделий
Средней Амударьи: клетчатые, панельные, арочные, полосатая,
медальонные, гёлевая, центрические композиции

Клетчатые композиции (компартмент) амударьинского региона
имеют в основе клетку (обычно прямую, реже диагональную), каждая
ячейка которой содержит один и тот же либо два чередующихся мотива
(рис. 4а, 5а, 24). Некоторые типичные для компартментов сюжеты встре-
чаются на изделиях других ковродельческих территорий (например, об-
щий для Западной Азии рисунок палак), однако существует целый ряд
изображений, которые используются исключительно ткачами Средней
Амударьи. Большая часть ковров с клетчатыми композициями имеют
небольшие размеры и вполне вероятно, что они ткались не на продажу.
Основанием для подобного предположения служит также тот факт, что
коврики таких типов не были представлены на ковровых рынках Восто-
ка. Если предположение верно, то можно говорить о минимальном влия-
нии рынка на продукцию подобного рода и рассматривать ее как наибо-
лее «чистый» слой ковровых орнаментов региона.

Следует вспомнить, что «ковровые орнаменты» на южно-туркменс-
кой керамике IV–III тыс. до н. э. демонстрировали явную тенденцию к
повторам сюжетов и к организации их в клетчатые композиции. Судя по
имеющимся материалам, данная манера стала определяющей для бакт-
рийского периода ковроделия, сохранилась на территории Амударьи в
более позднее время и составила архетипический слой амударьинской
орнаментики рассматриваемого периода. В целом число ковров с ком-
партментами очень невелико, если сравнивать их с молитвенными ков-
рами или другой коммерческой продукцией. Это совершенно логично,
если учесть изначально не-товарный характер клетчатых халиче. После-
днее обстоятельство вызвало некоторые трудности при поиске ковриков
такого типа, однако найденное число представляется достаточным для
приведенных сопоставлений и выводов.

Композиции с прямой клеткой были достаточно популярным при-
емом разработки центрального поля также и племенных изделий. Назва-
ния таких построений состояли из двух слов, одно из которых было айна
— «зеркало». В зависимости от мотива заполняющего клетку орнамента
это мог быть узор айна хамтоз [35] айна гочак [36] и др.

К компартментам относятся также сложные многослойные построе-
ния, в основе декора которых лежит диагональная клетка, дополненная
«наложенными» на нее мотивами типа дырнак [37]. Узоры такого типа
применялись для украшения редких ранних торб и карманов хурджинов.

Панельные композиции. К панельным композициям относятся такие
построения, при которых орнаментируемая поверхность декорируется
каким-то одним повторяющимся (раппортным) или одиночным (центри-
ческим), как правило, вертикально ориентированным мотивом или сюже-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



42

том. К панельным также относятся многочастные построения, составлен-
ные из нескольких плоскостей, организованных по описанным принци-
пам. На амударьинских коврах панельные композиции были очень попу-
лярны для украшения как городских, так и племенных ковров и ковровых
изделий. К первым относится, например, сюжет «змеиный пруд» (рис. 3),
практически все икатные рисунки (рис. 32, 33), такие сложные построе-
ния как герати (рис. 31), минахани (рис. 30) и множество других. В пле-
менных изделиях панельные рисунки применялись в декоре в первую оче-
редь свадебных попон асмалдык (рис. 19, 28) и предметов убранства входа:
занавеса энси (рис. 23), порожка гермеч и надверного ламбрекена капун-
нук, то есть ритуально значимых для туркменов предметов приданого. Мно-
жественные варианты раппортных панельных композиций использовались
в торбах и мафрачах (шемле, ак су и др). Отдельную группу составляют
мафрачи с 2–4 вертикальными панелями с узором келле (иногда другими)
на белом фоне (рис. 26) предположительно работы мастериц ших и ходжа
— привилигированных овладовых групп внутри туркменского общества.
Особо сложной является композиция дверных занавесей энси, рисунок
которых изображает трехчастный многомерный мир и был, несомненно,
создан под влиянием высоких мифологических идей и глубоких сакраль-
ных знаний древности (рис. 14).

Арочные композиции были типичны для убранства молитвенных ков-
ров намазлык и названы по основному структурообразующему элементу
их центрального поля, представляющему собой ланцетовидную арку/
михраб (рис. 10, 34, 35). Композиция фиксируется в регионе с кушанско-
го времени и традиционно используется в декоре вотивных предметов,
таких как, например, оссуарии в доисламский период [Шедевры… 2004,
рис. 148], знаменитый «Занавес Диониса» IV в. н. э. из собрания музея
Abegg-Stiftung (Швейцария) и молитвенные ковры — в мусульманский.

В племенных изделиях арки используются как элемент сложнейшей
космогонической композиции дарваза («ворота»), представляющей в
каноничном варианте «магическую звезду» со сложной розеткой в цент-
ре и четырьмя арками-воротами по бокам (рис. 12).

Полосатая композиция является еще одной, помимо клетчатой, струк-
турой с очевидным генезисом. Если мы попытаемся найти общую для
всех народов Евразии древнейшую композицию, то это, несомненно, бу-
дет расположение узора полосами. Последнее вполне закономерно, если
учесть, что древнейшие орнаментированные ткани изготавливались пу-
тем сшивания узких узорных лент. По мере развития ткацких техник
надобность в подобном архаичном приеме отпала, но манера декориро-
вания полосами знаковых текстильных изделий осталась. Более того,
глядя на ковровые предметы с полосатым декором, мы можем легко оп-
ределить способ изготовления ткани-прототипа, был ли это килим с за-
зорами, ткачество на дощечках либо парчовое переплетение. Это возмож-
но благодаря тем особенностям переплетений названных техник, кото-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



43

рые диктуют определенные художественные и стилистические особен-
ности получаемых с их помощью рисунков (ступенчатость орнаментов
килимов с зазорами, например). Характерно, что абсолютное большин-
ство вещей с расположенным полосами декором представляют собой
настенные мешки типа чувал и небольшие коврики.

Амударьинские полосатые ковры представляют узоры, производные
от всех названных техник. Небольшие нарядные коврики с композиция-
ми чувалов (с нижним элемом), имитирующие узоры в технике гаджари
и ткачества на дощечках, прекрасно представлены в европейских кол-
лекциях и изучены достаточно хорошо. Ткани с близкими, иногда анало-
гичными узорами широко распространены на огромной территории, про-
стирающейся от Южной Сибири до Балтийского моря, что объясняется,
видимо, наличием древнего субстратного слоя в культуро- и частично
этногенезе ряда народов Евразии. Некоторые из представленных типов
обнаруживаются только на территории долины Средней Амударьи. Их
отличительная особенность — растительные и анималистические в архе-
типе орнаменты, которые я называю «цветочными» (в отличие от «гео-
метрических») вне зависимости от вида узора (рис. 36б). К таким «цве-
точным» мотивам относятся и характерные для рассматриваемых ков-
риков многочастные сюжеты на широких нижних панелях элем, восхо-
дящие к сложным построениям тотемно-мифологического характера.
Коврики с «цветочными» полосами отличаются великолепным техни-
ческим исполнением и насыщенными, несколько темноватыми тонами
расцветки. Некоторые из них атрибутируются как эрсаринские, но хали-
че с наиболее сложными архаичными орнаментами и единой манерой
ткачества, которых абсолютное большинство, имеют иное, пока не иден-
тифицированное происхождение.

Гораздо менее известные яркие коврики с «килимными» ромбически-
ми узорами при всей их малой изученности не представляют трудностей
при атрибуции и могут быть отнесены к продукции керкинской группы,
по всей вероятности, ее узбекской составляющей (рис. 36а).

Ковры с медальонными композициями представлены двумя группа-
ми: (1) городскими коммерческими коврами и (2) племенными изделия-
ми разных форм с так называемыми гёлями. Медальоны первого типа (ай
— луна) появляются на городских коврах с растительными рисунками,
где их помещают в центре композиции и по углам центрального поля
(рис. 29); в огромных сарай килемах могут появиться промежуточные
между центром и углами розетки, как правило, меньших размеров. Очер-
тания медальонов на халы городской работы тяготеют к кругу и либо дей-
ствительно близки к нему, либо имеют имитирующую круг восьмиуголь-
ную форму. В том и другом случае рисунок ай восходит к единому про-
тотипу, наиболее близкими к амударьинскому вариантами которого яв-
ляются так называемые «гольбейн с большими медальонами» [38] и мам-
люкские египетские ковры XV–XVI вв. [39].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



44

Гёлевые композиции типичны для племенных ковров и ковровых
изделий. При этом в целом к гёлям относят не только 8-конечные и
фестончатые медальоны, но и другие фигуры, располагающиеся на
центральном поле прямыми или диагональными рядами и выполня-
ющие функции маркеров племенной принадлежности (капса иомудов,
эртмен чоудоров и др). Гёли пришли на Среднюю Амударью доволь-
но поздно, с последней волной туркменского населения, и не успели
утратить свое значение племенного символа, хотя и не сохранили из-
начальный, каноничный облик. Характерные для региона гёли — это
так называемый гюлли-гёль (также кохне — старый, старинный) эрса-
ринцев (рис. 15), темурджин/онурга каркынов (?) (рис. 11), салор-
гёль салоров, ортмен чоудоров, дырнак-гёль иомудов, общий для пле-
мен Салорской конфедерации тавук-нусга (рис. 17б) и др. Помимо
названных, существует еще большое число гёлей, которые использо-
вались в декоре больших настенных мешков чувал — карлык-гёль [40],
большой чувал-гёль, малый чувал-гёль, сакар-гёль и т.д. При всей попу-
лярности ковров с гёлевой орнаментикой в городскую «копилку» они
вошли слабо (кроме гюлли-гёль) и изготавливались главным образом
для собственно туркмен.

Центрические композиции, как и медальоны 1-го типа, не являлись
самостоятельными, доминирующий в них главный элемент обычно раз-
мещался поверх мелко разработанного узора центрального поля. Часто
таким главным элементом были восьмиугольные или круглые розетки
ай (луна), одиночные гёли или ступенчатые розетки (рис. 28, централь-
ная панель).

4. Рисунки центрального поля ковров и ковровых изделий
Средней Амударьи

А. Анималистические сюжеты на ворсовых коврах Средней Амударьи.
Названная категория сюжетов хорошо представлена в амударьинс-

ком ковроткачестве, что совсем неудивительно: подобно другим большим
рекам Востока, Амударья давала жизнь буйной береговой растительнос-
ти и множеству живых существ, обитавших в ее водах и тугайных зарос-
лях. Образы окружающей природы не могли не отразиться на местной
орнаментике, поэтому традиционные для Амударьи ковровые рисунки
густо «населены» обитателями долины: змеями и черепахами, водопла-
вающими птицами и рыбами, являвшимися «коренными» обитателями
региона и знакомыми каждому жителю Закаспия в целом и долины Аму-
дарьи в частности.

Самих анималистических сюжетов в ковровых рисунках достаточно
много, во всяком случае не менее пятнадцати, и все они весьма отлича-
ются друг от друга по стилю и манере изображения — от вполне реалис-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



45

тичных и легкоузнаваемых фигур, например орлов (рис. 19, 20), до сти-
лизованных Н-образных знаков, которые могут передавать образ факти-
чески любого четвероногого животного или даже птицы (рис. 17б). По
принципу «часть как целое» опознается сюжет горного барана кийик, обо-
значенного закрученными рогами (рис. 10), и рыбы сёген-балык, знаком
которой является изображение хребта онурга (рис. 11).

Помимо уже рассмотренных мотивов кийик и балык, другими часто
встречающимися анималистическими сюжетами на коврах амударьинс-
кой группы являются черепахи, крабы, змеи, различные птицы, жуки и
пауки. Примечательно, что все изображающие этих существ ковровые
рисунки сохранили не только узнаваемый облик, но и адекватные изоб-
ражающемуся объекту названия мотивов: ак газ — белый гусь, газ аяк —
лапа гуся, гурбака — лягушка; пышбага — черепаха, йылан — змея, тавус
— павлин, товук нусга — узор с курицей [20], сары ичян — желтый скор-
пион, кыркаяк — сороконожка и др.

С большей или меньшей частотой фигуры животных и птиц встреча-
ются на коврах и ковровых изделиях практически всех территориаль-
ных и племенных групп — от северных салоров до южных чаршангин-
цев, — хотя наибольшее число их встречается в изделиях той группы,
которую мы условно называем баширской, а также в работах древних на-
сельников региона: оламов, ранних баятов и салоров.

Отличаются анималистические сюжеты и по месту их расположения
на декорируемой поверхности. Так, изображения животных, птиц и це-
лых свадебных караванов изредка встречаются на нижних панелях элем
дверных занавесей энси и свадебных попон асмалдык, но также могут со-
ставлять основной сюжет центрального поля разных изделий, например
на асмалдыках с орлами (рис. 19). Образы лягушки гурбака  и гуся ак газ
являются неотъемлемой частью композиций салорских чувалов и эрса-
ринских халы, где они занимают промежуточное положение между гёля-
ми, в то время как стилизованные фигуры рыб сёген-балык, птиц куш и
животных либо их частей (например, мотив донгуз бурун «нос свиньи»)
вошли в жесткую композицию множества гёлей: салор-гёль, таук нуска,
онурга и др.

Сегодня трудно сказать, как рано сложилась амударьинская тради-
ция. Наиболее вероятно, что корни ее восходят к бактрийско-маргианс-
ким архетипам, воспринятым в кушанское время, искусство которого
следовало центрально-азиатскому варианту эллинизма с его близкой к
реальности манерой передачи образов живых существ и природы. Такие
изображения обнаруживаются на множественных памятниках местной
культуры, в том числе на настенных вышивках рубежа эр [Trever 1932] и
позднебактрийских ворсовых коврах.

Как уже говорилось выше, используемые в работе названия изобра-
жений животных и птиц: ак газ (гусь), пешбеги (черепаха), йылан (змея)
и прочие — зафиксированы в ковроведческой литературе, главным обра-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



46

зом в классической работе В.Г. Мошковой «Ковры народов Средней
Азии» [41]. Сохранившаяся среди ковровщиц и в письменных источни-
ках терминология часто помогает идентификации мотивов, многие из
которых лишь отдаленно напоминают реальное животное или растение.
Однако при этом они сохраняют определенные атрибуционные призна-
ки, позволяющие узнавать изображаемое существо даже при значитель-
ных искажениях первоначального рисунка, как будет показано ниже на
примере композиции «черепаха-и-гуси» (рис. 22).

Названный рисунок был, пожалуй, самым популярным сюжетом ани-
малистического характера, мы видим сотни таких композиций на амуда-
рьинских постилочных коврах и настенных мешках, главным образом
чувалах. Манера изображения черепах достаточно канонизирована и лег-
ко узнаваема. Животное представлено в виде близкого к кругу шести-
угольника с сетчатым окаймлением контура, имитирующим рисунок на
панцире земноводного. Голова и хвост обозначены одинаковыми по фор-
ме удлиненными выступами, что вполне соответствует законам симмет-
ризации орнаментизированных (то есть повторяющихся в композиции)
сюжетов. Ласты, как правило, присутствуют, но их число может быть
увеличено до восьми — последнее происходит в тех случаях, когда изоб-
ражение черепахи становится частью каймового обрамления ковра
(рис. 3, кайма).

Насколько мне известно, черепахи крайне редко используются как
индивидуальный образ, обычно они включены в определенные типы по-
строений. Очень популярна композиция из трех черепах, «плывущих»
между волнами-зигзагами. Однако наиболее частым является вариант,
при котором фигура черепахи чередуется с парой других животных, чаще
всего крабов или птиц, точнее, гусей. Предположительно подобные со-
четания не случайны, во всяком случае последняя комбинация может
восприниматься как вытканная на ковре история, записанная в сборни-
ках сказок «Тути намэ» и «Калила и Димна», а также в «Тухфат ал-ах-
рар» Джами [42]: рассказ о черепахе, которая хотела летать, но не умела.
Ее друзья-гуси решили помочь и предложили взять ее с собой, положив
в клювы концы соломины, середину которой прикусила черепаха
(рис. 22). Полет привел черепаху в восторг, и она закричала: «Я лечу!» —
после чего, конечно, упала на землю. На ряде старинных ковровых изде-
лий эта история изображена с соломинкой, протянутой от гусей к чере-
пахе, что, собственно, и позволило интерпретировать описанную компо-
зицию предложенным образом.

В туркменском ковровом искусстве встречается и другой вариант
композиции с черепахами, характерный для особой группы ковров, пред-
положительно иомудской группы, причем ковры эти могут быть как вор-
совыми, так и безворсовыми [Jourdan 1989, fig. 123–125]. Черепахи в них
расположены поперечными рядами между полосками воды ак су — бегу-
щая волна. По форме эти пешбаги весьма близки к изображениям на аму-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



47

дарьинских коврах, включая ступенчатый контур, хотя имеют еще более
геометризованные очертания. Последнее, несомненно, вызвано тем, что
композиция изначально разрабатывалась для ковров, выполненных в
килимной технике, в варианте килима с зазорами. Эта манера ткачества
имеет определенные технологические ограничения, что заставляет тка-
ча вводить зубчики или ступеньки при передаче изогнутых и вертикаль-
ных линий. Считается, что килимное ткачество является самым ранним
видом узорной ковровой техники, во всяком случае оно прослеживается
на близких к Туркестану территориях уже в VI тыс. до н. э. [Barber 1991:
91–113]; о вещевых находках III и II тыс. до н. э. см. [Barber 1991: 170–
171; 352–353]. Учитывая уникальную стабильность текстильных техник
и узоров, можно предположить, что ковры данного типа передают изоб-
ражение черепахи в том виде (или близко к тому), в каком оно было раз-
работано ткачами древности по меньшей мере в период бронзы (во вся-
ком случае именно к этому времени относятся известные нам резные бак-
трийско-маргианские печати с изображениями черепахи). Следует так-
же отметить, что узоры койм на коврах описанного типа являются вари-
антами одних из самых ранних из известных нам южно-туркменских
орнаментов (например, «ручей-между-гор», см. рис. 2), и в целом мы ви-
дим перед собой не просто старинную, но архаичную ковровую компо-
зицию, восходящую своими частями к периоду энеолита.

Общие законы развития орнаментальных сюжетов, то есть повторя-
ющихся и строящихся по принципу зеркальной симметрии форм, ведут
к их определенной унификации. Во всяком случае, это верно для тех мо-
тивов, которые близки семантически и по манере передачи. Так произош-
ло с изображениями черепах, гусей и лягушек, то есть ползающих, пры-
гающих и летающих существ амударьинского бестиария, реальных про-
тотипов которых человек видел либо сверху (черепахи и лягушки), либо
снизу, в полете (гуси). Некоторая общность форм этих животных: ок-
руглые тела, небольшие головы на длинных шеях спереди и хвосты сза-
ди, крылья либо лапки по бокам туловища — обусловила и общность в
передаче их образов. Тела их получили вид шестиугольника, точнее, ром-
ба с двумя срезанными углами (бока туловища), а головы и хвосты пре-
вратились в одинаковые ромбики на длинных изящных «шеях». Общим
для всех трех сюжетов стала также обводка контуров фигур широкой сту-
пенчатой белой линией. «Опознавательными» элементами для изобра-
жений названных животных стали характерные очертания ласт/крыль-
ев/лапок по бокам туловища и декорирующие поверхность последних
мотивы. Так, ромбовидный контур фигуры черепахи заполнен ячеистым
орнаментом, напоминающим рисунок панциря этого земноводного; тело
гуся украшено четырех- или восьмилепестковой розеткой, а лягушки —
крестом со сдвоенными завитками на концах.

В орнаментальных построениях ковров амударьинской группы наи-
большей трансформации подвергся образ черепах: они либо вовсе «теря-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



48

ют» ласты, либо, наоборот, «обрастают» двумя дополнительными пара-
ми; панцирь может превратиться в решетку либо приобрести вид много-
лепесткового цветка (рис. 23, изображение на широкой внутренней кай-
ме). Вполне очевидно, что ранние варианты мотива «черепаха с гусями»
более точны и узнаваемы, чем поздние. Последние демонстрируют зна-
чительное упрощение деталей и утрату правильных пропорций рисунка,
так что взятые вне сравнительного ряда они воспринимаются как ком-
позиции с кругами и парами цветов на стеблях либо как решетка с шес-
тиугольными клетками сложных очертаний (см., например [Tsareva 1985,
fig. 17].

Стабильностью отличались и композиции с мотивами гурбака, наи-
более популярной из которых был вертикальный ряд из трех фигур меж-
ду волнами-зигзагами (вертикальный, поскольку все известные мне из-
делия с таким сюжетом являются чувалами, то есть крепившимися к сте-
нам мешками для хранения одежды) (рис. 21). Изображения лягушек в
амударьинских коврах менялись незначительно: это всегда шестиуголь-
ник с лапками-завитками по бокам и крестом на панцире, что подчерки-
вает хтонический характер изображения. Сопоставление «племенных»
и «неплеменных» вариантов мотива лягушки показывает, что крест яв-
лялся едва ли не самой значимой частью изображения этого тотема, во
всяком случае, он всегда присутствует на амударьинских гурбака, в пле-
менных коврах откровенно приобретая вид крестовины.

Если характерным признаком мотива лягушек на коврах амударьин-
ской группы являются пары завитков, то маркером изображения гусей
ак газ стали тройные выступы по бокам, обозначающие тройной мах кры-
льев, хорошо известный каждому, кто когда-либо наблюдал за полетом
этих птиц (рис. 22). Помимо торб и чувалов композиции с гусями встре-
чаются в декоре ковриков халиче, где они являются основным и един-
ственным сюжетом центрального поля. Как уже упоминалось выше, мо-
тив ак газ также используется, хотя и в несколько измененной иконогра-
фии, как промежуточный элемент в ранних амударьинских халы с гулли-
гёлями (рис. 15).

Изображения крабов, всегда парные, мы встречаем на коврах с гуся-
ми, хотя иногда и как самостоятельный сюжет (рис. 23). Наиболее часто
крабы использованы в декоре небольших постилочных ковров чаршан-
гинской группы, напоминающих по виду энси, хотя в более ранний пери-
од аналогичный мотив украшал и настенные мешки торбы [Tsareva 1985,
fig. 1]. Следует отметить, что композиция с гусями и крабами была очень
популярна среди изготовителей мавераннахрских ковров-джульхырс,
которые В.Г. Мошкова считала носителями самой архаичной ворсовой
техники Центральной Азии [Мошкова 1951: 27–32; Tsareva 2003: 223–
227, fig. 39].

В отличие от крабов, змеи-йылан — еще одни активные «обитатели»
амударьинских ковров (рис. 3) — описаны в литературе как древнейшие

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



49

и важнейшие тотемы предков туркменского народа, не утратившие сво-
ей значимости и по настоящее время. Тематика и объем статьи не позво-
ляют рассматривать такие вопросы, как мифологические представления
человека о змее или о соотношении образа змеи и дракона, по этой про-
блеме написана огромная по объему литература. В частности, на «запад-
но-туркестанской почве» образ змеи как мифологического существа рас-
сматривался в одной из глав труда С.П. Толстого «Древний Хорезм» [Тол-
стов 1948], в исследованиях и публикациях находок В.И. Сарианиди [Са-
рианиди 1986; 1976; 1967: 85–88; 2002: 265–273]. Нас интересуют пред-
ставления туркмен о змее как о тотеме и именно, если можно так сказать,
магико-бытовой аспект ее взаимоотношений с человеком. Этим вопро-
сам были посвящены сравнительно немногочисленные статьи, важней-
шими из которых являются работы Г.А. Пугаченковой [Пугаченкова 1956:
125–129; 1959: 48–49], С.М. Демидова [Демидов 1997: 30–41; 1996: 61–
68] и Г.П. Васильевой [Васильева 1989: 173].

Изображения змеи, как уже было сказано выше, появляются в эпоху
бронзы на керамике [Хлопин 2002, табл. 53 и др.] и печатях, где они вы-
полняют, по мнению исследователей, функцию защиты [Сарианиди 2002:
265–273]. Этой же ролью объясняется и присутствие змеи на амударь-
инских халы. Так, С.М. Демидов пишет: «Считалось, что изображенные
фигуры [змей] оберегают тех, кто на нем [ковре] отдыхает, от соответ-
ствующих представителей животного мира. <...> помимо магически-ути-
литарного значения, они как-то отражают и более древнее уважительное
отношение к змее, раз человек обращался к ней как к защитнице, всту-
пая, хоть и таким образом, в тесный контакт с нею» [Демидов 1997: 35].
Следует, видимо, добавить, что изображения змей встречаются и на та-
ких сакрально значимых предметах, как войлочные намазлыки [Деми-
дов 1997: 35, рис. 4], что позволяет включать их в соответствующий ряд
вотивных предметов, который протягивается в современность из глубо-
кой древности и прочно связывается с образом текущей воды (река,
дождь), но также священного напитка и оплодотворяющей силы в сим-
волике аграрных культов периода бронзы [Сарианиди 2002: 177, 180, рис.].

В коврах и ковровых изделиях Средней Амударьи сюжет змеи был
очень распространен и использовался в декоре весьма разных по назна-
чению изделий: от больших постилочных халы до настенных мешков
торба, но более всего в небольших постилочных халиче, если можно так
сказать, индивидуального пользования (есть предположение, что они
использовались как свадебные) и предметах, которые я атрибутирую как
свадебные попоны: они аналогичны по форме торбам, но гораздо боль-
ше их по размеру и, как правило, не имеют задней стенки.

Самые ранние варианты композиций со змеями представляют этих
рептилий «плывущими» плотными рядами по сине-голубому полю ковра,
цвет которого, видимо, маркирует воду реки (рис. 3). Синий фон усеян
красными точками [43] и другими мелкими мотивами, связанными с куль-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



50

том плодородия; доминирующими среди них являются буте и треуголь-
ники с рожками и отходящими вниз «струйками» (измененный древний
образ тучи-горы с проливающимся дождем). В отличие от черепах, кото-
рых мы часто встречаем в каймовых орнаментах, изображения змей ис-
пользуются только в декоре центрального поля, что, возможно, говорит об
их не столько охранной, сколько культово-магической функции, посколь-
ку во всех известных мне случаях охранную (скорпионы, жуки) либо аг-
рарную (буте, келле) символику несут как раз обрамляющие коймы.

Активные изменения в манере изображения мотива йылан происхо-
дили в конце XIX — начале XX в. и в общих для всего искусства ковроде-
лия направлениях: упрощение рисунка и композиции, ее схематизация,
с одной стороны, и введение сюжета змеи в декор больших постилочных
ковров с медальонами ай — с другой. Следует также отметить утрату
фигурой животного зооморфной формы и придание ей растительного
характера, соотносящегося, как правило, с тюльпаном. При этом пред-
ставления ткачих о сути сюжета не изменились и вне зависимости от
внешнего вида мотива женщины однозначно называют его йылан [44].

Рыба/онурга. Подобно змее, рыба — лосось — была одним из древ-
нейших тотемов у населения Туркменистана. На энеолитических роспи-
сях образ рыбы передан схематически, в виде ряда соединенных друг с
другом треугольников, часто перемежающихся с изображением водяных
струй. Называется такой мотив онурга, что означает «хребет, позвоноч-
ник». По существующим у туркмен поверьям, положенный на ковер или
кошму рыбий хребет приносит здоровье и хороший сон. Вместо собствен-
но хребта можно было использовать его изображение, что мы и видим в
композициях с мотивом онурга (см. гл. II.3). Последний наиболее часто
встречается в композициях онурга-гёль, иногда также называемых те-
мурджин- а также гангра-гёлями [Пиркулиева А.Н., 1966, с.163—167], ха-
рактерных для постилочных халы сарыков, эрсари, а также неидентифи-
цированных групп северной зоны. В коврах так называемой баширской
группы онурга выявлен в композициях «пламенеющие листья» и с ри-
сунком буте. В южной зоне онурга часто использовался ткачами селе-
ния Чаршангу для украшения центрального поля настенных мешков с
икатными композициями [Tsareva 1985, fig. 21, 22].

Жуки и скорпионы/ичян. Особую группу анималистических изобра-
жений на амударьинских коврах составляют сюжеты с жуками либо ка-
кими-то другими многоногими насекомыми, утратившими индивидуаль-
ные особенности, но сохранившими такие атрибуционные признаки, как
антенны и членистые ножки (рис. 24). Скорпион ичян легко идентифи-
цируется, поскольку имеет зубчатое тельце с загнутым хвостом харак-
терных очертаний. Он никогда не является самостоятельным мотивом, а
используется в каймовых построениях, где чередуется с большими ро-
зетками с фестончатыми очертаниями (видимо, зооморфного происхож-
дения) (рис. 30, кайма). С точки зрения первобытной магии появление

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



51

на коврах изображений жуков и других малопривлекательных существ
может рассматриваться как попытка отпугивания других, еще более не-
приятных созданий с помощью изображений их сородичей [45].

С другой стороны, противопоставление мотивов скорпионов, являю-
щихся частью каймовых построений, и жуков, которые встречаются толь-
ко как главный элемент центрального поля, позволяет предположить
значимость вторых в туркменском бестиарии. Не будет, видимо, ошиб-
кой предположить, что жуки являлись тотемными существами, и вполне
вероятно, что разница в их иконографии (количество ножек, отличия в
форме усиков, «лохматость» одних и гладкие контуры у других и пр.)
отражает и отличие реальных прототипов: собственно жуков, пауков,
возможно, пчел. Последнее предположение основано на том наблюдении,
что «жуки» всегда введены в прямые клетчатые композиции, которые
трактуются как упорядоченные структуры, такие как вспаханное поле,
поселение, космос, наконец. В мире насекомых нет ничего более упоря-
доченного, чем пчелиный улей, отсюда, возможно, и архетипичная ком-
позиция, приспособленная позднее к изображениям и других членисто-
ногих созданий.

Наиболее ранние ковры с «жуками» (XVIII — середина XIX в.) пред-
ставляют собой в большинстве небольшие по размеру постилочные ха-
личе удлиненной формы, выполненные в светлой, яркой бело-красно-
бирюзовой гамме. Чередующиеся по цвету в шахматном порядке клетки
центрального поля (от 2 × 4 до 4 × 6 и 3 × 8) заполнены мотивом «жук».
Фон в клетках часто бывает белым и красным, изредка синим и дополня-
ется мелкими сюжетами, напоминающими крошечных уточек и других
водных обитателей, а также мотивами буте. Простота и повторяемость
сюжета легко компенсируются нарядностью расцветки и живостью изоб-
ражений, что делает такие ковры заметным явлением в мире восточного
ковроделия, а присущая им художественная и технологическая манера,
характерная для старинных изделий чарджуйской и бурдалыкской групп,
позволяет рассматривать данную группу как один из архетипов ворсо-
вой продукции Средней Амударьи в целом. Поздние варианты показы-
вают упрощение главного мотива и всей композиции до степени, когда
рисунок больше напоминает геометрические пальметки и становится уз-
наваемым только при сопоставлении с ранними прототипами.

Последняя из рассматриваемых в данной статье категория зооморф-
ных изображений на коврах амударьинской группы включает в себя раз-
личных птиц/куш, как хищных, так и диких водоплавающих, и одомаш-
ненных куриных. Судя по дошедшим до нас археологическим памятни-
кам, разные виды птиц вошли в круг жизненно важных объектов древне-
го населения Туркменистана в разное время. Первым появляется на ке-
рамике мотив диких водоплавающих птиц: уточек либо гусей, точнее
определить невозможно. Птицы представлены контурной закрашенной
фигурой в положении «в профиль», и такая манера изображения очень

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



52

далека от той, которую мы видели на коврах, рисующих гусей «в поле-
те», прочем в такой проекции, как если бы мы смотрим на них снизу (или
сверху) (рис. 22). Мы не знаем, когда появилась такая манера передачи
образов летящих птиц, хотя в целом прием изображения предметов в
проекции «вид сверху» прослеживается по меньшей мере с периода брон-
зы, как фиксируют, например, центрально-азиатские петроглифы с ко-
лесницами, быками/конями и возничими.

Контурные профильные фигуры, однако, более характерны для ис-
кусства древности, и эта манера изображения животных и птиц также
хорошо представлена в ковровой орнаментике туркмен, например на ас-
малдыках с дрофами [Tsareva 1996, fig. 120–121] и в образе мифологи-
ческой птицы Сенмурв, наиболее архаичный вариант изображения ко-
торой мы находим на халыкых из коллекций Питера Хоффмайстера и
Национального музея Туркменистана (рис. 25). Есть основания считать,
что некоторые из включенных в гёли парных «двуглавых» фигур также
изображают птиц, во всяком случае те, у которых одна из «голов» короче
другой. Археологические материалы позволяют проследить развитие
иконографии такого рода существ от вполне реалистичных хвостатых
птиц семейства куриных, конец крыла (либо хохолок) которых посте-
пенно трансформируется в завиток (позднее средневековье) [46], при-
чем последний в конце концов принимает аналогичную голове форму, а
само изображение становится мало отличимым от других Н-образных
фигур, занимающих сходные места в композиции разного вида гёлей и,
видимо, выполняющих в них аналогичные функции геральдического ха-
рактера.

Еще более видоизмененным предстает изображение павлина тавус,
являющегося составной частью одноименного каймового орнамента. Он
представляет собой птицу в положении «анфас» с широко распахнуты-
ми крыльями и повернутой в профиль головой с большим зубчатым греб-
нем (рис. 29, кайма). Собственно мотив был идентифицирован именно
благодаря сохраненному ковровщицами названию тавус, поскольку свой-
ственное ковровому орнаменту тяготение к унификации сходных по ар-
хитектонике изображений привело к сближению очертаний тавус с фор-
мой одного из амударьинских вариантов мотива хамтоз. Предположи-
тельно, курица была одним из первых, если не первым, из животных/
птиц, которые были одомашнены создателями ближневосточной куль-
турной провинции, в том числе и обитателями ее северо-восточных ок-
раин; в связи с чем трудно переоценить роль семейства куриных в разви-
тии человеческой культуры. Стала ли при этом курица тотемом — не из-
вестно, во всяком случае мне такую информацию найти не удалось, од-
нако образ петуха с могучим гребнем и распушенными крыльями проч-
но вошел в орнаментальный запас туркменского ковроделия.

И, наконец, хищные птицы, изображения которых стали неотъемле-
мой частью геральдической символики в период военной демократии и

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



53

самым ярким зрительным атрибутом которой на туркменской почве яв-
ляются ковровые медальоны гёль. Развитие образа хорошо прослежива-
ется на центрально-азиатских материалах. На территории Туркмении
многочисленные изображения орлов найдены в глиптике бактрийско-
маргианского круга, развивавшейся под активным воздействии культу-
ры Месопотамии, в искусстве которой образ орла появляется в сузианс-
кой культуре. В шумерской мифологии он является божеством бури, пре-
вращенным Нинуртой в эмблему своей власти [47] и представлен, глав-
ным образом, скульптурными изображениями орлов с распахнутыми
крыльями и львиными головами [Caubet, Pouyssegur 1997: 168, 184]. В
памятниках Южного Туркменистана образ орлов, в том числе двугла-
вых (особенно орлов, побеждающих змей), встречается на печатях, кото-
рые, видимо, служат не просто личными знаками, но маркерами высоко-
го социального положения их владельцев. Во всяком случае, древний
иранский эпос «Шахнамэ» упоминает знамя древнего Ирана с изобра-
жением орла, трактующегося как символ мощи и побед Персии.

Вне зависимости от контекста и характера изображения ранняя ико-
нография образа орла представляет нам эту птицу анфас, с распахнуты-
ми крыльями, повернутой в сторону головой и распушенным хвостом.
Двуглавый орел появляется также уже на бактрийских печатях [Сариа-
ниди 2002: 303, рис.] и именно такой образ послужил основой для сельд-
жукского герба и стал традиционным для туркменской ковровой орна-
ментики. Наиболее яркие знаковые изображения орлов либо других птиц
семейства соколиных представлены на арабачинском асмалдыке из кол-
лекции А.А. Боголюбова (рис. 19), элемах салорских и чоудорских энси
[Tsareva 2005а, fig. 2], на ранних гокленских и арабачинских иоламах
[Tsareva 1998, ill. 112]. Примечательно, что все названные типы изделий
имеют ритуальное значение и изображенные на них птицы, несомненно,
являются знаками гербового характера и символами высокого статуса
семьи-изготовителя. Что касается географии образа орла, можно отме-
тить, что все названные племена: арабачи, чоудоры, салоры — либо про-
живали на Средней Амударье в исторически обозримый период, либо
периодически появлялись в южной части Хивинского и Чарджоуском
оазисах. Это касается арабачинцев и чоудоров, кланы которых компакт-
но поселились в окрестностях Чарджоу, но также и салоров, отдельные
группы которых появилась на Средней Амударье еще в IX в., а с XVII в.
племя сплошь заняло всю территорию к северу от Чарджоу.

Поскольку речь зашла о птицах в туркменской ковровой иконогра-
фии, хочется упомянуть один очень важный «птичий» сюжет: образ ми-
фологической птицы Сенмурв. Первыми описали этот образ древние егип-
тяне, согласно представлениям которых птица Сенмурв входила в круг
богини Исиды, причем ее основной обязанностью была охрана семян и
побегов растений [48]. В иранском мире наиболее ранним является пред-
ставленное в Авесте описание птицы Сенмурв: «огромная как гора» [Аве-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



54

ста 1993, яшт XIV 41]. В коллекции П. Хоффмайстера и в Национальном
музее Туркменистана хранится халык с удивительным вариантом изоб-
ражения Сенмурв (рис. 25), на котором эта «огромная как гора» птица
сопровождается двумя парами собак. Последнее обстоятельство представ-
ляет особый интерес, поскольку изначальным занятием доместицирован-
ных ранними земледельцами собак была охрана от диких птиц и живот-
ных не стад (это стало практиковаться позже), а полей. Таким образом,
на халыке представлен уникальный вариант зрительного воплощения
древних мифологических идей жителей земледельческих оазисов Турк-
менистана: защитница посевов Сенмурв и стражи тех же полей — собаки.
Архитектоника композиции и сюжета: сцена с Сенмурв и собаками зак-
лючена в имитирующий круг восьмиугольник, повернутая «в профиль»
фигура птицы практически заполняет медальон, поверхность крыла раз-
работана перьями-чешуйками, медальоны расположены рядами на ор-
наментируемой поверхности и пр. — близка декору согдийских и саса-
нидских тканей с Сенмурвами и в целом может быть соотнесена с тем
кругом центрально-азиатских изобразительных построений, которые
явились основой для разработки также и гёлевых композиций.

Б.Растительные изображения.
В отличие от анималистических сюжетов, которые в рассматривае-

мое время мало использовались на коврах других регионов, описывае-
мые ниже растительные сюжеты имеют массу аналогов в ковром мире
Евразии. В первую очередь сказанное относится к таким композициям,
как герати и минахани, которые мы находим в работах ковроделов тер-
риторий, простиравшихся от Восточного Туркестана до Анатолии, вклю-
чая Хорасан и Восточный Иран.

Келле/цветок, голова. Растительные мотивы, в первую очередь келле,
могли иметь очень разную, как простую, так и крайне усложненную мно-
гочастную форму, часто интерпретируемую европейскими исследовате-
лями как Древо Жизни (рис. 37). Последние исследования Питера Хоф-
фмайстера показывают, что наиболее сложные варианты мотива восхо-
дят к синкретичным древним изображениям божеств плодородия (?) с
фланкирующими животными [Hoffmeister 2005: 147]. Келле отличались
также размерами и местом в композиции: они являлись наиболее часты-
ми сюжетами архаичных клетчатых композиций городских ковров и на-
мазлыков ; нижней панели элем настенных мешков чувалов и дверных за-
навесей энси ; в центральных панелях и коймах мафрачей, торб и энси
(рис. 14, 27,36б). Многократное повторение крошечных келле создавало
сложные построения типа хамтоз. Из сказанного можно сделать вывод,
что мотив широко использовался как в городских, так и в племенных ков-
ровых композициях, а термин применялся для обозначения любого вер-
тикального мотива, завершающегося ромбовидной фигурой, вне зависи-
мости от лежащего в основе архетипа.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



55

Прототипом растительного варианта мотива «стебель с парой листи-
ков и небольшим цветком» предположительно послужил один из самых
ранних узнаваемых сюжетов энеолитической керамики Южного Турк-
менистана — тростник (либо какое-то другое деревянистое растение). В
ковровых изделиях близкие к прототипу келле отличаются простыми
формами и небольшими размерами и обычно используются для «строи-
тельства» композиции хамтоз и в убранстве койм. Несколько более ус-
ложненным является тот тип келле, который мы находим в мафрачах с
белым фоном (рис. 26), предположительно, овлядской работы (шихи, ход-
жа) [Tsareva 1990: 68–69; 1993: 117]. Практически идентично выглядят
«цветки» на небольших «домашних» ковриках северной зоны с меняю-
щимся цветом фона прямой клетки (красного или цвета слоновой кос-
ти), со множеством мелких мотивов плодородия, что было своего рода
«торговой маркой» композиций этого рода [Hermann IX, 3]. Ткали такие
коврики не на продажу, поэтому они очень редки в европейских коллек-
циях.

Рисунки изготавливавшихся для рынка ковров с мотивами келле были
более сложными, а сами ковры выполнены в другом художественном сти-
ле и имеют отличную от «домашних» ковриков структуру. Следует от-
метить, что, в отличие от сарай килемов и иных чисто коммерческих из-
делий с другими рисунками, ковры группы компартмент с мотивом кел-
ле всегда изготовлены с большим профессионализмом. В них не бывает
диспропорций между шириной центрального поля и койм, сбоев в ри-
сунке или деформации полотна ковра. Все это предполагает длительную
практику использования мотива в регионе, что подтверждается и тради-
цией украшения сюжетом келле «домашних» ковриков, ткавшихся насе-
лением долины для личных нужд.

Вариант «пламенеющие листья» характерен для коммерческих халы
и дворцовых сарай килемов (узел as II, южная зона), а хамтоз встречает-
ся во всех локальных, временных и цветовых группах: от ранних север-
ных пурпурных (центральная и северная зоны) до тускло-красных по-
здних южных (Керки).

Однако наиболее роскошные, сложные и красивые композиции с
мотивом «голова/цветок» использовались для украшения молитвенных
ковров намазлык, предположительно бурдалыкского производства (as II;
баяты) (рис. 35), которые будут рассмотрены ниже (Арки и арочные ком-
позиции).

Как упоминалось выше, келле был также частым сюжетом племен-
ных изделий, главным образом нижних панелей чувалов и энси, причем
используемый эрсаринцами и другими племенами южной группы вари-
ант многосоставен и очень сложен, его нижние «листики» напоминают
головки птичек (либо змей) на длинных шеях (узел as II, длинный плот-
ный ворс, темная цветовая гамма), поэтому предложенная П. Хоффмай-
стером интерпретация символа представляется весьма обоснованной.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



56

Более «живые», легкие и элегантные варианты келле встречаются на ран-
них салорских торбах (узел as III, характерная вишнево-красная цветовая
гамма (северная зона) (рис. 27); некоторые племена северной зоны, такие
как арабачи и чоудор, использовали келле-«подсолнечник» (терминология
Роберта Пиннера [Pinner 1991]) для украшения попон-асмалдыков и энси
[Tsareva 2003а: 166–167, fig. 19, 20] (вязка узлом типа as I, уток из шелка/
хлопка и верблюжьей шерсти, шелковистый длинный ворс (северная зона).

Отмеченные различия касаются и художественных, и технических
особенностей ковров и ковровых изделий с мотивом келле, что говорит
не только об использовании его разными группами населения региона,
но и о разнице в истории сложения и развития мотива.

Анор/гранат. Мотив граната в устоявшейся сложной композиции
«дерево с плодами» используется на Амударье только в декоре намазлы-
ков и будет рассмотрен ниже.

Буте/миндаль. Мотив буте, название которого часто переводится в
европейской литературе как «миндаль», является одним из самых люби-
мых на Востоке. Подобно вышеописанному келле, амударьинские буте
также имеют множественные варианты. Одни из них напоминают зер-
нышко с побегом, другие — лист, третьи — дерево, птицу, рыбу. Все это
позволяет предположить, что мотив изображает зародыш, тот момент его
развития, когда семечко начинает прорастать, цыпленок появляется из
яйца, рыба — из икринки (рис. 3, кайма; рис. 28, 29).

Наиболее многочисленная группа ковров с буте имеет удлиненную
форму, то есть являются типичной для Центральной Азии рыночной
продукцией. Многие ковры, однако, по форме близки к квадрату, что
предполагает их использование в других интерьерах: наиболее вероятно,
что такого рода халы производились для Европы. И, как и в случае с кел-
ле, особую группу ворсовых изделий с рисунком буте составляют не-
большие коврики и хурджины с белым фоном, явно ткавшиеся для до-
машнего использования [Moshkova 1996, fig. 146].

Фигурки буте в последних имеют яркую, но однотонную раскраску
и рисунок, отличительной чертой которого является маленький отходя-
щий от «миндалинки» отросток: возможно, именно этот отросток обо-
значает первый побег, выходящий из прорастающего семечка. Простые
рисунки на белом фоне имеют, как обычно, наиболее архетипичный вид,
и они же использовались для украшения молитвенных ковров бурдалык-
ской группы.

Наиболее многочисленная группа ковров с буте на красном фоне ук-
рашена вариантом мотива с пламенеющими контурами и «зародышами»
внутри. Они могут быть организованы в разные типы композиций, са-
мая популярная из которых — расположение буте полосами или ряда-
ми. Меньшие по размеру, веселые и яркие коврики с «миндалинками»
такого типа выглядят как более ранние; в то время как сарай килемы с
полосатыми композициями и ярко-желтыми контурами узоров — как бо-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



57

лее поздние, хотя и не без исключений. По многим показателям первые
тяготеют к продукции того типа, который мы называем баширским, а вто-
рые — к керкинскому. Технически оба типа также отличаются: второй
имеет неровную вязку с высокой плотностью (до 1600 узлов на квадрат-
ный дециметр), двумя прогонами утка разного цвета (один из них всегда
красный) и мягкую блестящую шерсть с большим числом оттенков сине-
го и красного. Первый тип использует тот же as I узел, но очень регуляр-
ный, с введением приема эксцентричности при плотности около 1100–1200.

Другая большая группа ковров с геометризованными фигурами буте
и глухим темным фоном может быть атрибутирована как чаршангинс-
кая. Ковры этого типа плохо датируются, поскольку их художественный
облик со временем практически не менялся [Tsareva 1984, fig. 92].

Помимо названных, на амударьинских коврах встречается также буте
кашмирского типа с медальонами. Это вполне вероятно, учитывая тра-
диционные связи Средней Азии с Северной Индией. Мотив буте также
используется как составная часть некоторых сложных композиций, са-
мой популярной из которых является орнамент буте-икат, возводимый
к бухарскому узору XIX в. [Moshkova 1996, fig. 142, 147]. Торцы ковров с
рисунком этого типа часто оформлены тем способом, который характе-
рен для проживающих в Центральной Азии арабов, активно участвую-
щих в ковровом производстве Средней Амударьи.

Великолепным образцом племенной продукции с рисунком буте яв-
ляется семиугольная свадебная попона асмалдык работы амударьинских
ковровщиц, перфектно демонстрирующая тонкое вхождение городской
орнаментики в декор традиционных для туркмен предметов убранства
свадебного каравана (рис. 28).

Минахани. Основу композиции минахани составляет сложная диаго-
нальная решетка, составленная из стеблей, листиков, многоцветных 8-
лепестковых розеток и 5-лепестковых мелких цветков белого цвета (рис.
30). Рисунок широко известен и любим на Востоке, границы его распро-
странения простираются от Китая до Восточного Средиземноморья. Он
имеет локальные варианты, разработанность которых предполагает ус-
воение данного мотива в достаточно отдаленные времена. Наличие на
Средней Амударье разных вариантов узора, причем выполненных в двух
традиционных для региона гаммах: пурпурной и красной, — свидетель-
ствует о длительности его  использования и населением долины Сред-
ней Амударьи.

Минахани применяли для украшения самых разных видов изделий:
от огромных ковров сарай килем длиной в 8–10 м, до настенных мешков
чувалов и дверных занавесей энси. При этом наблюдается общая для всей
группы закономерность: ковры с фиолетово-пурпурным фоном являют-
ся более ранними по времени изготовления (предположительно начало
XVIII в.) и демонстрируют наиболее изысканный и прихотливый тип
узора (рис. 30). Среди вещей с красным фоном встречаются отдельные

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



58

экземпляры, которые можно датировать близким временем, но в целом
они, как правило, изготовлены в XIX в. Стабильной особенностью всех
изделий группы является использование высокотехничных структурных
характеристик при едином типе узла: асимметричном правостороннем
(as I) — в изделиях самых разных форм и времени изготовления, что ука-
зывает на цельность группы и локальность ее производства. Сказанное
дает основания предположить, что изготовители ковров с композицией
минахани переселились на Амударью из какого-то развитого ковродель-
ческого центра. Несмотря на некоторые черты близости художественно-
го облика группы минахани к коврам Восточного Туркестана, техноло-
гические признаки указывают на иранскую в основе традицию их изго-
товления. Локализация места производства группы на Амударье затруд-
нительна; В.Г. Мошкова считала возможным определить его как собствен-
но Башир, что не противоречит рассмотренной информации, хотя мож-
но предполагать территорию в окрестностях селения.

Герати/гератский. Еще одна принятая на Амударье великолепная и,
если можно так сказать, общеориентальная растительная композиция —
герати (гератский). Мотив герати представляет собой сложный рису-
нок, составленный прихотливо изогнутыми стеблями, цветами, ланце-
товидными раздваивающимися и фронтально изображенными «пламе-
неющими листьями», всегда на синем фоне (рис. 32). Подобно минаха-
ни, композиция имеет множество вариантов, ряд которых очень далек от
классического гератского прототипа, и это наблюдение касается в том
числе и амударьинского ковроделия. Некоторые рисунки имеют геомет-
ризованные формы, другие — вполне цветочно-лиственные, но множе-
ственные производные от композиции варианты сохранили только та-
кой типологический признак, как «пламенеющие листья» и синий фон.
Рисунок использовался в декоре главным образом постилочных ковров,
причем в самых больших из них, как правило поздних, появляются та-
кие дополнительные мотивы, как медальоны разных очертаний. Судя по
структурным особенностям изученных образцов, ковры с узором герати
делались в разных ковродельческих центрах региона: некоторые изде-
лия начала XIX в. тяготеют к баширской группе ковроткачества, некото-
рые более поздние имеют выраженные черты керкинской продукции,
архетипичные образцы, по всей вероятности, изготавливались группой
ирани (куллар), потомки которой по настоящее время проживают на
Амударье между Бурдалыкском и городом Саят.

«Пламенеющие листья»/перре нагыш («узор с перьями»). Рисунок,
наиболее вероятно, является производным от герати, что подтверждает-
ся и общностью каймового набора обеих групп. Сопоставляя разные по
времени образцы (т.е. разные по времени появления рисунка, а не соб-
ственно ковра, поскольку множество вариантов сосуществовали едино-
временно), мы можем проследить процесс трансформации композиции
герати и перехода ее к более простым, схематизированным и геометри-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



59

зированным формам. Как обычно, процесс шел сразу в нескольких на-
правлениях, в одном из них мы находим варианты пар «пламенеющих
листьев» на классическом для герати фоне; пары листьев на гладком крас-
ном фоне; одиночные листья; листья, помещенные рядами, в косых и 8-
угольных решетках. Другая линия пошла в направлении соединения че-
тырех листьев в крестообразную фигуру кватрофойл.

В ранних формах листья выглядят как пальметты, но амударьинские
ткачи быстро изменили их очертания на зубчатые, поэтому я отношу все
изделия этой группы к «пламенеющим листьям», чтобы отличить их от
группы собственно пальметт, также пришедшей с территории южного
Хорасана. Местное название перре нагыш — «узор с перьями» — подчер-
кивает такую особенность мотива, как зубчатые, «пламенеющие» конту-
ры составляющих его листьев.

Композиции ковров больших размеров с перре нагыш, подобно мно-
гим другим сарай килемам с растительными сюжетами, часто дополня-
ются медальонами. Среди «домашней» и племенной продукции изделия
с узором «пламенеющие листья» не выявлены. Все это говорит о позднем
проникновении мотива в регион и его разработке профессиональными
городскими ткачами.

В. Рисунки в икатном стиле.
Ковры с рисунками икатного, или абрового, типа составляют славу и

лицо амударьинского ковроделия (рис. 32, 33). Рисунки такого стиля ис-
пользовались для декорирования самых разных типов изделий: городс-
ких ковров разного размера и намазлыков; изготавливавшихся для ко-
чевников настенных мешков и даже дверных занавесей энси. Это обстоя-
тельство говорит о том, что икатные композиции были хорошо знакомы
местным ковроделам. Яркие, бархатистые, переливающиеся на солнце
абровые ковры имеют, если можно так сказать, еще более икатный вид,
чем шелка и бархаты, так что иногда бывает трудно решить, ковровый
или адрасный вариант является первичным. И действительно, мы знаем,
что целый ряд абровых рисунков появился сначала на коврах, и лишь
затем — на гладких тканях.

Икатные узоры очень ярки и сложны, и основу их декора составляют
не столько собственно сюжеты, сколько расцвечивающие их цветовые
пятна, оттенки которых «мигрируют» из фона в рисунок настолько ак-
тивно, что зачастую фон невозможно выделить. Как было сказано выше,
прием изменения цвета фона характерен для ковров баширской (в широ-
ком смысле) группы. В целом палитра баширской группы ковров очень
ярка и включает оттенки красного, золотисто-желтого, пурпурно-корич-
невого и огромное разнообразие переливов синего и зеленого.

Основной сюжет одного из самых распространенных вариантов аб-
ровых рисунков имеет вид рядов фигур, напоминающих бабочек с рас-
пахнутыми крыльями и отходящими от них вниз и вверх подвесками с

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



60

«бубенчиками» на концах (рис. 32). Между «бабочками» расположены
мотивы типа гирлянд либо ромбов, крестов и других мотивов. В.Г. Мош-
кова использует для обозначения рисунка местный термин каймак/ак
каймак (белые сливки), который обычно трактуется как «прекрасный».
Предметов с вариантами такого декора так много, что их приходится клас-
сифицировать по типам обрамляющих койм, самым распространенным
видом которых является компартмент с одиночными растительными
сюжетами. Наиболее ранние типы узора выявлены на настенных меш-
ках типа чувал. Отличительная черта этих изделий — яркие, чистые тона
расцветки и отсутствие единого по цвету фона (рис. 32б). Эта особен-
ность, а также другие художественные и технические характеристики по-
зволяют отнести ранние изделия с композицией ак каймак к тому типу,
который мы называем собственно баширским.

Огромное число изделий с композицией ак каймак позволяет выст-
роить их в охватывающий XVIII–XIX вв. временной ряд, который ясно
показывает, что изменение рисунка центрального поля шло по линии
«сжимания» его по вертикали и схематизации составляющих мотивов;
при этом коймы, наоборот, увеличиваются в числе и усложняются, при-
чем расцвечивание происходит по той системе, что была принята у турк-
мен: ровно окрашенный фон и контрастирующие с ним по цвету коймы.
Количество койм возрастает, абсолютное большинство их декорировано
геометрическими орнаментами племенного стиля: нальдаг, догаджик,
коджанак, иногда куфи. Все это показывает, что в XIX в. основными про-
изводителями товарной продукции в регионе постепенно становятся
пришлые туркменские племена, использующие в своих работах модные
«городские» композиции, но сочетающие их с традиционными для пле-
менного ковроделия коймами и промежуточными мотивами

Все ковры группы ак каймак имеют практически одинаковую шири-
ну — создается впечатление, что они сделаны на одном станке. В данном
случае это не означает единого места производства, поскольку выявлен-
ные технологические особенности позволяют «разнести» ковры описы-
ваемого типа по разным городским ковродельческим центрам от Чард-
жоу до Керки. Стандартная ширина ковров ак кайма, вполне возможно,
обусловлена тем, что все они копировали какой-то единый прототип, рас-
считанный на ширину айванов центрально-азиатских домов, имевших
идентичный размер, определяемый длиной ствола тополя —самого рас-
пространенного в регионе строительного дерева. Следует отметить, что
помимо настенных мешков для убранства юрты и небольших халы изве-
стны и несколько сарай килемов с узором ак кайма, правда, все они по-
здние и их упрощенный декор уже не имеет почти ничего общего с ярки-
ми сложными композициями ранних чувалов. Поздние деривации узора
также активно использовались для украшения узбекских напрамачей как
амударьинского, так и афганского происхождения, которые датируются
первой половиной ХХ в. [Tsareva 2003b, fig. 41].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



61

Помимо описанных популярных рисунков ак каймак, в коврах Сред-
ней Амударьи выявлены и другие, более редкие варианты икатных ком-
позиций. Часто их узор называют по месту производства изделий с та-
ким узором, например чаршангинский тип [Tsareva 1990, fig. 19]), по
имени автора первой публикации (шурмановский икат (рис. 33)
[Turkmen 1980, fig. 60]) либо собирателя (дудинский абровый узор
[Tsareva 1993, fig. 9, detail]), по названию известных шелковых прототи-
пов (марви [Jourdan 1989, pl. 244]) и т.д.

Г. Геометрические рисунки.
В нашей работе к геометрическим отнесены те ковровые орнаменты,

в рисунке которых нет криволинейных узоров, то есть они выполнены
исключительно прямыми либо косыми линиями. В геометрическом сти-
ле выполнена большая часть племенных изделий с гёлевыми композици-
ями, которые описываются отдельно. Здесь мы рассматриваем городс-
кие ковры с геометрическими сюжетами, которые во второй половине
XIX в. были не менее распространены, чем растительные или, скажем,
абровые. Наиболее популярными геометрическими композициями были
рисунки компартмент керпич и хамтоз.

Керпич/кирпич. Представленный мотивами керпич тип орнаментов
прослеживается на территории Туркменистана с периода энеолита. При-
чем степень близости изображений на глиняных сосудах IV–III тыс. до
н. э. и коврах начала ХХ в. н. э. столь велика, что при сравнении они выг-
лядят идентичными (рис. 5а, б). Сюжет отличается не только глубокой
архаичностью, но и неизменностью структуры его основного элемента,
при этом способы его аранжировки на декорируемой поверхности весь-
ма отличаются. Так, «кирпичики» могут монотонно покрывать все про-
странство центрального поля; заполнять собой большие, разделенные
дополнительными полосами клетки; составлять сложные ромбы, диаго-
нальные полосы и своеобразные вихревые фигуры (в двух последних
случаях диагонали и эффект вращения достигаются особым расцвечива-
нием). Можно также подчеркнуть, что мотив был популярен и у городс-
ких ткачей, и у туркменских ковровщиц. При этом те и другие следовали
старинному амударьинскому канону и использовали для обрамления
ковра одну узкую кайму (с племенными орнаментами в туркменских халы
и цветочными — в городских изделиях).

Относящиеся к керкинской группе поздние ковры с рисунком кер-
пич атрибутируются как кызыл-аякские, хотя более ранние вещи пур-
пурной группы локализуются в центральной и северной зоне, впрочем,
как и большая часть ковров с архаичными клетчатыми композициями.
Узор, как было сказано выше, является одним из древнейших для этой
части Евразии, и вполне естественно, что мы находим его на амударьин-
ских коврах практических всех форм: от хурджинов до намазлыков. К
сожалению, работавшие в 1920-х годах на территории Средней Амуда-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



62

рьи исследователи не обратили особого внимания на этот сюжет и не
пытались установить его интерпретацию самими ковровщицами, было
бы интересно узнать, проводили ли те параллели между образом вспа-
ханного поля и мотивом керпич.

Хамтоз/ступенчатый. Иная ситуация с мотивом хамтоз, который
имеет два основных варианта изображения: в одном случае он использу-
ется в декоре центрального поля больших ковров (рис. 7), в другом —
для украшения нижнего элема настенных мешков чувал (рис. 9б). Пред-
ставляется, что корни этих двух мотивов различны. Используемый в эле-
мах хамтоз ковровщицы часто называют также текбент — «женский
пояс», что указывает на его охранную магическую функцию и позволяет
рассматривать орнамент как потомка древнего энеолитического сюжета.

Сходные по очертаниям ступенчатые фигуры на центральном поле
ковров часто также называют коса «чаша» и араби «арабский». «Чаша»,
«щит» — это те термины, которыми туркмены обозначали гёли и другие
маркирующие племя-изготовитель фигуры, имевшие значение племен-
ных символов. В таком случае вполне вероятно, что мотив был действи-
тельно принесен на Амударью арабами (причем изначально, видимо, в
килимном варианте) [Moshkova 1996, fig. 70, 71, 73].

При близком рассмотрении мы также видим, что в амударьинском
городском варианте мотив хамтоз составлен массой мелких фигурок кел-
ле (рис. 7). Несмотря на это, композиция отличается подчеркнутой гео-
метричностью и монотонностью. Чтобы смягчить это впечатление, ков-
ровщицы применяли прием диагонального расцвечивания и использо-
вали глубокие насыщенные тона. Это относится главным образом к ран-
ним изделиям пурпурной группы, массовая коммерческая продукция XIX
— начала XX в. становится весьма стандартной, имеет холодные расцвет-
ки, сухой рисунок, искаженные неоправданно широкими коймами ком-
позиции. Ковры такого типа атрибутируются как керкинские; если пред-
положить, что более ранняя пурпурная группа также производилась в
этом центре (что подтверждается структурными особенностями), то мы
четко видим те изменения, которые происходили в ковроделии этой тер-
риториальной группы на протяжении XVIII — начала XX вв.

Из сказанного очевидно, что термин применялся для обозначения всех
видов ступенчатых фигур, причем использовался формально, без учета
генезиса орнамента и его конкретных деталей. Некоторые из последних
при этом имели и другие наименования. Во избежание путаницы и учи-
тывая названное обстоятельство, можно предложить применять к опре-
деленным типам двойные названия, например араби-хамтоз и тегбент-
хамтоз.

Палак/8-конечная звезда. Широко известный космогонический сю-
жет в форме 8-конечной звезды относится к энеолитическому слою цен-
трально-азиатской орнаментики, как и два рассмотренных выше геомет-
рических сюжета. В Туркмении, в том числе и на Амударье, палак ис-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



63

пользовался в разных построениях. В двух традиционных для Востока
случаях мотив (1) является основным в составе клетчатой композиции
и (2) служит для украшения фона различных ковров и ковровых изде-
лий. Оба варианта были знакомы всем ковродельческим группам регио-
на и применялись в декоре небольших ковриков, видимо, домашнего ха-
рактера. Все они практически идентичны по дизайну и имеют отличия
главным образом в цветовой гамме.

Организованные в горизонтальный ряды фигуры палак составляли
также основной, доминирующий орнамент небольших (около 2 м в дли-
ну) ковриков, которые ткались амударьинскими мастерицами по типу
чувалов. Дизайн таких ковриков следует композиции древних по форме
занавесей и ковров, сшитых из чередующихся узорных и гладких полос
(рис. 36б). Набор использовавшихся в ковриках орнаментов, включая
массивные многочастные келле нижних панелей элем, отличается под-
черкнутой архаичностью и геометризованностью (сравните со сходны-
ми по размеру и композиции, но стилистически отличными ковриками с
сюжетом «лягушка» и «черепаха», рис. 36а). Все они имеют сходные тех-
нические характеристики и цветовую гамму, что позволяет выделить из-
делия описанного типа в единую группу, пока не идентифицированную.

В регионе существовал, однако, еще один исключительно туркменс-
кий вариант использования мотива, при котором он заполняет кресто-
видную фигуру чарх палак («колесо небес»), которую мы также просле-
живаем с периода энеолита. В амударьинских коврах он отмечен только
в старинных изделиях салоров (рис. 8б) и сарыков периода их прожива-
ния на Амударье.

Д. Арка и арочные композиции.
В ковроделии Средней Амударьи арки и арочный тип композиции

использовались всеми группами населения, хотя в принципиально раз-
ных построениях и для декорирования разных типов предметов. В пле-
менных изделиях арка, вернее ряды арок, вводились в декор дверных за-
навесей энси (рис. 14) и составляли основу дизайна свадебных попон ас-
малдык (рис. 12), которые мы рассмотрим позднее. В коммерческих из-
делиях изображение единичной ланцетовидной арки неразрывно связа-
но с образом молитвенных ковров намазлык и саф, в которых она состав-
ляет композиционную доминанту (рис. 10, 34, 35). Получившие миро-
вую известность под названием бухарских либо баширских амударьинс-
кие намазлыки образовывают особую раннюю группу ворсовых изделий,
и их изучение дает интереснейший материал по дотуркменскому перио-
ду ткачества в регионе. Однако прежде чем мы перейдем к рассмотрению
материала, несколько слов о данном виде постилочных ковров, которые
занимают особое место с мусульманской культуре.

Молитвенные ковры являются одним из самых ярких и известных
символов исламского культа, в целом небогатого атрибутами. Каждый

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



64

мусульманин должен использовать специальный коврик пять раз в день
во время обязательной молитвы (намаз), которая может отправляться
приватно либо в мечети, соответственно намазлыки изготавливаются для
одного человека (рис. 10, 35) либо для нескольких людей. Последние, на-
зываемые сафами, могут быть рассчитаны на 20–30 человек и иметь по
несколько рядов арок (рис. 34). Украшенные арками/нишами/михраба-
ми и колоннами намазлыки входят в особую группу так называемых «ар-
хитектурных» тканей, которая включает в себя также коптские зана-
весы эллинистического периода с мифологическими сценами [49], и изоб-
ражения которых мы находим на кушанских барельефах и средневеко-
вых оссуариях [50]. Древний Окс был географической осью Северной
Бактрии, и, хотя долина Средней Амударьи в тот период была заселена
мало, она была неизбежно вовлечена в исторические и культурные про-
цессы, которые происходили в стране в целом. Вполне логично, что ку-
шанский художественный стиль распространился на территорию доли-
ны и повлиял на ее развитое текстильное производство. Поэтому вполне
очевидно, что ковры региона продолжали использовать арочную компо-
зицию, причем не только в варианте с одной нишей, но и в виде целых
аркад. Мы не знаем, как рано арки стали составным элементом молит-
венных ковров, наиболее вероятно, что это произошло в домусульманс-
кий период, хотя с течением веков ниши стали каноничным элементом
мусульманских молитвенных ковров, которые сегодня воспринимаются
как своеобразный символ ислама.

Отличительная черта амударьинских намазлыков — отсутствие в де-
коре колонн, вместо которых используются арки (иногда строенные).
Вторая их отличительная черта — завершающие арку парные завитки,
имитирующие изображение гоч шахы — рогов горного барана, древнего
тотема населения Южного Туркменистана. Еще одна особенность — фон
белого цвета, сплошь заполненный растительным либо геометрическим
орнаментом. Изредка встречающиеся другие, кроме рогов горного бара-
на, анималистические сюжеты обычно «спрятаны». Вполне возможно,
что отказ от изображения животных в данном случае означает следова-
ние традициям избегания изображений живых существ, предписанных
исламом. Последнее представляется еще более очевидным, если принять
идею создания дизайна намазлыков профессиональными художниками.
В целом хорошо известно, что сельское и кочевое центрально-азиатское
население предпочитало использовать при молитве не ворсовые коври-
ки, а маленькие войлоки или платки. В связи с этим еще более важным
становится тот факт, что на Средней Амударье был разработан тип, ко-
торый приобрел мировую известность и популярность, хотя и под име-
нем бухарского либо баширского.

Вопрос локальной атрибуции амударьинских намазлыков очень сло-
жен. В течение многих лет их приписывали Бухаре либо, еще чаще, Ба-
ширу. Сегодня никто не принимает всерьез идею о бухарском происхож-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



65

дении молитвенных ковров с белым фоном, хотя мы и знаем по крайней
мере о двух случаях, когда в Бухаре по заказу эмира Амина были изго-
товлены сафы [Moshkova 1996: 292]. Что касается Башира, В.Г. Мошко-
ва утверждала, что основным центром производства джойнамазов был
Бурдалык [Мошкова 1970: 223–226]. С другой стороны, традиция назы-
вает центром создания намазлыков Башир, и мы не должны полностью
игнорировать это обстоятельство, поэтому в тексте используется термин
башир для обозначения определенной группы городской ворсовой про-
дукции региона, как уже говорилось выше.

Количество намазлыков невелико по сравнению с другими группами
ковров долины. Но даже внутри этого относительно небольшого числа
выявлено огромное разнообразие рисунков и технических приемов ис-
полнения, соответствующих множественным точкам производства этих
ковров в регионе. В связи с этим существующее мнение о Башире как
единой точке изготовления намазлыков не выдерживает критики. Реаль-
ная картина, видимо, была такова, что наиболее изысканные варианты с
высокопрофессиональным дизайном и исполнением создавались в боль-
ших ковродельческих центрах северной зоны; джойнамазы достаточно
больших размеров с геометрическими узорами — в городах южной зоны,
а самые простые по дизайну коврики — сельскими жителями и частью
племенных групп.

Наиболее показательными образцами для изучения классических
черт ковроделия того или иного центра являются, как правило, лучшие
по дизайну и работе изделия. Не составляют исключения и молитвен-
ные ковры, поэтому мы начнем рассмотрение этой группы с такого ше-
девра как так называемый дудинский намазлык с белым фоном (рис. 10)
[51]. Ковер очаровывает удивительно красивым узором и расцветкой,
тонко сбалансированной композицией и мягкой бархатистой поверхно-
стью ворса. Белый фон его центрального поля и красный — каймы — за-
полнены грациозно изогнутыми веточками с листьями, следующими
трудно уловимому, но очевидному раппорту в расположении. Тонкая
элегантная ланцетовидная арка простирается от нижнего края до верх-
него и заканчивается тремя парами рогов-завитков со вписанными в них
8-конечными звездами. Одно перфектное качество усиливает другое, бар-
хатистая фактура ворса придает глубину темным вишнево-красным и
сверкающим синим тонам узора, делает более яркими нежно-розовый и
лимонно-желтый цвета. Каждый оттенок находит свое место в богатей-
шей гамме, которая имеет 18 основных и 5 смешанных тонов.

Ковер архетипичен для целой группы намазлыков на белом фоне с
аналогичной композицией, в том числе и сафов. Великолепным образ-
цом последних является фрагмент, включенный Дж. O’Банноном в его
публикацию книги В.Г. Мошковой «Ковры народов Средней Азии»
[Moshkova 1996, fig.129] (рис. 34) (несколько более ранний саф такого
же типа был представлен на аукционе Сосби в 1998 г. [52]). Оба ковра

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



66

выполнены в той же художественной манере, что и дудинский намазлык,
и следуют единому изобразительному канону. Это особенно важно с точ-
ки зрения выявления тех изменений, которые проходили в амударьинс-
ком ковроделии на протяжении XVIII — начале XX вв., поскольку ду-
динский намазлык датирован по углероду XVII — началом XVIII вв., а
рассматриваемый саф был выткан амударьинскими ткачами (мужчина-
ми) в Бухаре в начале ХХ в. Благодаря наличию достаточно большого
числа разных по времени и манере исполнения намазлыков рассматри-
ваемого типа, в том числе и неумелых копий в геометрическом стиле [53],
длинный временной ряд между крайними точками заполняется в ясно
прослеживаемом хронологическом порядке. Последнее, несомненно, го-
ворит о существовании стабильной местной традиции в производстве
такого рода молитвенных ковров.

Намазлыки дудинского типа являются единственной амударьинской
группой молитвенных ковров, в которых михраб обозначен тонкими ли-
ниями, во всех других арки были массивнее и в поздних образцах могли
достигать одинаковой с полем ширины, либо даже превышать ее (соот-
ношение 1:1:1 либо даже 1,5:1:1,5). Несмотря на это отличие, характер
изменений, происходивших в описанной группе, может считаться типич-
ным для всех амударьинских ковров в целом. Так, в ранних джойнама-
зах рисунок следует определенной унифицированной схеме, при кото-
рой центральной поле заполнено регулярно повторяющимися мотива-
ми, выполняющими роль фона для арки. Ниша михраба при этом слу-
жит той частью композиции, которая, собственно, дает основание назы-
вать ковер намазлыком. Со временем узор распределяется на все части
центрального поля. Фоновая раскраска также меняется: светлый тон со-
храняет только арочная панель внутри михраба, за его пределами фон
становится красным или иногда синим (сине-зеленым).

Число рисунков, использовавшихся для декорирования намазлыков,
ограничено и включает лист платана, гранатовое дерево анор, келле, буте,
8-лепестковые розетки, керпич, в поздних вариантах — «жуки», 8-конеч-
ные звезды и другие случайные фигуры. В классических молитвенных
коврах Средней Амударьи наиболее популярным был растительный мо-
тив келле, который имел массу вариантов и мог сплошь покрывать поле
ковра либо заполнять только арку (рис. 35). Наиболее вероятным объяс-
нением этой популярности может быть изначальность мотива для ков-
родельческого населения региона. Учитывая активное использование мо-
тива гоша келле в архаичных клетчатых композициях и его определенное
сходство с принятым в Северной Индии каноном изображения цветоч-
ных сюжетов, можно предположить, что характерная для амударьинс-
ких намазлыков форма мотива келле была принесена на Амударью еще в
процессе обживания региона в кушанское время.

В отличие от келле, мотив граната анор на амударьинских намазлы-
ках имеет выраженные черты восточно-туркестанской иконографии.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



67

Одновременно он является одним из важнейших буддийских символов.
Сказанное не несет противоречия, поскольку вплоть до VIII в. буддизм
был одной из важнейших для региона религий и присутствие буддийс-
кой символики ощущалось здесь и позднее благодаря активным контак-
там с соседней Индией и Восточным Туркестаном (вспомним, например,
о переселении мавераннахрских художников в Индию в XVI — начале
XVII в. [Иванов 1978: 51–55]. Амударьинский вариант очень близок Хо-
танской манере изображения дерева граната с плодами, что говорит о
продолжительности художественной традиции, хотя вопрос о времени
проникновения ее в регион не может быть решен однозначно. Как прави-
ло, мотив анор используется в сочетании с келле (рис. 35).

Другие варианты декора намазлыков представляются поздними и в
большей или меньшей степени случайными. Их множественный характер
демонстрирует процесс размывания традиционной амударьинской сим-
волики, значительно активизировавшийся в конце XIX — начала XX в.

Племенные композиции и рисунки с арками являются невероятно слож-
ными по архитектонике и значению. Самой разработанной из них явля-
ется рисунок дарваза («ворота»), использующийся в декоре свадебных
попон асмалдык и имеющий космогоническое значение (рис. 12). В ос-
нове его лежит «магическая звезда», образованная четырьмя арками с
«космическими стражами» внутри. В салорском варианте композиции в
центре звезды помещена фестончатая розетка со сложным заполнением,
обозначающая Землю и населяющих ее людей: для туркмен это, конеч-
но, их собственный социум. Каждый элемент композиции маркирует
очень важные для создателей композиции элементы, однако эта тема на-
ходится за рамками исследования и в данной работе не рассматривается.

Еще одна группа племенных изделий с арками — дверные занавеси
энси, рисунок которых представляет картину мира, начиная от нижней
панели замин («земля»), через «средний» мир людей, растений и живот-
ных к космосу, который обозначен арками (от одной у эрсари до семи у
сарыков), которые венчают картину мира, какой ее видели создатели ком-
позиции энси (рис. 14).

В обеих композициях арка связана с понятием космоса, высоких не-
бесных сфер. Это, по сути, объединяет энси и асмалдыки с молитвенны-
ми коврами, в которых арка есть элемент, способствующий концентра-
ции мыслей верующих для достижения их молитвы божественного вни-
мания.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



68

Адаптационные культуро- и этномаркирующие особенности
ворсового ткачества населения Средней Амударьи в контексте

евразийской культурной традиции

Для историка культуры исключительность рассматриваемого фено-
мена состоит не только в особой красоте и невероятном разнообразии
местной ковровой продукции, но и в возможности использовать это раз-
нообразие как маркер процессов формирования населения региона, его
этнических и культурных компонентов, а также как пример адаптации
населения долины к изначально малопригодным для жизни условиям.

Формирование многокомпонентной традиции ковроделия на терри-
тории Средней Амударьи напрямую связано с последовательностью за-
селения долины. Самые ранние поселения появились здесь в V–IV вв.
до н. э., в Ахеменидское время. Однако реально процесс освоения зоны
начался позже, в эллинистический период. В последние века до нашей
эры долина составляла часть Бактрии, затем Кушанской империи; при
Сасанидах она становится северо-восточной провинцией Ирана. Опре-
деленные черты воздействия названных культур, в первую очередь Бак-
трии, прослеживаются в ковроделии региона вплоть до конца рассмат-
риваемого в работе времени.

С другой стороны, узкая, неудобная для обживания долина, с неболь-
шими редкими городками-оазисами, не представляла особого интереса
ни для правителей государств древности, ни для основателей кочевни-
ческих империй средневековья. Несмотря на скудость источников, впол-
не очевидно, что долина Средней Амударьи никогда полностью не вхо-
дила в состав ни Ахеменидской державы, ни Парфии, ни Хорезма, ни тем
более Маргианы или Согда. Однако она несомненно контактировала с
названными историко-культурными зонами, так же как с Восточным
Туркестаном и Китаем.

Активное вовлечение населения Средней Амударьи в ковроткачество
в эллинистическое и раннесредневековое время может, видимо, рассмат-
риваться как мера приспособления местных жителей к культурно-хозяй-
ственным особенностям долины. Ограниченность пригодных для сельс-
кого хозяйства земель, большое количество свободных рабочих рук, в
первую очередь женских, в сочетании с доступностью необходимого для
ткачества сырья, развитая торговля и сами условия городской жизни —
все это способствовало развитию здесь ковроделия.

Специфическая черта среднеамударьинского способа ткачества —
использование вертикального станка, идеально приспособленного для
городских условий [54], в отличие от горизонтального, применяемого
кочевниками. Амударьинские мастера работали именно на продажу: их
прекрасного качества, нарядные ковры расходились по трассам Велико-
го шелкового пути и, как свидетельствуют китайские средневековые ис-
точники, достигали императорского двора Поднебесной [Hyman and Hu

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



69

1982: 16–70]. Именно влиянием Великого шелкового пути можно объяс-
нить тот размах торгового коврового производства в регионе, «послед-
ствия» которого европейцы фиксируют в XVIII–XIX вв.

Изначально основным заказчиком и рынком сбыта местной продук-
ции были, видимо, Бактрия и Согд, позднее города Мавераннахра, Вос-
точного Туркестана и Китая. О последнем говорит воспринятая китайс-
ким ковроделием в эпоху Мин манера ткачества и орнаментации изде-
лий императорских мастерских, наиболее архаичные композиции кото-
рых полностью соответствуют бактрийскому канону [Tsareva 2005: 187–
192]. Вполне возможно, что амударьинские (во всяком случае, родствен-
ные им) ковры доходили и до Индии, этим можно объяснить находки
бактрийских ворсовых ковров первых веков нашей эры в пещерах Гин-
дукуша, расположенных по южной трассе Великого шелкового пути.

У нас нет образцов ранних ковров бактрийского типа с территории
собственно Средней Амударьи (как и любых других тканей этой зоны):
они не сохранились. Характер местной продукции бактрийского перио-
да восстанавливается на основе сопоставления техники и художествен-
ного канона городских изделий региона и известных бактрийских нахо-
док. Ранний бактрийский слой ковроделия Средней Амударьи имеет
выраженные технологические и художественные особенности. Отличи-
тельными чертами последних являются использование клетчатых ком-
позиций с растительными и анималистическими сюжетами, часто на бе-
лом фоне. Религиозно-мифологические представления раннего бактрий-
ско-маргианского населения долины также нашли воплощение в боль-
шом количестве тотемных изображений, часто встречаемых на ранних
коврах северной/Чарджуйской и средней/Бурдалыкской групп. К пос-
ледним, в частности, принадлежит и особая группа молитвенных ковров
намазлык с арками и белым фоном, так называемого дудинского типа.
Арочная композиция фиксируется на территори региона античным вре-
менем (оссуарии и другие ритуальные предметы), в тканях она может
быть возведена к вотивным восточно-средиземноморским занавесям эл-
линистического периода, так называемым коптским [55].

Технологические особенности изделий раннего типа, условно назы-
ваемого бактрийским: использование для основы козьей шерсти двух
оттенков, Z2S; вязка асимметричным открытым вправо узлом без деп-
рессии при соотношении узлов близком к 1:1 и умеренной плотности
вязки; применение методов иррегулярности, в первую очередь пэкинга и
эксцентричности; окраска шерсти в насыщенные цвета, сучение ворсо-
вых нитей разных цветов и др. Это именно те показатели, которые стано-
вятся типичными для амударьинского ткачества большинства мигриро-
вавших в долину более поздних насельников. Выделенные показатели
характерны для техники ткачества и декора изделий последователей
иранско-центральноазиатской традиции ковроделия (в том числе и бак-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



70

трийской) и резко дистанцируют амударьинскую традицию от манеры
ковроделов малоазийской и циркумкаспийской зон.

Ряд исследователей относят к потомкам древнего местного иранско-
го населения некоторые неплеменные группы оазисов Средней Амуда-
рьи, в первую очередь оламов. Именно как оламские атрибутируются те
небольшие по размеру коврики с клетчатыми композициями и белым
фоном, которые мы относим к бактрийскому слою амударьинской вор-
совой продукции.

Благодаря наличию разных по времени изделий тех или иных пле-
мен мы можем проследить, как названные признаки вытесняют тради-
ционные племенные (например, у туркменов-салоров, у которых узел с
депрессией был вытеснен одноуровневым, правда, при сохранении ма-
неры вязки асимметричным открытым влево узлом).

В литературе начиная с арабского периода регион Средней Амуда-
рьи делится на две территориальные и историко-культурные зоны: се-
верную, с центром в Амуле/Чарджуй, и южную, столицей которой был
Земм/Керки. Оба города возникли на местах древних переправ через Окс:
Амуль (Амуе) — в ахеменидский период, Земм — позднее (первое упо-
минание в хрониках — время прихода арабов, 672 г.). Оба поселения со
временем стали важнейшими торговыми и административными точка-
ми региона  и центрами развитого товарного ковроделия. Эти ареалы на-
зываются в работе северной/Амульской/Чарджуйской и южной/Земмс-
кой/Керкинской зонами. Историки региона выделяют также среднюю
зону, главным ковродельческим центром которой был город Бурдалык
(средняя/Бурдалыкская зона).

Выработанная местным населением к периоду раннего средневеко-
вья система хозяйствования позднее менялась мало, главным образом в
сторону развития сельского хозяйства за счет активного освоения новых
земель, что стало возможным благодаря созданию мощной ирригацион-
ной системы. Более поздние пришельцы: ранние тюрки, огузы и арабы —
воспринимали местную систему хозяйствования и образ жизни, адапти-
руясь к существующей сбалансированной схеме.

Присутствие ранних тюрок материалами ковроделия не фиксирует-
ся, хотя именно протекционистская деятельность тюркских каганов спо-
собствовала строительству цепи городков и караван-сараев по трассам
Великого шелкового пути, одним из которых стал город Пайкенд, распо-
ложенный на правом берегу Амударьи недалеко от Амуля, главной пере-
правы через реку.

С приходом в VII–VIII вв. арабов Центральная Азия включается в
обширный круг культурного взаимодействия высокоразвитых госу-
дарств, лежащих в пределах от Египта до Китая. Судя по упоминаниям
арабоязычных авторов, роль Амуля в последующие века несколько ме-
няется: из торгового и ремесленного центра он постепенно превращается
также и в город ученых. В космополитический центр Амуль стекаются

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



71

ученые-вольнодумцы, философы, проповедники. Здесь действуют не
только мусульманские медресе и мечети, но и зороастрийские и буддий-
ские храмы, несторианские христианские общины, находят убежище
манихейские и маздакитские проповедники, хотя все это — в рамках до-
минирования ислама. Такая обстановка оказалась весьма благоприятной
для появления различных синкретических дуалистических культов, от-
ражением идей которых можно считать многочисленные изображения
хтонических существ, характерные для ковроделия северной и средней
зоны. Видимо, в этот период происходит возрождение у какой-то груп-
пы населения интереса к тем древним символам и представлениям, ко-
торые мы находим на энеолитической южно-туркменской керамике и
печатях и бляшках периода ранней бронзы, найденных на памятниках
Бактрийско-Маргианской историко-культурной общности.

Огузское и затем сельджукское движение привели на Амударьи пер-
вые массы тюрко-говорящих племен. Важнейшими из них стали племе-
на огузов-салоров, первые отряды которых заняли север Амульской зоны
еще в IX в. К этому же времени, возможно, относится первое передвиже-
ние на Среднюю Амударью баятов, осевших в районе современного Бур-
далыка, в ряде мест северной зоны, включая окрестности Чарджоу, и в
южной зоне к востоку от Хатаба.

С появлением в оазисах долины огузов сюда проникает племенная
орнаментика, в первую очередь гёлевого характера, как и отличные от
исконно амударьинских техники вязки (глава II). Процесс инфильтра-
ции туркменских (огузских) племен на Среднюю Амударью продолжал-
ся с разной степенью интенсивности и позднее. Явное воздействие сель-
джукского движения на городское амударьинское ковроделие не выяв-
лено, хотя именно сельджукским влиянием можно объяснить окончатель-
ное формирование гёлей в знаки племенной принадлежности и появле-
ние изображений двуглавых орлиных и других композиций гербового
характера на таких ритуально значимых для кочевников предметах, как
салорские энси и арабачинские асмалдыки (в обоих случаях на нижних
панелях изделий — элем, от арабского алам, знамя).

Все описанные инновации обогатили облик амударьинского ковро-
делия, при этом выявленные наслоения достаточно четко прочитывают-
ся, так же как достаточно четко вычисляются их носители. Следует от-
метить, что пришлые скотоводы в массе оседали на землю и пополняли
собой сельское население региона, в городах они не селились и активно-
го воздействия на культурную жизнь страны не имели. Именно благода-
ря этому в регионе постепенно складываются те две стилистически от-
личные группы, которые в работе названы городской продукцией (так-
же — баширская группа) и сельской (также — племенные ковры). Про-
цесс этот, как мы видим, начался со времени расселения на Средней Аму-
дарье частей пришедших из амударьинско-сырдарьинской дельты огуз-
ских племен (позже названных туркменами).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



72

Условием активного развития ворсового ковроделия является нали-
чие больших объемов сырья, в первую очередь шерсти. Сами жители го-
родов и поселков не могли производить ее в достаточных количествах и
этим сырьем их обеспечивала Степь. Уже в Ахеменидское время, с V в.
до н. э., то есть с момента возникновения на территории Средней Амуда-
рьи оазисных земледельческо-ремесленных поселений, долина стала од-
ной из активных точек взаимодействия и взаимного приспособления двух
сложившихся в Центральной Азии хозяйственных зон — оседлого зем-
леделия и подвижного скотоводства. Последнее определялось различи-
ями в производимых обеими зонами продуктах и, как результат, необхо-
димостью торгового обмена между жителями оазисов и территориями
окружающих их полупустынь и степей.

Этот фактор необычайно важен для понимания некоторых особен-
ностей ворсового ткачества региона, принявшего модель приспособле-
ния возможностей местного типа хозяйствования (сочетание сельского
хозяйства с ремеслом, в нашем случае — ковроделием), и теми преиму-
ществами, которые предоставляла Степь, богатая необходимым для вор-
сового ткачества сырьем. Степень взаимодействия Города и Степи в их
влиянии на облик амударьинского ковра была более значимой, чем это
обычно представляется. Механизм этого взаимодействия включал в себя
не только приобретение горожанами у скотоводов шерсти (овец, коз, вер-
блюдов), но и изготовление ремесленниками ковров и ковровых изде-
лий для кочевников, которым, видимо, было проще обменять шерсть на
заказанное изделие, чем изготавливать его самостоятельно. Амульские/
чарджуйские и земмские/керкинские ткачи, несомненно, были хорошо
знакомы с требовавшимся кочевникам ассортиментом и следовали вку-
сам заказчиков. Тем не менее именно творчеству города мы обязаны по-
явлению большого числа изделий, сочетающих в себе черты традицион-
ного для кочевников канона и фантазии искусного ткача. Этим можно
объяснить существование определенного количества уникальных по кра-
соте, «городских» по работе и вполне «кочевнических» по форме амуда-
рьинских изделий. Вероятно также, что заказчики передавали ткачам
какие-то старинные изделия для копирования. Следуя принятой у мест-
ного населения технологии, мастера повторяли декор, но при этом ткали
с меньшей, чем у степняков, плотностью. В результате появлялись сва-
дебные верблюжьи попоны и настенные мешки необычно большого раз-
мера. Не позднее XVIII в. эта форма стала общепринятой, и именно этим
обстоятельством можно объяснить существование постилочных коври-
ков с декором настенных чувалов.

Невосполнимые потери регион понес в период монгольского наше-
ствия. Монголы прошли через Центральную Азию, разрушая культур-
ные центры и истребляя население. Потери, понесенные мусульманской
наукой и искусством, никогда больше не достигшими прежнего уровня,
стали ужасающими: были не только полностью уничтожены тысячи бес-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



73

ценных памятников и сочинений, но из-за большого количества погиб-
ших либо едва спасшихся людей сама традиция истинной учености и
искусного ремесла была фактически прервана. Никогда не возродился
до прежнего уровня и Амуль, превратившийся в заштатный провинци-
альный городок. По словам географа Якута (1118–1229), «...теперь там
никого нет и нет у него владетеля (мелика)» [МИТТ 1939: 409].

Регион возрождался медленно и тяжело: не только из-за потери боль-
шой части населения, но и из-за разрушения монголами мощной иррига-
ционной системы, обеспечивавшей самую жизнь долины. На смену по-
гибшим или уведенным в рабство жителям в долину приходят новые
группы населения. В XIV–XV вв. это были переселенцы из Восточного
Туркестана и даже Китая, а также узбеки, персы, индийцы.

Начиная с XVI в. все более активными становятся туркмены, хотя
состав их племен и роль последних внутри туркменского общества зна-
чительно отличаются от домонгольского периода. Однако самая мощная
волна туркмен обрушивается на долину в XVII в. с передвижением с
Мангышлака огромных масс салоров, сарыков, эрсари и множества мел-
ких племен и родов. Процесс насильственных и вынужденных миграций
отдельных племен и их частей продолжался в Туркменистане вплоть до
прихода в Центральную Азию русских.

На этнической карте XIX в. долина Средней Амударьи выглядит как
лоскутное одеяло, наиболее пестрой частью которого является террито-
рия вокруг Чарджуя, в меньшей степени — Керки, а крайние северные и
южные зоны сплошь заняты соответственно салорами и эрсари.

Прекрасные ковроделы, туркмены прочно вошли в издревле суще-
ствовавшую в регионе систему торгового ковроделия, заняв нишу исчез-
нувших ранних групп. Распространенное представление о том, что турк-
мены не изготавливали ковры на продажу, должно быть пересмотрено.
Мы знаем, что товарным ковроделием занимались многие прикаспийс-
кие группы, а для амударьинских туркмен это было абсолютной необ-
ходимостью. Вынужденные покинуть Мангышлак племена не были же-
ланными гостями на новых для них территориях: земли было мало, ос-
воение новых участков требовало расширения ирригационной системы
и перераспределения воды и т.д. Поэтому товарное ковроделие стало,
помимо рыбной ловли и шелководства, тем дополнительным источни-
ком дохода, который был необходим большинству семей для выжива-
ния. Степень важности этого занятия была такова, что в него были вов-
лечены не только женщины, но и мужчины, что показывают случаи при-
глашения амударьинских ткачей бухарскими эмирами для работы в мас-
терских Арка [Moshkova 1996: 292].

Как правило, пришельцы селились на осваиваемых территориях ком-
пактными родовыми или племенными группами. Это зафиксировано в
названиях ирригационных каналов и иногда — самих поселений (Кизыл-
Аяк, Мукры). Постепенно, с повышением важности территориального

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



74

признака самоидентификации по сравнению с племенным, формируют-
ся локальные группы, которые на конец XIX в. уже утратили племенное
самоназвание, однако сохранили изначально присущие им особенности
ковроделия. Сегодня мы называем такие группы по месту проживания
(Чаршангу, Халач). Тщательный художественный и структурный ана-
лиз их изделий позволяет в ряде случаев определить точки исхода групп-
производителей. Так, для туркменской составляющей населения Чаршан-
гу это предположительно Пендинский оазис. Изделия такой большой
группы, как кызыл-аяк, показывают несомненное генетическое родство
последних с текинцами.

Сравнение ранних (XV–XVIII вв.) [56] и более поздних изделий де-
монстрирует не только процесс постепенного размывания племенной
традиции, но и существование некоторого числа анонимных групп, как
правило, наиболее ранних. Изготовители этих вещей могли либо оста-
вить ковроделие, либо подвергнуться ассимиляции и утратить племен-
ную самоидентификацию. Можно надеяться, что дальнейшая работа над
темой позволит удалить еще несколько белых пятен с ковровой карты
Средней Амударьи.

Сказанное не означает, что основными ковроделами региона стали
туркмены. Славу амударьинского ковра во все времена составляла именно
городская продукция и изделия той части кочевников, которые перешли
к земледелию и товарному ковроделию в «амударьинском стиле». По-
мимо уже называвшихся выше изделий, выполнявшихся городскими
мастерами для кочевников, в рассматриваемый период, то есть в XVI —
начале XX вв., в ассортимент городских ткачей входили большие пости-
лочные халы, коврики халиче разных видов, молитвенные ковры намаз-
лык.

Сама форма больших постилочных ковров говорит об их назначении:
это огромные — до 20 м в длину, как правило, удлиненные полотнища,
называвшиеся на базарах Бухарского эмирата сарай килем, то есть «двор-
цовый ковер». Халы такого рода изготавливались для аристократии цен-
трально-азиатского региона, вывозились купцами далеко за его преде-
лы, включая Европу, и использовались бухарскими эмирами в качестве
посольских подношений. Характерная удлиненная форма меньших по
размеру ковров (пропорции 1:3) предполагает их использование на ай-
ванах городских домов (ковры кочевников тяготели по форме к квадра-
ту). Намазлыки, совершенно не востребованные в кочевнической среде,
высоко ценились городским населением, особенно ортодоксальной му-
сульманской Бухарой.

Наибольшее число выявленных на таких коврах орнаментов не име-
ет аналогов в мировом ковроделии и носит местный характер. К ним от-
носятся множественные анималистические и растительные сюжеты, аб-
ровые рисунки, композиции с 8-конечными звездами палак, а также ароч-
ные композиции с растительным фоном, использовавшиеся для украше-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



75

ния намазлыков. При доминировании раннего бактрийского и общего для
Центральной Азии слоя орнаменты амударьинских ковров демонстри-
руют связи местного населения с Ираном (ислими), Кашмиром (мотив
буте), Афганистаном (узор герати), Восточным Туркестаном (группа
минахани), но также и более удаленными территориями исламского мира
(рисунки ироки, араби). Все это предполагает присутствие среди мест-
ного населения иранского, арабского и других ближневосточных и вос-
точно-туркменских компонентов, что отнюдь не противоречит истори-
ческим данным. Помимо необычайно мягкой и обаятельной орнаменти-
ки такие ковры привлекают яркостью живых, глубоких красок и общей
сбалансированностью декора. Центрами производства изделий описан-
ного типа были городки и селения Чарджуйской и Бурдалыкской зоны.
Бухарские купцы дали им название баширских, и эта «торговая марка»
сохраняется за коврами северной и центральной зоны по настоящее вре-
мя, несмотря на то, что Башир не являлся сколько-нибудь важным ков-
родельческим центром, во всяком случае, в XIX — начале XX в.

Вторым компонентом северной зоны были ковры туркмен: компакт-
но проживающих салоров и множественных крупных и мелких племен и
подразделений, среди которых следует назвать баят (пять групп), хыдыр-
эли (пять групп), арабачи (четыре группы), большую группу компактно
проживающих на юге зоны сакаров (родственники сарыков), амударь-
инских чоудоров и иомутов (5 групп), алили (ала-эли) и шихов, две груп-
пы узбеков без родового деления, а также арабов (8 групп). Характерно,
что старинные изделия таких групп как салоры и баяты демонстрируют
несколько отличающуюся от признанной каноничной племенную орна-
ментику, представляющую, как мне кажется, ранний сельджукский (эф-
талитский (?) компонент, вытесненный позднее более простыми компо-
зициями и изображениями.

Преобладающим населением средней зоны являлись эрсари, но ее
главнейшими ковроделами были баяты (Бурдалык), оламы и причисля-
ющие себя к ним мукры и хатаб; также саятлы, каркыны, чаршанги, ка-
ничи, арабачи и чоудоры. Территория вокруг Башира с 1920-х годов за-
селена эрсари улуг-депе. В.Г. Мошкова, работавшая в регионе в 1928 и
1935 гг., говорит о салорском и оламском населении района [Мошкова
1970: 223], Среднеазиатской этнографической экспедиции 1957–1958
годов восстановить состав покинувших Башир в процессе коллективи-
зации групп не удалось.

Южная зона являлась более цельной, поскольку в ней абсолютно до-
минировал эрсаринский компонент. Эрсари вплоть до XIX в. изготавли-
вали в основном племенную продукцию, использование иных декоратив-
ных форм прослеживается у них с середины-второй половины XIX в.,
главным образом за счет разработки популярных на рынке постилочных
ковров с композицией гюлли-гель. Раннее не-туркменское население пред-
ставлено группой олам и причисляющими себя к ним группами мукры и

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



76

хатаб. Помимо эрсари ковроделием в южной зоне занимаются кизыл-
аяки, салоры, шихи, ходжейли, каркыны, агары и такие территориаль-
ные группы, как халач и чаршанга. Особо следует отметить расположен-
ное на юге региона поселение Чаршангу, жители которого успешно со-
единили в своем творчестве племенной и городской изобразительные
слои и создали оригинальные по цвету и декору композиции (пендинс-
кие туркмены и узбеки на местном субстрате).

Представленная картина является достаточно показательной для обо-
значения той мозаики ковровых форм, техник и орнаментов, которые
сложились на территории Средней Амударьи к началу ХХ в. и для выяв-
ления той роли, которую играло ковроделие в хозяйстве местного насе-
ления. При этом выявленные варианты имели своих исторических но-
сителей, в большинстве случаев «вычисляемых».

В связи с этим хочется затронуть проблему происхождения ряда аму-
дарьинских ковровых мотивов, например буте. Многие из них считают-
ся заимствованными из Ирана, Индии, Восточного Туркестана, что впол-
не вероятно, поскольку между этими территориями исторически были
мощные связи; и амударьинские ткачи, работавшие на все эти рынки,
должны были учитывать вкусы заказчика. Восприятия мотива, вполне
возможно, проходило постепенно, в несколько этапов; и если мы отно-
сим архетип с белым фоном предположительно к периоду раннего сред-
невековья, то рисунки в кашмирском стиле должны были появиться на
Амударье где-то в XVIII — начале XIX в., когда объем товарной продук-
ции в регионе значительно возрос и породил новый «коммерческий»
стиль, в основе которого была местная традиция, подвергшаяся значи-
тельным туркменским и менее очевидные иранским, индийским и ки-
тайским влияниям. В этой связи важно отметить, что, подобно описан-
ным выше композициям со змеями и жуками, буте не встречаются на
племенных коврах в сколько-нибудь заметных количествах. Это подтвер-
ждает высказанное ранее мнение о том, что стиль и характер ковроделия
региона был сформирован и продолжал диктоваться местным до-турк-
менским населением, имеется в виду поздняя волна туркменских пере-
селенцев XVII–XIX вв., поскольку такие ранние мигранты, как салоры и
баяты, давно утратили племенную структуру и племенной характер сво-
его ковроделия.

Данный пример показывает, что общность орнаментики может объяс-
няться целым рядом причин. Важнейшей и наиболее распространенной
из них является культурно-историческая общность населения Централь-
ной Азии и других стран Востока. В более поздние периоды, особенно
монгольский и тимуровский, в регион были переселены территориаль-
ные и племенные группы из Хорасана, западного Ирана, Восточного Тур-
кестана, Китая, и у нас есть все основания предполагать, что все они при-
несли с собой присущую им орнаментику, которая развивалась и изме-
нялась в соответствии с условиями нового окружения. Некоторые из та-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



77

ких инноваций были очень модны среди богатых и влиятельных заказ-
чиков ковров и со временем стали очень популярны на всем Востоке. Эта
мода породила появление множественных копий и имитаций, хотя воз-
никновение последних было невозможно без существования каких-то пе-
рекличек с местной традицией. Всегда трудно определить, какой вари-
ант работал как «цыпленок», а какой — как «яйцо», но явные различия в
облике региональных вариантов одних и тех же узоров показывают, что,
несмотря на все поздние наслоения, исконные прототипы были доста-
точно сильны и оставались узнаваемыми под всеми наслоениями и вли-
яниями.

Нужно отметить, что выявление происхождения ковровых групп и
их племенная или локальная атрибуция стали возможны только на ос-
нове кропотливого анализа, соединяющего детальные исследования тех-
ники (материалы, система вязки), орнаментики (декор центрального поля
и койм) и цветовой гаммы.

Отдельной темой в работе стало исследование по истории возникно-
вения ворсового ткачества в Центральной Азии. Истоки его я вижу в
шумерской традиции, принесенной в Южный Туркменистан в раннеб-
ронзовую эпоху. На центрально-азиатской почве начальный вариант вор-
совой техники принял новые узелковые формы, как в варианте одноярус-
ной, так и двухъярусной вязки. Эта система ткачества стала частью евра-
зийской текстильной традиции, воспринятой и развитой в разных час-
тях колоссальных территорий Евразии.

На Среднюю Амударью в эллинистический период пришел еще не
окончательно сложившийся бактрийский вариант узловязания, офор-
мившегося здесь в особый подвид асимметричного открытого вправо
узла, характерного для ковроделия оламского населения всех трех зон
региона. Этот же узел был воспринят баятами, эрсари и некоторыми дру-
гими ковродельческими племенами южной и средней групп. Одновре-
менно салоры и арабачи продолжали использовать принятый этими пле-
менами асимметричный открытый влево вариант с разной степенью деп-
рессии, характерный для иранского ковроделия. Параллельно с этим са-
рыки, родственные им сакары и иомуды принесли на Среднюю Амуда-
рью симметричный узел, независимо разработанный, судя по нашим ис-
следованиям, населением Приаралья и восточной части циркумкаспий-
ской зоны [57].

Использование этносом/этнической группой того или иного типа
узла является в первую очередь культуромаркирующим фактором, эт-
нические привязки работают в этом направлении слабо. Этнический ас-
пект, как ясно показывает рассмотренный материал, более четко опреде-
ляется через используемую племенем/группой орнаментику. Одновре-
менно виды производимых изделий, вариант используемого станка, ма-
териалов и некоторые другие составляющие коврового производства го-
ворят о принятом населением культурно-хозяйственном типе. Любые,

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



78

самые, казалось бы, незначительные изменения в перечисленных пока-
зателях говорят об отходе от традиции, как правило, это происходит под
влиянием внешних обстоятельств. Примером может служить процесс
перехода к оседлому земледелию и товарному ковроделию каждой но-
вой волны приходившего на Среднюю Амударьи населения, каковые из-
менения должны рассматриваться как адаптационный процесс, способ-
ствовавший приспособлению мигрантов к принятому на Амударье типу
хозяйствования.

В целом рассмотренные показатели четко локализуют место амударь-
инского ковроделия в евразийской текстильной традиции как амударьин-
ский подвариант центрально-азиатского варианта ковроделия, сложив-
шийся на основе бактрийского (восточно-иранского) технологического и
художественного канона, развившегося, в свою очередь, из шумерского
архетипа ворсового ткачества. Описанные структурные и художественные
характеристики и выявленные процессы их сложения позволяют рассмат-
ривать ковроделие региона как адаптационно-, этно- и культуромаркиру-
ющий фактор, работающий в системе центрально-азиатской текстильной,
а значит, всей культурной традиции Евразии в целом.

***
[1] Наиболее полные коллекции среднеазиатских ковров в музеях РФ

хранятся в Российском этнографическом музее (около 1000 единиц хра-
нения), в Государственном Русском музее (250 номеров), Государствен-
ном Эрмитаже (около 100 единиц хранения) (Санкт-Петербург), а так-
же в Государственном музее искусств народов Востока (Москва). Кроме
того, важнейшие коллекции туркменских ковров хранятся в Националь-
ном музее Туркменистана имени Сапармурата Туркменбаши и в Музее
ковра (Ашхабад), в Государственном музее изобразительных искусств
Узбекистана (Ташкент). В Англии самое большое музейное собрание
находится в Музее Виктории и Альберта (Лондон), в США — в Музее
Метрополитан (Нью-Йорк) и в Музее Де Янг (Сан-Франциско).

[2] Литература по теме: см. библиографию.
[3] Хорошее представление об истории частного собирательства тур-

кменских ковров за последние 30 лет дает статья Питера Хоффмайстера
(Германия): [Hoffmeister 2002].

[4] Материалы Симпозиума находятся в печати. Автору принадле-
жит статья «Observations on Dating of Early Salor, Saryk and Ersari Carpets»
и структурные описания всех вошедших в каталог ковров. Материалы
статьи послужили основой вошедшей в Приложение статьи «К пробле-
ме датировании туркменских ковров».

[5] Были рассмотрены коллекции каракалпакских ковров в собрании
РЭМ и Государственного музея изобразительных искусств Республики
Каракалпакстан имени И.В. Савицкого. Основные выводы изложены
автором в статье [Tsareva 2003: 223–235].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



79

[6] Большая часть таримских ковровых находок не опубликована.
Исключения составляет часть коллекции Британского музея (Лондон)
[Stein 1921: 438, pl. XXXVII; Stein 1928, pl. XLIV и др.] и небольшая часть
собраний китайских музеев [Konig 1999: 87; Abegg-Stiftung 2001: 37, fig.
39]. Самые большие коллекции бактрийских ковров хранятся в собрани-
ях студии Longivity (Лондон) [Tsareva 2005] и в Национальном музее
Кувейта. Изучение коллекции проходило в рамках гранта.

[7] Ранние китайские ковры были описаны автором в процессе под-
готовки каталога выставки «Классические китайские ковры 1400–1750»
(Кёльн, 2005) [Tsareva 2005].

[8] См., например: [Кирчо 2004; Массон 1982; Сарианиди 1965, 1976].
[9] Результаты исследования темы были изложены автором в докла-

де «Ранние симметрично тканые туркменские ковры: структура и исто-
рия формирования техники» на симпозиуме Ранний текстиль: формы и
техники (Вена, 2005). Работа проводилась в рамках гранта.

[10] Первой столицей Парфии была Ниса, современный Ахальский
оазис.

[11] Основным типом принятого на территории Средней Амударьи
ковродельческого станка является вертикальный, характерный для го-
родского населения Западной Азии (полевые материалы автора).

[12] Наиболее подробно переправа Александра Великого через Окс
описана у Арриана [Арриан 1993, III.28.9, IV.15.7, VII.10.6, VII.16.3].

[13] Амуль неизменно упоминается практически во всех географи-
ческих трактатах VIII–XIX вв. как одна из важнейших точек торговых
путей.

[14] Первое упоминание о салорах (саларах) Китая мы находим у
Фразера [Fraser 1825&: 245, 258].

[15] Группа анонимна, названа по сюжету двуглавого орла, характер-
ному для декора центрального поля постилочных ковров этого типа.

[16] Есть основания предполагать, что техника практиковалась так-
же исконным таджикским населением Мавераннахра, вынужденным ос-
тавить этот вид ткачества из-за утраты стад (шерстяного сырья), произо-
шедшей вследствие вытеснения таджикского населения пришлым узбек-
ским с наиболее удобных для скотоводства территорий.

[17] По полевым сведениям автора, этот же узел использовался сур-
хандарьинскими арабами.

[18] Вязка с депрессией позволяет выполнять узоры любой степени
сложности без применения каких-либо дополнительных приемов.

[19] Термин был введен Лесли Пиннер, первой выявившей данный
прием в ранних китайских коврах [Pinner 1983].

[20] Название применяется для обозначения восьмиугольного гёля с
парами зооморфных двухголовых либо просто Н-образных фигур в каж-
дой четверти гёля. Представляется, однако, что в данном случае термин
товук является искаженным тавак — «блюдо». Основаниями для подоб-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



80

ного предположения являются несколько наблюдений. Первое: форма
гёля близка к окружности и аналогична по очертаниям изображениям
луны и солнца на среднеазиатских, в том числе и на амударьинских, ков-
рах. Второе: нам известны множественные изображения птиц в туркмен-
ских коврах, и ни одно из них не имеет даже отдаленного сходства с Н-
образными фигурами в таук-нуска-гёлях, по облику и манере подачи
последние гораздо ближе к изображениям четвероногих животных (в
некоторых случаях это, несомненно, собака с закрученным вверх хвос-
том). Кроме того, аналогичные по форме арабские гёлевидные компози-
ции назеваются тавакча — «тарелка» и коса — «чашка»; у туркмен Нура-
тинского междугорья это каса-калкан — чаша-щит и пр. Учитывая со-
хранение в туркменской ковровой терминологии множественных иран-
ских по происхождению названий, можно предположить, что термин
таук нуска — узор с птицей — является измененным тавак нуска и дол-
жен переводиться как «круглый узор», «узор-щит».

[21] Такие куртки хорошо представлены в собрании МАЭ, колл.
№ 3090.

[22] Частное собрание.
[23] Датируемый IV в. до н. э. знаменитый пазырыкский ковер из кур-

гана № 5 относится к памятникам иной, хотя и генетически связанной
ковродельческой традиции.

[24] Частная коллекция, США.
[25] Алтай, курганы пазырыкского типа [Hali, issue 109]; структурное

описание выполнено автором.
[26] Таблица была любезно предоставлена автору Л.Б. Кирчо.
[27] Существует также третье название такого рисунка: араби — араб-

ский, правда, оно использовалось по отношению к килимным, а не вор-
совым коврам (см. Гл. II.4).

[28] Большое число памятников такого рода опубликовано в работах
В.И. Сарианиди. См., например: [Сарианиди 1976, 1986, 2002].

[29] Об испанских коврах см.: [Bier 2003; Bellinger and Kuhnel 1953;
Mackie 1977].

[30] Далеко не все проживающие в регионе группы населения были
вовлечены в ковроделие, поэтому далее по тексту упоминаются главным
образом те из них, которые активно занимались ковроткачеством.

[31] Название «бухарские ковры», иногда с уточнением «килим, ги-
лям» используется, в частности, в Описях Таможенных приходных книг
Сибирского приказа по гг. Тобольску и Таре, XVII в. См.: [Материалы по
истории Узбекской… 1933: 344, 352, 378].

[32] Изделия этого типа описаны В.Г. Мошковой, хотя и без струк-
турных показателей [Мошкова 1970: 203–204, 223–226].

[33] Ковры такого типа хранятся в крупнейших музеях Санкт-Петер-
бурга (РЭМ, ГЭ, МАЭ РАН), куда они были переданы в 1920-х годах из
дворцов и особняков северной столицы.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



81

[34] Примером может служить энси из коллекции Питера Хоффмай-
стера, датированное по углероду XVII в., см.: [Cassin, Hoffmeister 1988,
pl. 38].

[35] Великолепный образец композиции айна хамтоз представлен на
салорской торбе из собрания ГРМ [Tsareva 1984, fig. 5].

[36] Типичный для текинцев вариант айна гочак украшает попону из
собрания РЭМ [Tsareva 1984, fig. 47].

[37] См., например, торбу из собрания ГРМ [Tsareva 1984, fig. 26].
[38] О коврах «гольбейн с большими медальонами» см.: [Erdmann

1970: 52–57].
[39] Прекрасная коллекция мамлюкских египетских ковров XV–XVI

вв. хранится в Текстильном музее (Вашингтон) [Bier 2003b].
[40] Этот гёль часто называют «салорским», также — «салорской ро-

зой» и другими терминами, связывающими мотив с салорами, которые,
действительно, часто используют его в декоре чувалов. Однако сами са-
лоры называют его «карлык». См.: [Саурова 1968].

[41] В ковроведческой и этнографической литературе многие назва-
ния рисунков имеют разночтения, даже в пределах одной публикации. В
данной работе я старалась придерживаться раз выбранной системы, в
основе которой лежит предложенная В.Г. Мошковой терминология. См.
также: [Басилов 1963: 135—144; Васильева 1989; Демидов 1963, 1996: 61–
69, 1997: 30–42; Пиркулиева 1966; Пономарев 1931; Ponomariov 1980;
Саурова 1968; Эсенов 1997: 42–49].

[42] Иллюстрацию с этим сюжетом смотрите, например, в «Тухфат
ал-ахрар» Джами, 1570 г., каллиграф Мир Хусайн ал-Хусайни Мир Ку-
ланги; хранится в Государственной Публичной библиотеке им. М.Е. Сал-
тыкова-Щедрина, опубликована в: [Миниатюра Мавераннахра 1980, илл.
34].

[43] Красные точки являются одним из самых ранних сюжетов, по-
являющихся на керамике Джейтуна. Их ассоциируют с каплями крови
либо воды — в любом случае, красные точки воспринимаются как знак
жизни, ее плодоносящего начала.

[44] Полевые материалы автора.
[45] Считалось, что изображенные фигуры оберегают тех, кто на них

отдыхает, от соответствующих представителей животного мира (скор-
пионы, многоножки в кайме) [Демидов 1997: 35].

[46] См., например, изображения птиц на южно-хорезмской керами-
ке X — начала XI вв. [Вишневская 2001, рис. 23–25].

[47] Наиболее близка к маргианской иконография орлиных изобра-
жений на сузианской керамике XXIX–XIX вв. до н. э. [Станкевич 1978,
рис. 5, 111, 1].

[48] Образ Сенмурва/Симурга вошел в мифологические представле-
ния многих народов Средиземноморья, циркумпонтийской и циркумкас-
пийской зон. Несмотря на некоторые отличия в трактовке сущности об-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



82

раза Сенмурва и его иконографии, предположительно все варианты вос-
ходят к единому древнему архетипу, что и позволяет использовать раз-
ные источники при рассмотрении проблемы.

[49] Самым, наверное, известным коптским занавесом эллинистичес-
кого периода с мифологическими сценами является так называемый «За-
навес Диониса» из коллекции музея Abegg-Stiftung (Швейцария).

[50] Изображения вписанных в арки фигур, использовавшиеся в ба-
рельефах и оссуариях, типичны для искусства Мавераннахра и Хораса-
на кушанского времени. См., например: [Шедевры 2004, рис. 148].

[51] Сбор С.М. Дудина, 1901 г. РЭМ, колл. № 26–61.
[52] Sotheby’s London 29 April 1998, lot 96; также [Hali, issue 99: 127].
[53] Примером такого рода изменения сложной растительной ком-

позиции и превращения ее в простую геометрическую может служить
намазлык из собрания РЭМ, колл. № 37–20, сохранивший лишь такие
типологические черты, как белый фон центрального поля, кайму гыяк и
разработку поля единым мелким сюжетом.

[54] Использование амударьинскими ткачами вертикального стана
доказывается находками большого числа ткацких грузил на территори-
ях древних городищ региона [Пилипко 1985; Раскопки в Пайкенде 2001–
2003].

[55] Вопросу сложения изобразительного канона амударьинских на-
мазлыков был посвящен доклад автора на Международной конференции
по азербайджанскому ковроделию (Баку, 1983).

[56] Число ковров, датированных «по карбону» XV в., невелико, од-
нако эти вещи представляют собой шедевры ворсового ткачества и рас-
сматриваются как архетипичные образцы, позволяющие реконструиро-
вать облик традиционного ковра изучаемого времени.

[57] Практикуемый населением Закавказья и Малой Азии вариант
симметричной вязки имеет значительные отличия, что, впрочем, не ис-
ключает существования в прошлом единого для обоих вариантов архе-
типа.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



83

Приложение

К проблеме датировки туркменских ковров

Представления о возрасте туркменских ковров изменялись и разви-
вались вместе со всем блоком наших знаний об этом явлении евразийс-
кой культуры. Так, в начале ХХ в. в России большая часть старинных
ковров атрибутировалась XVIII в.; позднее на Западе практически все
они стали относиться к XIX в. В последнее время возникла тенденция
возврата к более раннему датированию, однако такие попытки вызыва-
ли критику ряда ученых. Новые методы анализа по карбону произвели
настоящую революцию в этой области, предоставив бесценную по зна-
чимости информацию, предполагающую сохранение до нашего времени
туркменских ковров, созданных ранее XVI в.

С момента начала работы по датированию по углероду и распростра-
нения полученной информации представления о туркменском ковроде-
лии претерпели кардинальные изменения. Это не означает, что критери-
ев для выявления ранней продукции раньше не было. Они, конечно, были,
и в список на тестирование в первую очередь были включены те вещи,
которые считались самыми древними. Поскольку решение зависело от
превалирующих представлений и, естественно, личных пристрастий, не-
которые вещи оказались удручающе поздними. Однако все результаты
датирования по карбону вне зависимости от полученных данных пред-
ставляют огромную ценность, поскольку они позволяют выявить крите-
рии для более точного традиционного визуального датирования тех или
иных групп ковров.

С течением времени ковры практически каждой племенной группы
так или иначе меняли применяемые приемы ткачества. Процесс разви-
тия был разным в каждом отдельном случае, поэтому то, что будет верно
для сарыков XVIII в., может совершенно не подходить для, скажем, са-
лоров или эрсари.

Первый блок информации, использованной в дальнейшем изложе-
нии, является результатом собственных исследований автора настояще-
го раздела, изучавшего важнейшие европейские, азиатские и североаме-
риканские коллекции, хотя, конечно, существует большое количество
ранних вещей, с которыми не удалось ознакомиться. Второй блок инфор-
мации — это результаты датировки привлекаемых предметов «по карбо-
ну», любезно предоставленные Йюргом Рагетом и Георгом Боннани
(Швейцарский федеральный технологический институт).

Начнем с сарыков, как наиболее изученной группы. Именно сарыки
использовали необычный прием сучения нити: помимо нитей двух ос-
новных оттенков оранжевого в ворсе просматривался еще один оттенок,
который удалось идентифицировать лишь под микроскопом. Третий цвет

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



84

оказался меланжем, составленным из нитей двух основных цветов спо-
собом сучения.

После того как названный прием был впервые описан автором, он был
выделен в ряде сарыкских ковров и настенных мешков. Все эти вещи,
вне зависимости от того, были ли они большими халы или маленькими
мафрачами, обладали двумя общими свойствами: их рисунок необычен
и индивидуален, и от них исходил некий дух старины. Постепенно пока-
затель стал для меня маркером-намеком на раннюю датировку и особое
качество предмета. Следует сказать, что сарыки, вероятно, применяли
прием сучения «в меланж» только для оранжевого, желтого и иногда крас-
ного цветов.

Опытные ткачи, сарыки добивались сходного эффекта другим нео-
бычным методом — чередованием рядов близких по цвету узлов. Оба
описанных приема отнюдь не являются редкостью, но, как правило, они
отмечены только в лучших, художественно и технически совершенных
вещах, демонстрирующих высочайший уровень развития ковроделия у
данного племени.

Отличительной чертой туркменского ковроделия является домини-
рование геометрических сюжетов в декоре, однако встречаются и расти-
тельные формы (см. Гл. 2. 4Б.), для воспроизведения которых мастери-
цы разных племен применяли разные методы вязки. У салоров это был
прием депрессии, у теке — исключительно высокая плотность. Сарыки
же предпочитали использовать способ смещения узлов по горизонтали,
так называемый оффсет, который мог достигаться разными методами —
вязкой на трех нитях основы, на одной нити, либо двух узлов на трех
нитях, получивших в литературе названия шэринг.

Автор называет узлы подобных типов иррегулярными в противопо-
ложность доминирующим обычным, вязавшимся на двух нитях основы.
Классическим примером иррегулярного ткачества и применения суче-
ния в меланж является небольшой 4-панельный мафрач из коллекции
С.М. Дудина (рис. 26). Вновь и вновь возвращаясь к нему на протяже-
нии многих лет, автор постепенно сдвигал датировку изделия от зафик-
сированного в описи конца XIX в. к началу, затем к середине XVIII в. и,
наконец, к XVII — началу XVIII в. Эта же дата была подтверждена ана-
лизом «по углероду», который показал, что визуальная атрибуция отнюдь
не безнадежна, особенно в сочетании с тщательным всесторонним изу-
чением предмета.

Другим великолепным образцом сарыкского ковроделия является
торба из собрания Государственного Русского музея [Boguslavskaya,
Tsareva 1999: 220; ГРМ, колл. № КОВ–193], датированная XVIII в. и пред-
ставляющая достаточно редкую многоярусную композицию с ведущим
узором гочак. К этому же «иррегулярному» семейству относятся два чу-
вала с многогёлевой композицией, один из них из собрания РМ, второй —
РЭМ, колл. № 87–33, и ГРМ колл. № КОВ–220) [Tsareva 1996, fig. 159;

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



85

Boguslavskaya, Tsareva 1999: 220]. Несмотря на кажущуюся однообраз-
ность декора — единый мотив в центральном поле и в элеме, узор выгля-
дит элегантным, полным движения и... архаичным.

Было очевидно, что у изделий подобного типа должна быть сложная
вязка. Однако результат структурного анализа превзошел все ожидания,
поскольку оба чувала продемонстрировали употребление так называе-
мых шэринг-узлов в сочетании с приемом пэкинг. Суть его в том, что в
дополнение к основным рядам узлов в структуру полотнища вводятся
ряды дополнительных сцепленных узлов. В отличие от рассмотренных
выше изделий здесь иррегулярности употреблены не для достижения ху-
дожественного эффекта, а для укрепления полотна ворсовой ткани.

Старинный внешний вид обоих чувалов и сложность их техническо-
го исполнения дали основание для включения чувала РЭМ колл. № 87–
33 в группу на тестирование, которое датировало его первой третью
XVIII в. Близкая датировка — середина XVIII в. — и у другой необычной
торбы [Tsareva 1984, fig.27] из собрания РЭМ (РЭМ, колл. № 26–27), в
которой применен тот же прием введения дополнительных узлов в неор-
наментированную часть ворсового полотнища.

Особую группу сарыкских ворсовых изделий со сложными структу-
рами составляют дверные занавеси энси, представленные в разных вари-
антах композиционных и цветовых решений. Из всего многообразия был
протестирован лишь один энси, из коллекции П. Хоффмайстера, датиро-
ванный XVII — началом XVIII в. Его близкий аналог из собрания ГРМ
[Boguslavskaya, Tsareva 1999: 219; ГРМ, колл. № КОВ–160], датирован-
ный Бурдуковым XVIII в., с полным основанием был «удревлен» и по-
лучил в недавней публикации аналогичную временную атрибуцию.

Таким образом, взятый за основу принцип отбора для датирования
по углероду сарыкских ворсовых изделий оказался вполне  эффектив-
ным и возраст всех рассмотренных выше предметов оказался близок к
300 годам.

При сравнении ранних предметов с более поздней продукцией пле-
мени мы видим выраженную тенденцию к упрощению композиций и
орнаментов, унификации приемов вязки, обеднению цветовой гаммы с
движением ее к более ярким, грубым и одновременно оттеночно бедным
решениям. Необходимо подчеркнуть, что многие сарыкские изделия
XIX в. исключительно красивы и сделаны с большим мастерством, одна-
ко налицо явная погоня за декоративностью и определенная потеря ин-
дивидуальности.

Мы не знаем, какие явления привели к этим изменения. Обычно в
основе подобных процессов лежат экономические причины. Так, если
племя живет в мире и процветании, у ткачих образуется достаточно вре-
мени для всякого рода изысков, включая особо тонкую вышивку или тка-
чество. Однако в тяжелые периоды все жизненные потребности упроща-
ются. Известно, что XVII–XIX вв. были для туркмен исключительно

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



86

неблагоприятными: бесконечные войны, насильственные переселения,
утрата стад и обеднение ряда племен. Падение жизненного уровня неиз-
бежно повлекло за собой снижение эстетических требований к ремеслен-
ной и другой художественной продукции.

С другой стороны, существуют внутренние процессы развития худо-
жественных форм. Каким-то таинственным образом XVII–XVIII вв. про-
будили увлечение роскошью стиля барокко во всем мире, как на Западе,
так и на Востоке, и следы этого процесса могут быть четко прослежены в
туркменском ковроделии.

Но вернемся к проблеме датирования ворсовой продукции племени
эрсари. Работа с этой группой только началась, и до настоящего времени
датировку «по карбону» получили лишь четыре предмета. Два из них по-
лучили атрибуцию XIX в., другие два — XVII–XVIII вв., что явно недо-
статочно для сколько-нибудь определенных выводов. Несмотря на это,
хотелось бы сделать некоторые комментарии. Прежде всего, название
«амударьинская группа» кажется предпочтительней общепринятого «эр-
сари» по отношению к племенной продукции и баширская — для не-пле-
менной. К XIX в. в бассейне Средней Амударьи производилось множе-
ство различных по происхождению, декору, способу вязки и назначению
ковров и ковровых изделий, значительная часть которых изготовлялось
на продажу для горожан Мавераннахра. Несмотря на явную недостаточ-
ность современных знаний о местном ковроткачестве, ряд явлений, свя-
занных с данной темой, заслуживает специального внимания.

Анализ «по карбону» двух энси из коллекции П. Хоффмайстера дал
неожиданные результаты. Один из занавесей, весьма фрагментарный,
фактически составленный из нескольких плохо стыкующихся фрагмен-
тов, был датирован XVII в. [Cassin, Hoffmeister 1988, pl. 38]. Отличитель-
ные особенности предмета — композиционная неуравновешенность де-
талей орнамента, их грубоватая разработка и максимальная упрощенность
исполнения. Цветовая гамма проста, но сами цвета ярки, красивых глу-
боких оттенков. Особо следует отметить изысканный тон розовато-оран-
жевого цвета и разнообразие синих и зеленых тонов, так же как отсут-
ствие в ворсе желтого цвета и наличие белого хлопка, редко встречающе-
гося в амударьинской продукции. Узел as II, без депрессии.

Декор второго энси, датированного XVIII в., во многих деталях бли-
зок к первому, но отличается более разработанной композицией и луч-
шей проработкой деталей [Tsareva 2003а, fig. 9]. Структурно разница не-
значительна и касается главным образом различий в плотности вязки.
Цветовая гамма имеет выраженную тенденцию к осветлению сине-голу-
бой гаммы; появляется желтый. С определенными оговорками, учиты-
вая другие данные, мы можем предположить, что отмеченные измене-
ния характерны для данной группы амударьинского ковроделия в целом.

Второе замечание касается структурных особенностей другой группы
изделий. Выше много говорилось об особых приемах, используемых в тка-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



87

честве сарыками. Поиски аналогичных иррегулярностей в амударьинской
ворсовой продукции оказались мало продуктивными, однако в некоторых
просмотренных старинных коврах были обнаружены определенные нео-
бычности. Так, в ковре с икатным узором из коллекции РЭМ [Tsareva E.,
1993, fig.9, detail] ткачиха ввела в структуру ткани ряды дополнительных
узлов с утками, клиньями входящими в основное полотнище и придаю-
щими линиям икатного узора особую мягкость и прихотливость (прием
эксцентричности). Это не ошибка, а тончайший расчет, доступный лишь
очень опытной мастерице. Этот же «трюк» использован в сохранившемся
во фрагментах ковре с узором герати из собрания М. Баума (не опублико-
ван), в котором использовался также прием варьирования толщины ни-
тей, благодаря которому рисунок, в первую очередь белые контурные ли-
нии, получает непревзойденную тонкость и проработанность.

Другие два датированных «по карбону» амударьинских ковра — зна-
менитый дудинский намазлык (рис. 10) и саф, представленный Сосби в
апреле 1998 г. (аналог — рис. 34). Намазлык датирован XIX в., с чем я, да
и не только я, не могла согласиться, особенно с учетом того, что вместо
требуемых 3-х был проведен лишь 1 тест. Проведенные повторные ана-
лизы показали, что ковер по крайней мере на 100–150 лет старше.

В завершение несколько слов о салорах. Архаичные по внешнему об-
лику, 6 из 10 прошедших карбоновый тест изделий датированы XIX в.
Среди них и постилочные халы, и уникальный по красоте фрагмент по-
поны асмалдык из собрания Боголюбова [Tsareva 1996, fig.150; РЭМ колл.
№ 87–28)]. Это вовсе не означает, что карбоновый анализ не выявил ста-
ринных салорских изделий, поскольку 4 предмета из 10 датированы
XVII–XVIII и XV–XVI вв. Один из «трехсотлетних» — фрагмент торбы
с узором чарх палак из собрания Мартина Тышлера (рис. 14б). Близка
ей по возрасту торба с 9 гелями из коллекции Питера Хоффмайстера,
абсолютный аналог которой находится в коллекции РМ. Под «аналогом»
имеется в виду декор, так как структурно они весьма различны.

Однако самым ранним из тестированных салорских предметов ока-
зался фрагмент чувала с большими чувал-гёлями и скромным элемом кел-
ле из коллекции Мартина Тышлера (не опубликован). Фрагмент дати-
рован XV — первой половиной XVI в. и, естественно, вызывает особый
интерес. Сравните фрагмент с чувалом из коллекции РЭМ (колл. № 26–
79), рисунок которого совпадает в мельчайших деталях, в то время как
датирован он XVIII — началом XIX в., что дает разрыв в 300–350 лет.
При этом никакие специфические показатели, способные расположить
рассмотренные предметы в хронологические ряды, не выявлены.

Данный опыт показывает, что мы должны быть очень осторожны в
вопросах датировки и ни в коем случае не полагаться только на свой вкус
и внешнюю привлекательность изделий. И, возможно, к большому огор-
чению многих, нам предстоит обращать еще большее внимание на такую
скучную материю, как структурные особенности ворсовых предметов,

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



88

поскольку из того, что мы знаем на сегодняшний день о туркменском
ворсовом ткачестве, ясно, что большая часть старинных ковров выпол-
нена в действительно уникальных техниках вязки. Причины этому мо-
гут быть разными: сами туркмены могли рассматривать их как шедевры
и тщательно хранить в течение веков; другой вариант –перфектная вяз-
ка и тончайший баланс толщины нитей основы, утка и ворса делали та-
кие вещи более долговечными.

С другой стороны, сказанное не должно рассматриваться как обяза-
тельное условие: существуют множественные варианты и исключения.
Важно понять, что применение описанных выше критериев может об-
легчить выявление изменений, происходивших в туркменском ковроде-
лии и точнее ранжировать туркменские ковры по временной шкале, что
способствует проведению более точных традиционных атрибуций.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



89

Глоссарий

абр, абровый — мотивы в стиле икатных  тканей
адрасный — в коврах — мотив в стиле полушелковых тканей адрас,

декорированных в технике икат
ай — мотив «луна», в форме круглого или 8-угольного медальона
айван — примыкающая к дому открытая веранда, опоясывающая внут-

ренний двор центрально-азиатских усадеб
ак газ — мотив «белый гусь», состоит из 8 звездообразных элементов,

соединенных в ромбовидную фигуру
ак су — мотив «белая, пресная вода», в виде цепочки уголков
анор — мотив «дерево граната», используется в убранстве намазлы-

ков
араби — «арабский» — название узора в виде ромбовидной ступенча-

той розетки
асмалдык — попона на верблюда свадебного каравана, парная, может

иметь прямоугольную, пяти- и семиугольную форму
балык — рыба
баширский — торговое название определенного типа городских ков-

ровых изделий Средней Амударьи
буте — мотив «миндаль», имеет множественные варианты, очерта-

ния которых могут напоминать зернышко, рыбку, яйцо с птичкой и так
далее; предположительно — символ зародившейся жизни

бухарский — торговое название для ковров амударьинского типа
бухча — у туркмен — настенный мешок в форме конверта для хране-

ния украшений и других ценных вещей
гаджари — техника ткачества с узорообразующими основами
газ аяк — мотив «лапа гуся»
герати — «гератский» — сложная композиция, основными элемента-

ми которой являются пламенеющие, короткие раздваивающиеся и длин-
ные зубчатые листья

гермеч — «порожек», прямоугольный коврик, часть убранства двери
юрты

гёль — медальон, обычно 8-угольной или близкой кругу формы — ос-
новной мотив постилочных ковров халы, имеет значение племенного гер-
ба

гочак — мотив в форме рожек либо с рожками
гоч шахы — мотив «рога горного барана»
гоша келле — мотив келле («головка цветка, голова человека») самой

простой формы, в виде цветка на коротком стебле
гыяк — «косенький» — мотив в виде диагонально расцвеченной по-

лоски
гурбака — мотив «лягушка»
гюлли-гёль — племенной гёль эрсаринцев, также называется кохне

(«старый», «старинный»)

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



90

дарваза — «ворота» — сложная композиция, основным элементом
которой являются четыре арки и центральный медальон; используется
для убранства асмалдыков

двухъярусная вязка — регулярная узелковая вязка, при которой каж-
дый узел вяжется на двух нитях основы

джойнамаз — то же, что намазлык
джудур, джульдур — «чоудорский» — каймовый растительный мо-

тив в форме побега с трилистниками-буте
джульхырс — длинноворсовый ковер, в переводе с таджикского —

«медвежья шкура»; сшивной; ткется в технике одноярусной вязки
догаджик — «амулет, ладанка» — мотив в форме ступенчатого ромба
донгуз бурун — мотив «нос свиньи» — часть рисунка гёля
дырнак-гёль — «когтистый» — мотив гёлевой группы, в форме ступен-

чатого ромба с «коготками» на углах
зербаф — «парчовый» — сложный мотив в виде восьмиугольной клет-

ки с вписанными в ее ячейки ромбовидными ступенчатыми фигурами
игсалик — мешок для веретен, цилиндрической формы
икат, икатный — в коврах — особый стиль декора, напоминающий

рисунки тканей в технике икат (также абр)
иолам — полоса для обвязывания юрты, выполнялась в одноярусной

узелковой технике
ироки — иракский, название узора, также техники вышивки полукре-

стом
иррегулярные методы — особые приемы ткачества, создающие отлич-

ные от регулярных структуры, например, шэринг, пэкинг и другие
ислими — арабеска, спиралевидный побег, завиток
йаиле — (от арабского «семья, род») каймовый мотив в энси, в виде

соединенных фигур акимбо
йылан — мотив «змея»
каймак, ак каймак — «белые сливки» — общее название для узоров с

большим количеством белого цвета
калкан — «щит», название группы медальонов 8-угольной или ром-

бической формы
капса-гёль — гёль племен иомудской группы
капуннук — П-образный ламбрекен, предмет убранства входа в юрту

или стационарный дом
каракалпак кочот — каракалпакский узор
кашгари — «кашгарский», применяется в названиях узоров предпо-

ложительно кашгарского происхождения
кеджебе — «свадебная палатка» — мотив в форме арки, часть компо-

зиции дарваза
келле — мотив «голова» (цветка, человека), в виде стебля и отходя-

щих от него листьев, иногда очень сложной формы, с ромбовидной «го-
ловкой» наверху

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



91

керпич — «кирпич» — мотив в виде диагонально расцвеченной клетки
килим — ковер, сотканный в килимной, или гобеленовой, технике
коджанак — «узор с рожками»
коса — «чаша» — мотив центрального поля ковров в виде большой

геометрической розетки или ромба, то же, что тавак, тавакча, калкан
кохне — «старый, старинный» — то же, что гюлли-гёль
кошма — войлочный ковер, намазлык
кийик — горный козел
куфи — в коврах — название каймы, узор которой напоминает куфи-

ческую надпись
куш — «птица» — применяется для названия изображений птиц
кыркаяк — сороконожка
малый чувал-гёль — гёль небольшого размера и простой формы, ис-

пользуется туркменским, а также и другим населением Центральной Азии
для украшения настенных мешков и небольших ковриков

марви — «мервский» — название узора в виде круга красного цвета с
фланкирующими S-образными фигурами

мафрач — небольшой настенный мешок прямоугольной формы
минахани — сложный цветочный узор в виде составленной из веток,

листьев и 8-лепестковых цветов решетки
михраб — в коврах — стрельчатая арка, элемент декора центрального

поля молитвенных ковров намазлык
многогёлевая композиция — композиция центрального поля, состоя-

щая из повторяющихся гёлей, как правило малых чувал-гёлей, без проме-
жуточных элементов

нальдаг — «подковообразный» — название каймового узора, популяр-
ного у сарыков и некоторых амударьинских групп

намаз — мусульманская молитва
намазлык — молитвенный ковер
напрамач — (узб.) тканый мешок в форме сундука
одноярусная вязка — система вязки, при которой узлы захватывают

только верхний ряд створа основы; в Новейшее время в Центральной
Азии используется для изготовления комбинированных полос иолам и
длинноворсовых ковров джульхырс

онурга, онурга-гёль — «позвонок» — мотив в виде цепочки соединен-
ных треугольников, элемент онурга-гёлей и некоторых других компози-
ций

оффсет — прием вязки, при котором узлы последующего ряда сме-
щаются на пол-шага (пол-узла)

палак — «звезда, небо» — мотив в форме 8-конечной звезды
перре нагыш — «узор с перьями» — мотив «пламенеющие листья»
петлевая техника — техника вязки, при которой нити ворс охваты-

вают нити основы без дополнительного закрепления
пешбеги/пышбага — «черепаха»

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



92

потнос — «поднос», мотив декора центрального поля, то же, что коса
пэкинг — прием вязки, при котором к базовому узлу присоединяются

по вертикали один или несколько дополнительных узлов того же или
других цветов

салор-гёль — племенной гёль салоров
сарай килем — «дворцовый ковер», то есть ковер большого размера,

до 10—12 метров в длину
сары ичян — «желтый скорпион», каймовый мотив амударьинских

ковров
сарык-гёль — племенной гёль сарыков
саф — молитвенный ковер с несколькими нишами
Сенмурв — название мифологической птицы
сёген-балык — лосось
симметричные узлы — см. таблицу рис. 3, нижний ряд
табак, тавак, тавакча — «блюдо, тарелка», мотив центрального поля,

то же, что коса
тавус — павлин
таук, товук нуска/нусга — мотив «узор с курицей, птицей»
текбент — «женский пояс» — каймовый узор, обязательным элемен-

том которого является ромбовидная ступенчатая фигура
теке-гёль — племенной гёль текинцев
темурджин — железный» — то же, что онурга
торба — прямоугольный удлиненный настенный мешок для хране-

ния одежды, парный
узелковая вязка, техника — техника создания ворса, при которой пос-

ледний создается при помощи дополнительной (ворсовой) нити, завя-
зываемой на парах (иногда от 1 до 4) нитей основы

халиче — постилочный коврик небольшого размера
халы — постилочный ворсовый ковер
халык — небольшой П-образный надверник для свадебной палатки

кеджебе
хамтоз — мотив «ступенчатый»
хурджин — переметная сума
хыраты — мотив «гератский»
чарх палак — мотив «прялка, колесо небес»
чувал — большой прямоугольный настенный мешок для хранения

одежды
шемле — мотив центрального поля ворсовых изделий в виде ячеис-

той сетки со сложным заполнением
шэринг — «зацеп» — прием вязки, при котором два соседних узла ис-

пользуют общую нить основы
эксцентрическая вязка — метод узловязания, при котором ткач вво-

дит в ворсовое полотно дополнительные «клинья» узлов и утков
элем — дополнительная кайма в торце коврового изделия

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



93

элементарная нить, узел — единичный элемент во множестве; напри-
мер, пряденая нить (до сучения); единичный узел в пэкинг

энси — тканый дверной занавес
эртмен-гёль — племенной гёль чоудоров, сложной ромбовидной фор-

мы, обычно включен в ромбическую сетку

Библиография
Авеста. Избранные гимны из Видевдата: Пер. с авестийского И. Стеб-

лин-Каменского. М., 1993.
Азиатская Россия: Издание Переселенческого Управления Главного

Управления Землеустройства и Земледелия. СПб., 1914. Т. 1–3.
Аристов Н.А. Заметки об этническом составе тюркских племен и народ-

ностей и сведения об их численности // Живая старина. Вып. 3, 4. СПб., 1896.
Арриан. Поход Александра. М., 1993.
Атлас Азиатской России // Записки Восточного отделения Российского

археологического общества. СПб., 1915. Т. XXII.
Бартольд В.В. Очерк истории туркменского народа // Бартольд В.В. Соч.

М., 1963. Т. II. Ч. 1.
Басилов В.Н. О пережитках тотемизма у туркмен // Труды Института

истории, археологии и этнографии АН Туркменской ССР. Ашхабад, 1963.
Т. VII. Серия этнографическая.

Боголюбов А.А. Ковры народов Средней Азии. СПб., 1903.
Брук С.И. Этнический состав стран Передней Азии // СЭ. 1955. № 2.

С. 66–82.
Бурханов А.А., 19. Побережье среднего течения Амударьи.
Бурханов А.А. Древний Лебап. Чарджев, 1994.
Васильева Г.П. Этнографический маршрут в центральные районы Чард-

жоуской области ТуССР и Бухарской области УзбССр // Краткие сообще-
ния Института этнографии АН СССР. Вып. 26. М., 1957.

Васильева Г.П. Украшения-обереги у туркмен // Этническая история и
традиционная культура народов Средней Азии и Казахстана. Нукус, 1989.

Веселовский Н. Очерк историко-географических сведений о хивинском
ханстве от древнейших времен до наших дней. СПб., 1877.

Винников Я.Р. Материалы по этнографии туркмен-эски Чарджоуской
области // Краткие сообщения Института этнографии АН СССР. Вып. 34.
М., 1960.

Винников Я.Р. Родоплеменной и этнический состав населения Чарджоус-
кой области Туркменской ССР и его расселение // Труды Института исто-
рии, археологии и этнографии АН Туркменской ССР. Ашхабад, 1962. Т. VI.
Серия этнография. С. 1–110, карта.

Винников Я.Р. Хозяйство, культура и быт сельского населения Туркменс-
кой ССР. М. , 1969.

Вишневская Н.Ю. Ремесленные изделия Джигербента. М., 2001.
Галкин М.Н. Этнографические и исторические материалы по Средней

Азии и Оренбургскому краю. СПб., 1867, 1869.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



94

Грулев М.В. Некоторые географо-статические данные, относящиеся к уча-
стку Аму-Дарьи между Чарджуем и Патта-Гиссаром // Изв. Туркестанского
отдела РГОБ. Ташкент, 1900. Т. 2. Вып. I.

Демидов С.М. О пережитках верований, связанных с водной стихией и
рыболовством, у туркмен // Труды Института истории, археологии и этног-
рафии АН Туркменской ССР. Ашхабад, 1963. Т. VII. Серия этнографичес-
кая.

Демидов С.М. Змея в легендах и верованиях туркмен // Biblioteca
Turkmennica. Культурные ценности. СПб., 1995.

Демидов С.М. Драконы в туркменской мифологии // Biblioteca
Turkmennica. Культурные ценности. СПб., 1996.

Демидов С.М. Змея в легендах и верованиях туркмен // Biblioteca
Turkmennica. Культурные ценности. СПб., 1997.

История народов Узбекистана. Ташкент, 1959. Т. I. С древнейших вре-
мен до начала XVI века.

Джикиев А. К истории расселения туркмен-салыров в XVI — начале XX
вв. // Исследования по этнографии туркмен. Ашхабад, 1965.

Джикиев А. Очерки происхождения и формирования туркменского на-
родов в эпоху средневековья. Ашхабад, 1971.

Дубова Н. Могильник и царский некрополь на берегах Большого бассей-
на Северного Гонура // У истоков цивилизации: Сборник статей к 75-летию
В.И. Сарианиди. М., 2004.

Дубова Н.А., Царева Е.Г. Текстиль Гонура в контексте Бактрийско-Мар-
гианского археологического комплекса // Тезисы VI Конгресса этнографов
и антропологов России. СПб., 2005.

Дудин С.М. Ковровые изделия Средней Азии // Сборник МАЭ. Л., 1928.
Т.VII.

Ершов С.А. Археологические памятники левого берега Аму-Дарьи // Ве-
стник древней истории. М., 1941. № 1.

Иванов А.А. О переезде художников из Мавераннахра в Индию: История
изучения мавераннахрской (среднеазиатской) школы миниатюры // Древность
и средневековье народов Средней Азии. М., 1978. С. 51–55.

История народов Узбекистана. Ташкент, 1947. Т. II. От образования го-
сударства Шейбанидов до ВОСР.

Карпов Г.И. Племенной и родовой состав туркмен. Полторацк, 1925.
Карпов Г.И. Туркмены (материалы к истории туркменских племен) //

Туркменоведение. 1929. № 10, 11.
Карпов Г.И. Очерки по истории Туркмении и туркменского народа. Аш-

хабад, 1940.
Карпов Г.И. О туркменах эсенхановского юрта // Изв. Туркменского

филиала АН СССР. Ашхабад, 1946. № 3–4.
Каррыев Ага, Мошкова В.Г., Насонов А.Н., Якубовский А.Ю. Очерки из

истории туркменского народа и Туркменистана в VIII–XIX вв. Ашхабад, 1954.

Кирчо Л.Б. Формирование древнейшей протогородской цивилизации брон-
зового века Средней Азии (по материалам Алтын-депе) // У истоков цивили-
зации: Сборник статей к 75-летию В.И. Сарианиди. М., 2004. С. 142–163.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



95

Кожин П.М. Колесный экипаж впервые преодолевает пустыни // У исто-
ков цивилизации: Сборник статей к 75-летию В.И. Сарианиди. М., 2004.

Кононов А.Р. Родословная туркмен // Соч. Абу-л Гази хана Хивинского.
М.; Л., 1958.

Магидович И.П. Материалы комиссии по районированию Средней Азии.
Территория и население Бухары и Хорезма. Бухара; Ташкент, 1926. Ч. I.

Массон В.М. Поселение Джейтун // Материалы и исследования по архе-
ологии СССР. Л., 1971. № 180.

Массон В.М. Энеолит Средней Азии // Археология СССР. Энеолит
СССР. М., 1982. С. 9–92.

Материалы по истории Узбекской, Таджикской и Туркменской ССР. Л.,
1933. Ч. I. Торговля с Московским государством и международное положе-
ние Средней Азии в XVI–XVII вв.

Миниатюра Мавераннахра. Л., 1980.
Материалы по истории туркмен и Туркмении. М.; Л., 1938, 1939. Т. I. VII–

XV вв. Арабские и персидские источники. Т. II. XVI–XIX вв. Иранские, бу-
харские и хивинские источники.

Михайлов Ф.А. Туземцы Закаспийской области и их жизнь. Асхабад, 1900.
Мошкова В.Г. Племенные гёли. Советская этнография. 1946. № 1.
Мошкова В.Г. Джульхырсы (два уникальных узбекских ковра XIX века

из собрания Музея истории АН УзбССР) // Труды Музея истории народов
Узбекистана. Вып. I. Материалы к истории народов Узбекистана из фондов
музея. Ташкент, 1951. С. 27–32.

Мошкова В.Г. Ковры народов Средней Азии. Ташкент, 1970.
Национальный музей Туркменистана им. Сапармурата Туркменбаши:

Путеводитель. М., 2001.
Пенджиев М. Древняя оросительная техника // Памятники Туркменис-

тана. 1977. № 1/23.
Пилипко В.Н. Побережье Средней Амударьи // Древнейшие государства

Кавказа и Средней Азии. М., 1985.
Пиркулиева А.Н. Ковровое ткачество туркмен долины Средней Амуда-

рьи // Материальная культура народов Средней Азии и Казахстана. М., 1966.
Пономарев О. Три момента // Туркменоведение. 1931. № 3–4.
Пугаченкова Г.А. Драконы мечети Анау // Советская этнография. 1956.

№ 2. С. 125–129.
Пугаченкова Г.А. Мечеть Анау. Ашхабад, 1959.
Раскопки в Пайкенде в 2000, 2001, 2002 гг. СПб., 2001–2003.
Руденко С.И. Культура населения Горного Алтая в скифское время. М.;

Л., 1953.
Сазонова М.В. Украшения узбеков Хорезма // Сборник МАЭ. Л., 1970.

Т. XXVI.
Сарианиди В.И. Памятники позднего энеолита Юго-Восточной Туркме-

нии // Энеолит южных областей Средней Азии. М., 1965. Ч. IV. САИ Б3–8.
Сарианиди В.И. Тайны исчезнувшего искусства Каракумов. М., 1967.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



96

Сарианиди В.И. Материальная культура Южного Туркменистана в пери-
од ранней бронзы // Первобытный Туркменистан / Ред. В.М. Массон, Е. Ата-
гаррыев. Ашхабад, 1976а. С. 82–111.

Сарианиди В.И. Печати-амулеты мургабского стиля // СА. 1976б. № 1.
Сарианиди В.И. Змеи и драконы в глиптике Бактрии и Маргианы // Во-

сточный Туркестан и Средняя Азия в системе культур древнего и средневе-
кового Востока. М., 1986.

Сарианиди В.И. Маргуш. Древневосточное царство в старой дельте реки
Мургаб. Ашхабад, 2002.

Сарианиди В.И. Дворцово-культовый ансамбль Северного Гонура // У
истоков цивилизации: Сборник статей к 75-летию В.И. Сарианиди. М., 2004.

Саурова Г. Современный туркменский ковер и его традиции. Ашхабад,
1968.

Средняя Азия и Дальний Восток в эпоху средневековья. Средняя Азия в
раннем средневековье. М., 1999.

Станкевич И.Л. Керамика Южной Туркмении и Ирана в бронзовом веке
// Древность и средневековье народов Средней Азии. М., 1978. С. 17–35, таб-
лицы.

Толстов С.П. Пережитки тотемизма и дуальной организации у туркмен //
Проблемы истории докапиталистических обществ. М., 1935. № 3. С. 9–10.

Толстов С.П. Древний Хорезм. М., 1948.
Фелькерзам А.А. Старинные ковры Средней Азии // Старые годы. 1914.

Октябрь–декабрь.
Ханыков Н. Описание Бухарского ханства. СПб., 1843.
Хлопин И.Н. Эпоха бронзы Юго-Западного Туркменистана. СПб., 2002.
Шедевры Самаркандского музея. Государственный музей истории куль-

туры Узбекистана. Ташкент, 2004.
Царева Е.Г. Вариативность и стабильность как этногенетический источ-

ник // Тезисы Международного симпозиума по искусству восточных ков-
ров. Баку, 1983. С. 40–41.

Царева Е.Г. Товарное производство ковров у туркмен // Промыслы и ре-
месла народов СССР. Л., 1986. С. 108–112.

Царева Е.Г. Традиционное ткачество туркмен как этнографический ис-
точник: Тезисы диссертации на соискание ученой степени к.и.н. СПб., 1993.

Царева Е.Г. Тотемные изображения на ворсовых коврах Средней Азии //
У истоков цивилизации: Сборник статей к 75-летию В.И. Сарианиди. М., 2004.

Царева Е.Г. Туркменский ковер «халы» как феномен традиционной куль-
туры народов Степи // Материалы Международной конференции, посвящен-
ной 100-летию Российского этнографического музея. СПб., 2001.

Эсенов Ч.Д. Гурджак ойны — пляска культа плодородия // Biblioteca
Turkmennica. Культурные ценности. СПб., 1997.

Abegg-Stiftung. Fabulous Creatures from the Desert Sands. Central Asian
Woolen Textiles from the Second Century BC to the Second century AD. Abegg-
Stiftung Riggisberg, 2001.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



97

Adovasio J.M. and Illingworth J.S. A Basketry/Textile Impression from Anau
North//A Central Asian Village at the Dawn of Civilization, Excavations at Anau,
Turkmenistan. Philadelphia, 2003.

Azadi S. Turkoman Carpets and the Ethnographic Significance of Their
Ornaments. Fishguard, 1975.

Boguslavskaya Ir., Tsareva E. The Turkmen Wedding // Sovrani Tappeti.
Milano, 1999. P. 203–232.

Barber E.J.W. Prehistoric Textiles. The Development of Cloth in the Neolithic
and Bronze Ages, with Special Reference to the Aegeans. Princeton, 1991.

Bellinger L. and Kuhnel E. The Textile Museum Catalogue of Spanish Rugs:
12th Century to 19th Century. Washington B.C., 1953.

Bier C. Carpets of Andalusia and the Textile Museum // A World of Oriental
Carpets and Textiles. Washington D.C., 2003a. P. 17–36.

Bier C. Mamluk Rugs from Egypt // A World of Oriental Carpets and Textiles.
Washington D.C., 2003b. P. 1–17.

Cassin J., Hoffmeister P. Tent Band — Tent Bag. Classic Turkmen Weaving.
Adraskand, 1988.

Cattani M. Margiana at the End of Bronze Age and Beginning of Iron Age //
У истоков цивилизации: Сборник статей к 75-летию В.И. Сарианиди. М., 2004.

Caubet A., Pouyssegur P. The Ancient Near East. Paris, 1997.
Erdmann K. The so-called Holbein Carpets // Seven Hundred Years of

Oriental Carpets. London, 1970. P. 52–57.
Fraser J.B. Narrative of a Journey into Khorassan in 1821 and 22. London,

1825.
Hali. 1999. Issue 107. P. 69. Fig. 8.
Hall R. Egyptian Textiles. Aylesbury, 1986.
Hirsch U. The Fabric of Deities and Kings // Hali. August 1991. Issue 58.

P. 104–111.
Hoffmeister P. Classic Turkmen Carpet Weaving: Thirty Years of Collecting

in the West // Miras, Ashkhabat, 2002. P. 157–163.
Hyman V.D. and Hu W.C.C. Carpets of China and its Border Regions // Ars

Ceramica. Ann Arbor, 1982.
Jourdan von U. Orientteppiche. Band 4. Turkmenische Teppiche. Munchen,

1989.
Kawami T. Ancient Textiles from Shahr-i Qumis // Hali. 1991. Issue 59.

P. 95–99.
Konig H. Some Ideas on the Designs of Ersari Rugs and Their Origin // Hali.

1980. Vol. 2. № 4. P. 275–282.
Konig H. Ersari Rugs — Names and Attributions // Hali. 1980. Vol. 2. № 4.

P. 135–142.
Konig H. Silk Road Art in Shanghai // Hali. 1999. Issue 102. P. 86–87.
Mackie L.W. Two Remarkable fifteenths Century Carpets from Spain //

Textile Museum Journal. 1977. Vol. IV. № 4.
Mackie L.W., Thompson J. Turkmen. Tribal Carpets and Traditions.

Washington, 1980.
Moshkova V.G. Carpets of the People of Central Asia / Ed. and Tr. by

G.W. O’Bannon and O.K. Amanova-Olsen. Tucson , 1996.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 



Pinner L. The Structure of some Chinese Carpets and the Use of Packing and
Warp-Sharing Knots // Hali. 1983. Vol. 5. № 3. P. 272–275.

Pinner R. Salor Ensis // Hali. 1991. Issue 60. P. 86–97.
Pinner R., Eiland M.L. Jr. Between the Black and the Red Desert. Turkmen

Carpets from the Wiedersperg Collection. San Francisco, 2001.
Ponomariov O. The Motifs of Turkoman Carpets — The Salor, Tekke and Saryk //

Turkoman Studies I. London, 1980. P. 36–45.
The Ersari and their Weavings. Christmas Exhibition of the International Hajji

Baba Society. Washington D.C., 1975.
Trever C. Excavations in Northern Mongolia (1824–1925). Leningrad, 1932.
Tsareva E. Saryk tent bags in the State Museum of Ethnography of the Peoples

of the USSR // Hali. 1978. Vol. 1. № 3. P. 277–281.
Tsareva E. Rugs and Carpets of Central Asia. The Russian Collections.

Leningrad; Punguin Books, 1984.
Tsareva E. Salor carpets // Hali. 1984a. Vol. 6. № 2. P. 126–135.
Tsareva E. The Dudin Collection: Selected Masterpieces. Ersari tent bags //

Hali. 1985. Issue 27. P. 14–24; 67–68.
Tsareva E. Thirty Masterpieces from the Collection of S.M. Dudin // Oriental

Rug Review. Philadelphia, 1990. P. 64–96.
Tsareva E. Carpets of Central Asian Nomads. Genova, 1993.
Tsareva E. A.A. Bogolubov and Other Early Central Asian Collections in

the Russian Ethnographic Museum // Oriental Rugs from Atlantic
Collections. Eighth International Conference on Oriental Carpets.
Philadelphia, 1996. P. 112–161.

Tsareva E. The Construction and decoration of the yurt: doors and lintels.
Yurt Interior: wall bags and other textile containers. Rugs and carpets // Music
for the Eyes. Antwerp, 1998a. P. 75–91; 105–145.

Tsariova E. Los oficiales rusos en Asia Central // La habitacion oriental.
Valencia, 1998b. P. 95–113.

Tsareva E. Pileweaves of Uzbekistan // A World of Oriental Textiles.
Tenth International Conference on Oriental Carpets. Washington D.C.,
2003a. P. 223–237.

Tsareva E. Decorative Doorcover // A World of Oriental Textiles. Washington
D.C., 2003b. P. 166–167, 168–194.

Turkmenistan: Environment, History, Monuments, Ethnography. Venezia,
1996.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/5-02-026471-7/ 

© МАЭ РАН 


	5-02-026471-7

