
Е.Г. Царева

КОВРОДЕЛИЕ АРАБОВ 
ЮЖНЫХ РАЙОНОВ УЗБЕКИСТАНА. 

КОНЕЦ XIX — НАЧАЛО XXI в. 
(по коллекциям МАЭ и РЭМ)

Бог прекрасен [и] Он любит красоту

ВВЕДЕНИЕ

Высшей формой народного художественного творчества арабов традицион-
но считается поэзия. Это не оспаривается, однако специалисты по истории тка-
чества считают, что не менее выразительными свидетельствами творческого 
самовыражения этноса являются полные красоты и гармонии ковры, создавае-
мые руками арабских женщин во множестве уголков Старого Света, от запад-
ных окраин Северной Африки до Таджикистана в Центральной Азии.

Для многих поколений арабов ковры являются привычным, потому мало 
заметным, но совершенно необходимым предметом быта и едва ли ни един-
ственным украшением жилища. Сказанное справедливо и в отношении арабов 
Южного Узбекистана, в домах которых ковры были и остаются наиболее ярки-
ми и оригинальными деталями интерьера (рис. 1). Это отмечали как ковроведы 
[Боголюбов 1909; Мошкова 1970: 104], так и другие исследователи, изучавшие 
культуру этого народа в ХХ в. [Бартольд 1963: 196; Гаевский 1919–1923: 23; 
Гребенкин 1872: 113; Исмаилов 1979: 228–238; Логофет 1911: 174; Семенов 
1925: 9].

Действительно, достаточно один раз увидеть свадебные ковры кыз гилям1 

или дверные занавеси энгси, чтобы в дальнейшем, даже не будучи специали-

1 Курсивом выделены вошедшие в глоссарий термины. Широко употребляемые 
в литературе названия рисунков («бегущая волна», «медальон», пр.), структурных эле-
ментов (основа, уток, пр.) и частей предметов (спинка, боковина и др.) рассматривают-
ся как общеупотребительные и в глоссарий не включены.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



271Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

стом, безошибочно отличать их от аналогичных по формам работ туркмен, тад-
жиков или узбеков. Туркмены, таджики и узбеки названы неслучайно, посколь-
ку именно в их ковровых изделиях мы находим параллели тем техникам, 
орнаментам и самим видам ковровых предметов, которые традиционно изго-
тавливали арабы Центральной Азии в ХХ в. и, несомненно, задолго до того.

При общем мнении о том, что ковроделие представляет собой «лицо» куль-
туры арабов Центральной Азии, некоторые аспекты темы, в частности история 
формирования феномена, были и остаются малоизученными. Проблема в том, 
что даже самое тщательное описание особенностей местного варианта ковро-
вого производства недостаточно для выявления его локальной и этнической 
специфики. Последнее возможно только при сравнении полученных данных 
с материалами других ковродельческих традиций региона и собственно араб-
ских территорий. Однако вплоть до настоящего времени, насколько нам извест-
но, такие исследования не проводились. Фрагментарны данные о древнем [Al-
Tar I 1976; A Special Edition 1980; Hirsh 1991; Tsareva 2009; Царева 2012; 2012а] 
и средневековом [Serjeant 1972] периодах ковроделия арабских стран. Публи-
кации, фиксирующие современное состояние ремесла и даже изображения из-
делий, единичны. (См. далее раздел «История изучения ковроделия арабов 
Центральной Азии».)

Одной из задач предлагаемой статьи являлось описание коврового дела 
у арабов Южного Узбекистана. Работа основывается на данных существующих 
публикаций (см. ниже раздел «История изучения ковроделия арабов Централь-

Рис. 1. Прядение шерсти в домашнем интерьере. На переднем плане станок 
для сучения нитей и гребни-прибивалки. 

Южный Узбекистан, Кашкадарьинская обл., сел. Джейнау. 2005 г. Фото автора

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



272 Е.Г. Царева

ной Азии»), но главным образом на материалах изучения феноменологического 
материала из двух собраний Санкт-Петербурга: Музея антропологии и этногра-
фии им. Петра Великого (Кунсткамеры) (МАЭ, колл. 7403 и 7271) и Российско-
го этнографического музея (РЭМ, колл. 20 и 10370). Коллекция 20 была приве-
зена С.М. Дудиным в 1901 г. из Самарканда, колл. 10370 — Б.З. Гамбургом 
в 1981 г. из Джейнау; колл. 7271 и 7403 были приобретены экспедициями 
МАЭ под руководством Е.А. Резвана также в Джейнау, в 2003 и 2005 гг. соот-
ветственно.

Еще одним важным источником послужили полевые материалы автора, 
соб ранные во время экспедиции 2005 г. в селение Джейнау (в пер. с перс.-тадж. 
«Новое место») Кашкадарьинской области Южного Узбекистана (далее — 
ЮУ), населенном арабами племени шайбони, а также в экспедициях автора 
2009 и 2011 гг. на Среднюю Амударью (далее — САД), где арабы проживают 
дисперсно, главным образом в северной зоне, в районах вокруг городов Фараб 
и Денау (в пер. с перс.-тадж. «Новая деревня»). Подчеркнем, что основу иссле-
дования, как было заявлено выше, составили именно вещевые материалы.

Второй не менее важной целью работы была попытка выявления хотя бы 
в самых общих чертах места арабского ковроделия в текстильной культуре ре-
гиона и тех черт традиционного коврового ткачества, которые были сохранены 
арабами при их миграциях с Ближнего Востока. Переселение в Центральную 
Азию происходило несколькими волнами. Самую раннюю из них, пришедшую-
ся на VIII в. н.э., составили выходцы с Аравийского полуострова и прилегаю-
щих территорий. Самые поздние передвижения падают на конец XIX — вторую 
декаду ХХ в., причем их участниками являются, как правило, уже переселенцы 
внутри Центральноазиатского региона.

Говоря об арабском населении Центральной Азии, не следует забывать 
и о постоянном, в течение 12 веков приходе в города и селения региона выпуск-
ников мусульманских «средних» и «высших» школ арабских стран, составив-
ших основной контингент мулл и наставников медресе и служителей при мав-
золеях Центральной Азии. Все они, как правило, прибывали на новые места 
жительства с семьями и традиционным укладом быта2. За более чем тысячеле-
тие названной практики общее число таких переселенцев в регионе составило 
весьма значительную и социально значимую группу, что не могло не повлиять 
на определенные стороны бытия контактировавшего с ними местного населе-
ния. Одновременно воспринятые мигрантами особенности образа жизни и дея-
тельности населения Центральной Азии неизбежно должны были оказать влия-
ние на виды производимой арабскими ткачами ковровой продукции и частично 
на используемые для их изготовления техники.

Что касается орнаментики, при рассмотрении этого сложнейшего феномена 
учитывался тот важнейший факт, что восточное ковроделие представляет собой 
в основе традиционный вид народного искусства, хотя, несомненно, не было 
таковым изначально. Сказанное верно в отношении всех территорий с раз-
витым ковровым ткачеством, в том числе для Центральной Азии и Ближнего 
Востока. Основания для подобного предположения дают археологические 

2 Сведения подтверждены данными экспедиций автора на Среднюю Амударью.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



273Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

 материалы, показывающие, что на ранних этапах формирования этого искус-
ства ворсовые ткани были элитарными и использовались для изготовления 
одежды жречества и знати, а также как сопроводительный инвентарь в царских 
захоронениях. Яркими примерами данной практики служат материалы рас-
копок царских гробниц Ура [Woolley 1934] и египетских пирамид (см., напр.: 
[Hall 1986].

Система была такова, что Древний Восток с его высочайшей городской 
культурой породил высокие стили, корни которых уходят в народные умения 
и представления, однако известные по артефактам древности формы создава-
лись для иерархической элиты своего времени и при участии представителей 
элиты духовной. Именно последние разрабатывали изобразительные каноны, 
в том числе и ковровые, рисунок которых был обращен к божественным силам, 
вне зависимости от характера этих сил. Эта первоначальная сущность ковра, 
входящие в его плоть и кровь магические идеи и символы сохраняются в изде-
лиях всех регионов с традиционным ковроткачеством, в первую очередь в пред-
метах, связанных с обрядами перехода, в первую очередь рождения человека, 
свадьбы и похорон.

Сравнивая древние, средневековые и современные изобразительные памят-
ники c названных территорий, мы видим, что со временем элитарные предметы 
искусства теряли высокий статус и «спускались» в толщу народной культуры. 
При этом изначальные проторисунки и композиции постоянно перерабатыва-
лись «дизайнерами из народа», следовательно, упрощались либо, наоборот, 
«обрастали» новыми деталями. Это было неизбежно, поскольку за редчайшими 
исключениями ткачи, даже самые талантливые и знающие, не могли быть носи-
телями сакральных знаний. Кроме того, ставшие традиционными ковры изго-
тавливались обычными мастеровыми, пусть и высокопрофессиональными, 
и при работе «по памяти», а не по картону могли допускать искажения рисунка. 
В итоге то, что вырастало из религиозно-магических представлений древности 
и перерабатывалось в символы своего времени, в дальнейшем неизбежно воз-
вращалось к первоистокам, «на землю», хотя, конечно, под влиянием идейных 
и технологических достижений той или иной эпохи и социальной среды.

Подчеркнем, что при таком возврате многие непонятые для ткачей идеи 
и формы рисунков упрощались и изменялись, однако основа композиционных 
и технических решений сохранялась. Именно поэтому при любой попытке вы-
явления системы идентификационных признаков, позволяющих атрибутиро-
вать анонимные памятники ткачества, мы привлекаем не только идентичные по 
статусу (городские, сельские, племенные) группы изделий, но и иные виды ре-
гиональных памятников, вне зависимости от времени их производства и соз-
давшей их среды. Именно описанная методика была применена при работе 
с таким малоизученным феноменологическим явлением, как рассматриваемые 
в статье ковры арабов Центральной Азии.

История изучения ковроделия арабов Центральной Азии. Первые упо-
минания о ковроделии арабов Центральной Азии мы находим у исследователей 
конца XIX — начала ХХ в., относивших ковровое ткачество к наиболее стойким 
элементам самобытной культуры этноса. В частности, Д.Н. Логофет писал: «Вы-
делывая из шерсти паласы и одеяла, арабы сохранили древние аравийские ри-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



274 Е.Г. Царева

сунки, отличавшие их произведения от таковых же всех остальных племен» [Ло-
гофет 1911: 174 и след]. Одновременно в опубликованной в том же 1911 г. статье 
А.А. Семенова говорится о развитом ковроделии арабов Каршинского и Денау-
ского бекств: «Каршинские паласы считаются наиболее изящными и необыкно-
венно прочными по красоте выработки и гармоничности подбора разноцветной 
пряжи <…> Денауские паласы уступают каршинским…» [Семенов 1911].

Сорока годами ранее А.Д. Гребенкин, описывая этнические группы Зераф-
шанского округа, сообщает о шерстяных изделиях арабов, живших в округе Ка-
та-Кургана (современный Каттакурган) и селениях Хатырчи, Дамарыка и Нар-
пая [Гребенкин 1872: 113]. Интересное, хотя и не совсем верное замечание 
приводится в обозрении коврового производства за 1905 г.: «Делает ковры в не-
значительном количестве одно арабское племя, живущее около г. Динау. По ри-
сункам и качествам они напоминают каракалпакские ковры Андижанского 
и Кокандского уездов, причем их делают зачастую сшивными из узких полос. 
То же племя выделывает хорошие паласы, вышиваемые гладью. Паласы их на-
зываются кыз гилям» [Ковровое производство 1905]3. С.М. Дудин, посвящая 
арабским коврам один абзац своей статьи, правильно называет их каршински-
ми, хотя и относит к узбекской продукции [Дудин 1928: 138–139].

Все названные авторы утверждали, что основным видом изготовлявшихся 
арабами ковров были гладкотканые (паласные) изделия. Ворсовые предметы 
ими не рассматривались, поскольку художественные и структурные достоин-
ства арабских узелковых тканей считались невысокими по сравнению с изде-
лиями других центральноазиатских ковродельческих центров.

Специальное изучение явления началось в 1920-х годах. Важнейшая инфор-
мация была собрана двумя экспедициями, посетившими селения Камаши, 
Джейнау и другие аулы Кашкадарьинской области. Первой была Средазэкосо, 
1929 г. Второй, 1934 г., — экспедиция В.К. Розвадовского [Розвадовский. Руко-
пись], материалы которого были использованы В.Г. Мошковой [Мошкова 1970] 
и авторами фундаментального труда «Народы Средней Азии и Казахстана» 
[Народы 1963: 590]. Сведения об изучении и публикации ковровых изделий 
других районов нам неизвестны.

Закономерно, что и иллюстраций арабских ковровых изделий в публикаци-
ях XIX — начала XX в. было крайне мало. Фактически мы можем назвать толь-
ко два гладкотканых орнаментированных ковра, включенных А.А. Боголюбо-
вым в альбом «Ковры народов Средней Азии» [Боголюбов 1908–1909: 36, 49]. 
Прекрасный знаток искусства среднеазиатского ковроделия С.М. Дудин ворсо-
вые ковры и араби гилямы не описывает и делает неточный, по нашему мне-
нию, вывод об их качестве и стиле: «Уборка арабских паласов представляет 
более или менее упрощенную уборку туркменских ковров» [Дудин 1928: 208]. 
К сожалению, такие известные специалисты по ткачеству региона, как А.А. Се-
менов [Семенов 1911] и А.А. Фелькерзам [Фелькерзам 1914], ворсовые изделия 
арабов не упоминают вовсе.

3 Не будучи специалистами в области текстиля, авторы «Коврового производства» 
ошибочно определяют как вышивку сумашное переплетение, по сведениям В.Г. Мош-
ковой называемое арабами хурбофлик.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



275Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

Основным источником по истории и состоянию ремесла в XIX–XX вв. се-
годня, как и 45 лет назад, является фундаментальная работа В.Г. Мошковой 
«Ковры народов Средней Азии конца XIX — начала XX в. Материалы экспеди-
ций 1929–1945 годов. (Обработаны, дополнены и подготовлены к печати канди-
датом исторических наук А.С. Морозовой)» [Мошкова 1970], прекрасно пере-
изданная Джорджем О’Банноном [Moshkova 1996]. Валентина Георгиевна 
назвала соответствующую теме главу «Ковроделие арабов Кашкадарьинской 
области», однако в реальности она дает более широкий обзор темы и приводит 
почерпнутые из скрупулезно изученной литературы сведения о ткачестве ара-
бов Среднеазиатского региона (кроме Таджикистана, где она не работала). 
В нашей статье при разработке темы максимально использован изложенный 
в названной главе монографии В.Г. Мошковой практический материал, инфор-
мация по истории ремесла и предложенная Валентиной Георгиевной термино-
логия. Также мы используем сведения из глоссария и соответствующих теме 
частей неопубликованной работы Исаака Натановича Винникова «Кашка-
дарьинские арабы (язык, фольклор, этнография)» и сведения из составленной 
Б.З. Гамбургом описи предметов коллекции 10370 из собрания РЭМ.

Среди зарубежных публикаций назовем изданные в Омане и Кувейте рабо-
ты по ковроделию бедуинов [Al-Sabah 1990, 2006; Crihton 1998; Crocker 1989; 
Al Sedu 1994], небольшую заметку в книге о коллекциях Музея Тарек Раджаб, 
Кувейт [Al Sedu 1994] и опубликованную в журнале «Oriental Rug Review» ра-
боту по ворсовому ткачеству у арабов Южного Ирака [Ochsenschlager 1995]. 
Большая статья М. Эйланда III в журнале «Hali» посвящена длинноворсовым 
коврам арабов [Eiland 2003] (отмечу, что я совершенно не согласна с предлага-
емыми автором выводами). Важный материал по теме приводится в «Коммен-
тариях» Дж. О’Баннона к английской публикации работы В.Г. Мошковой 
[Moshkova 1996: 167–168].

Рассеянные по разрозненным публикациям изображения арабских ковров 
крайне немногочисленны4, при этом очень часто авторы атрибутируют араб-
ские изделия как эрсаринские, узбекские и пр.

Достаточно подробно фиксируя состояние производства в ХХ в., названные 
источники, однако, не приводят данных, позволяющих выявить особенности 
центральноазиатской ковродельческой арабской традиции по сравнению 
с ближневосточной. Впрочем, это неудивительно, поскольку и в настоящее вре-
мя нет (во всяком случае, нам неизвестны) монографические публикации по 
традиционному ближневосточному ковровому ткачеству, которые позволили 
бы делать подобные сопоставления.

Следует подчеркнуть, что, несмотря на мнение современных специалистов-
текстильщиков, существовало и до сих пор существует общераспространенное 
представление о том, что ковроделие не относилось к приоритетным занятиям 
населения собственно арабских стран. Анализ выявленных материалов, допол-

4 См.: [Arab Kilim 2000: 134; Boralevi 2004: fi g. 90; Boralevi 2006: 52, No. 85; Join 
2001: 15; Hali 1989: 41; ORR 1988: 4, 24; ORR 1991: 21; Parsons 1987: col. pl. 3, 4, 112, 
113; Tsareva 2003: 231; Who’s Afraid 1993: 28, top; Woolley 1994: fi g. 16; Justine 1980: 75, 
87, 210–211; Hull and Luczyc-Wyhowska 1993: pl. 487, 495, 499].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



276 Е.Г. Царева

ненных собранными автором немногочисленными, но исключительно вырази-
тельными данными, позволил пересмотреть многие из устоявшихся позиций 
такого характера. В частности, сегодня мы можем утверждать, что арабоязыч-
ное население Сирии, Египта и Ирака успешно продолжало текстильные тради-
ции, воспринятые ими от носителей древних цивилизаций Ближнего Востока. 
Археологическими образцами ворсового и гладкого коврового ткачества яв-
ляются, например, фрагменты ковров из царских гробниц Ура [Woolley 1934; 
Tsareva 2009] и рассматриваемые ниже находки из аль-Тара, Ирак [Al-Tar 1976; 
A Special Edition 1980]. Для более позднего времени важнейшим источником 
стали многочисленные письменные сведения средневековых арабских и пер-
сидских авторов [Serjeant 1972; МИТТ 1938; 1939; МИУТТ 1933]. Именно на-
званные источники стали тем материалом, который позволил автору сделать 
некоторые выводы относительно места коврового ткачества арабов Централь-
ной Азии в евразийской текстильной традиции.

Краткие сведения об арабах Центральной Азии. Здесь нас интересует 
только та информация, которая была использована при разработке рассматрива-
емой в статье темы: предметом изучения стало только ткачество и районы про-
живания обследованных автором территорий. Ворсовое ткачество арабов Тад-
жикистана и Афганистана в круг обсуждения не вошло, и скудные известные 
данные привлекались только в качестве сопоставительного материала.

По мнению исследователей, занимавшихся проблемой расселения арабов 
в Центральной Азии, в XIX–ХХ вв. на территории региона проживало несколь-
ко небольших групп арабов, потомков переселенцев VIII–XIV вв. [Андреев 
1924: 127; Винников 1940; Кармышева 1963; Среднеазиатские арабы 1963; 
Мошкова 1970: 104]. Можно добавить, что приток сюда арабских переселенцев 
продолжался и позднее, вплоть до начала ХХ в., причем, как сказано выше, не-
малую часть этого населения составляли приезжавшие с Ближнего Востока 
 духовные лица и члены их семей.

Время прихода предков проживающих сегодня в Центральной Азии арабов, 
равно как и территорию их исхода из арабских стран, на настоящий момент 
точно установить невозможно. Несомненно, что значительные группы появи-
лись здесь еще в период мусульманской экспансии, однако они либо быстро 
ассимилировались с местным населением [Кармышева 1963: 585–596], либо 
вместе с другими жителями региона были уничтожены в период монгольского 
нашествия. Новая большая волна арабских переселенцев появляется лишь 
в XIV в., и затем их миграции продолжаются с большей или меньшей интенсив-
ностью вплоть до начала ХХ в.

Сегодня традиционными местами проживания арабов на территориях Узбе-
кистана, Туркменистана и Таджикистана являются земли по среднему и нижне-
му течению Зеравшана, северной (левобережье и правобережье) и в меньшей 
степени южной (левобережье) зоне Средней Амударьи (Лебапский велайят). 
Большой массив арабского населения занимает низовья реки Кашкадарьи, мел-
кие группы заселили долины Ширабаддарьи, Сурхандарьи, Кафирнигана, Вах-
ша, Кызыл-Су (юго-восток от Куляба). Значительная группа сосредоточена на 
востоке Ферганской долины [Дубов 1984; Винников 1969; Кармышева 1963; 
Мошкова 1970; сведения автора].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



277Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

К сожалению, материальная культура большей части названных групп изу-
чена мало и, как говорилось выше, сведения о наличии у них ковроделия, кроме 
каршинских арабов, крайне скудны, на уровне «да — нет». Естественно, что 
при таком положении вещей невозможно сделать какие-либо выводы о при-
сутствии арабского слоя в ковроделии других, кроме Южного Узбекистана, 
районов. Тем не менее результаты поездки автора по Средней Амударье в 2009 
и 2011 гг. позволяют говорить об очевидном присутствии здесь арабской тради-
ции изготовления килимов, ставшей неотъемлемой частью местной практики 
ткачества за столетия совместного проживания в оазисах САД туркменов, ара-
бов, узбеков, ирони, оламов и других этнических групп. Одновременно нам из-
вестно, что у арабов Таджикистана вплоть до настоящего времени сохранена 
традиция изготовления как килимов, так и длинноворсовых ковров джульхырс, 
техника производства и художественный облик которых находят множест-
венные параллели с изделиями бедуинов северной части Аравийского полу-
острова.

Приведенные данные скудны, но весьма важны, поскольку расширяют наши 
представления о масштабах присутствия арабской «линии» в ковровой тради-
ции Центральной Азии и одновременно проясняют некоторые аспекты вопроса 
о характере этой линии, ее стабильности и пр.

Арабы Кашкадарьинской области. Но обратимся к непосредственно ис-
следуемой нами группе. Кашкадарьинская область Узбекистана, входившая 
в состав Бухарского эмирата, традиционно относилась (и относится) к числу 
крупных ковродельческих районов Центральной Азии. Население этой огром-
ной области было и остается пестрым: здесь, как и на Амударье, издревле хо-
зяйствовали таджики, ирони, потомки ранних тюрок, арабы, узбеки, туркмены 
и другие, более поздние, переселенцы. С конца XIX в. ковровым ткачеством 
здесь занимались в основном туркмены и арабы5.

Среди потомков интересующей нас каршинской группы (селения Камаши, 
Ходжаки и Джейнау (около 30 км от Карши) распространено не подтверждаю-
щееся историческими данными предание о том, что их предки были пересе-
лены сюда в конце XIV в. Тимуром/Тамерланом как ссыльные или заложники 
(ак уйлик). По другому варианту, они пришли в места современного прожива-
ния в начале XVIII в., но не непосредственно из арабских стран, а «откуда-то 
с юга», вероятно, из Северного Афганистана, из районов Балха (племя санони) 
[Винников 1940], Андхоя и Ахчи (племя шейбани) [Кармышева 1963: 585]. Эту 
информацию подтверждает вышеназванное неопубликованное исследование 
И.Н. Винникова, равно как и сведения, полученные нами от занимающихся 
этой проблемой местных информантов-арабов6.

5 По приведенным В.Г. Мошковой данным, пришедшие на Кашкадарью в середине 
XIX в. из окрестностей Бурдалыка (средняя зона правобережья САД) туркмены при-
надлежат к эрсаринскому роду ябани. Отметим, что Бурдалык был одним из ведущих 
центров ворсового ковроделия Центральной Азии и славился производством «бухар-
ских» постилочных ковров и намазлыков городского, неплеменного, типа.

6 Прекрасным знатоком истории племени шейбани являлся, в частности, бывший 
директор совхоза «Джейнау», ныне покойный Мурадулло Саидович Саидов, посвятив-
ший годы своей жизни изучению истории и этнографии арабов Южного Узбекистана.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



278 Е.Г. Царева

Характер коврового производства Кашкадарьинских арабов. Населяв-
шие область арабы были известны как исконные ткачи. Сегодня трудно сказать, 
с какими умениями они пришли с прежних на новые территории обитания, по-
скольку анализ традиционных видов ткачества групп шейбани и санони не де-
лался. Однако несомненно, что естественные и хозяйственные условия, к кото-
рым ранним арабам-переселенцам пришлось приспосабливаться на новых для 
них территориях с холодным климатом и непривычными условиями хозяйство-
вания, инициировали восприятие традиционного для скотоводов зоны Степей, 
но нового для выходцев из стран Ближнего Востока жилища — юрты. Это 
в свою очередь потребовало приспособления существовавших у них форм ков-
ровых изделий к меблировке этого типа жилища7.

По приводимым в работе В.Г. Мошковой сведениям, социально-экономиче-
ские условия нового для арабов быта способствовали постепенному превраще-
нию домашнего ковроделия в развитый товарный промысел. Для многих семей 
изготовление постилочных базар гилямов было основным источником заработ-
ка: прочные, яркие и недорогие, ковры этого типа пользовались популярностью 
в Бухарском ханстве и в Русском Туркестане благодаря оригинальности их ор-
наментики, прочности и большим размерам при невысокой стоимости8.

В семьях, производивших ковры на продажу, в тех или иных процессах уча-
ствовали все члены семьи. Считается, что рассматриваемая территория была 
единственным в Центральной Азии районом, где в текстильных промыслах 
были заняты не только женщины, но и мужчины. Так, хотя само ткачество было 
женским занятием, в Камаши и Джейнау мужчины стригли овец, пряли шерсть, 
помогали натягивать основу. Мы можем дополнить эту информацию аналогич-
ными сведениями об участии мужчин в ковровом производстве в селениях пра-
вобережья Амударьи. Здесь как в конце XIX в., так и в настоящее время молодые 
мужчины и мальчики участвовали не только в подготовительных работах и пря-
дении, но и в процессе ткачества9. Помимо этого среди арабов, как и повсемест-
но в Средней Азии, мужчины занимались продажей изготовленной женщинами 
продукции: не только ковровых изделий, но и керамики и пр. (рис. 2).

Представляется, что каршинские гилямы были действительно дешевым, до-
ступным для небогатых семей товаром, однако они мало ценились торговцами 
высокоплотными низковорсовыми коврами, соответственно, в Европу практи-
чески не поступали. И хотя араби гилям были популярны не только у местного 

7 Процесс освоения кочевниками новых для них типов жилища достаточно долог 
и требует, судя по имеющимся данным, не одной сотни лет. Примером могут служить 
среднеазиатские белуджи. Так, судя по сохранению этими относительно недавними (ко-
нец XIX — начало XX в.) переселенцами Средней Азии традиционных для них «чер-
ных шатров», освоившие юрту арабы должны были прибыть в Афганистан и Узбеки-
стан несколько сотен лет назад.

8 Приведем зафиксированное пословицей мнение ткачих Средней Амударьи: 
«Тот хорошо себя обеспечивает, кто учился и умеет ткать ковер». Сведения получены от 
 Рахимовой Бадагуль, 1910 г.р., ковродельческое сел. Халач, левобережье САД.

9 Сведения получены от семьи Ахмедова Кызларбеги, 1942 г.р., и Оманова Розы-
мурата, 1952 г.р., сел. Саят. Подтверждаются также выявленными Д. O’Банноном дан-
ными XIX в. [Moshkova 1996: 292].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



279Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

населения, но и во всем Бухарском эмирате, активное использование в быту 
способствовало их быстрой изнашиваемости и, как результат, недолговечности. 
Именно сочетанием названных факторов можно объяснить крайне скудное при-
сутствие ковровых изделий арабов Центральной Азии в музеях и частных кол-
лекциях Америки и Европы.

Счастливым исключением были российские (главным образом петербург-
ские) и ранние среднеазиатские собрания. К примеру, в начале ХХ в. в Санкт-
Петербурге находились по меньшей мере три арабских гладкотканых ковра: два 
из них опубликованы А.А. Боголюбовым [Боголюбов 1908/1909: рис. 36, 49], 
а третий приобретен С.М. Дудиным в 1901 г. в Самарканде для Этнографиче-
ского отдела Музея императора Александра III (РЭМ, колл. № 20-197).

Перерывы в ковровом деле, вызванные экспроприацией на нужды армии 
всей настригаемой в Средней Азии шерсти в период между Первой мировой 
и Гражданской войной, были не слишком длинными и не привели к разрыву 
традиции, неизбежной при утрате производственных навыков одним-двумя 
 поколениями ткачей. С созданием промысловых артелей, обеспечивавших мас-
териц материалами и осуществлявших сбыт продукции, ковроделие в Камаши 
и Джейнау возобновилось.

Сказанное, однако, не означает, что в Южном Узбекистане товарное ковро-
вое производство совершенно вытеснило домашнее. Наоборот, ниже мы уви-
дим, что бóльшая (и лучшая) часть продукции делалась женщинами именно 
для собственных нужд: приданого дочерей, украшения жилища, в подарок чле-
нам семьи. На продажу, как было сказано выше, изготавливались низкоплот-
ные, достаточно простые по декору ковры больших размеров, имевшие торго-
вое название базар или араби гилям.

Рис. 2. Торговцы коврами. Арабы. Афганистан, Мазари Шериф. 
МАЭ. Колл. № И 1941-26. Сбор А.И. Колесникова. 1958 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



280 Е.Г. Царева

ХАРАКТЕРИСТИКА КОВРОВЫХ ИЗДЕЛИЙ 
АРАБОВ ЮЖНОГО УЗБЕКИСТАНА

В данном разделе рассматриваются двадцать четыре хранящихся в коллек-
циях МАЭ и РЭМ гладкотканых и ворсовых предмета работы арабов Южного 
Узбекистана. Точные данные о названии, использовании, форме, материалах, 
технике изготовления и рисунке каждого изделия приведены в приложен-
ном к статье каталоге10, разъяснение использованной терминологии — в глос-
сарии.

Для многих читателей тщательное рассмотрение технических аспектов 
каждого из предметов может показаться (и в действительности оказаться) скуч-
ным и утомительным. Однако именно тысячелетиями складывавшееся тонкое 
соответствие «форма — структура переплетения — декор» превращают ковры 
в произведение искусства, а их анализ, причем именно в названном триедином 
сочетании, в маркеры культурной принадлежности. Задача ткача — создать 
функционально и сакрально узнаваемый для адресата предмет, поэтому в ка-
ком-то смысле каждый ковер — это «лицо» создавшего его этноса. Соответ-
ственно, только изучив все технические и художественные особенности каждо-
го из рассматриваемых ковров, мы сможем понять, хотя бы в общих чертах, 
характер коврового дела арабов Центральной Азии и сравнить его с материала-
ми других регионов.

Большое внимание в данном эссе уделено рассмотрению наименее изучен-
ной и одновременно наиболее показательной части явления — применявшейся 
арабами техники ткачества. При этом в предлагаемых выводах мы опираемся 
на анализ структурных составляющих рассматриваемых изделий, поскольку 
именно они наиболее определенно отличают один предмет от другого и дают 
возможность выделить и назвать те идентификационные признаки, которые по-
зволяют проследить генезис работ разных групп. Другого способа выявления 
необходимых нам маркеров-идентификаторов памятников в массе анонимного 
народного искусства не существует.

Сказанное в большей мере верно для изделий племенных и городских 
цент ров с устоявшимся производством, рассматриваемым самими произво-
дителями как исконная, не подлежащая изменениям традиция. В меньшей 
степени это относится к продукции социумов смешанного происхождения, 
особенно в случаях разрыва с ковродельческой традицией. Изначально пред-
полагалось, что рассматриваемые коллекции принадлежат к продукции имен-
но последнего рода. Об этом, казалось бы, говорят историко-этнографические 
сведения о формировании арабского населения Центральной Азии в целом 
и Кашкадарьинской степи в частности. Действительность, как мы увидим, 
оказалась иной, что возводит ковроделие центральноазиатских арабов в ранг 
важного исторического источника и дает дополнительный материал, позволя-
ющий проследить пути продвижения этой этнической группы/групп в Цент-
ральную Азию.

10 Каталожная нумерация идет по возрастающей по номерам коллекций, внутри 
коллекций — по порядку номеров.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



281Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

Виды ковровых изделий. В изученных коллекциях РЭМ и МАЭ и других 
привлекаемых материалах выявлены семь видов ковров и ковровых изделий 
арабов.

Наиболее важным, сакральным ковровым предметом для арабов Узбекиста-
на был свадебный ковер кыз гилям, называвшийся также джихези (И.В.), букв. 
«ковер-приданое невесты» (лит. араб. джехаз) (рис. 3: кат.7; рис. 4–6).

Этот термин в целом более правилен для арабов, чем термин кыз гилям, по-
скольку последний включает в себя иноязычный компонент: если термин ги-

лим/гилям в значении «килим» мы находим уже у средневековых арабских авто-
ров [Serjeant 1972: p. 246], в частности в «Хухуд ал-Алам» при описании 
ковровой продукции Ирака [Serjeant 1972: 36], то компонент кыз («девичий») 
заимствован из тюркских языков. Отметим, что в ранних источниках исполь-
зуется написание гилям, а не широко распространенный в тюркоязычном мире 
и в Восточной Европе вариант килим.

По данным Б.З. Гамбурга, к свадьбе готовился также яглави гилям, изготав-
ливавшийся либо приобретавшийся для жениха его семьей. Б.З. Гамбург отно-
сил к этой группе ковер с мотивом яглав (кат. 10), который он соотносит с при-
веденным В.Г. Мошковой рисунком гумбаз (узб. «купол»). Судя по тексту 
Б.З. Гамбурга, слово яглав действительно использовано для обозначения моти-
ва пятиугольного куполка. Однако В.Г. Мошковой термин яглави не был изве-
стен (в глоссарии отсутствует), и она относила килимы с названным рисунком 
к группе базар гилямов. Сказанное позволяет предположить, что информанты 
Б.З. Гамбурга изготовили либо приобрели рассматриваемый ковер в подарок 
жениху, назвав его по рисунку центрального поля. Нам представляется, однако, 
что правомерно существование и иного объяснения: термин может происхо-
дить от арабского корня галава в значении «дорогостоящий», что вполне соот-
ветствует обстоятельствам приобретения предназначенного для приданого ков-
ра, цена которого была достаточно высокой для местного населения. В любом 
случае, в особый вид свадебных изделий названный ковер не может быть вы-
делен как в силу единичности, так и принадлежности, судя по размерам и деко-
ру, к типу базар гилямов (см. ниже).

В рассматриваемых коллекциях представлен лишь один ковер традицион-
ных для кыз гилям размеров и декора (рис. 3: кат. 7).

Данный ковер, как и описанные В.Г. Мошковой экземпляры, имеет свое-
образную, не отмеченную ни у какого другого народа Центральной Азии ком-
позицию, которая будет описана ниже в главе «Художественные особенности», 
раздел «Панельно-полосатые композиции». Соткан он с использованием ове-
чьей и верблюжьей шерсти и хлопка, с применением килимной техники как ос-
новной, но также флотирующих утков и сумаха как структурно вспомогатель-
ных, однако использованных для создания сакральных деталей декора. Рисунок, 
техника ткачества и крайняя редкость данного ковра как вида изделий позволя-
ет рассматривать его в качестве уникального предмета и предположительно да-
тировать началом ХХ в., во всяком случае, не позднее его первой трети.

Как сами кыз гилямы, так и их опубликованные изображения крайне ред-
ки, мне известны только два. Первое по времени публикации приведено в аль-
боме А.А. Боголюбова и представляет собой черно-белый рисунок одной 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



282 Е.Г. Царева

 четверти ковра из коллекции Прибильского [Боголюбов 1908—1909: рис. 49] 
(рис. 4) 11.

11 Аннотация из альбома А.А. Боголюбова, рис. 49, сообщает: «Арабский безворсо-
вый ковер из Динау (одна четверть). Принадлежит г-ну Прибилскому. Состоит из гори-
зонтальных полос с различными ткаными рисунками. Светлый красный, тусклый серо-
розовый и темный розовый отделены узкими черными полосами. Полосы на торцах, 
вверху и внизу украшены желтыми и зелеными мотивами в форме буквы Х и свастиками. 
Центральные полосы имеют тусклый розовый цвет с потекшими орнаментами зеленого, 
желтого и черного цвета, которые [рисунки] мы часто обнаруживаем в арабских тканях, 
например, в женских головных накидках-чадрах. Этот рисунок изредка встречается 
в турк менских тканях, но чаще — на бессарабских и молдавских килимах и старых 

Рис. 3. Ковер свадебный джихези. Арабы. Южный Узбекистан. 
МАЭ. Колл. № 7304-46 (кат. 7). Фото С. Шапиро. 2015 г.

Рис. 4. Деталь (1/4) свадебного ковра джихези. Арабы, XIX в. 
Собрание А.А. Боголюбова. Публикуется по: [Боголюбов 1908: рис. 49]

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



283Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

Пересъемка этого изображения была включена в книгу В.Г. Мошковой как 
пример дизайна кыз гилямов [Мошкова 1970: рис. 45].) Другой джихези, из собра-
ния Государственного музея искусств Узбекистана (160×216 см), со значительно 
отличающейся композицией (об этом ниже), был опубликован Дж. О’Банноном 
в переиздании книги В.Г. Мошковой [Moshkova 1996: fi g. 72] (рис. 5)12.

Прекрасный джихези с близким рисунком центрального поля, но гораздо 
большего размера хранится в селении Джейнау, в семье М.С. Саидова (рис. 6). 
Владельцы берегут его для создаваемого в кишлаке музея, однако нам его по-
казали, что позволило зафиксировать структурные показатели и декор этого 
 великолепного кыз гиляма (сведения автора, экспедиция в Джейнау, 2005 г.).

Отметим, что применяемая нами терминология значительно расходится 
с приводимыми Н.И. Винниковым названиями. Например: Ipsot (мн. Ipsotat): 
ковер, палас; ipsot(in) gihezi=ipsot(in) arabi — ковер, который делается перед 
свадьбой обычно в доме невесты на средства жениха или его родных. (См. глос-
сарий.)

 русских коврах. Одна черта обнаруживаемая на арабских и туркменских коврах — рисунок 
полусвастик, окружающих центральные полосы красного и белого цвета на черном фоне. 
Они индийского происхождения. Боковые полосы арабского происхождения. В отличие от 
свастик (воспринятых из индийского искусства), туркменская орнаментика не показывает 
никакого влияния, несмотря на их долгое проживание среди туркмен Амударьи».

12 Отметим, что несколькими страницами ранее О’Баннон ошибочно называет кыз 

гилямом дверной занавес энгси [Moshkova 1996: fi g. 63].

Рис. 5. Ковер свадебный кыз гилям (1/2). 160×216 см. Арабы. Узбекистан. 
Начало ХХ в. Государственный музей искусств Узбекистана. Фото автора. 2002 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



284 Е.Г. Царева

Сегодня традиция изготовления кыз гилямов утрачена, в то время как еще 
50 лет назад такие ковры были обязательной частью приданого и ткались в каж-
дой семье. В.Г. Мошкова пишет, и это подтверждается сведениями И.Н. Винни-
кова и полученными нами от информантов данными, что свадебный ковер счи-
тался оберегом, талисманом, обеспечивающим семейное счастье и благополучие. 
Его продажа была несчастьем и позором для семьи — в случае крайней необхо-
димости арабы предпочитали продать скот, но не кыз гилям. Если все же при-
ходилось это делать, то ковер продавали тайно, на отдаленном базаре, «чтобы 
сородичи не узнали».

Весьма интересной является неоднократно подтверждавшаяся информация 
о том, что в массе утратившие (или не имевшие) традиции коврового ткачества 
арабы Средней Амударьи все же считают обязательным давать дочерям в при-
даное кыз или хотя бы араби гилямы. Для этого они ездят на ковровый базар 
в Карши, иногда заранее договариваясь о количестве и размерах нужных им 
ковров с ткачихами Джейнау или других ковродельческих селений Южного 
 Узбекистана (сведения автора, экспедиции на САД, 2009 г.).

Вторую группу напольных покрытий жилищ арабов Южного Узбекистана 
составляют в массе производившиеся на продажу и широко бытовавшие на тер-
ритории современного Узбекистана толстые, тяжелые ковры больших размеров 
базар гилям («базарные килимы») (рис.1, 2; рис. 7: кат. 4; рис. 8, 9; кат. 9, 10). 

Рис. 6. Ковер свадебный кыз гилям, деталь. Арабы. Южный Узбекистан, 
Кашкадарьинская обл., сел. Джейнау. Собрание М.С. Саидова. Съемка автора. 2005 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



285Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

Их также называют араби гилям, «камашинские», «каршинские» и др.13 «Базар-
ные» ковры могли иметь разные размеры: от полутора до трех метров в ширину 
и от двух с половиной до пяти — в длину. Так, размер араби гилям из собрания 
МАЭ составляет 197×398 см (рис. 7: кат. 4); а принадлежащие РЭМ (кат. 9 и 10) 
достигают 198×390–394 и 193–197×415 см соответственно.

Делались и делаются такие ковры в простейшей технике килима с зазором, 
из овечьей шерсти, в наши дни — с использованием хлопка. Декор их составлен 
из повторяющихся крупных мотивов и достаточно монотонен. По информации 
В.Г. Мошковой, подтверждаемой фотографиями конца XIX — начала XX в., по-
сле прихода в регион русских каршинские арабы стали производить по специ-
альным заказам бухарских торговцев громадные гилямы, которые использова-
лись для меблировки европейских резиденций и других городских помещений 
больших размеров [Мошкова 1970: 105].

К напольным изделиям относятся также молитвенные ковры, имеющие 
 общераспространенные для Средней Азии названия джайнамаз (перс.-тадж. 
«место для намаза») либо намазлик (узб. «место для намаза»).

Помимо небольших индивидуальных седжаде, размеры которых варьиру-
ют в пределах 84–87 × 108–127 см (рис. 10: кат. 13; рис. 11: кат. 2), арабы также 
ткут многоарочные сафф’ы, предназначенные для собственной семьи либо для 
подношения мечети (рис. 12: кат. 6). Представленный на рисунке 12 четырех-
арочный ковер был изготовлен для четырех мальчиков одной семьи. Как нам 
сказали при покупке владельцы, «дети выросли, разъехались, и коврик больше 
не нужен».

13 Относительно изделий данного типа Н.И. Винников приводит следующий ком-
ментарий: Ipsot(in) bozori — ковер, который делается на продажу (эти два вида отлича-
ются друг от друга как по качеству выделки, так и по орнаменту и композиции). Ipsoti(in) 

geinawi — так называют ковры, которые делают на продажу арабы кишлака Джейнау 
Бешкентского р-на и др.; Ipsoti(in) kamesigi — так называют ковры, которые делают на 
продажу арабы кишлака Камаши Бешкентского р-на.

Рис. 7. Ковер постилочный араби гилям. Арабы. Джейнау. 2004 г. 
МАЭ. Колл. № 7271-3 (кат. 4). Фото С. Шапиро. 2015 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



Рис. 8. Ковер постилочный араби гилям. 
(Данные описи: «Цельнотканый широкий палас (безворсовый ковер) 

с геометрическим орнаментом».) Арабы. Южный Узбекистан, 
Кашкадарьинская обл. МАЭ. Колл. № И 1710-1. Сбор ЮУЭ. 1956 г.

Рис. 9. Продажа постилочного ковра араби гилям. 
(Данные описи: «Безворсовый ковер с крупным геометрическим орнаментом».) 

Арабы. Южный Узбекистан, Кашкадарьинская обл. 
МАЭ. Колл. № И 1710-8. Сбор ЮУЭ. 1956 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



287Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

Молитвенные ковры хорошо узнаваемы благодаря использованию в их де-
коре изображений арок михрабов. Однако к данной группе примыкает и крайне 
редкий для арабов, приобретенный в Самарканде коврик малых размеров из 

Рис. 10. Коврик молитвенный седжаде/намазлик. Арабы. Южный Узбекистан, 
Джейнау. РЭМ. Колл. № 10370-49 (кат. 13). Фото Т. Федоровой. 2006 г. 

Публикуется с любезного разрешения РЭМ

Рис. 11. Коврик молитвенный седжаде/намазлик. Арабы. Южный Узбекистан, 
Джейнау. МАЭ. Колл. № 7271-1 (кат. 2). Фото С. Шапиро. 2015 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



288 Е.Г. Царева

собрания МАЭ с мотивом накши хишт (рис. 13: кат. 5). При этом особенности 
рисунка позволяют отнести его к молитвенным коврам того типа, который ха-
рактерен для арабов Ближнего Востока (рис. 14). Сакральность джайнамазов 
подчеркивается активным введением в их полотно верблюжьей шерсти (поми-
мо овечьей). Для них также характерна особая тщательность изготовления 
с применением сложных техник и приемов ткачества и использованием обе-
режных мотивов в рисунке.

Особую группу постилочных напольных тканей в культуре арабов и некото-
рых других народов Ближнего Востока составляют длинные узкие напольные 
скатерти соффре (имеют до 90–100 см в ширину и до 4 м в длину), представлен-
ные в рассматриваемых собраниях двумя уникальными образцами, не имею-
щими аналогов в известных нам коллекциях (рис. 15: кат. 1; рис. 16: кат. 16). 

Рис. 12. Коврик молитвенный семейный сафф’. МАЭ. Колл. № 7304-5 (кат. 6). 
Фото С. Шапиро. 2015 г.

Рис. 13. Коврик молитвенный намазлик. МАЭ. Колл. № 7304-12 (кат. 5). 
Фото С. Шапиро. 2015 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



289Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

При этом особую художественную и историческую ценность представляет соф-

фре из коллекций С.М. Дудина, приобретенное великим собирателем в Самар-
канде в 1901 г.

Вышедшие из употребления в Джейнау уже к началу ХХ в., соффре описа-
ны собирателями как «коврики» (видимо, со слов продавцов). Несмотря на ред-
кость, данный тип килимных изделий хорошо известен и легко узнаваем благо-
даря ярким особенностям композиции и выполненного сумашными элементами 

Рис. 14. Молящиеся. Большая мечеть Дамаска. МАЭ. Колл. № И-1428-16. 
Коллекция А.А. Ромаскевича. 1915 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



290 Е.Г. Царева

декора. Именно данное обстоятельство позволило атрибутировать два рассмат-
риваемых предмета как напольные скатерти.

После рассмотрения постилочных ковров перейдем к занавесям и другим 
вертикально располагаемым в жилище изделиям. Важнейшим среди них и вто-
рым по значимости после кыз гилямов предметом приданого арабской девушки 
являлся занавес энгси, использовавшийся для закрывания входа в юрту14. Тер-
мин, вероятно, был заимствован у туркмен (ensi) вместе с самим предметом при 
переходе центральноазиатских арабов от непригодных для местного климата 
бедуинских шатров к юртам.

Не представленные в ковровых собраниях МАЭ и РЭМ, эти крайне ред-
кие предметы иллюстрируются экспонатами Самаркандского музея истории 

14 Определение Винникова: Ipsot(in) yengsi — ковер, которым завешивается вход 
в юрту для защиты от ветра.

Рис. 15. Скатерть напольная соффре. Арабы. Южный Узбекистан. РЭМ. 
Колл. № 20-197 (кат. 1). Сбор С.М. Дудина, 1901 г. Фото Л.Г. Хейфеца. 

2011 г. Публикуется с любезного разрешения РЭМ

Рис. 16. Скатерть напольная соффре, фрагмент. Арабы. Южный Узбекистан, 
Кашкадарьинская обл., сел. Джейнау. РЭМ. Колл. № 10370-52 (кат. 16). 

Фото Т.М. Федоровой. 2005 г. Публикуется с любезного разрешения РЭМ

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



291Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

[Moshkova 1996: fi g. 63; Tsareva 2003: fi g. 47] и коллекции А.А. Боголюбова 
(рис. 17, 18).

Судя по рисунку и указанию А.А. Боголюбова на использование сумаха 
в структуре изображенного на рисунке 36 предмета цитируемого альбома, 
данная иллюстрация представляет одну четверть арабского энгси15. Названная 

15 «Арабский сумах из Динау (одна четверть). Ковер сделан арабами в технике сума-
ха около Карши в Бухаре [имеется в виду Бухарской Эмират]. Фон кирпично-красный, 

Рис. 17. Дверной занавес энгси. Конец XIX в. Кашкадарьинская область, 
Камышинский р-н, сел. Джейнау. ГМИУ. Сбор В.Г. Мошковой. Фото автора. 2002 г.

Рис. 18. Дверной занавес энгси (1/4). Арабы. Денау. XIX в. 
Собрание А.А. Боголюбова. Публикуется по: [Боголюбов 1908: рис. 36]

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



292 Е.Г. Царева

атрибуция позволила привлечь цитируемое изображение для выявления орна-
ментальных особенностей изделий данной группы в целом. Добавим, что по-
мимо техники и декора указанием на назначение предмета (рис. 17) служат 
его относительно небольшие размеры (115×205 см) и плетеные косички для 
привязывания занавеса к косякам дверного проема (на изображении отсут-
ствуют).

Подводя итог сказанному, мы можем с достаточной уверенностью предпо-
ложить, что близость энгси к кыз гилямам, этой наиболее значимой, можно ска-
зать, сакрализованной части приданого арабской девушки, обусловлена не 
только особой ролью дверных занавесей в убранстве жилища, но и общей для 
энгси к кыз гилямов манерой исполнения (килим, сумах, флотирующие утки) 
и близостью рисунка центрального поля изделий обоих типов.

Обязательной, хотя и менее значимой, чем кыз гилямы, частью приданого 
невесты являлись настенные контейнеры разного назначения. Численно они 
составляют самую большую группу ковровых изделий в рассматриваемых 
 собраниях. В плане формы имеют декорированную лицевую сторону и скудно 
орнаментированную либо, чаще, вовсе безузорную спинку (рис. 19, 20: 
кат. 17).

В собрании МАЭ наиболее полно представлены сумки квадратной формы 
для хранения мелких предметов приданого/рукоделия ойнадон (перс.-тадж. 
«футляр для зеркала»), также называемые ойна халта (перс.-тадж. «мешок для 
зеркала»). Резкие структурные и художественные отличия ойнадонов от иных 
видов арабских ковровых изделий указывает на их заимствованный характер. 
Однако, как мы увидим ниже, разработанность техники исполнения (ворсовое 
ткачество и сумах), рамочной композиции рисунка и значительной части мо-
тивов позволяет говорить о долгой практике изготовления арабами сумок 
 представленного типа (рис. 19, 20: кат. 3; рис. 21: кат. 14; рис. 22: кат. 17; рис. 23: 
кат. 24).

Особую группу арабской ковровой продукции составляют схожие по техни-
ке и декору со скатертями соффре сумки для хлеба хобуздон (от лит. араб. 
хобз — «хлеб», с перс.-тадж. суф. -дон — «вместилище, контейнер»). В про-
шлом традиционные для арабов, уже к середине ХХ в. эти элегантные, легкие 
сумки вышли из употребления, хотя четко идентифицировались жителями 
Джейнау по функции в период приобретения Б.З. Гамбургом коллекции 10370 
(рис. 24: кат. 15; кат. 19–22). На сегодня контейнеры данной группы ни в каких 
других собраниях, кроме РЭМ, не обнаружены, и пять найденных Борисом Зал-
мановичем мешков являются абсолютно уникальными.

К группе контейнеров относится также выявленный в описываемых коллек-
циях фрагмент (лицевая стенка) тканого напольного мешка-сундука для одеж-
ды каргин/карчин (узб. каршин) (рис. 25: кат. 18).

покрыт узором темно-зеленого и красного цвета, с некоторыми вкраплениями желтого 
и белого цвета. Они отличаются как от туркменских, так и от каракалпакских рисунков. 
Широкая кайма сплошь покрыта узором из мелких квадратов того же цвета, что и поле. 
Дополнительная нижняя кайма состоит из параллельных линий с мелким узором бело-
го и темно-коричневого цвета» [Боголюбов 1908: рис. 36].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



Рис. 20. Сумка ойнадон для хранения мелких предметов приданого (спинка). 
МАЭ. Колл. № 7271-2 (кат. 3). Фото Т.М. Федоровой. 2006 г.

Рис. 19 Сумка ойнадон для хранения мелких предметов приданого (лицевая часть). 
Арабы. Южный Узбекистан, Кашкадарьинская обл., сел. Джейнау. 

МАЭ. Колл. № 7271-2 (кат. 3). Фото Т.М. Федоровой. 2006 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



Рис. 21. Сумка ойнадон для хранения мелких предметов приданого. Арабы. 
Южный Узбекистан, Кашкадарьинская обл., сел. Джейнау. 

РЭМ. Колл. № 10370-50 (кат. 14). Фото Т.М. Федоровой. 2006 г.

Рис. 22. Сумка ойнадон для хранения мелких предметов приданого. Арабы. 
Южный Узбекистан. РЭМ. Колл. № 10370-53 (кат. 17). Фото Т.М. Федоровой. 2006 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



Рис. 23. Сумка ойнадон для хранения мелких предметов приданого. Арабы. 
Южный Узбекистан, Кашкадарьинская обл., сел. Джейнау. 

РЭМ. Колл. № 10370-60 (кат. 24). Фото Т.М. Федоровой. 2006 г.

Рис. 24. Сумка для хранения хлеба хобуздан. Арабы. Южный Узбекистан, 
Кашкадарьинская обл., сел. Джейнау. РЭМ. Колл. № 10370-50 (кат. 15). 

Фото Т.М Федоровой, 2006 г. Публикуется с любезного разрешения РЭМ

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



296 Е.Г. Царева

А также три переметные сумы хурджин (двойственное число от араб. 
хордж — «вещевой мешок») (рис. 26а-1–2: кат. 8; рис. 26б: кат. 11; кат. 12). Вин-
ников называет такие контейнеры «сумкой для вещей домоди (букв. «красный 
красивый хурджин» и говорит о ней: «В юрте висит, невеста в нее вещи кладет»16.

Помимо перечисленных И.Н. Винников называет еще один не выявленный 
нами предмет. Цитируем: [По приезде в дом жениха он несет невесту в дом. 
там:] «Жених за ковровую завесу уходит, садится, прячется. (Завеса — чорчуба. 
Внутри юрты два шеста вбивают. К верхним концам шестов поперечную палку 
привязывают. На эту палку ковер накидывают.) <…> Завеса из ковра (чорчуба) 
месяц или два висит» (с. 299). К сожалению, И.Н. Винников не дает описания 
названного ковра. В материалах экспедиции Б.З. Гамбурга (РЭМ) 1981 г. и МАЭ 
2004 и 2005 гг. эти данные также отсутствуют. Проведенный автором статьи 
в 2005 г. опрос устроителей свадьбы в Джейнау показал, что в настоящее время 
вместо чорчуба используются сюзане.

Торбы, называемые В.Г. Мошковой наиболее популярными среди арабов из-
делиями, в рассматриваемых коллекциях отсутствуют, равно как и футляры для 
ножниц, веретен, соли. Нет также упомянутых Винниковым полос для обвязы-
вания юрты: «Одним поясом юрту внутри перевязывают <…> другим — снару-
жи поверх циновок». По всей видимости, при массовом переходе арабов к ста-
ционарному жилищу современного типа все эти изделия вышли из употребления 
и в семьях не сохранились.

16 «В доме невесты изготавливают. Сама невеста вместе с двумя или тремя женщи-
нами ткет. Отец жениха шерсть дает, краски дает, все расходы несет. Потом для невесты 
одеяла делают, подушки делают, кошму делают» (58. Порядок заключения брака, 
с. 295). 

Рис. 25. Лицевая стенка сундука для хранения одежды каргин. Арабы. 
Южный Узбекистан. РЭМ. Колл. № 10370-54 (кат. 18). Фото Т.М. Федоровой. 

2006 г. Публикуется с любезного разрешения РЭМ

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



Рис. 26а-1. Сума переметная хурджин. Арабы. Южный Узбекистан, 
Кашкадарьинская обл., сел. Джейнау. РЭМ. Колл. № 10370-47 (кат. 11). 

Фото Т.М. Федоровой. 2006 г. Публикуется с любезного разрешения РЭМ

Рис. 26а-2. Карман сумы переметной хурджин. РЭМ. Колл. № 10370-47 (кат. 11)

Рис. 26б. Сума переметная хурджин, чилериз хуржун [Б.Г.]. Арабы. Южный 
Узбекистан, Кашкадарьинская обл., сел. Джейнау. РЭМ. Колл. № 10370-48 (кат. 12). 

Фото Т.М. Федоровой. 2006 г. Публикуется с любезного разрешения РЭМ

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



298 Е.Г. Царева

Все названные предметы приданого традиционно изготавливались в доме 
невесты, причем, по сведениям информантов, ткала их она сама, вместе с одной 
или двумя опытными мастерицами (рис. 27). Как было сказано выше, материа-
лы: шерсть, красители — давал отец жениха, он же нес другие расходы, сопря-
женные с изготовлением ковровой части приданого. Эта система сохраняется 
у арабов Джейнау и поныне, несмотря на уход из быта многих видов ковровых 
изделий.

Используемые материалы. Основным материалом ковроделия у арабов 
Средней Азии была овечья шерсть при активном использовании верблюжьей, 
в единичных случаях — козьей шерсти и хлопка. Четких закономерностей 
в применении тех или иных видов пряжи не выявлено. Так, если некоторые хо-

бузданы сотканы только из овечьей шерсти, то в других выявлена верблюжья, 
хлопок и козья шерсть (исключительно для заделки кромок). Тем не менее 
 можно с уверенностью утверждать, что доминирование овечьей шерсти было 
обусловлено составом стада (рис. 28), применение верблюжьей — знаковой 
функцией этого материала как сакрального для мусульманского населения ре-
гиона, а редкость введения хлопковой нити — отсутствием практики примене-
ния этого материала у скотоводов региона.

Способы применения арабскими ткачихами красителей и изменений в дан-
ной практике не отличаются от общей для Средней Азии схемы. Так, в изделиях 
конца XIX — начала XX в. использованы шерсть натуральных тонов и окра-
шенная в малодоступные растительные красители пряжа. Следует отметить, 
что в отличие от других районов Средней Азии в Южном Узбекистане эта 
 практика сохранялась достаточно долго — практически до конца 1940-х годов 
при периодически более активном введении неокрашенных материалов. Эти 

Рис. 27. Ткачихи за работой. Арабы. Южный Узбекистан, Кашкадарьинская обл. 
МАЭ. Колл. № И 1918-1. Фото К.Л. Задыхиной, Кашкадарьинский отряд 

Среднеазиатской экспедиции ИЭ АН СССР. 1960 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



299Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

обстоятельства оказали влияние на декор арабского ковра, и цветовая гамма 
ранних изделий отличается сдержанностью (см. рис. 15: кат. 1). В дальнейшем, 
с переходом на искусственные пигменты (в начальный период анилиновые, 
в настоящее время кубовые), окраска ковров приобрела яркость, иногда чрез-
мерную (см. рис. 10: кат. 13).

Вполне очевидно, что зачастую выбор цветовой гаммы зависел от имею-
щейся в наличии пряжи и красителей. При этом в целом можно говорить о тен-
денции к доминированию овечьей шерсти в поздний период (1980-е годы 
и позднее) и традиционному стремлению ввести верблюжью шерсть и хлопок 
белого цвета в структуру таких сакрально значимых предметов, как намазлыки, 
энгси, кыз гилямы, соффре и хобузданы.

Нитеобразование. При создании нитей арабы Центральной Азии, как 
и большая часть населения Евразии, используют Z-прядение и, соответственно, 
S-сучение (рис. 29)17.

Во всех рассмотренных случаях нити были ручного прядения. В прошлом в 
прядении часто участвовали мужчины (сейчас в Джейнау этой практики мы не 
выявили, хотя она сохраняется у арабов Средней Амударьи). Нити основы всег-
да сученые, имеют структуру Z2S, с достаточно тугой круткой. Уток — слабо 

17 Сучением называется процесс скручивания двух или более пряденых нитей. Ис-
пользованный В.Г. Мошковой термин «некрученые нити» означает, что пряжа не под-
вергалась сучению, но, конечно, должна была быть спрядена, поскольку иного способа 
организации шерстяного волокна в нить не существует. О сложении практики 
Z-прядения у народов Евразии см.: [Царева 2014].

Рис. 28. Возвращение стада с пастбища. Арабы. Южный Узбекистан, 
Кашкадарьинская обл., сел. Джейнау. Фото автора. 2005 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



300 Е.Г. Царева

пряденая тонкая пряжа Z2S. Изредка, главным образом в «веревочках» и «ко-
сичках», отмечены нити Z1, Z3S, Z4S. Сочетание толстой основы и тонкого 
утка придает текстуре килимных тканей репсовый эффект (рубчик), что являет-
ся характерной особенностью арабских гладкотканых гилямов (рис. 30).

Основа. Для нитей основы применяли и применяют исключительно шерсть 
овец породы достабай (черного и серого цветов) и кара-кулак (белая овца 
с черным носом и ушами). Шерсть пряжи для основы, как правило, грубая, 
темных (в двух случаях светлых) оттенков серого и коричневого цветов либо их 
смесь. В двух мешках для хлеба (кат. 20, 22, оба сделаны до 1940-х годов) ис-
пользована верблюжья шерсть, в соффре и малом коврике из коллекции МАЭ — 
хлопок (см. рис. 13: кат. 5; рис. 15: кат. 1). Плотность основы от 21 до 42 концов 

Рис. 29. Схема крутки нитей S и Z. Рисунок автора

Рис. 30. Деталь намазлика в технике килима с зазором и с репсовым эффектом. 
РЭМ. Колл. № 10370-49 (кат. 6). Фото автора

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



301Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

на дециметр, в среднем около 30. Разброс плотности в однотипных изделиях 
велик, видимо, главным здесь было индивидуальное мастерство ткачихи, одна-
ко просматривается достаточно четкая корреляция к виду изделий и времени их 
изготовления. Так, в целом бóльшую плотность по основе, до 42 нитей/дм 
(кат. 19), имеют ранние, сделанные «для себя» вещи начала ХХ в., равно как и 
кыз гилемы (см. рис. 3, 32, 35: кат. 7). У выполненных на продажу базар гилямов 
и других большеформатных изделий плотность по основе в полтора-два раза 
меньше (кат. 5, 9).

Уток. Базовый материал для уточной пряжи — овечья шерсть, однако, что 
отмечала и В.Г. Мошкова, качество уточной пряжи выше, чем у основы. Вто-
рым по частоте использования материалом арабских ковров (в 16 из 20 гладко-
тканых предметов) была верблюжья пряжа, хотя она применялась в меньших 
количествах, лишь как фоновая для наиболее значимых орнаментов и частей 
композиции (центральные панели, ниши в молитвенных коврах). Хлопок вы-
явлен в соффре конца XIX в. (см. рис. 15: кат. 1), но главным образом в издели-
ях 1940-х годов. Такую же датировку имеет и единственный предмет, в декоре 
которого использована козья шерсть цвета слоновой кости (ойнадон начала 
1940-х годов, см. рис. 22: кат. 17). Учитывая тот факт, что традиционные изде-
лия из собранной Б.З. Гамбургом коллекции ткались поколением женщин, кото-
рые выходили замуж в военные и послевоенные годы, наиболее вероятно, что 
практика использования хлопка была связана с недостатком в военные годы 
шерсти естественного белого цвета, предпочтительно используемой арабами 
для крашения в светлые и оттенки красного тона.

Что касается структуры уточных нитей, как было сказано выше, они по-
строены так же, как основа, т.е. Z2S, и были почти в два раза тоньше, что вы-
зывало появление характерного для арабских килимов репсового эффекта 
(рубчика) на поверхности ткани (см. рис. 30).

Анализ изученных изделий показывает тщательное отношение мастериц 
к изготовлению пряжи. Особое значение в этом процессе имело соблюдение 
соотношения толщины нитей основы и утка, поскольку создание прочной 
и красивой ткани требует соответствия тонины пряжи плотности ткани и длине 
зазоров, которые могут меняться даже в пределах одного артефакта в зависимо-
сти от размеров изделия и характера рисунка. Для тех, кто не знаком с особен-
ностями килимного вида ткачества, уточним, что изящные мелкие рисунки тре-
буют бóльшей плотности, чем крупные мотивы. Соответственно, простейшим 
способом получения тонкого орнамента является уменьшение толщины нитей. 
Последнее может достигаться благодаря использованию меньшего числа воло-
кон в нити, но также за счет уменьшения силы крутки при прядении и сучении 
и более плотной прибивки утка после его протягивания.

Техники ткачества. Судя по имеющимся материалам, наиболее распростра-
ненными видами коврового ткачества у среднеазиатских арабов были гладкие 
переплетения — килимное, паласное, кохма, сумашное (хурбофлик) — и некото-
рые приемы создания флотирующих утков. (Описанные В.Г. Мошковой техники 
гаджари и терме [Мошкова 1970: 108] в изделиях из собраний МАЭ и РЭМ 
не выявлены.) Наряду с этим пять из 24 предметов описанных коллекций выпол-
нены полностью в технике узелкового ткачества или с ее применением.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



302 Е.Г. Царева

Гладкие переплетения. Начнем рассмотрение структурных характеристик 
гладкотканых ковров каршинских арабов с килимной техники, выполняемой на-
селением Центральной Азии преимущественно с использованием простого 

прямого переплетения (иногда твайна).
Особенность килимных тканей любого типа состоит в том, что узор в них 

создается утком, который является одновременно структуро- и узорообразую-
щим, так что никакие дополнительные нити для образования базового декора 
не требуются. Система создания килимной ткани достаточно проста: разного 
цвета бесконечные утки заполняют определенные, соответствующие тем или 
иным элементам рисунка части декорируемой поверхности. При этом на месте 
стыка утков разного цвета могут оставаться зазоры (килим с прямым и диаго-

нальным зазором), утки могут сцепляться друг с другом (килим с зацепом по 

утку) либо цепляться за основу (килим с зацепом по основе) (рис. 31).
Арабскими ткачихами также изредка используются приемы обвода, проки-

да, введения дополнительных эксцентрических утков и пр. (В соответствии 
с современной терминологией к собственно килимным относятся ковры, вы-
полненные в технике килима с зазором. Более сложные варианты: с приемом 
эксцентричности, dove tail, обводами и пр. — в русскоязычной литературе 
 часто называют «гобеленами», хотя это исторически неверно и правильнее 
было бы именовать их шпалерами.)

Рис. 31. Таблица видов килимного переплетения: а) с прямым зазором, 
b) с диагональным зазором; c) с зацепом по основе; d-1–2) варианты с зацепом 

по утку; e) зацеп по основе группами утков (dove tail); f) прием эксцентричности 
(eccentric); g) прием обвода. Рисунок автора

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



303Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

Анализ письменных данных и структур арабских ковров в собраниях музе-
ев Средней Азии и рассматриваемых коллекций дает основания утверждать, 
что основным для арабских гилямов способом ткачества был килим с прямым 

зазором (выявлен в 17 из 24 экспонатов каталога). Для араби килимов он служит 
единственным, а для намазликов, соффре, хобузданов — основным приемом 
ткачества. В ворсовых и сумашных предметах данный прием также использует-
ся, хотя и как дополнительный, главным образом в торцевых кромках. По мне-
нию современных историков текстиля, именно этот тип переплетения — самый 
древний и широко распространенный вид узорного ткачества Евразии, активно 
практикуемый, в частности, арабами Ближнего Востока [Crichton 1998: 63–69].

Помимо килима с прямым зазором в наиболее значимых статусных издели-
ях арабские ткачихи применяли варианты диагонального переплетения и кили-

ма с зацепом по основе (см. рис. 3, 32, 35: кат. 7).
Во избежание неясностей, возникающих при цитировании текстов 

В.Г. Мошковой, упомянем, что Валентина Георгиевна не использовала термин 
килимная техника, но называла этот вид текстильных структур паласоткаче-

ством либо «техникой ткачества паласов араби» [Мошкова 1970: 40].
Следует отметить, что арабские мастерицы виртуозно владели килимными 

приемами ткачества. В.Г. Мошкова даже считала, что данная техника применя-
лась в Центральной Азии преимущественно арабами [Мошкова 1970: 40]. 
Не отрицая приоритетность килима с зазором для арабской ковродельческой 
традиции, отметим, что современные исследования фиксируют практику ис-
пользования килимной техники в Центральной Азии не позднее I тыс. до н.э, 
причем не только в простых для исполнения, но и в шпалерных вариантах. 

Рис. 32. Деталь свадебного ковра джихези с приемом диагонального килима и килима 

с зацепом по основе (верх). МАЭ. Колл. № 7304-46 (кат. 7). Фото автора. 2015 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



304 Е.Г. Царева

(По материалам находок из курганов Ноин-Улы, поселений бассейна р. Тарим 
и др. Данные получены автором в процессе работы над международным про-
ектом «Рождение ковра».)

Рассмотренные предметы также показывают, что местным ткачихам был 
знаком такой сложный прием килимного ткачества, как эксцентричность, хотя 
и слабо выраженная (рис. 33: кат. 6; кат. 13, 22). Появление в фактуре напольной 
скатерти соффре одного ряда лэйзи лайнз (см. рис. 16, справа: кат. 16) показыва-
ет, что данное изделие, несмотря на небольшие размеры (60 × 45–49 см), дела-
лось не одной, а двумя ткачихами.

В.Г. Мошкова отмечала, что «техника паласоткачества, применявшаяся 
арабскими мастерицами, значительно совершеннее техники паласоткачества 
узбеков Самаркандской области и киргизов Ферганской долины» [Мошкова 

Рис. 33. Деталь молитвенного ковра сафф с приемом эксцентричности. 
МАЭ. Колл. № 7304-45 (кат. 6). Фото автора. 2006 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



305Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

1970: 107]. В целом это утверждение верно и сегодня, хотя разница в тщатель-
ности и тонкости выработки кыз гилямов и базар гилямов внутри арабской 
группы весьма существенна. Так, по плотности и красоте декора последние 
 отнюдь не выше узбекских, не говоря уже о туркменских, а иногда и ниже. 
С точки зрения техники ткачества это, однако, не представляется существен-
ным, поскольку невысокая плотность араби гилямов абсолютно адекватна раз-
мерам использованных в их декоре большеформатных рисунков.

Отметим также и использование арабскими ковровщицами такого простей-
шего варианта килима, как палас, выполняемого утками разного цвета в тех-
нике простого прямого переплетения и создающими рисунок в виде полос 
(см. рис. 2). В рассмотренных предметах прием использован главным образом 
при изготовлении спинок настенных мешков и торцевых частей гилямов. Лишь 
изредка мы видим его в качестве дополнительного приема в декоре центрально-
го поля ряда ковров, точнее, их композиционных частей (см., например, рис. 3: 
кат. 7; рис. 4; рис. 26б: кат. 11)18.

Еще одним широко применявшимся среднеазиатскими ковроделами видом 
переплетений был сумах, арабское название хурбофлик (от соединения суще-
ствительного хури — «пери» и перс.-тадж. глагола бофтан — «ткать»). В от-
личие от килима в данной технике орнамент создается за счет дополнительных 

узорообразующих утков, работающих по принципу стебельчатого шва (рис. 34). 
«Стежки» утка при этом могут идти точно друг под другом (простой сумах), 

18 Названный В.Г. Мошковой вариант простого прямого переплетения кохма с ри-
сунком в виде полос в рассмотренных изделиях не выявлен. Отметим, что в отличие от 
паласов в кохма рисунок образован окрашенными нитями не утка, но основы.

Рис. 34. Таблица с видами сумаха: 
а) счетный сумах; б) простой; в) диагональный; г) оборотный; д) перекрестный. 

Цитируется по: [Sabahi 1992: 19, 23] с любезного разрешения автора

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



306 Е.Г. Царева

образовывать «косички» (счетный), оконтуривать рисунок (диагональный), 
создавать прямые вертикальные линии (оборотный) и др. Для подчеркивания 
мелких элементов декора используется особый, редко выявляемый вариант пе-

рекрестного сумаха.
В коврах каршинских арабов эта техника является практически обязатель-

ной для исполнения мелких деталей декора таких традиционных для средне-
азиатских арабов изделий, как кыз гилям, соффре, хобуздон и молитвенные ков-
ры. Наиболее часто встречающиеся в названных предметах варианты — простой 
и счетный сумах, отмечены два случая введения приемов оборотного, диаго-
нального и перекрестного сумаха (кат. 7, 24). При этом они используются глав-
ным образом для создания промежуточных для композиции «косичек» и «вере-
вочек», и лишь изредка — для более сложных изобразительных мотивов 
(рис. 35: кат. 1; рис. 36 а, б: кат. 7).

Судя по рассматриваемым коллекциям, наряду с описанной манерой введе-
ния в декор изделий локальных сумашных деталей джейнаусские ткачихи при-
меняли данную технику в качестве единственного декорирующего приема либо 
как доминирующий в сочетании с другими видами переплетений. При этом во 
всех выявленных случаях сплошной сумах использован для украшения мешков 
ойнадон либо сундуков каргин, т.е. предположительно тех видов тканой утвари, 
которые, как было сказано выше, не были традиционными для арабов. Яркими 
образцами изделий такого рода являются выполненные сплошным сумахом 
 ойнадон (см. рис. 23: кат. 24) и каргин (см. рис. 24: кат. 18).

Обращаясь к истории вопроса и сравнивая степень распространенности раз-
личных ковродельческих приемов у арабов Средней Азии и Аравийского полу-

Рис. 35. Деталь скатерти соффре с рисунком в технике простого, оборотного 
и диагонального сумаха. РЭМ. Колл. № 20-197 (кат. 1). Фото автора. 2006 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



307Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

острова, отметим, что применение сумаха в известных нам традиционных из-
делиях бедуинов не выявлены. При этом 1) время появления техники в Средней 
Азии не установлено; 2) помимо арабов практика ее использования в регионе 
выявлена также только у туркмен и каракалпаков; 3) ткачихи всех трех групп 

Рис. 36 а, б. Деталь свадебного ковра джихези с рисунком в технике 
оборотного сумаха (лицевая и оборотная стороны). Арабы. Южный Узбекистан. 

МАЭ. Колл. № 7304-46 (кат. 7). Приобретен на Шелковом базаре в Бухаре. 
Фото автора. 2006 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



308 Е.Г. Царева

считают ее крайне сложной для исполнения, и качество их сумашных изделий 
невысоко. Все это дает основания для предположения, что корни традиции ухо-
дят на иные территории, и действительно, историки текстиля считают сумах 
изобретением жителей Южного Кавказа. Одним из оснований для этого служит 
тот факт, что сегодня, как и сотни лет назад, эта техника является излюбленным 
видом ткачества у населения Кавказского региона, особенно у ткачей Южного 
Дагестана и всех шахсевенских племен. Забегая вперед, отметим, что сказанное 
здесь и далее, в разделе «Ворсовое ткачество», позволяет говорить о заимствова-
нии каршинскими арабами как формы ойнадонов и каргинов, так и использовав-
шиеся для их изготовления видов переплетений, освоенных арабскими племена-
ми на долгом пути с Ближнего Востока в Центральную Азию.

Продолжим рассмотрение практикуемых джейнаусскими ткачами техник. 
Помимо названных в значительной части рассмотренных изделий (19 из 24) вы-
явлено применение техники узорообразования, при которой рисунок создается 
за счет дополнительных флотирующих утков (рис. 37 а, б).

Как В.Г. Мошкова, так и иные авторы работ по среднеазиатскому ткачеству 
такую технику у арабов специально не называют и относят все виды перепле-
тений с флотирующими узорообразующими нитями к гаджари либо к терме. 
Технически такое определение неверно, поскольку как в гаджари, так и в тер-

ме рисунок создается не утками, а дополнительными флотирующими основа-

ми19. При отсутствии специального определения для рассматриваемой техники 
далее мы будем использовать описательный термин «узорообразующие флоти-

рующие утки».
Вопрос происхождения ткацкой структуры описанного типа не ясен. Судя 

по публикациям, сам принцип флотирования в вариантах гаджари и терме 
широко использовался бедуинами Кувейта. Более того, у населения Аравийско-
го полуострова он называется шаджара и применяется при изготовлении одно-
именных занавесей, считающихся наиболее ценными для бедуинов и крайне 
сложными для исполнения предметами убранства шатра [Crichton 1998: 57–61]. 
Оба вида входят также в группу основных узорообразующих техник скотовод-
ческого населения Центральной Азии (киргизов, казахов, узбеков) и Афга-
нистана (обратите внимание на близость терминов шаджара и гаджари). Но, 
повторю, в техниках гаджари и терме флотирующим декорообразующим эле-
ментом является основа, а не уток.

Заканчивая описание применяемых арабами Средней Азии гладких видов 
ткачества, назовем вариант простого прямого переплетения, применяемого 
при изготовлении спинок настенных мешков (см. рис. 19б: кат. 3) и торцевых 
частей большинства изделий (не сохранились в случаях утраты торцов).

Повторим, что в рассмотренных коврах и ковровых изделиях, как прави-
ло, использована комбинация из нескольких узорообразующих техник: килим 

19 Если движение флотирующих нитей основы в технике гаджари сопоставимо 
с движениями флотирующих утков в джейнаусских ковровых изделиях, то в терме ри-
сунок создается за счет чередования основ двух цветов, при этом на лицевой стороне 
образуется тонкий двуцветный узор, а на изнанке — пестринки с проступающими «чер-
точками» неокрашенных утков.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



Рис. 37 а, б. Деталь молитвенного ковра сафф’ в технике флотирующих утков 
(лицевая и оборотная сторона). МАЭ. Колл. № 7304-45 (кат. 6). Фото автора. 2006 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



310 Е.Г. Царева

в сочетании с паласом и полосами флотирующих утков, реже — с ворсовыми 
и сумашными дополнениями или их сочетаниями.

Ворсовое ткачество. В.Г. Мошкова считала, что «арабы Кашкадарьинской 
области не владели техникой ворсового ткачества», с чем невозможно согла-
ситься. Конечно, по сравнению с туркменскими коврами арабская манера мо-
жет показаться простой, демонстрирующей «отсутствие прочных навыков» 
[Мошкова 1970: 108]. Сегодня, однако, по прошествии более чем полувека с мо-
мента написания В.Г. Мошковой ее фундаментального труда, мы можем с уве-
ренностью говорить о том, что с виду «примитивная» арабская традиция имеет 
многотысячелетнюю историю и уходит корнями в культуру Древней Месо-
потамии [Tsareva 2009; Царева 2012б]. Петлевые, но чаще узелковые способы 
ткачества длинноворсовых низкоплотных ковров (как одноярусной, так 
и  двухъярусной вязки) существуют в разных вариантах у многих народов Евра-
зии и Северной Африки. При всей рыхловатости их структуры и длинном лох-
матом ворсе использованные арабскими ткачихами приемы узловязания вполне 
соответствуют тем фактурным и художественным задачам, которые ставили 
перед собой использовавшие их мастерицы.

Два из четырех входящих в рассмотренные коллекции изделия с ворсовой 
структурой представляют собой сумки ойнадон с полностью затканной узелка-
ми лицевой панелью (рис. 19, 20: кат. 3; рис. 21: кат. 14). Третий предмет — 
переметная сума хурджин, с ворсовыми карманами и килимной средней частью 
(рис. 26а-1–2: кат. 8). И четвертый — также ойнадон, но в нем в узелковой тех-
нике выполнена только кайма, обрамляющая центральное поле в технике сума-

ха (рис. 22: кат. 17).
Перечисленные предметы имеют достаточно близкие структурные показате-

ли: все они выполнены из овечьей шерсти и имеют небольшую плотность (308–
476–440–312 узлов/кв. дм) при высоте ворса от 3 до 5 мм и двух прогонах утка. 
Четыре мешка сотканы симметричным узлом, один — асимметричным откры-
тым вправо с рядом симметричных узлов вдоль боковых кромок (рис. 38 а, б). 
Общим для всех названных изделий показателем является введение в их структу-
ру в качестве вспомогательных техник килима, сумаха и флотирующих утков.

Рис. 38 а, б. Таблица типов узлов: симметричные (sy) и асимметричные (as) 
открытые вправо, с рядом симметричных узлов по кромке. Рисунок автора

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



311Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

Как уже упоминалось выше, В.Г. Мошкова полагала, что ворсовая техника 
была воспринята арабскими ткачихами от соседствовавших с ними эрсаринцев, 
переселенцев из окрестностей сел. Бурдалык, центральный оазис долины Сред-
ней Амударьи. Однако общеизвестно, что эрсаринцы применяют исключитель-
но асимметричный открытый вправо узел, в то время как ткачихи Джейнау — 
в основном симметричный, что делает предположение о таком варианте 
заимствования несостоятельным. Даже единственный сотканный асимметрич-
ным узлом ойна халта (кат. 3) нельзя признать «последователем» эрсаринской 
традиции, поскольку в его боковых рядах применена симметричная вязка, како-
вой прием на Средней Амударье не зафиксирован. (Отметим, что среди турк-
мен прием сочетания симметричных и асимметричных узлов характерен для 
ряда прикаспийских племен и для текинцев в варианте, когда симметричная 
вязка вводится на крайних нитях основы боковин.) Одновременно в арабских 
странах, в частности в Южном Ираке, традиционно и по настоящее время ис-
пользуется тот же симметричный тип, что и в Джейнау [Ochsenschlager 1995: 
13]. Учитывая сказанное, а также важность применяемых ткачами технических 
навыков как атрибутирующего показателя, можно со значительной долей уве-
ренности говорить о том, что арабы пришли в Джейнау с уже сложившейся 
практикой ворсового ткачества, причем наиболее вероятно, что принесли они 
ее с исконных арабских территорий.

К сожалению, ни в коллекции РЭМ, ни в собрании МАЭ нет атрибутируе-
мых как арабские сшивных длинноворсовых ковров джульхырс, считающихся 
традиционными для арабов всех заселяемых данным этносом территорий как 
Ближнего Востока, так и Центральной Азии. Так, нижний из двух изображен-
ных на рисунке 2 ковров относится к продукции арабов Афганистана, ковер на 
рисунке 3920 произведен в Узбекистане, а экземпляр на рисунке 40 был создан 
арабами Таджикистана.

Некоторые авторы идут дальше и считают все выполненные одноярусной 
техникой ковры Центральной Азии арабскими [Eiland 2003]. С этим, конечно, 
нельзя согласиться [Мошкова 1951: 27–32; Tsareva 2003: 223–227], поскольку 
у нас есть материальные свидетельства использования населением Средней 
Азии одноярусной техники в эллинистический период [Tsareva 2009]21. Одно-
временно нельзя не подчеркнуть тот факт, что аналогичные по структурным 
особенностям и рисунку ковры являются традиционной продукцией бедуинов 
Южного Ирака.

Станки. Арабские ткачихи Средней Азии традиционно используют только 
горизонтальные станки дукон. Это могут быть либо широконавойные станы, 
использующиеся для производства большеформатных гилямов (за ними ра-
ботают по 2–4 мастерицы) (см. рис. 27), либо узконавойные, отличающиеся 

20 Ряд аналогичных представленному на рисунке 39 по структуре ковров с атрибу-
циями В.Г. Мошковой хранится в Государственном Самаркандском музее-заповеднике 
и Государственном музее изобразительных искусств Узбекистана, Ташкент.

21 Отметим также широкое применение одноярусной техники вязки ткачами Тибе-
та, предположительно воспринявшими ее от саков на рубеже эр (авторские данные, 
получены при работе с коллекциями тибетских ковров Берлина и Мюнхена).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



Рис. 39. Ковер постилочный джульхырс (1/2) в технике одноярусной вязки с рисунком 
накши гишт. Арабы Южного Узбекистана, 1930–1940-е годы. Государственный музей 

прикладного искусства, Ташкент. Фото автора. 2002 г.

Рис. 40. Ковер постилочный джульхырс в технике одноярусной вязки с рисунком 
накши гишт («арабский ковер»). Арабы Таджикистана. МАЭ. Колл. № И-1420-1. 

Фотография поступила от Института истории, языка и литературы Таджикской АН

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



313Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

от широконавойных практически только размерами и применявшиеся одной, 
редко двумя женщинами для изготовления небольших ковров и мелких ковро-
вых изделий (рис. 42).

Рис. 41. Горизонтальный станок с длинноворсовым ковром с рисунком накши хишт. 
Бедуины. Пустыня Негев. Фото М. Василенко. 2010 г. 

Фотография любезно предоставлена автором

Рис. 42. Ткачиха за изготовлением хурджина. Арабы. 
Южный Узбекистан, Кашкадарьинская обл., сел. Джейнау. Фото автора. 2005 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



314 Е.Г. Царева

Конструкция станков и названия их деталей, как отмечено В.Г. Мошковой, 
не отличаются от таджикских или узбекских, кроме таких терминов, как «ней-
ра» (ремизки) и «хаффа» (планка для передвижения ремизок) [Мошкова 1970: 
107].

ХУДОЖЕСТВЕННЫЕ ОСОБЕННОСТИ КОВРОВ 
И КОВРОВЫХ ИЗДЕЛИЙ АРАБОВ ЮЖНОГО УЗБЕКИСТАНА

Анализ художественных особенностей рассматриваемых коллекций позво-
ляет увидеть, что декор ковров каршинских арабов в значительной степени 
определяется видом создаваемого изделия. Это касается всех составляющих 
рисунка: композиции, использованных мотивов и цветовой гаммы. Не менее 
важна выраженная связь между видом орнамента и техническими приемами 
его исполнения. Сказанное наиболее верно, и это вполне естественно, в отно-
шении сделанных специально для приданого вещей, убранство которых отли-
чается сложным архаичным рисунком, определяемым особым назначением 
(ритуал) и важностью (сакрализация) таких предметов. Дизайн сугубо бытовых 
изделий, особенно выполненных на продажу, как правило, проще и менее про-
работан.

Наиболее очевидна связь между использованными орнаментами и применя-
емыми для их выполнения приемами, что позволяет рассматривать данную 
 зависимость как культуро-, возможно, и этномаркирующий признак. Менее 
«линейной» выглядит соотношение рисунок — расцветка ковров, притом что 
цветовая гамма является столь же важной художественной и смысловой состав-
ляющей ковра, как и рисунок.

Цветовые особенности. В.Г. Мошкова отмечала, что цветовая гамма ста-
ринных арабских ковров ограничена четырьмя-шестью тонами, но насыщенна 
и гармонична. Характерные для ХХ столетия полихромия и резкость цветов 
появляются в изделиях начала века. Рассмотренные нами коллекции позволяют 
согласиться с Валентиной Георгиевной в части изменения «тональности» из-
делий в ХХ в. Однако иные выявленные ею показатели отличаются от получен-
ных нами результатов.

Так, обобщенные данные показывают, что цветовая гамма больших пости-
лочных ковров гилям варьируется в пределах от семи до десяти тонов. В декоре 
намазлыков, как правило, использовано девять-десять цветов, ойнадонов — 
от пяти до двенадцати (отметим, что как наименее, так и наиболее нарядно рас-
цвеченные ойнадоны выполнены в технике сумаха). В обоих привлекаемых 
соффре — конца XIX и начала XX в. (см. рис. 15: кат. 1, рис.16: кат. 16) — 
 выявлено 11 оттенков, а в родственных им по декору и технике хобузданах 
(см. рис. 24: кат. 15; кат. 19–22) преобладают 8–9 цветов, хотя в одном случае 
мастерица использовала только пять. Также пять тонов применено в абсолютно 
традиционном по рисунку коврике 1960-х годов, причем все использованные 
красители — натуральные (см. рис. 13: кат. 5) и шесть — в килимном хурджине 
(см. рис. 26б: кат. 11).

Названные показатели сохраняют свои значения вне зависимости от вре-
мени создания изделий рассматриваемых коллекций. Более того, если распо-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



315Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

ложить их по «возрастной шкале», то наибольшим цветовым разнообразием 
в этом ряду будут отличаться соффре конца XIX и начала XX в. — одиннадцать 
тонов (см. рис. 15: кат. 1; рис. 16: кат. 16). В сотканном на пятьдесят лет позднее 
ойнадоне использовано двенадцать тонов (см. рис. 23: кат. 24), в намазлыке 
1960-х годов — одиннадцать (см. рис. 11, дет. 26: кат. 2), в то время как в хурд-

жине 1980–1981 гг. изготовления — 11 тонов, и все красители искусственные 
(см. рис. 26б: кат. 11).

Основной «набор» цветов: один-два оттенка красного, оранжевый, часто 
желтый, зеленый, синий, темно-коричневый, цвет слоновой кости (шерсть) или 
белый (хлопок). При увеличении гаммы добавляются оттенки синего и корич-
невого тонов. В изделиях с ограниченной палитрой доминируют естественные 
цвета шерсти: серый, коричневый, слоновой кости, разнообразные оттенки вер-
блюжьей шерсти (от черно-коричневого до слоновой кости).

Таким образом, мы видим, что число оттенков, а также их выбор слабо со-
относятся с видом и возрастом изделий. Учитывая бытовые особенности жизни 
каршинских арабов, а также исторические события конца XIX — XX в., можно 
предположить, что выбор ткачих в значительной степени зависел от достатка 
ковровщицы/заказчика. Это особенно верно в отношении ранних изделий, по-
скольку красители, в первую очередь импортные индиго и кошениль, были до-
статочно дороги, а небогатые семьи были ограничены в покупке цветной пряжи 
названных тонов, приобретавшейся ими у профессиональных красильщиков. 
Также следует учитывать состояние торговли в сложные исторические момен-
ты (Первая мировая, Гражданская, Вторая мировая войны), когда ковровщицы 
вынуждены были переходить на шерсть естественных оттенков и простейшие 
доступные красители.

Рассматривая особенности расцвечивания изделий разного назначения 
и размеров, нужно также учитывать, что на изготовление небольших предметов 
требовалось меньше шерсти, чем для постилочных гилямов. Соответственно, 
ковровщицы могли использовать при их создании какое-то количество окра-
шенных дорогими покупными индиго и кошенилью ниток синего цвета, карми-
ном и другими редкими красителями, либо оставшуюся неиспользованной от 
предыдущих работ пряжу. Это может объяснить тот факт, что вне зависимости 
от времени создания хобузданы и ойнаданы, как правило, имеют более разно-
образную расцветку, чем базар гилямы.

Отметим и такую замечательную особенность арабских ковровых изделий, 
как активное введение в полотно верблюжьей шерсти. Ее мягкие, ровные свет-
лые и темные оттенки смягчают холодные резкие красные и синие тона окра-
шенной шерсти и гармонируют с теплыми желтыми и оранжевыми цветами. 
Как уже говорилось выше, применение верблюжьей шерсти было и остается 
практически обязательным при изготовлении свадебных ковров кыз гилям, ска-
тертей соффре и мешков для хлеба хобуздан, т.е. тех предметов, которые для 
арабов имели ритуальное значение.

Вполне вероятно, что особое отношение к шерсти «кораблей пустыни» 
у арабов было древней традицией, изначально обусловленной огромной значи-
мостью продуктов верблюдоводства для хозяйства бедуинов. Тот факт, что из 
верблюжьей шерсти была соткана аба Пророка, предопределила сакрализацию 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



316 Е.Г. Царева

этого материала во всем исламском мире и практику его использования при из-
готовлении молитвенных ковров и других статусных для мусульман тканей. 
В ХХ в., с сокращением поголовья дромадеров и бактрианов у населения Юж-
ного Узбекистана и, соответственно, объема ежегодно получаемой шерсти, ков-
ровщицы стали испытывать недостаток в этом материале и были вынуждены 
заменять его овечьей шерстью, окрашенной в тона, имитирующие цвет верблю-
жьей шерсти (в рассматриваемых коллекциях не выявлены).

Композиционные принципы организации декора ковров и ковровых 
изделий. Используемые каршинскими ткачами в декоре ковровых изделий ком-
позиции отличаются значительным разнообразием и одновременно имеют чет-
ко выраженные особенности. Самый общий уровень классификации позволяет 
выделить два основных принципа организации рисунка на декорируемом поле. 
(Отметим, что описываемые В.Г. Мошковой варианты композиций, как и сам 
набор орнаментов [Мошкова 1970: 108–116], значительно отличаются от пред-
лагаемой нами системы, главным образом, вероятно, в силу ограниченности 
представленного в коллекциях МАЭ и РЭМ материала.)

Наиболее распространенным среди ковровых изделий арабов типом являют-
ся открытые композиции с невыделенным центральным полем, т.е. не имею-
щие обрамляющих койм, хотя часто с рядами дополнительных рядов узоров на 
боковинах и торцевых панелях элем. Декор бескаймовых базар гилемов арабов 
Южного Узбекистана прост: в большинстве случаев рисунок центрального поля 
составлен рядами бесконечно повторяющегося единого мотива (см. рис. 1, 9; 
кат. 10). В других вариантах он организован в заполненную повторяющимися 
мотивами диагональную (см. рис. 13) или прямую клетку, иногда обозначенную 
узкими промежуточными полосками (см. рис. 7, 8). Небольшую группу пред-
ставляют декорированные однотонными поперечными полосами палесы 
(см. рис. 2) и узорные хурджины (см. рис. 26а-1, центральная часть, 26б).

Однако самую большую группу изделий с открытой композицией составля-
ют соффре и хобузданы, украшенные бесконечно повторяющимися мотивами, 
усложненными введением в центральную часть небольших горизонтальных па-
нелей (см. рис. 15, 16, 24). Особая структура отличает рисунок представленного 
в собрании А.А. Боголюбова джихези гиляма, основу композиции которого со-
ставляют горизонтальные полосы архаичного вида (см. рис. 4). Орнаментально 
к ним примыкают намазлики и ранние энгси, композиции которых тяготеют 
к рамочным, но формально таковыми не являются (см. рис. 10–12, 18).

Второй, менее распространенный тип представляет каймовая/рамочная 
композиция с выраженным центральным полем и в обрамлении ряда койм. Хо-
рошо знакомое нам по ковровым изделиям Центральной Азии рамочное по-
строение рисунка использовалось арабами относительно редко. В рассматрива-
емых коллекциях оно выявлено в относительно поздних кыз гилямах (см. рис. 3, 
5, 6) и энси (см. рис. 17) и в малохарактерных для арабов ворсовых и сплошь 
сумашных мелких изделиях (см. рис. 19–23, 26 (карманы)). Мы рассматриваем 
такое построение как предположительно заимствованное и описываем пред-
ставленные варианты в конце раздела «Художественные особенности».

Открытые композиции. Единый сюжет. Начнем описание композиций 
ковров и ковровых изделий арабов Южного Узбекистана названного типа 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



317Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

с представления рисунков с бескаймовым расположением узора. Первой груп-
пой в данном ряду является вариант с единым, сплошь заполняющим все поле 
сюжетом, названный в статье «бесконечным».

В описываемых коллекциях композиция такого типа представлена декором 
небольшого постилочного гиляма (кат. 5). Поле ковра декорировано диагональ-
ными рядами больших ступенчатых ромбов с небольшим прямым крестом 
в центре каждого22. Рисунок фиксируется в изобразительном искусстве Ближ-
него Востока от времени Урука: композиция представлена в декоре мозаичных 
колонн Красного здания [Sumer 1993: 79] и до наших дней. В МАЭ, например, 
хранится фотография конца XIX в., изображающая молящихся в Большой ме-
чети Дамаска, сидящих на седжаде с рисунком в виде ступенчатых ромбов 
(см. рис. 14)23. 2006 годом датируется фотография с изображением ткацкого 
станка в процессе создания ковра с аналогичным мотивом, хотя и использован-
ным бедуинами в ином композиционном варианте (см. рис. 41).

К этой же группе относятся приведенные на рисунках 2 (нижний) и 40 длин-
новорсовые джульхырсы. Примеров, принадлежащих разным эпохам и терри-
ториям, бесконечное множество. Среди среднеазиатских ковроделов сюжет бы-
товал у соинхановских туркмен и киргизов, далее на запад — у народов 
Кавказа, Малой Азии, Северной Африки. Можно также вспомнить об его ис-
пользовании тибетцами [Piccus 2011, fi g. 93–98, 100], перуанцами [Reid 1989: 
133] и т.д.

По сведениям В.Г. Мошковой, арабы называли данный вариант ступенчато-
го ромба термином накши гишт (искаж. ар.-перс. накши хишт, букв. «кирпич-
ный рисунок», «сделанный из кирпичей»). Киргизы использовали термины 
коса («чаша») и араби («арабский») [Мошкова 1970: табл. XXIII, XXVII, 24]24, 
туркмены — хамтоз («ступенчатый») и накши гишт [Царева 2010; Tsareva 
1984: fi g. 5, 10–13, 95, 96].

Используемые для обозначения рисунка термины накши гишт («сделанный 
из кирпичей») и хамтоз («ступенчатый») отражают подчеркнуто геометриче-
ский, ступенеобразный характер мотива, что указывает на близость его семан-
тической интерпретации носителями обеих традиций. Подробное рассмот-
рение данного вопроса не входит в нашу задачу. Кратко отметим, что и в том 
и в другом случае мы видим образы ступенчатых образований: горы́ (с периода 
энеолита изображалась как ступенчатый холм), зиккурата, пирамиды и пр. 
В любом случае обозначаемые мотивом объекты — это обращенные к богам 
естественные либо искусственные построения, ассоциирующиеся с идеей вер-
тикали, Центра мира, духовной и любой другой иерархии; связывающим небо 
и землю путем и др. Одновременно двухосное строение мотива отражает пред-

22 Иной вариант описанного мотива, характерный для мешков для хлеба хобуздон, 
молитвенных ковров намазлик и скатертей соффре, будет рассмотрен ниже, в разделе 
«Панельные композиции».

23 Мошкова также говорит об использовании аналогичной композиции в декоре 
мелких изделий, например гладкотканых торб [Мошкова 1970: 109, рис. 49].

24 Последнее указывает на то, что рисунок был воспринят киргизами от арабов, 
либо, что более вероятно, киргизы воспринимали его как наиболее типичный мотив 
арабских гилямов.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



318 Е.Г. Царева

ставления древних о дуальности, зеркальности небесного и земного и других 
связанных с феноменом зеркальности идей.

В античное и эллинистическое время ступенчатый ромб продолжал оста-
ваться одним из излюбленных сюжетов убранства узорного текстиля Ближнего 
Востока [Egyptian Essentials 2001: fi g. 5; Great Carpets 1996: fi g. 18]. Также он 
использовался в декоре композиционно схожих напольных мозаик [Dunbabin 
1999: fi g. 310] и настенных росписей [Dellasorte 2005: 65]. В раннеисламское 
время сюжет зафиксирован на вышитых коврах Египта [Woolley 1994: fi g. 16; 
Great Carpets 1996: fi g. 87]. Позднее рисунок стал традиционным для укра шения 
стен мусульманских медресе и мечетей (медальонный тип и фризовый), в ма-
лых формах применялся в убранстве одежды суфиев [Heaven on Earth 2004: 
fi g. 48] и пр.

Тем не менее, обращаясь к килимному варианту мотива, вспомним, что од-
ним из главнейших центров освоения и развития этого вида ткачества было 
Восточное Средиземноморье. Поэтому можно считать, что использование ри-
сунка в коврах, выполняемых арабами равно Ближнего Востока и Центральной 
Азии простейшим (он же древнейший) приемом килимной техники, говорит 
о предположительно ближневосточном происхождении используемого ими ки-
лимного варианта архетипа.

Помимо рисунка накши гишт В.Г. Мошкова называет такие варианты бес-
конечных мотивов бескаймовых композиций арабских ковров, как гумбаз, пат-

нис, а также кух накыш, туряджан, шохак и др. [Мошкова 1970: 109].
В рассмотренных коллекциях в декоре постилочных ковров с открытыми 

композициями выявлен только рисунок гумбаз (узб. «купол»), украшающий 
большой постилочный араби гилям 1980 г. изготовления (кат. 10; см. также 
рис. 9). В убранстве данного ковра фигуры гумбаз расположены продольно-по-
перечными рядами, но расцвечены по диагонали, что создает эффект движения 
и «снимает» избыточную статичность декора. Композиции со сплошным запол-
нением поля единым мелким мотивом часто выглядят монотонными и мало-
привлекательными. На примере данного базар гиляма мы видим, что опытные 
арабские ковровщицы успешно преодолевали этот недостаток за счет диаго-
нального расцвечивания основного рисунка и введения ярких элемов на торцах. 
Мотив гумбаз назван В.Г. Мошковой как один из основных для декорирования 
араби гилям, однако исследовательница считает его поздним и связывает его 
появление с влиянием бухарского рынка [Мошкова 1970: 109, табл. XXIX, 2], 
в чем мы абсолютно согласны с Валентиной Георгиевной.

К группе «бесконечных» мотивов относится и рисунок центрального поля 
лицевой стенки мешка для хранения одежды каргин (терминология Б.З. Гам-
бурга) (см. рис. 25). Узор стенки составлен бесконечными рядами мелких 
 горизонтально-вертикально-диагонально расположенных S- или 8-образных 
фигур, названных В.Г. Мошковой морак («змейка») [Мошкова 1970: 114, 
табл. XXXIII-4]. Такое заполнение декорируемой поверхности относится к клас-
сическим архаичным орнаментальным построениям, соотносимым по древности 
и важности с рассмотренной выше композицией накши гишт. Архаичным пред-
ставляется и введение в боковые части композиции ряда не выделенных в кайму 
фигурок зебосанам («красивый», от перс.-тадж. зебо — красавица).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



319Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

Открытые клетчатые и полосатые композиции. При всей древности, 
значимости и востребованности рисунков типа накши гишт, морак и гумбаз 
считается, что более характерными для коммерческой ковровой продукции ара-
бов Центральноазиатского региона являются построения с рядами прямых кле-
ток (иногда с зубчатыми контурами), заполняемых единым или несколькими 
повторяющимися мотивами.

Такие рисунки приводятся у В.Г. Мошковой [Мошкова 1970: 44] и у Дж. 
O’Бэннона [Moshkova 1996: fi g. 66]. Их прекрасный аналог мы видим и на боль-
шом гиляме, опубликованном в журнале «Oriental Rug Review» [ORR 1991: 21]. 
В.Г. Мошкова называет основной элемент декора рассмотренной композиции 
патнис. У киргизов, узбеков и других народов Центральной Азии для данного 
медальона принято название потнос (в обоих случаях это искаженное русское 
слово «поднос»)25. Гилямы с описанной композицией встречаются также у арабов 
Таджикистана [Hali 2001: 134] и Афганистана [Boralevi 2006: fi g. 85]. Однако в 
силу малой изученности зачастую они атрибутируются весьма условно (в послед-
нем варианте — как афганское изделие, чаще — как узбекские или киргизские).

В рассматриваемых коллекциях в бескаймовых вариантах композиция, од-
нако, не представлена, хотя мотив патнис использован в двух больших пости-
лочных араби/базар гилямах 1981 и 2000 гг. изготовления (см. рис. 7: кат. 4; 
кат. 9; см. также рис. 8). Декор обоих ковров близок к идентичности: рисунок 
организован в три широкие продольные полосы, две крайние из которых запол-
нены разноцветными прямоугольниками, с ромбовидной фигурой в каждом 
(вариант мотива патнис). Средняя полоса украшена поперечными панелями 
со сложными прямыми крестами ташбака («черепаха») [Мошкова 1970: 
табл. XXIX-5], ромбами накши гишт, S-образными фигурами морак и пр. По-
лосы отделены друг от друга и от внешних кромок линиями, составленными из 
мелких треугольников преимущественно белого цвета. Торцы ковра оформле-
ны рядами Н-образных фигур и треугольников.

Композиция, несомненно, восходит к традиционному для всех ковродельче-
ских культур Евразии приему расположения рисунка полосами. Принцип по-
строения восходит к древнейшим сшивным узорным тканям, т.е. к предшест-
вующему изобретению широконавойного стана периоду26. Архаичный прием 
сшивания полотнищ для получения предметов большого размера сохранился 
до наших дней в среде ковродельческого населения Центральной Азии, практи-
кующего либо еще недавно практиковавшего подвижное скотоводство, напри-
мер у узбеков и каракалпаков [Tsareva 1984: fi g. 121, 126]. Рассматриваемые 
килимы также могут быть сопоставлены со сшивными разделительными зана-
весями бедуинов гата’, одной из отличительных черт которых является введе-
ние в структуру полотнищ торцевых поперечных полос-укрепителей [Al-Sabah 

25 По общим очертаниям и манере использования мотивы типа патнис относятся 
к гёлевым сюжетам (о гёлях см.: [Мошкова 1946]). См. также ниже прим. 43.

26 О наиболее архаичном варианте происхождения полосатой композиции и ее ис-
пользовании населением Центральной Азии см.: [Царева 2006: 28–29; 2008]. В ряде 
случаев расположение рисунка ткани полосами сопоставимо с фризовыми композици-
ями настенных росписей.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



320 Е.Г. Царева

2006: 30–31, 38–39 и др.]. В нашем случае роль последних формально играет 
элем с рисунком в виде рядов поперечно расположенного орнамента.

При всей архаичности и распространенности у народов Степи, Хорасана, 
Мавераннахра и Малой Азии, т.е. тех регионов, через которые прошли арабские 
переселенцы на пути в Среднюю Азию, полосатая композиция слабо представ-
лена на изделиях рассмотренных коллекций. Помимо двух названных араби 

 гилямов она использована еще только в двух хурджинах с рисунком в виде по-
перечных лент (см. рис. 26а-1, килимные части, 26б). Оба предмета поздние, 
с простым декором из рядов фигур зебосанам и цепи ромбов в одном случае и из 
рядов треугольников и косых полос — в другом. Расцвеченный искусственными 
красителями рисунок ярок, но откровенно грубоват. Несмотря на разную на-
правленность полос — продольных в ковре и поперечных в хурджинах, принци-
пиального отличия между декором хурджинов и полосатых постилочных ковров 
нет: те и другие восходят к сшивным изделиям. Однако если для килимов про-
тотипом были полотнища, составленные из достаточно широких тканых в узор 
или вышитых полос, то образцом для декора переметных сум послужили изде-
лия, сделанные из узких орнаментированных лент предположительно тех типов, 
которые получаются при работе на дощечках и рогульках. Среди среднеазиат-
ских тканей аналогичная композиция характерна для туркменских хурджинов, 
но также для чувалов текинцев, имрели, керкинской группы населения Средней 
Амударьи и др. [Tsareva 2011: fi g. 72–73, 91, 132–133].

Описанные варианты не дают возможности выявить какую-либо специфику 
декора арабских хурджинов в технике килима. В.Г. Мошкова также не называет 
сколь бы то ни было оригинальных построений с полосатыми орнаментами 
в мелких ковровых изделиях арабов (все те же поперечные узоры). Это в общем 
позволяет говорить об отсутствии длительной традиции в использовании дан-
ного варианта композиции в арабском ковроделии. Для сравнения: на Южном 
Кавказе, где расположение рисунка поперечными полосами — один из излю-
бленных декоративных приемов, таким способом украшено абсолютное боль-
шинство выполненных в килимной технике изделий и значительная часть ков-
риков зили (см., напр.: [Wright & Wertime 1995; Nooter 2004]).

Но вернемся к декору араби гилямов и рассмотрим мотив в виде составлен-
ных мелкими треугольниками линий, который, как и описанный выше ступен-
чатый ромб, является одним из наиболее широко распространенных и архаич-
ных орнаментов Ближнего Востока и Центральной Азии. В декоративных 
построениях треугольники обычно соединены в простейшие геометрические 
композиции, например в прямые линии, как правило, белого цвета. К слову, 
именно в таком варианте этот мотив используется и в многочисленных антич-
ных мозаиках27. Население Ближнего Востока и Центральной Азии рассматри-

27 Вопрос формирования и распространения мотива в виде ряда треугольников требу-
ет специального изучения. Отметим только, что в античный и эллинистический периоды 
рисунок из треугольников в разных вариантах был один из самых распространенных ор-
наментов убранства не только тканей, но и мозаик [Dunbabin 1999: fi g. 30, 102, 317; Torlo 
2005: 17, 42]. Мы не касаемся здесь вопроса о распространенности данного сюжета у на-
селения Евразии — его присутствие у множества других групп и этносов очевидно.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



321Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

вает его как знак-оберег (у туркмен называется онурга — «позвоночник, хре-
бет» [Царева 2006: 50]) и широко использует в декоре самых разных предметов. 
Отметим, что в текстильных изделиях, в том числе и у арабов Средней Азии, 
сюжет часто применяется при изготовлении сакральных предметов в технике 
квилта (прекрасный пример см.: [ORR 1991: 28]).

В других случаях треугольники могут быть составлены в горизонтально-
диагональные ряды, полностью заполняющие центральное поле ковра [Мошко-
ва 1970: табл. XXXIII-7, рис. 51]. Ковроделы Джейнау расцвечивали эти тре-
угольники таким образом, что визуально мы воспринимаем их как ромбы. 
Аналогичный прием отмечен и у бедуинов Кувейта [Al Sedu 1994: 68]. Однако 
еще более интересным представляется совсем, казалось бы, простой вариант, 
при котором декор образован исключительно горизонтально-диагональными 
рядами треугольников. Именно такой рисунок украшал мозаичные колонны 
и ниши уже упоминавшегося храма в Уруке [Sumer 1993: 79], что говорит о не-
сомненной древности мотива и его традиционности для территории прародины 
центральноазиатских арабов. И именно такой вариант мотива мы видим на 
 современных гилямах каршинских ковроделов и у арабов Средней Амударьи, 
где его называют шайы/шои («шаль», см. рис. 22)28. Столь долгое использова-
ние рисунка и его распространенность по всем территориям расселения арабов 
говорит о его важности для идейно-философских представлений арабов.

28 Данные экспедиций автора на САД 2009 и 2012 гг.

Рис. 43. Деталь ковра гилям в технике килима с зацепом по основе и рисунком шои. 
Арабы. Туркменистан, Средняя Амударья. Фото автора. 2009 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



322 Е.Г. Царева

Бесконечные узоры в сочетании с панельными композициями. На мой 
взгляд (пусть меня не обвинят в предвзятости), особо интересными и самобыт-
ными бескаймовыми композициями среднеазиатских арабов являются панель-
ные построения, точнее, панельные в сочетании с бесконечными. В рассматри-
ваемых коллекциях данный тип представлен декором двух напольных скатертей 
соффре и шести мешков для хлеба хобуздан. Время изготовления соффре — 
конец XIX и начало XX в., хобузданов — первая половина ХХ в., вплоть до 
1940-х годов. Использованная в украшении скатертей и мешков композиция 
и составляющие ее рисунки настолько близки, что возникает впечатление, что 
контейнеры для хлеба были сделаны из фрагментов старых скатертей. Изуче-
ние хобузданов показывает, что это не так: мешки являются самостоятельно из-
готовленными предметами. Однако повторяемость и близость рисунков гово-
рит об общности происхождения декора мешков и скатертей и их несомненной 
канонизации, вероятно, даже сакрализации, как, впрочем, и всей утвари, свя-
занной с производством, хранением и использованием хлеба.

Семь названных предметов (см. рис. 15: кат. 1; рис. 16: кат. 16; рис. 24: 
кат. 15; кат. 19–22) составляют самую большую орнаментальную группу внутри 
арабских ковровых собраний МАЭ и РЭМ (34 % от общего числа экспонатов 
в коллекциях). Отметим, что соффре (см. рис. 15) был приобретен С.М. Дуди-
ным в 1901 г. в Самарканде — крупнейшем рынке сбыта каршинских изделий 
в XIX–ХХ вв. По времени поступления это самый ранний этнографический 
арабский ковровый экспонат в музеях Санкт-Петербурга, и единственный 
вплоть до экспедиции Б.З. Гамбурга 1981 г. Учитывая тот факт, что этнографы 
стремятся приобретать наиболее традиционные и старинные по виду вещи, 
указанный показатель — 34 % — свидетельствует об уходе соффре и хобузда-

нов из быта арабов, поскольку с мало востребованными, «устаревшими» веща-
ми владельцы расстаются охотнее, чем с активно используемыми в быту. 
Об этом же говорит и тот факт, что информантам и С.М. Дудина, и Б.З. Гамбур-
га первичная функция соффре была неизвестна и при регистрации обе скатерти 
были названы «ковриками». Возможно, Борис Залманович собрал и привез по-
следние образцы джейнаусских соффре и хобузданов, во всяком случае экспе-
диции XXI в. таких предметов не обнаружили.

Особый вариант рассматриваемой композиции/узора используется ткачиха-
ми Джейнау в декоре молитвенных ковров намазлик, однако это уже мало узна-
ваемые деривации (о намазликах см. ниже). Уход из культуры народа предметов 
с древними культуромаркирующими рисунками печален, но, видимо, неизбе-
жен в связи со значительными изменениями быта среднеазиатских арабов.

Но вернемся к декору соффре и хобузданов. Общий принцип организации 
орнаментированного пространства названных изделий достаточно сложен: де-
корируемая поверхность заполнена бесконечным геометрическим узором толь-
ко двух видов — накши гишт либо подшои. В центральной части поля оставле-
ны однотонные горизонтальные панели, затканные верблюжьей шерстью. Эти 
панели украшены одиночными мотивами в виде прямых крестов, восьмерок 
и других мелких фигур, во всех случаях выполненных сумашными приемами.

Вдоль горизонтальных кромок панелей проходят полосы орнаментального 
варианта мотива накши гишт либо атанак (килимное переплетение), узора 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



323Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

дандона/каджгуль (флотирующие утки) и ряда «пестринок» ибрагит (техника 
сумаха). Исключение составляет «дудинское» соффре, горизонтальные грани-
цы панелей которого дополнены только «пестринками».

Отметим несомненную близость разработки основных рисунков накши 

гишт и подшои, свободно переходящих друг в друга на декорируемом про-
странстве (сравните оба соффре). При этом первичным все же, как показывает 
история развития среднеазиатского орнамента, является рисунок в виде шевро-
нов, являющийся в целом одним из наиболее ранних орнаментальных построе-
ний Ближнего Востока и Средней Азии (рис. 44)29.

Названные ковровые предметы отмечены сходством не только композиции 
и орнамента, но и техники исполнения. Как уже было сказано, при создании их 
структуры обязательно применены килим с зазором, килим с зацепом по основе, 
флотирующие утки и варианты сумаха. (Отметим, что аналогичное сочетание 
характерно для традиционных тканых изделий бедуинов Кувейта [Al Sabah 
2006]30.) Подчеркнем также, что центральные панели во всех выявленных вари-
антах выполнены верблюжьей шерстью. То есть мы можем говорить о неверо-
ятной стабильности и канонизации не только декора, но и материала и способа 
изготовления соффре и хобузданов.

29 См.: [Царева 2006: 42, рис. 1]. Учитывая близость композиций ковров и мозаик, 
как напольных, так и настенных, при изучении первых мы часто используем материалы 
вторых. Помимо называвшихся выше колонн из Урука, в декоре которых использована 
композиция в виде ромбов накши гишт и шевронов, назовем примеры более позднего 
периода с территории Сирии: напольные мозаики Антиохии и Бишапура III в. н.э. [Dun-
babin 1999: fi g. 168, 187].

30 Вопрос использования арабами Кувейта техники сумаха не изучен. Предлагаемая 
авторами «Ibjad» классификация изделий ориентирована на рисунки и не описывает 
в деталях используемые для их создания техники. Так, судя по иллюстрациям, в одном 
из изделий с рисунком uwairjan племени Ajman использовано сумашное переплетение, 
однако среди описываемых технических приемов бедуинов оно не только не рассматри-
вается, но даже, к сожалению, не названо [Al-Sabah 2006: 66].

Рис. 44. Сравнение рисунка мозаики в декоре ниш Красного Здания, Урук, 
IV тыс. до н.э. (Музей Боде, Берлин), и боковин соффре (кат. 16) с рисунком подшои. 

Фото и коллаж автора

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



324 Е.Г. Царева

Примечательно, что абсолютное большинство соффре мусульманского 
мира имеет близкую композицию, благодаря чему они, как было сказано выше, 
вполне узнаваемы как тип вне зависимости от территории и времени производ-
ства (см., напр.: [Craycraft 1989: 25]). Данное обстоятельство указывает на еди-
ный для всех напольных скатертей такого вида образец-прототип, создателем 
которого могла быть арабская среда. Вопрос о происхождении композиции, од-
нако, остается открытым в связи с тем, что если отталкиваться от таких основ-
ных элементов, как сплошной фоновый рисунок и введение в композицию 
 панели/панелей, то множество близких аналогов мы находим среди килимов 

Центральной Анатолии [Shaffer 2008: 113–115]. К этому же архетипу восходят 
и аналогичные по построению и технике ткачества изделия марокканцев, бер-
беров Алжира [Rippon 2008: No. 298] и др.

На территории ближневосточных арабских стран схожими по многим прин-
ципиальным деталям с работами среднеазиатских арабов оказываются килим-

ные изделия сирийских ткачей, главным образом высочайшего качества цере-
мониальные конские попоны из Алеппо (Халеб) [ORR 1988: 24; Hali 1989: 41]. 
И не просто похожими, но практически идентичными по композиционному 
строю являются происходящие также из Алеппо килимы с полосато-панельным 
декором [ORR 1988: 4]. Именно их мы можем считать ближайшими родствен-
никами соффре и хобуздонов. Напомним, что Сирия считается одной из древ-
нейших и важнейших зон освоения килимной техники на Ближнем Востоке 
[Царева 2006а]. Это позволяет предположить, что композиция была разработа-
на сирийскими ткачами предположительно в районе Алеппо, а следовательно, 
могла быть принесена арабами в Центральную Азию с территории исхода. Мы 
будем говорить об орнаментальной линии высокого килимного ткачества стран 
Восточного Средиземноморья ниже, в разделе «Панельно-полосатые компози-
ции», а сейчас небольшое дополнение.

По своему назначению скатерти соффре и мешки для хлеба хобуздон связа-
ны, если можно так сказать, «не только хлебом единым», но и композициями, 
орнаментом и структурно-техническими особенностями. Вполне вероятно, что 
изначально в быту арабов существовали только скатерти, которые использова-
лись во время трапезы, но также применялись для заворачивания и переноски 
хлеба. При этом для изготовления небольших по размеру мешков женщины 
могли использовать фрагменты старых, выношенных соффре. Позднее в силу 
присущего человеку стремления к украшательству и комфорту появились и са-
мостоятельно сотканные мешки, рисунок которых сохранил особенности деко-
ра прототипа. Повторим: это только предположение, но связь между рисунком 
и техникой изготовления двух названных видов изделий абсолютно очевидна. 
Что касается центральных панелей из верблюжьей шерсти, они, по всей вероят-
ности, маркируют те плоскости на соффре, на которые укладывали во время 
еды лепешки, и в принципе указывают на число сотрапезников, сидевших за 
той или иной скатертью.

Панельно-полосатые композиции с каймовым обрамлением. Этот тип 
композиции характерен для центральной части свадебных ковров кыз гилям/

джихези и дверных занавесей энгси. Последние, к сожалению, не представле-
ны в рассматриваемых коллекциях, единичен и кыз гилям (см. рис. 3: кат. 7). 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



325Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

Поэтому, как уже говорилось выше, при рассмотрении названной композиции 
мы привлекли в качестве полноценного источника имеющиеся изображения 
джихези и энгси. Их также немного: опубликованный А.А. Боголюбовым ковер 
дейнаусских арабов Средней Амударьи из коллекции Прибильского31 и назван-
ный в альбоме «сумахом» дверной занавес [Боголюбов 1908: рис. 49, 36].

По функции и декору оба предмета относятся к категории сакральных. Вы-
полнены они в базовой технике паласа (безузорный килим), декорированные 
части украшены сумахом (одиночные мотивы), флотирующими утками (узкие 
поперечные полосы) и килимом с зазором (боковины панелей). Названный 
 перечень совпадает с ткацкими приемами исполнения соффре и хобузданов, 
и далее мы увидим, что структурные особенности являются не единственным 
общим для всех перечисленных предметов показателем.

Наиболее архаичный вариант панельно-полосатой композиции украшает 
центральное поле свадебных ковров джихези арабских невест. Его архитекто-
ника достаточно проста: рисунок центрального поля расположен полосами. Ис-
пользованных мотивов немного: значительную часть декорируемого простран-
ства составляют длинные безузорные в средней части панели и узкие ленты 
декора в технике флотирующих утков. Декор двух рассматриваемых свадеб-
ных ковров близок, хотя имеются определенные отличия. Главное из них то, что 
у гиляма Прибильского по сравнению с джихези из собрания МАЭ нет рамоч-
ного обрамления, хотя есть идущая вдоль боковин довольно широкая узорная 
полоса. Последняя не имеет каймового характера, но представляет собой набор 
сюжетов, свободно пересекающихся украшающими центральное поле лентами 
орнаментов, выполненных в технике флотирующих утков. Вполне очевидно, 
что датируемый XIX веком ковер Прибильского представляет более ранний 
изобразительный канон, чем кыз гилям из собрания МАЭ. Соответственно, мы 
можем сделать вполне обоснованное предположение, что старинные арабские 
кыз гилямы не имели каймового обрамления. Это, собственно, и позволило нам 
включить джихези в раздел открытых композиций.

Среди украшающих свадебные ковры мотивов можно выделить основные 
и второстепенные (промежуточные). К категории основных в джихези из со-
брания МАЭ относится рисунок из четырех расположенных в ряд сложных кре-
стовидных мотивов мургон ургачи («птицы самки») [Мошкова 1970: XXX-9], 
выполненных в технике сумаха. В качестве промежуточных в них использо-
ваны «пестринки», ленты S-образных фигур рагма, «веревочки» и мотив сын-

31 В.Г. Мошкова воспроизводит это изображение в черно-белом варианте и с иной, 
чем у А.А. Боголюбова, атрибуцией по месту производства, относя его к работам «араб-
ских ковровщиц Кашкадарьинской области» [Мошкова 1970: рис. 46]. Опубликованный 
Дж. О’Бэнноном в переизданной им работе В.Г. Мошковой энгси назван кыз гилямом, 
хотя в описях Самаркандского государственного музея-заповедника, которому принад-
лежит данный предмет, занавес зарегистрирован как энси (см.: [Tsareva 2003: fi g. 47]). 
Чем руководствовался Дж. О’Бэннон при переатрибуции, неясно, ссылка на публика-
цию В.Г. Мошковой (перепечатка из альбома А.А. Боголюбова) некорректна, поскольку 
иллюстрация приводит предмет с иной композицией. Перечисленные изделия в каче-
стве сравнительного материала нами не привлекаются в силу больших отличий их ри-
сунка от декора рассматриваемого джихези.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



326 Е.Г. Царева

гырма32. Безузорные панели декорированы либо тонкими гладкими полосками, 
либо соединенными в ромбовидную решетку ж-образными элементами обе-
режного значения (арабское наименование не выявлено, туркмены называют 
его гульяйды). Обрамляющая кайма украшена орнаментом далмуч/дармуч 
в виде ряда сомкнутых углами концентрических ромбов в технике сумаха.

Обращаясь к семантике некоторых из указанных мотивов, отметим, что на-
звание S-образного орнамента одной из узких полос, рагма, переводится как 
«кожа буйвола, гремящий» (высушенная кожа буйвола издает гремящий звук, 
ее, в частности, использовали для изготовления барабанов). Второе значение — 
«гремящий» — при этом соответствует туркменскому названию аналогичного 
по форме S-образного знака чакмак, переводимого как «молния», т.е. связанное 
с громом явление. Примечательно, что во многих культурах — не только Евра-
зии, но и далеко за ее пределами — S-образный мотив связывают с образом 
небесного дракона, грозы, молнии и грома, что позволяет нам рассматривать 
мотив рагма как арабский вариант знака молнии/грома.

Из названных сюжетов характерным исключительно для арабских джихези 
является «птичий» мотив мургон ургачи, остальные сюжеты используются все-
ми ковроделами региона. В.Г. Мошкова относит данные фигуры к зооморфным 
символам и пишет: «Они понимались мастерицами как изображения птиц и на-
зывались мургон. За редким исключением птицы всегда помещались парами: 
одна — эркек мургон, вторая — ургачи мургон» (т.е. самец и самка). И далее 
продолжает: «Отсутствие в ковровой орнаментике других народов Средней 
Азии узоров, подобных мургонам, позволяет считать их традиционным моти-
вом арабского орнамента» [Мошкова 1970: 114].

Не вдаваясь в дискуссию, подтвердим, что в Средней Азии данный конкрет-
ный вариант мотива птиц действительно характерен только для каршинских 
килимов (близкие деривации используются туркменами-овлядами разных пле-
мен [Tsareva 2011: fi g.68, 69, др.]). Однако некоторые вопросы при этом оста-
ются открытыми. Первое: неясно происхождение традиции, в соответствии 
с которой сюжет мургон выполняется только в технике сумаха, в целом мало 
применяемой арабами Средней Азии. Второе: отметим типичность сюжета 
пары птиц в зеркальном отражении для художественного ткачества Согда, Ви-
зантии, Малой Азии и для ряда важнейших ковровых мотивов Средней Азии 
(включая гёли и определенную группу койм мелких изделий туркмен овлядов). 
Вспомним также о практике использования мотивов с аналогичным мургон 
ж-образным построением в разделительных занавесях бедуинов Кувейта [Al-
Sabah 2006: pt «Gallery»] и… оставим данные вопросы пока без ответа.

Что касается композиции джихези, схожие по архитектонике аналоги были 
найдены среди простейших по декору и технике изготовления килимов Цент-
ральной Анатолии. Наиболее ранние из них (XVII–XVIII вв.) декорированы узки-
ми однотонными панелями, часто завершающимися ступенчатыми углами 

32 У В.Г. Мошковой рисунок сынгырма приводится только в разделе «Ковроделие 
иомудов», название не переведено. Сегодня значение термина по-прежнему не иденти-
фицируется. Относительно распространения можно уточнить, что мотив использовал-
ся ткачами всей Центральной Азии и шире.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



327Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

[Hali 1991: 77; 2001: 45]. Долгие поиски орнаментированных прототипов оказа-
лись малоплодотворными. Не помогло и привлечение иного, не текстильного 
материа ла: выше уже говорилось, что в силу недостаточности образцов археоло-
гического текстиля при разного рода реконструкциях мы часто используем в ка-
честве источника корректно сопоставимые памятники. Для постилочных ковров 
одним из таких источников являются античные мозаики, имевшие то же назначе-
ние — украшение пола и те же художественные особенности, что и ковровые 
покрытия.

В отличие от рамочных и ряда других композиций, для изделий с панельно-
полосатым построением в мозаиках такие аналоги не выявлены. Причиной, как 
нам представляется, стал генезис джихези, изначально использовавшихся не 
как напольные покрытия, а как разделительные занавеси. Данное предположе-
ние подтверждается принципиальным сходством построения и частично — 
техникой изготовления джихези с ковровыми изделиями бедуинов Кувейта, 
переселившихся в эту пустынную страну из Центральной Аравии около 1672 г. 
[Al-Sabah 2006: 12]. Конкретно имеются в виду гата’, то есть разделительные 
занавеси бедуинских шатров байт ал-ша’ар, использующие близкую к описан-
ной систему украшения декорируемой поверхности продольными и попереч-
ными полосами. При этом между узорными продольными полосами остаются, 
как и в джихези, длинные однотонные панели, иногда украшенные дополни-
тельными одиночными мотивами сакрального характера [Crichton 1998; Al-Sa-
bah 2006]. Конечно, гата’ бедуинов и джихези каршинских арабов отличаются 
как размерами, так и конструкцией полотнища (в отличие от сотканного еди-
ным полотнищем джихези гата’ сшивается из длинных продольных полос 
и укрепляется на концах поперечными). Тем не менее тщательное изучение 
и сравнение обоих групп тканей подтверждает, что их архитектоника восходит 
к единому прототипу, и показывает, что в прошлом джихези также сшивались 
из разных по ширине и декору полос. Сказанное дает основание предполагать, 
что в прошлом кыз гилямы служили свадебными занавесями, позднее вытес-
ненными из ритуала полотнами чимилдиг либо, что более вероятно, чорчоба33. 
Говоря о единстве корней рассмотренных среднеазиатских и бедуинских видов 
ковров, отметим также наличие в гата’ и каршинских гилямах множественных 
общих мотивов, таких как зигзаги, ступенчатые ромбы и пр.

33 Полевые сведения автора. У Винникова приводятся названия и описания свадеб-
ных занавесей. 1) чимилдиг (сimildig): «Завеса из сюзане в юрте, которой отделяется 
постель новобрачных; за ней в день свадьбы находится невеста и женщины со стороны 
жениха и невесты, которые соревнуются за право постлать новобрачным. Один край 
сюзане привязывается к шесту чорчуба [corcoba], а другой — к основу юрты»; 2) чор-

чуба: «Завеса из паласа или ковра, отделяющая небольшую часть юрты. Палас или 
 ковер накидывается на шест, положенный на два вбитых в землю сохатых шеста. За 
завесой в день свадьбы находится жених в то время, когда женщины-родственницы 
со стороны жениха состязаются с женщинами-родственницами со стороны невесты 
за право постлать новобрачным». «Завеса из ковра (чорчуба) месяц или два висит». 
 Размер и декор не описаны. Название от тадж. чор чуб, что означает «четыре палки». 
В настоящее время вытеснены вышивками, также вывешиваемыми поперек комнаты 
новобрачных (полевые сведения автора, Джейнау, 2005 г.).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



328 Е.Г. Царева

Арочная композиция. Особым атрибутом мусульманской молитвы явля-
ются специальные ковры седжаде и сафф’. При огромной разнице в террито-
риях производства, техниках, материалах и художественном стиле исполнения 
все изделия данной категории объединены такой архитектурной деталью ком-
позиции, как арка (или система арок), являющейся доминантной составляющей 
их декора. Вопрос о происхождении этого элемента неоднократно обсуждался 
в литературе. Сегодня можно с уверенностью говорить о том, что в ритуальных 
тканях (а еще раньше в настенных росписях) арка появляется задолго до нашей 
эры. Однако вне зависимости от времени и места разработки канона в течение 
по меньшей мере десяти последних веков напольные ковры с арочной компо-
зицией воспринимаются во всем мире как один из важнейших символов и не-
отъемлемый атрибут мусульманской молитвы.

В рассматриваемых коллекциях молитвенные ковры представлены тремя 
предметами. Это два седжаде/намазлик (см. рис. 10: кат. 13; рис. 11: кат. 2) 
и сафф’ (см. рис. 12: кат. 6). Все три ковра вытканы в технике килима с зазором 
с введением флотирующих утков (узкие поперечные полосы). Некоторые дета-
ли центрального поля намазлика (см. рис. 10) также выполнены в технике сума-

ха. Отметим использование во всех трех предметах верблюжьей шерсти, запол-
няющей фон поля седжаде и центральные панели сафф’а.

При несомненной принадлежности к единой технической и орнаменталь-
ной группе рассматриваемые ковры отличаются качеством работы и рисунка, 
наиболее высоким у седжаде (см. рис. 10: кат. 13). Более цельной и традицион-
ной по рисунку является и его композиция. Так, мы видим четко прописанную 
арку, выполненную мотивом накши гишт, боковые полосы того же узора и тор-
цевые элемы с орнаментами покиак, дандона и атанак. По сравнению с опи-
санным декор седжаде из собрания МАЭ упрощен, что, правда, относится 
главным образом к манере изображения арки, выполненной тонкой безузорной 
линией.

Более поздний по времени изготовления (начало XXI в.) четырехарочный 
сафф представляет собой заказной молитвенный ковер, выполненный для 
мальчиков одной семьи34. Центральное поле ковра заполнено четырьмя по-
перечными панелями с нишами-михрабами, разделенными широкими поло-
сами геометрических мотивов атанак, дандона и покиак (на одной из таких 
полос зеркально вытканы буквы). В центре панелей изображена арка, состав-
ленная двумя уголками, затканными мотивом накши гишт. Этим же мотивом 
украшены и торцевые части панелей.

Мы видим, что набор использованных в сафф’е орнаментов и их расположе-
ние в основе аналогичны рисунку намазликов. Однако если рассматривать как 
основу композицию последних, то арки сафф’а лежат как бы поперек централь-
ного поля ковра, так как развернуты на 90 градусов по отношению к элемам и бо-
ковым панелям. Прием был вынужденной мерой, поскольку ширина сафф’а зна-
чительно превышает принятые в Джейнау размеры ткацких станков. Именно 
этим обстоятельством, а не более поздним временем изготовления можно объяс-
нить и сбои в рисунке ковра, и некоторую небрежность его исполнения.

34 Полевые сведения автора. Экспедиция МАЭ, Джейнау, 2005 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



329Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

Повторим еще раз, что набор мотивов, схема расположения декора на поле, 
а также использование верблюжьей шерсти как фонового материала сближают 
молитвенные ковры с кыз гилямами и энгси, что говорит о формировании ароч-
ной композиции под влиянием декора названных предметов.

Сказанное позволяет считать, что молитвенные ковры не были традиционны-
ми изделиями среднеазиатских арабов. Это косвенно подтверждается отсутстви-
ем описания последних в статье В.Г. Мошковой, которая только упоминает их 
[Мошкова 1970: 107]. Прекрасные мастерицы, в течение ХХ в. джейнаусские тка-
чихи разработали новый для себя тип дизайна, используя при этом хорошо знако-
мые, устоявшиеся композиции и сакрализованные орнаменты и мате риалы.

Каймовые композиции. Помимо кыз гиляма, который мы рассмотрели 
в разделе «Панельно-полосатые композиции с каймовым обрамлением», в со-
браниях МАЭ и РЭМ выявлено шесть предметов малых форм с четко пропи-
санным каймовым построением. Это пять мешков ойнадон/ойна халта (см. 
рис. 22: кат. 3; рис. 21: кат. 14; рис. 22: кат. 18) и карман хурджина (рис. 26а-2: 
кат. 8).

Характерно, что все названные изделия выполнены без использования при-
ема килима с зазором, но с активным применением таких нетипичных для сред-
неазиатских арабов приемов ткачества, как ворсовая структура и сплошной 
 сумах (араб. хурбофлик); в тонких узорных полосках на торцах также использо-
ваны флотирующие утки.

Четыре мешка из шести выполнены полностью в ворсовой технике, в вариан-
те симметричного узла, один — в комбинации сплошного простого и счетного 

сумаха и узелковой вязки, еще один — методом сплошного простого сумаха.
Как уже говорилось в разделе «Структурные особенности», В.Г. Мошкова 

считала, что арабы Кашкадарьинской области не владели техникой ворсового 
ткачества и восприняли ее от соседних туркменских племен. С этим трудно со-
гласиться. Появление узелковой техники в Южной Месопотамии периода Ура, 
существование традиции домашнего ворсового ткачества у современного на-
селения арабских стран, наличие технических особенностей у джейнаусской 
манеры узловязания — все это и другие факторы дают возможность обоснован-
но говорить о присутствии у среднеазиатских арабов самостоятельной линии 
узелкового ткачества, принесенной ими с территорий исхода.

Рассмотрим декор ворсовых ойнадонов из коллекций МАЭ и РЭМ. Компо-
зиционное построение рисунка всех предметов данной группы имеет близкое к 
квадрату прямоугольное центральное поле, обрамленное, за единственным ис-
ключением, одной каймой. Оба торца лицевой части во всех случаях украшены 
узкими полосками сакрального узора гуллибанд (техника флотирующих утков).

Рисунок центрального поля рассматриваемых мешков имеет клетчатую или 
близкую к ней гёлевую композицию с единым мотивом. В пяти случаях клетка 
прямая, в одном — диагональная. Размеры изделий невелики (55–60×45–55 см), 
поэтому во всех вариантах, кроме (кат. 14), основной мотив вписан в четыре 
клетки. Наиболее часто встречающийся сюжет — восьмиконечная звезда 
джуз [Мошкова 1970: табл. XXX-10], известная как один из древнейших и наи-
более распространенных космогонических символов Ближнего Востока и Сред-
ней Азии. Наиболее четкий сбалансированный вариант рисунка представлен 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



330 Е.Г. Царева

не в ворсовых вариантах, а в сумашном (см. рис. 23: кат. 24). Композиция по-
следнего имеет некоторые отличия от декора ворсовых ойнадонов, а именно: 
сюжет довольно широкой обрамляющей каймы зебосанам служит также и раз-
деляющим клетки мотивом.

Не менее значимым является использованный в мешке (кат. 23) мотив сол-
нечной свастики. Особенность декора этого ойнадона — большое число обрам-
ляющих койм: четыре основные и одна промежуточная. Орнамент всех койм, 
включая «пестринки» ибраит, имеет магическое, главным образом обережное, 
значение («позвоночник» онурга, «пресная вода» ак су, «амулет» догдан).

Если мотивы звезды и свастики входили в орнаментальный запас многих 
народов Старого и Нового Света, то сюжет тавук нуска центрального поля 
 ойнадона (см. рис. 19: кат. 3) типичен для ковроделов Средней Азии. Тавук ну-

ска — один из древнейших медальонов-эмблем Степи: он входит в категорию 
внеплеменных туркменских гёлей, охотно используется также каракалпаками, 
киргизами и узбеками35 и несомненно относится к категории заимствованных 
арабами мотивов центрально-азиатского происхождения.

Особый интерес вызывает выполненный в смешанной технике ойнадон 

(см. рис. 22: кат. 17). Центральное поле предмета заполнено косой клеткой с мо-
тивом ступенчатых ромбов, выполненных в технике сплошного сумаха, а об-
рамляющие коймы с орнаментом из ромбов и треугольников — способом узло-
вязания. Как сочетание данных техник, так и рисунок нехарактерны для Средней 
Азии в целом. Однако они широко бытовали у шахсевенских племен, в XVI — 
начале ХХ в. кочевавших по огромным пространствам Южного Азербайджана, 
Северного Ирана и Афганистана. Среди историков текстиля шахсевены извест-
ны как искусные ковроделы, их наиболее знаменитыми изделиями были не-
большие мешки в технике сумаха, иногда с ворсовым обрамлением (известны 
по литературе как мафрачи). На своем долгом пути в Среднюю Азию арабы 
неизбежно должны были встречаться или даже жить бок о бок с шахсевенами, 
так что вполне вероятно, что в какой-то момент они смогли воспринять опреде-
ленные ковровые рисунки этих племен, вместе с некоторыми навыками ковро-
делия36.

35 По нашему мнению, первая — таук — часть названия медальона таук-нуска 
(«рисунок с птицей») представляет собой искаженный персидско-таджикский термин 
тавак — «чашка, тарелка» [Мошкова 1970: табл. XXX-6, 9–12]. В свое время вопрос 
был рассмотрен нами достаточно подробно. Резюмируя дискуссию и не настаивая на 
абсолютной верности нашего предположения, скажем, что «подмена» произошла в ре-
зультате слияния образов популярного в Средней Азии вплоть до VII–VIII вв. мотива 
птицы — таук/тавук и обрамляющего ее круга — тавак. В изготовленных без картона 
ковровых изделиях последний, как правило, изображался в виде розетки восьмиуголь-
ной формы, в идеале равносторонней. Попав в иноязычную среду, персидско-таджик-
ский термин таук-нуска утратил свою связь с образом птицы и стал использоваться для 
обозначения восьмиугольной, а позднее и любой крупной многоугольной розетки. 
У многих народов Центральной Азии эквивалентом термину тавак являются слова 
коса — «чаша» и потнос/патнис, также обозначающие розетки.

36 Не исключаю вероятности того, что данный предмет не был изготовлен арабами, 
а приобретен владельцами на базаре.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



331Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

Повторю, что судя по имеющимся материалам, в том числе и по крайне не-
многочисленным публикациям, каймовые композиции были не столь типичны 
для традиционного арабского ковроделия, как бескаймовые. Можно даже до-
пустить, что большая часть рассмотренных рисунков (вместе с техниками) — 
это хорошо освоенные заимствования. Так же, впрочем, как и сам тип изделий 
и их персидско-таджикское название — ойнахалта/ойнадон.

ЗАКЛЮЧЕНИЕ

Подводя итог изложенному материалу, можно сказать, что рассмотренные 
данные полностью подтверждают сформулированное в начале статьи мнение 
исследователей начала — середины ХХ в. о самобытности коврового дела 
у арабов Средней Азии. Об этом, в частности, однозначно говорит узнаваемость 
арабских ковровых изделий, поскольку знакомому с традиционным ткачеством 
региона человеку достаточно увидеть хотя бы один кыз гилям или хобуздан, 
чтобы в дальнейшем безошибочно выделять их из огромной массы разнообраз-
ных узорных тканей Востока.

Создается эта самобытность прежде всего за счет особых композиций, не 
имеющих аналогов в древней ковродельческой традиции аборигенного и друго-
го доарабского населения Средней Азии. Речь идет прежде всего об открытых 
построениях с бесконечным рисунком (в первую очередь накши гишт) и их 
вариантах, при которых в декорируемую плоскость ковра «вторгаются» заткан-
ные верблюжьей шерстью панели с мелкими обережными знаками (компози-
ционный принцип используется в декоре кыз гилямов/джихези, намазлыков/

седжаде, соффре, хобузданов).
Второй интереснейшей чертой коврового ткачества арабов Средней Азии 

является жесткая связь между видом изделия, его декором и техникой испол-
нения. Так, доминирующим приемом создания сакрализованных предметов: 
свадебных ковров, скатертей и мешков для хлеба — является такой древний 
вариант килимного ткачества Евразии, как килим с зазором. При этом использу-
ющиеся в декоре дополнительные линейные мотивы дандона и гуллибанд вы-
полняются исключительно в технике флотирующих утков, а мелкие обереж-
ные мотивы — сумахом. Еще одна уникальная структурная особенность всех 
названных выше изделий — практика введения в их композицию панелей из 
верблюжьей шерсти.

Напомним, что в джихези рисунок расположен поперечными лентами (де-
корированными и недекорированными), визуально «закрепленными» по кром-
кам дополнительными орнаментальными полосами. Подчеркнем, что система 
расположения орнамента продольно-поперечными полосами с сохранением не-
орнаментированных панелей сложилась в глубокой древности, что диктовалось 
техническими особенностями изготовления тканей в виде полос, производив-
шихся на узких станках или других простейших приспособлениях. Для полу-
чения полотнищ большого размера такие ленты сшивались в продольном на-
правлении. Видимо, когда-то арабы начали укреплять большеформатные 
тяжелые ковры, в первую очередь разделительные занавеси гата’, с помощью 
нашитых поперечных лент, что предохраняло полотнища от появления разры-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



332 Е.Г. Царева

вов на боковинах. Данную особенность каршинских гилямов отметила еще 
В.Г. Мошкова, которая писала: «Широкие орнаментированные полосы отделя-
ются друг от друга и от каймы зигзагообразной полоской <…> играющей не 
столько декоративную роль, сколько техническую (служебную), скрепляя части 
ткани, выполненные различными уточными нитями» [Мошкова 1970: 109]. 
Маркером использования такого приема в других, кроме джихези, ковровых 
изделиях являются орнаментированные полосы торцевых элемов. Этот же 
принцип применяется при создании молитвенных ковров каршинских арабов.

Описанный орнаментально-композиционный принцип и способы его тех-
нического воплощения — важнейшие художественные и структурные признаки 
традиционной ковровой продукции каршинских арабов, не имеющие аналогов 
в ковродельческой традиции иного населения Средней Азии.

Не имеют аналогов в центрально-азиатской среде и две типично джейнаус-
ские композиции: открытая, с бесконечным рисунком (накши гишт, подшои) 
и открытая, с панелями, отдаленно сопоставимая только с манерой декорирова-
ния мешков мафрачей овлядскими группами туркменского населения Цент-
ральной Азии37.

Сказанное дало возможность предположить, что названные изобразитель-
ные идеи, как и практика их реализации, были принесены предками совре-
менных каршинских племен в долину Кашкадарьи с территорий изначального 
исхода их носителей (предположительно это были не только шейбани). И дей-
ствительно, попытка автора определить корни художественной ковровой тради-
ции джейнаусских арабов привела нас на запад и юго-запад Азии.

Тщательное изучение рисунков арабских ковровых изделий разного време-
ни и места производства показало, что два описанных базовых орнаментально-
композиционных принципа типичны для ковроделия собственно арабских 
стран, хотя и восходят к разным социокультурным традициям населения Ближ-
него Востока.

Так, корни открытой композиции в варианте диагонально расположенных 
мотивов накши гишт и зигзагообразных, с сюжетом онурга, могут быть про-
слежены от урукского периода месопотамской цивилизации. Наиболее показа-
тельными примерами являются схемы, составленные рядами треугольников 
и ступенчатых ромбов, использованные в декоре бесценных по значимости мо-
нументальных мозаичных колонн и ниш строений Урука, воздвигнутых созда-
телями месопотамской цивилизации в период кристаллизации высокого стиля 
этой блестящей культуры [Sumer 1993: 79]. Отметим, что названные компози-
ции и рисунки тысячелетиями использовались на Ближнем Востоке и позднее 
во всех зонах распространения эллинистической культуры38. И поныне они 

37 Данное наблюдение заставляет нас вновь обратиться к многолетней дискуссии 
о происхождении овлядских групп туркмен, относимых современными этнографами 
к потомкам аборигенного земледельческого населения Центральной Азии, а туркмен-
ской устной традицией — к мусульманским святым и даже потомкам Пророка. Некото-
рые особенности названных мафрачей позволяют предположить, что в их родословной 
действительно могли быть арабские предки.

38 Древнее происхождение имеют многие из рассмотренных орнаментов. Из геомет-
рических к ним относится большая группа мотивов, часто встречающихся в античных 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



333Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

 являются излюбленными сюжетами как для каршинских, так и, например, для 
сирийских ткачей (раздел «Открытые бесконечные композиции»), причем 
в обоих случаях используются как в различных «чистых», так и в смешанных 
вариантах. К последним, в частности, относятся панельные орнаментальные 
структуры, предполагаемый путь сложения которых мы рассмотрим ниже.

По-иному формировался второй базовый тип джейнаусских ковровых по-
строений — полосатых композиций, в первую очередь используемых в декоре 
джихези. В противоположность открытым, последние создавались и развива-
лись не в городской, а в кочевой бедуинской среде (раздел «Клетчатые и поло-
сатые композиции»). О принципиальной общности строя рисунка джихези 
и архаичных по форме и декору сшивных занавесей-разделителей шатров бе-
дуинов Кувейта гата’ говорят множественные элементы. К таковым, в частно-
сти, относятся мотивы-символы, главным образом защитного назначения.

Нужно отметить, что идея введения в структуру тканых изделий орнаменти-
рованных полос характерна для художественного текстиля стран арабского 
Востока в целом. Это верно в отношении как традиционных народных изделий 
типа гата’, так и создававшихся в профессиональных мастерских полотнах. 
При всей несхожести вида конечного продукта к изделиям такого рода относят-
ся дверные завесы и одежда населения Ближнего Востока позднего античного 
и раннего исламского периодов. В качестве образца можно назвать коптские 
туники, широко бытовавшие в названное время в Египте, но также на восточ-
ном и европейском побережье Средиземного моря. Это ясно показывает изуче-
ние прорисовок схемы расположения декора туник [Buschhausen, Horak, Harrau-
er 1995: 85], равно как и изображение самих предметов [Textillien 1976: 15–16, 
97; Early Islamic 1983: 10, right]. Интересная информация приводится в ранних 
источниках, указывающих, что в античный и ранний исламский периоды туни-
ки, покрывала и дверные занавеси на территории Римской, а затем и Византий-
ской империй изготавливались одними и теми же мастерами и имели сходную 
композицию и декор [Volker 2005: 13 и др.]. Продолжением традиции можно 

напольных мозаиках. Классический пример использования шевронов мы видим 
в убранстве домов Антиохии IV в. н.э. [Dunbabin 1999: fi g. 168], мотива онурга — на 
мозаичных полах и мостовых Помпей, Аквилеи, Карфагена, Антиохии [Torlo 2005: 42; 
Dunbabin 1999: fi g. 102, 317, colour pl. 30, 32], и др.

Назовем еще некоторые прекрасные классические образцы. Мотив накши гишт: на-
стенная роспись крипты патриаршей базилики в Аквилее [Dellasorte 2005: 65], ковер-
мозаика в Антиохии, V в. н.э. [Dunbabin 1999: fi g. 189]. В той же Антиохии прекрасно 
представлена косая ромбическая клетка, использование которой в качестве ковровой 
и мозаичной напольной композиции столь часто, что невозможно сказать, какой вариант 
первичен, а какой — вторичен [Dunbabin 1999: fi g. 310]. Цепи треугольников онурга 
и бегущая волна дандона использованы в украшении домов жителями Делоса [Ibid.: fi g. 
297], восьмиконечные звезды и «песочные часы» — на вилле Арианны в Кампанье, сер. 
I в. до н.э. [Ibid.: fi g. 293], ступенчатые пирамиды — в церкви г. Шавей Зион, побережье 
Израиля [Ibid.: colour pl. 30, 32], зубчатые «килимные» коймы — в мозаиках Пергамона, 
67–47 гг. до н.э. [Ibid.: fi g. 235]. Таких примеров сотни, если не тысячи, и они дают пре-
красное представление о той мощной культурной традиции, которая стоит за простыми 
«народными» мотивами, украшающими ковры и коврики арабов Южного Узбекистана.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



334 Е.Г. Царева

считать занавеси того типа, который изображен, например, на иллюстрирую-
щих «Шахнаме» багдадских миниатюрах первой трети XIV в. [Gantzhorn 1998: 
157, 158].

Сказанное позволяет говорить о единых корнях многих явлений ближне-
восточной культуры художественного текстиля, со временем трансформировав-
шихся, но сохранивших общие признаки. Но также о том, что панельно-полоса-
тая композиция каршинских гилямов восходит к наиболее архаичным сшивным 
тканям тех групп арабов, которые и по сей день сохраняют традиционный образ 
жизни и обитают, как и тысячи лет назад, в «черных шатрах» байт ал-ша’ар.

Иные рассмотренные в статье орнаментальные типы и рисунки можно счи-
тать общими для ковродельческого населения Средней Азии. Общность, одна-
ко, не всегда означает заимствование: у всех народов мира есть сходные моти-
вы. К таковым относятся прямая и зигзагообразная линии и некоторые 
простейшие геометрические построения (клетка, ступенчатый ромб, треуголь-
ники и др.).

Вместе с тем сравнение каршинской килимной и ворсовой продукции с тра-
диционным ковровым ткачеством народов Ближнего Востока и Южного Кавка-
за показало, что некоторые из присущих джейнаусским коврам особенностей 
являются заимствованиями, воспринятыми арабскими ткачами на территориях 
длительного проживания племен в процессе их продвижения в Южный Узбеки-
стан. Такими ареалами, видимо, были Малая Азия и Северный Иран, и Афгани-
стан. Нельзя отрицать наличие в джейнаусской орнаментике и рисунков, вос-
принятых арабскими переселенцами на территории уже собственно Средней 
Азии: наиболее очевидный из таковых классический среднеазиатский медальон-
гёль тавук нуска. Столь же неслучайным можно считать и наличие в джейнаус-
ской ковровой терминологии большого числа терминов персидско-таджикского 
(редко тюркского) происхождения.

Североиранско-кавказским наследием следует, видимо, считать и примене-
ние каршинскими арабами приема сплошного сумаха. Косвенным подтвержде-
нием такому предположению служит отношение самих мастериц к этому виду 
ткачества: данный вид техники считался в Джейнау самым сложным для испол-
нения и использовался редко и не слишком умело, в то время как для шахсеве-
нов и многих закавказских групп это был излюбленный и виртуозно освоенный 
прием.

Одновременно подчеркнем наличие обратного процесса, включая примене-
ние среднеазиатскими ковроделами ромбовидной ступенчатой розетки, кото-
рую они называют араби, присутствие в текстильном глоссарии региона терми-
нов арабского происхождения (элем, сафф’, соффре) и др.

Названные и многие другие рассмотренные в тексте факторы позволяют 
с уверенностью говорить о том, что арабские мигранты-ткачи времени начала 
арабской экспансии двинулись в далекий Мавераннахр, неся с собой хорошо 
разработанный, стабильный запас орнаментов и прочную техническую базу 
для их воплощения языком нити.

Отличия между разной по времени формирования продукцией сирийских 
и центрально-азиатских арабов значительны, но непринципиальны как с точки 
зрения техники (килим с зазором), так и рисунка (узкие поперечные панели). 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



335Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

И хотя для сложения наблюдаемых различий требовались поколения марги-
нального развития текстильных практик, сопоставление факторов вариативно-
сти и стабильности показывает незначительное — во всяком случае, до середи-
ны ХХ в. — воздействие иноэтничной среды на традиционное ковровое 
ткачество арабов Южного Узбекистана.

Рис. 45. Семья араба, заведующего фермой каракулевых овец. Арабы. 
Южный Узбекистан, Кашкадарьинская обл. Фото К.Л. Задыхиной, 

Кашкадарьинский Отряд Среднеазиатской экспедиции ИЭ АН СССР. 1960 г.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



336 Е.Г. Царева

КАТАЛОГ КОВРОВЫХ ИЗДЕЛИЙ 
АРАБОВ ЮЖНОГО УЗБЕКИСТАНА

Коллекции расположены по возрастанию номеров, вне зависимости от дер-
жателя собрания; внутри коллекций — по порядку номеров.

Коллекция 20. Собрание Российского этнографического музея

Кат. 1. Скатерть напольная соффре. 90×324 см (рис. 15; дет. рис. 35).
Шерсть овечья, верблюжья, хлопок. Гладкое узорное ткачество.
Арабы каршинские. Южный Узбекистан. Конец XIX в.
РЭМ. Колл. № 20-197. Приобретена С.М. Дудиным по заданию Этно-

графического отдела Русского музея императора Александра III в 1901 г. 
в г. Самарканде, Бухарский эмират.

Основа: шерсть овечья и верблюжья, оттенков естественных цветов серого, 
белого и верблюжьей шерсти; Z2S. Плотность: 40 концов/дм.

Уток: шерсть овечья, верблюжья, хлопок, тонкий; Z2S. Плотность: 
110 прогонов/дм.

Переплетение: килим с зазором, с прокидами на изнанке, длина зазоров 
5–7 мм; сумах: прямой, счетный и оборотный, косичка (со свитыми в корды 
концами).

Цвета (11): красный, оранжево-красный, оранжевый, темно-зеленый (2 от-
тенка), небесно-голубой (неровный прокрас), синий (в оттенках, плохо прокра-
шен), лиловый, верблюжья шерсть светлого оттенка, белый (хлопок); два вида 
меланжа: бордо и красный и бордо и лиловый.

Заделка кромок: боковины — простой поворот утка через крайнюю нить 
основы, торцы — полоса простого прямого переплетения, концы нитей основы 
образуют бахрому, часть свита в корды, часть сплетена в четырехгранные ко-
сички.

Декор: композиция открытая, поле заполнено зигзагообразным мотивом 
подшои, на фоне которого в центральной части оставлены «окна»-панели. 
На центральной панели изображены юрта(?) и четыре обережных мотива, еще 
на двух — по четыре восьмиугольные розетки с косыми крестами внутри.

Описание С.М. Дудина: «Палас каршинский, шерстяной, узорный, тканый, 
с применением верблюжьей шерсти в центре».

Коллекция 7271 (№ 1–3). Собрание МАЭ

Кат. 2. Коврик молитвенный седжаде/намазлик. 84×127 см (рис. 11).
Шерсть овечья, верблюжья. Гладкое узорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. 1960-е(?) годы.
МАЭ. Колл. № 7271-1. Приобретена экспедицией МАЭ в 2004 г. в сел. 

Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.
Основа: шерсть овечья, смесь волокон черного, серого и цвета слоновой 

 кости, Z2S. Плотность: 22 конца/дм.
Уток: шерсть овечья и верблюжья, Z2S. Плотность: 50 прогонов/дм.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



337Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

Переплетение: килим с зазором и флотирующие утки.

Цвета (11): малиновый, бордо, оранжевый, верблюжья шерсть, овечья цве-
та верблюжьей шерсти, ярко-зеленый, темно-зеленый, темно-синий, фиолето-
во-синий, черный, цвет слоновой кости.

Красители: все красители искусственные.
Заделка кромок: боковины — простой поворот утка; торцы — концы нитей 

основы связаны в бахрому.
Рисунок: в центре поля тонкая продольная арка с мотивами накши гишт, 

вдоль боковин широкие полосы того же рисунка, на торцах поперечные полосы 
с орнаментом покиак, обрамленные полосками мотива гуллибанд (техника фло-

тирующих утков).

Кат. 3. Сумка ойнадон для хранения мелких предметов приданого и ру-
коделия, со спинкой. 56×63 см (рис. 19 а, б).

Шерсть овечья. Ворсовое, гладкое узорное и безузорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. Кон. XIX — нач. XX в.
МАЭ. Колл. № 7271-2. Приобретена экспедицией МАЭ в 2004 г. в сел. 

Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.
Основа: смесь волокон оттенков коричневого и цвета слоновой кости, Z2S; 

пряжа толстая. Плотность: 40 концов/дм.
Переплетение: узелковое ткачество, флотирующие утки и простое прямое 

(спинка).
Гладкотканая часть. Уток: светлая смесь оттенков коричневого и слоновой 

кости, Z2.
Ворсовая часть. Уток: три прогона, темно-коричневого цвета, Z1; пряжа 

толстая. Ворс: Z2S; направлен вверх. Высота ворса 4–5 мм. Узел: асимметрич-

ный открытый вправо, вдоль кромок ряд симметричной вязки. Плотность: 
20 (горизонталь) × 22 (вертикаль) = 440 узлов/кв. дм.

Цвета (6): кирпично-красный, оранжевый, ярко-зеленый, темный небес-
ный, черно-коричневый, цвет слоновой кости.

Красители: натуральные.
Заделка кромок: боковины — поворот утка через два крайних кабеля, боко-

вины лицевой части и спинки сшиты, шов закрыт пестрой «косичкой»; тор-

цы — верх: простое прямое переплетение с полосой флотирующих утков (ри-
сунок гуллибанд), кромка отогнута на изнанку и подшита; низ: лицевое 
полотнище переходит в спинку, простого прямого переплетения, вдоль кромки 
ввязана разноцветная бахрома (с утратами).

Рисунок: квадратное центральное поле с четырьмя восьмиугольными ме-
дальонами таук нуска, обрамлено каймой с мотивом онурга.

Кат. 4. Ковер постилочный базар гилем. 197×389 см (рис. 7).
Шерсть овечья, козья, верблюжья, хлопок. Гладкое узорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. Кон. XIX — нач. ХХI в.
МАЭ. Колл. № 7271-3. Приобретена экспедицией МАЭ в 2004 г. в сел. 

Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.
Основа: шерсть козья, местами с примесью овечьей(?), коричневого цвета, 

Z2S. Плотность: 34 конца/дм.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



338 Е.Г. Царева

Уток: шерсть овечья и верблюжья, хлопок, Z2S; вся пряжа, кроме верблю-
жьей шерсти, толстая. Плотность: 48 прогонов/дм.

Переплетение: килим с зазором (длина зазоров 4–12 мм); флотирующие 

утки, прямой сумах (через три нити основы).
Цвета (10): светлый пурпурный, красный (выцвел), оранжево-желтый, вер-

блюжья шерсть, зеленый, голубой (выцвел), синий, темно-коричневый, цвет 
слоновой кости, белый (хлопок).

Красители: все красители искусственные.
Заделка кромок: боковины — обкрутка пряжей светлого пурпурного цвета 

трех крайних нитей основы, далее через семь нитей основы; торцы — концы 
нитей основы связаны в бахрому.

Рисунок: расположен тремя продольными полосами, разделенными поло-
сками орнамента онурга. Боковые полосы составлены прямоугольниками с по-
вторяющимися крупными ромбовидными мотивами, средняя полоса заполнена 
поперечными панелями с рисунком накши гишт, S-образными фигурами рагма 
и прочим, разделенными узкими полосами с орнаментом в виде прямых кре-
стов атанак.

Коллекция 7304 (№ 12, 59, 46, 58). Собрание МАЭ

Кат. 5. Коврик постилочный малый. 80×150 см (рис. 13).
Шерсть овечья, верблюжья, хлопок. Гладкое узорное ткачество.
Арабы. Южного Узбекистана. 1960-е(?) годы.
МАЭ. Колл. № 7304-12. Приобретен экспедицией МАЭ в 2005 г. в г. Са-

марканде, Узбекистан.
Основа: хлопок белого цвета, Z?S. Плотность: 24 конца/дм.
Уток: шерсть овечья и верблюжья, Z2S. Плотность: 100 прогонов/дм.
Переплетение: килим с зазором.
Цвета (5): бордово-красный, коричневый, светло-серый, верблюжья шерсть 

светлого оттенка, смесь верблюжьей и серой овечьей.
Красители: все цвета естественные, кроме красного (анилин).
Заделка кромок: боковины: простой поворот утка, торцы: концы нитей ос-

новы связаны в бахрому.
Рисунок: поле красного цвета заполнено крупными ступенчатыми ромбами 

типа араби (накши гишт).

Кат. 6. Ковер молитвенный многоарочный сафф’. 128×217 см (рис. 12; 
дет. рис. 33, 37 а, б).

Шерсть овечья и верблюжья. Гладкое узорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. Нач. XXI в.
МАЭ. Колл. № 7304-59. Приобретен экспедицией МАЭ в 2005 г. в сел. 

Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.
Основа: шерсть овечья, темных оттенков, мягкая, но плохого качества, Z2S; 

козья (боковины). Плотность: 20 концов/дм.
Уток: шерсть овечья, верблюжья, Z2S. Качество лучше, чем у основы. 

Плотность: 70 прогонов/дм.
Переплетение: килим с зазором, с прокидами на изнанке; флотирующие утки.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



339Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

Цвета (9): бордо, малиновый, оранжевый, зеленый, светлый коричневый 
(естественный, верблюжья шерсть), зеленый, синий, фиолетовый, черный.

Красители: искусственные. Пряжа синего цвета плохо прокрашена.
Заделка кромок: боковины: поворот утка через кабель грубой козьей шерсти, 

торцы: концы нитей основы связаны в бахрому.
Рисунок: центральное поле с четырьмя продольными нишами-михраб, по 

боковинам широкие полосы; элемы на торцах. Боковины: диагональные ряды 
ступенчатых ромбов. Арки: фон верблюжьей шерсти с поперечными полоса-
ми и мелкими обережными фигурами. Узкие полосы: покиак (килим), гео-
метрические (флотирующие утки), «пестринки» ибрагит (верблюжья 
шерсть), покиак с зеркально вытканными буквами: «Й» «О» «Б» «З» «И» «З» 
и «А»; «бегущая волна» дандона и др. В структуру центральной части вотка-
ны черные бусины. Элем: нити «пестринок», переходящие в свободно вися-
щие косички.

Кат. 7. Ковер постилочный кыз гилем. 166×340 см (рис. 3, 32, 36 а, б).
Шерсть овечья и верблюжья, хлопок. Гладкое узорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан. Первая половина ХХ в.
МАЭ. Колл. № 7304-46. Приобретен экспедицией МАЭ в 2005 г. на Шел-

ковом базаре в Бухаре.
Основа: шерсть овечья оттенков коричневого цвета, грубая, Z2S. Плот-

ность: 40 концов/дм.
Уток: шерсть овечья и верблюжья, хлопок, Z2S. Плотность: 100 прогонов/дм.
Переплетение: паласное, килим с зацепом и с зазором, прямой и диагональ-

ный сумах (через 3–5 нитей основы); флотирующие утки.
Цвета (10): основные: бордо, оранжево-красный, коричневый, травянисто-

зеленый; дополнительные: малиновый, оранжевый, верблюжья шерсть (есте-
ственный), коричневый (естественный), зеленый, синий, белый (хлопок).

Красители: искусственные (анилин(?)).
Заделка кромок: боковины: плетение коричневой козьей(?) шерстью на 6 ка-

белях, торцы: концы нитей основы связаны в узлы и далее в бахрому.
Рисунок: каймовая композиция — прямоугольное центральное поле обрам-

лено широкой каймой далмуч и двумя узкими с мотивом из черных и белых 
треугольников; элем на торцах с разноцветными безузорными полосами и орна-
ментом сынгырма. Центральное поле: по внутренним краям ряд ступенчатых 
пирамидок; на поле паласные полосы, перемежающиеся с узкими, семи видов: 
1) мургон в обрамлении зубцов, 2) S-образный мотив рагма в обрамлении «пе-
стринок» ибрагит, 3) диагональная ромбическая композиция из соединенных 
Ж-образных фигур, 4) кайма из пары F-образных фигур сынгырма, 5) широкая 
полоса из ступенчатых «уголков» далмуч, 6) цепь сомкнутых ромбов, 7) слож-
ная кайма из диагональных фигур с «рожками». Элем: палас с полосами покиак 
и полосой мотива сынгырма.

Примечания: рисунок традиционный. Работа небрежная.

Кат. 8. Сума переметная хурджин. 55×200 см (рис. 26а-1–2).
Шерсть овечья. Гладкое и ворсовое (карманы) узорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. Середина(?) ХХ в.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



340 Е.Г. Царева

МАЭ. Колл. № 7304-58. Приобретена экспедицией МАЭ в 2005 г. в сел. 
Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.

Основа: шерсть овечья, смешанных оттенков коричневого, Z2S. Плот-

ность: 44 конца/дм.
Переплетение: килим с зазором; флотирующие утки; ворсовое ткачество.
Гладкотканая часть. Уток: шерсть овечья, Z2S. Плотность 14 прокидов/дм.
Ворсовая часть. Уток: три прогона; темно-коричневого цвета, Z1; толстая 

пряжа. Ворс: Z2S. Узел: симметричный. Плотность: 22 (горизонталь) × 14 = 
308 узлов/кв. дм.

Цвета (9): паласная и килимная части: бордо, желтый, серо-зеленый, цвет 
слоновой кости (естественный). Ворсовая часть: бордо, желтый, коричневый 
(естественный), зеленый, темно-голубой.

Красители: искусственные. Пряжа синего цвета плохо прокрашена.
Заделка кромок — боковины: плетение на двух кабелях, торцы загнуты на 

изнанку и подшиты.
Декор: композиция каймовая. Центральное поле с четырьмя прямыми клет-

ками с мотивом юлдуз, обрамлено каймой с рисунком типа хайкельбаги. Килим-

ная перемычка между карманами декорирована разноцветными уголками и мо-
тивом атанак.

Коллекция 10370 (№ 45–60). Собрание Российского этнографического 
музея.

Кат. 9. Ковер постилочный базар гилям. 198×390–394 см.
Шерсть овечья и верблюжья, хлопок. Гладкое узорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. 1981 г.
РЭМ. Колл. № 10370-45. Приобретена экспедицией Б.З. Гамбурга, Госу-

дарственного музея этнографии народов СССР (сегодня РЭМ), в 1981 г. 
в сел. Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.

Основа: шерсть овечья, оттенков серого и белого, Z2S; шерсть грубая, тол-
стые нити. Плотность: 24 конца/дм.

Уток: шерсть овечья и верблюжья, Z2S, толстые нити. Плотность: 80 про-
гонов/дм.

Переплетение: килим с зазором (длина зазоров 3–18 мм).
Цвета (9): кирпично-красный, оранжево-красный, оранжевый, зеленый 

(красили после сучения), темно-синий, коричневый (естественный), серый 
(естественный), верблюжья шерсть, белый (отбеленный хлопок).

Красители: искусственные.
Заделка кромок — боковины: простой поворот утка через крайнюю нить 

основы; торцы: полоса простого прямого переплетения, концы нитей основы 
образуют бахрому.

Декор: композиция открытая. Рисунок расположен тремя продольными по-
лосами, разделенными полосами орнамента онурга. Боковые полосы заполне-
ны прямоугольниками с ромбовидной фигурой в каждом и обережными допол-
нительными. Декор центральной полосы расположен узкими поперечными 
панелями, разделенными полосами с мотивами покиак и атанак. Заполнение 
панелей: шохак, далмуч, два варианта накши гишт. На торцах элем: две полосы 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



341Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

с Н-образными фигурами, между ними затканная верблюжьей шерстью полоса 
с рядом редких треугольников.

Кат. 10. Ковер постилочный яглави гилям [Б.Г.]. 193–197×415 см.
Шерсть овечья. Гладкое узорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. 1980 г.
РЭМ. Колл. № 10370-46. Приобретена экспедицией Б.З. Гамбурга, ГМЭ 

народов СССР, в 1981 г. в сел. Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.
Основа: шерсть овечья, оттенков серого и белого, Z2S, толстые нити. Плот-

ность: 19 концов/дм.
Уток: шерсть овечья, оттенков серого и белого цвета, Z2S, толстые нити. 

Плотность: 60 прогонов/дм.
Переплетение: килим с зазором (длина зазоров 4–12 мм).
Цвета (7): малиновый, бордо, оранжевый, зеленый, синий, черно-коричне-

вый, белый (естественный). Все красители искусственные.
Заделка кромок — боковины: простой поворот утка через крайнюю нить 

основы, торцы: полоса простого прямого переплетения, концы нитей основы 
образуют бахрому.

Декор: композиция открытая. Поле заполнено рядами рисунка «куполок» 
гумбаз. Вдоль боковин ряд фигурок дарак. На торцах элем с рядами Н-образных 
мотивов и полосой рисунка типа зебо санам.

Кат. 11. Сума переметная чилериз хурджин [Б.Г.]. 57×119 см (рис. 26б).
Шерсть овечья. Гладкое узорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. 1980 г.
РЭМ. Колл. № 10370-47. Приобретен экспедицией Б.З. Гамбурга, ГМЭ 

 народов СССР, в 1981 г. в сел. Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.
Основа: шерсть овечья, Z2S, грубая. Плотность: 21 конец/см.
Уток: шерсть овечья, Z2S, грубая. Плотность: 60 прогонов/см.
Переплетение: килим с зазором (5–12 мм); флотирующие утки; сумах; про-

стое прямое (задняя стенка).
Цвета (6): бордо, оранжево-красный, зеленый, синий, темно-коричневый 

(естественный), цвет слоновой кости (естественный).
Красители: искусственные.
Заделка кромок — боковины: заделка перекрыта соединительным швом 

«косичкой» (Б. Гамбург: палла), торцы: полоска простого прямого переплете-
ния, отогнута на изнанку и подшита.

Декор: композиция составлена чередующимися рядами узорных полос, вы-
полненных в техниках гаджари и килима. Флотирующими утками выполнен 
рисунок из сомкнутых ромбов, килимным переплетением — разнонаправлен-
ные мотивы зебосанам, разделительные линии — «пестринки» ибрагит. На 
перемычке большой многоцветный ромб накши гишт. На задней стенке ряды 
восьмиобразных фигур чашмак, в технике сумаха.

Кат. 12. Сума переметная чилериз хуржун [Б.Г.]. 56–60×110 см.
Шерсть овечья. Гладкое узорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. 1980–1981 гг. [Б.Г.].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



342 Е.Г. Царева

РЭМ. Колл. № 10370-48. Приобретен экспедицией Б.З. Гамбурга, ГМЭ 
 народов СССР, в 1981 г. в сел. Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.

Основа: шерсть овечья, оттенков серого цвета, Z2S. Плотность: 28 концов/дм.
Уток: овечья шерсть, Z2S, плохое качество. Плотность: около 80 прого-

нов/дм.
Переплетение: килим с зазором (6–18 мм, 25 мм в верхней части); «веревоч-

ка»; простое прямое (спинка).
Цвета (11): бордо, малиновый, оранжевый, зеленый, синий, фиолетовый, 

коричневый (естественный), серый (естественный), темно-серый (естествен-
ный), черный (естественный), слоновая кость (естественный).

Красители: искусственные.
Заделка кромок — боковины: простой поворот утка, лицевая и задняя стен-

ки сшиты; торцы: верх — полоса простого прямого переплетения, загнута на 
лицо, подшита; низ переходит в спинку.

Декор: на лицевых карманах рисунок двух типов, расположен полосами раз-
ной ширины: типа покиак и люф, по красному фону. На перемычке по оранже-
вому фону три восьмиугольные обережные фигуры пяндж йилдаз (беш хата-

бак) и ромб алма.

Кат. 13. Ковер молитвенный джайнамаз (намазлик) [Б.Г.]. 87×108 см 
(рис. 10; дет. рис. 30).

Шерсть овечья, верблюжья. Гладкое комбинированное узорное ткаче-
ство.

Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. 1920-е годы [Б.Г.].
РЭМ. Колл. № 10370-49. Приобретен экспедицией Б.З. Гамбурга, ГМЭ 

 народов СССР, в 1981 г. в сел. Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.
Основа: шерсть овечья, смешанных серых оттенков, Z2S; нити толстые; 

шерсть плохого качества. Плотность: 26 концов/дм.
Уток: шерсть овечья и верблюжья (фон центрального поля), Z2S; нити 

тоньше, чем основные, шерсть лучшего качества. Плотность: 41 прогон/дм.
Переплетение: килим с зазором (араби) (зазоры длиной до 10 мм), сумах, 

флотирующие утки. Выраженный репсовый эффект, в килимной части с изнан-
ки прокиды. Сумах использован в деталях декора центрального поля, флоти-

рующие утки — в полосках орнамента дандона.

Цвета (9): красный, малиновый, желтый, зеленый, верблюжья шерсть, ко-
ричневый, черно-коричневый, серый, слоновая кость.

Красители: натуральные. Нити малинового и зеленого цвета имеют вид ме-
ланжа, поскольку их красили после сучения. Оттенки естественных (неокра-
шенных) нитей верблюжьей и овечьей шерсти — в вариантах коричневого, 
черно-коричневого, серого и цвета слоновой кости.

Заделка кромок — боковины: косичка через два кабеля; торцы — паласное 

ткачество, укреплено шестью «косичками», концы нитей основы связаны в бах-
рому.

Декор: прямоугольное центральное поле с аркой мехроб. Арка обозна-
чена ступенчатыми ромбами чиллик, в ее центре три крестообразных мотива 
также ступенчатой формы и сложного заполнения; в верхних углах — ромбы, 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



343Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

небрежно выполненные в сумашной технике, сверху полоса орнамента «бегу-
щая волна», выполненного в технике флотирующих утков. Центральное поле 
обрамлено тремя невыделенными коймами: узкие боковые — ступенчатый зиг-
заг люф, между ними ромбы чиллик. Элем декорирован четырьмя полосами 
 орнамента: первая и третья — ряд крестов на темном фоне, между ними — 
 полоса мотива покиак, нижняя — три «косички».

Кат. 14. Сумка ойнадон для хранения мелких предметов приданого. 
56×99 см (рис. 21).

Шерсть овечья и верблюжья. Ткачество ворсовое узорное, гладкое ком-
бинированное узорное и безузорное.

Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. 1920-е годы или ранее.
РЭМ. Колл. № 10370-50. Приобретена экспедицией Б.З. Гамбурга, ГМЭ 

народов СССР, в 1981 г. в сел. Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.
Основа: шерсть овечья смешанных оттенков, Z2S, хорошего качества. 

Плотность: 34 конца/дм.
Переплетение — лицевая стенка: узелковое ворсовое ткачество, торцевые 

кромки — флотирующие утки. Спинка — паласное ткачество с сумашными 
элементами, включая «веревочку».

Гладкотканая часть. Уток: шерсть овечья и верблюжья, светлых оттенков, 
Z2S. Плотность в паласной части: 65 прогонов/дм.

Ворсовая часть. Уток: два прогона, шерсть овечья, светлых оттенков, Z2S. 
Ворс: шерсть овечья, Z2S. Высота ворса 3–4 мм. Узел: симметричный. Плот-

ность: 17 (горизонталь) × 28 (вертикаль) = 476 узлов/кв. дм.
Цвета (7): кармин, оранжевый, темно-коричневый, зеленый, синий, серо-

фиолетовый (с лица выцвел), слоновая кость.
Заделка кромок — боковины: простой поворот утка, в ворсовой части через 

кабель. Торцы: на лицевой части полоска флотирующих утков, переходящая 
в простое прямое переплетение, кромка отогнута на изнанку, подшита, на 
спинке кромка утрачена.

Декор лицевой ворсовой части: композиция рамочная. Центральное поле 
подквадратное, красного цвета, заполнено девятью (3×3) восьмиугольными ме-
дальонами с мотивом восьмилучевой звезды юлдуз, в обрамлении трех койм. 
Коймы: широкая средняя — ряд разноцветных треугольников; обрамляющие — 
«пестринки» ибрагит. Сверху широкая полоска покиак и узкая, с мелкими 
6-лепестковыми розетками гуллибанд (техника флотирующих утков).

Декор спинки: три широкие горизонтальные полосы в оттенках серого и ко-
ричневого цветов с рядами ромбовидных и восьмиугольных фигур, чередую-
щихся с рядами горизонтальных черточек.

Кат. 15. Сумка для хранения хлеба хобуздан [Б.Г.]. 63–66×44 см (рис. 24).
Шерсть овечья и верблюжья. Гладкое узорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. 1940-е годы [Б.Г.].
РЭМ. Колл. № 10370-51. Приобретена экспедицией Б.З. Гамбурга, ГМЭ 

народов СССР, в 1981 г. в сел. Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.
Основа: шерсть овечья, темных оттенков серого и коричневого цветов, Z2, 

шерсть низкого качества, при шелковистости. Плотность: 33 конца/дм.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



344 Е.Г. Царева

Уток: шерсть верблюжья и овечья, Z2S, низкого качества. Плотность: 
75 (фон) — 90 (орнамент) прогонов/дм.

Переплетение: килим с зазором (до 10 мм) слабый репсовый эффект, боль-
шое число ткацких ошибок, сумах, в том числе «веревочка» и «косичка», фло-

тирующие утки, простое прямое (кромки).
Цвета (9): бордо, кирпично-красный, оранжевый, желтый, оливково-зеле-

ный, верблюжья шерсть, темно-коричневый (естественный), серый (естествен-
ный), слоновая кость (естественный).

Заделка кромок — боковины: простой поворот утка, торцы: полоса просто-

го прямого переплетения, с «веревочкой» и оранжево-коричневой «косичкой», 
край подогнут, подшит.

Декор: композиция открытая. Поле заполнено мотивом накши гишт, в цент-
ре по вертикали две продольные панели из верблюжьей шерсти, обрамленные 
сверху и снизу полосой мотива атанак и украшенные тремя восьмиобразными 
фигурами (техника сумаха). По верхней кромке полоса разноцветных прямо-
угольников (между ними высокие зазоры), с мелким ромбом в каждом.

Кат. 16. Скатерти напольной соффре фрагмент. 102×190 см (рис. 16).
Шерсть овечья и верблюжья, хлопок. Гладкое узорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. Конец XIX в.
РЭМ. Колл. № 10370-52. Приобретен экспедицией Б.З. Гамбурга, ГМЭ 

 народов СССР, в 1981 г. в сел. Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.
Основа: овечья шерсть темно-коричневого цвета, Z2S, хорошего качества. 

Плотность: 22 конца/кв. дм.
Уток: овечья и верблюжья (фон) шерсть хорошего качества, Z2S, Z3S 

(в «веревочке»), хлопок, Z2S. Плотность: 65 прогонов/дм (фон) — 105 прого-
нов/дм (рисунок).

Переплетение: килим с зазором (7–10 мм), легкий репсовый эффект, лэйзи 

лайнз в центральном поле. Мелкие детали в технике сумаха, включая «веревоч-
ку», полосы флотирующих утков на центральном поле.

Цвета (11): кирпично-красный, оранжево-красный, оранжевый, зеленый, 
темно-синий, верблюжья шерсть (естественный), коричневый (естественный), 
серый (естественный), белый (отбеленный хлопок); два оттенка нитей смешан-
ного сучения.

Красители: натуральные. Зеленый окрашен после сучения.

Заделка кромок — боковины: простой поворот через две пары кабелей. Тор-

цы утрачены.
Декор: открытая композиция. Поле заполнено мотивом шохизар. В цент-

ральной части по вертикали расположены пять вытянутых по горизонтали 
 панелей из верблюжьей шерсти с пятью ромбами в каждой (техника сумаха). 
Панели окантованы сверху и снизу полосой мотива дандона (техника флоти-

рующих утков) и «веревочкой» (сумах).

Кат. 17. Сумка ойнадон для хранения мелких предметов приданого. 53–
64×55 см (рис. 22).

Шерсть овечья и козья. Гладкое и ворсовое узорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. Не позднее начала 1940-х годов.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



345Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

РЭМ. Колл. № 10370-53. Приобретена экспедицией Б.З. Гамбурга, ГМЭ 
народов СССР, в 1981 г. в сел. Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.

Основа: шерсть овечья смешанных оттенков, частый меланж, Z2S. Плот-

ность: 30 концов/дм.
Гладкая узорная часть, центральная. Уток — базовый: шерсть овечья, тем-

но-коричневого цвета, Z2S; узорообразующий: шерсть овечья, Z2S. Плот-

ность: 40 прогонов/дм.
Переплетение: сумах, флотирующие утки. Сумах: счетный, через две нити 

основы, Z1, тонкая работа; простой, Z2S, через 2–5 нитей основы; оборотный: 
Z2S, через две нити основы.

Ворсовая часть, внешняя широкая кайма. Уток: 2–3 прогона, шерсть  овечья, 
Z2S. Ворс: шерсть овечья и козья, Z2S, Z3S. Высота ворса 5 мм. Узел: симмет-
ричный. Плотность вязки 15–16×20 (вертикаль) = 300–312 узлов/кв. дм.

Цвета (5): красный, розово-оранжевый, синий, коричневый (естествен-
ный), слоновая кость (естественный).

Красители: натуральные.
Заделка кромок: боковины — утрачены. Верхний торец — не сохранился, 

нижний — переходит в спинку цвета слоновой кости (козья шерсть).
Декор: композиция каймовая. Рисунок центрального поля — диагональная 

клетка с мотивом ступенчатого ромба в каждой (техника сумаха). Обрамлено 
тремя узкими внутренними (сумах) кромками и широкой внешней ворсовой 
кромкой с рисунком типа айна хамтоз.

Кат. 18. Лицевая стенка сундука для хранения одежды каргин [Б.Г.] 
115×59 см (рис. 25).

Шерсть овечья, хлопок. Гладкое узорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. Не позднее начала 1940-х го-

дов.
РЭМ. Колл. № 10370-54. Приобретена экспедицией Б.З. Гамбурга, ГМЭ 

народов СССР, в 1981 г. в сел. Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.
Основа: шерсть овечья, смешанных серо-коричневых тонов, Z2S, тугой 

крутки. Плотность: 30 концов/дм.
Уток — базовый: темно-коричневый, Z2S, тонкий. Узорообразующий: 

шерсть Z2S, Z4S; хлопок, Z2S. Плотность: около 30 прогонов/дм.
Переплетение: сумах простой и оборотный (вертикальные линии), через 2 

и 3 нити основы, флотирующие утки.
Цвета (8): бордо, красный, оранжевый (Z2S, Z4S), темно-желтый, фисташ-

ковый, серо-голубой, темно-коричневый, белый (хлопок).
Заделка кромок — боковины: плетение шерстяной пряжей темно-коричне-

вого цвета, Z2S2Z, на крайних основах. Торцы: верх — коричневого цвета кром-
ка, простого прямого переплетения, отогнута на изнанку и подшита (подшивка 
поздняя), низ — переходит в спинку, обрезан.

Декор: композиция каймовая. Прямоугольное центральное поле сплошь за-
полнено S-образной «змейкой» морак, обрамлено каймой зебосанам («наряд-
ная»). По торцевым кромкам полоска орнамента гуллибанд на красном фоне 

(техника флотирующих утков).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



346 Е.Г. Царева

Кат. 19. Сумка для хранения хлеба хобуздан [Б.Г.]. 63×53 см.
Шерсть овечья, верблюжья. Гладкое узорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. 1-я пол. ХХ в.
РЭМ. Колл. № 10370-55. Приобретена экспедицией Б.З. Гамбурга, ГМЭ 

народов СССР, в 1981 г. в сел. Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.
Основа: шерсть овечья, светлых оттенков, Z2S. Плотность: 42 конца/дм.
Уток: шерсть овечья, Z2S и верблюжья, Z3S. Плотность: 100 прогонов/дм 

в безузорной части, 110 — в узорной.
Переплетение: килим с зазором (зазоры длиной 8–18 мм) с репсовым эф-

фектом, простой сумах, включая «косичку» и «веревочку», флотирующие утки.
Цвета (5): кирпично-красный, темно-желтый, синий, коричневый (есте-

ственный), верблюжья шерсть (естественный).
Красители: искусственные; цветовая гамма мягкая.
Заделка кромок: боковины — простой поворот утка через кабель; боковины 

сшиты, шов закрыт разноцветной «косичкой» пала; торцы — палас верблю-
жьей шерсти, с двумя парами «веревочек» и «косичкой» между ними; кромка 
отогнута на изнанку и подшита.

Декор: композиция открытая. Поле декорировано мотивом накши хишт; 
в средней части две горизонтальные панели верблюжьей шерсти, окантованные 
сверху и снизу полосой мотива «бегущая волна» дандона (флотирующие утки) 
и «пестринками» ибрагит; панели украшены парами крестообразных обереж-
ных мотивов, составленных из пяти ромбов каждый (техника сумаха).

Кат. 20. Сумка для хранения хлеба хобуздан [Б.Г.]. 73×48 см.
Шерсть овечья и верблюжья, хлопок. Гладкое узорное ткачество, дву-

стороннее.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. 1-я пол. ХХ в.
РЭМ. Колл. № 10370-56. Приобретена экспедицией Б.З. Гамбурга, ГМЭ 

народов СССР, в 1981 г. в сел. Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.
Основа: шерсть верблюжья, светлых и темных тонов, Z2S. Плотность: 

29 концов/дм.
Уток: шерсть овечья и верблюжья, хлопок, Z2S. Плотность: 90 прогонов 

в безузорной части, 120 — в узорной.
Переплетение: килим с зазором (5–12 мм), флотирующие утки, сумах, 

включая «косички» и «веревочки», палас кохма.
Цвета (8): красный, желтый, синий, верблюжья шерсть двух оттенков (есте-

ственная), коричневый (естественный), слоновая кость (естественный), белый 
(хлопок, отбеленный).

Заделка кромок — боковины: простой поворот утка через кабель, боковины 
сшиты, шов закрыт разноцветной «косичкой» пала, торцы — палас из верблю-
жьей шерсти с тремя «веревочками», отогнут на изнанку и подшит (подшивка 
поздняя). На лицевой части ниже паласа полоса килима с длинными зазорами 
для петель (30 мм), на оборотной стороне между «веревочками» толстая «ко-
сичка», образующая петли для завязывания мешка.

Декор: традиционная для арабов Джейнау открытая композиция, в которой 
поле заполнено рисунком накши гишт с тремя горизонтальными панелями 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



347Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

 верблюжьей шерсти (в центральной части лицевой и оборотной сторон и на 
дне). Панели обрамлены сверху и снизу полосками мотива дандона (техника 
флотирующих утков) и атанак (килим). В центре лицевой и оборотной сторон 
выткана сложная Х-образная фигура (сумах). На дне, выполненном из верблю-
жьей шерсти в технике паласа, — ряды треугольников. По верхней кромке меж-
ду длинными зазорами — прямоугольники с ромбами.

Кат. 21. Сумка для хранения хлеба хобуздан [Б.Г.]. 63–65×54–58 см.
Шерсть овечья и верблюжья, хлопок. Гладкое узорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. 1965–1966 гг.
РЭМ. Колл. № 10370-57. Приобретена экспедицией Б.З. Гамбурга, ГМЭ 

народов СССР, в 1981 г. в сел. Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.
Основа: шерсть овечья, темно-серых оттенков, грубая, Z2S. Плотность: 

23 конца/дм.
Уток: шерсть овечья и верблюжья, хлопок, Z2S; небрежное прядение и су-

чение. Плотность: 60 (безузорные части) — 80 (узорные части) прогонов/дм.
Переплетение: паласное, килим с зазорами (8–12 мм), флотирующие утки.
Цвета (8): малиново-красный, бордо, оранжевый, зеленый, светло-корич-

невый (верблюжья шерсть), голубовато-серый, светло-серый (естественный), 
темно-серый (естественный).

Красители: искусственные. Крашение производилось после сучения нитей.
Заделка кромок — боковины: простой поворот утка через кабель, спинка 

и лицо сшиты, соединительный шов закрыт пестрой «елочкой» палла. Торцы — 
лицевая часть: палас (верблюжья шерсть) с двумя «веревочками» и полосой 
килима с длинными (3,1 см) зазорами; задняя спинка: палас (верблюжья шерсть) 
с четырьмя «веревочками» и толстой косичкой с петлями для продевания в за-
зоры на лицевой стороне.

Декор: обе стороны кармана декорированы одинаково. Композиция открытая. 
Поле заполнено зигзагообразным многоцветным узором подшои (килим), допол-
ненным в центре короткими горизонтальными полосками с мотивами дандона 

(техника флотирующих утков), атанак (килим) и «веревочками» ибрагит.

Кат. 22. Сумка для хранения хлеба хобуздан [Б.Г.]. 71×60 см.
Шерсть овечья и верблюжья, хлопок. Гладкое узорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. 1940-е годы.
РЭМ. Колл. № 10370-58. Приобретена экспедицией Б.З. Гамбурга, ГМЭ 

народов СССР, в 1981 г. в сел. Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.
Основа: шерсть верблюжья(?), светлая смесь, хорошего качества, Z2S. 

Плотность: 29–30 концов/дм.
Уток: шерсть овечья и верблюжья, хлопок белого цвета, Z2S, в «косичке» 

Z4, в «веревочке» Z3S. Плотность: 70 прогонов/дм по верхней кромке, 95 — 
в узорной части.

Переплетение: килим с зазором (8–10 мм) с элементами эксцентричности 
и репсовым эффектом, флотирующие утки, сумах («косичка» и «веревочка»).

Цвета (8): бордо, оранжево-красный, оранжевый, темно-коричневый (есте-
ственный), верблюжья шерсть (естественный), зеленый, сиреневый, белый 
(хлопок).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



348 Е.Г. Царева

Красители: искусственные. Все нити, кроме оранжевых, красили после су-

чения.
Заделка кромок — боковины: простой поворот утка через кабель, лицевая 

и задняя стенка сшиты, шов закрыт «косичкой» палла. Торцы: на лицевой стен-
ке полоса паласа с тремя косичками, между которыми расположен выполнен-
ный в килимной технике ряд прямоугольников с узором шохак в каждом, на 
стыке прямоугольников зазоры (2,4 см) для продевания укрепленных на задней 
стенке петель; на задней стенке паласная ткань верблюжьей шерсти с шестью 
«веревочками» и толстой, образующей петли «косичкой».

Декор: традиционная для арабов Джейнау открытая композиция, в которой 
поле заполнено зигзагообразным рисунком подшои. Рисунок дополнен в центре 
короткими горизонтальными полосками с мотивами дандона (техника флоти-

рующих утков), атанак (килим) и «веревочками» ибрагит. Сверху композиция 
замыкается рядами орнамента покиак, зигзагов морак и тремя косичками. Ком-
позиция и набор орнаментов задней стенки те же, дополнительно введены не-
большие прямые кресты.

Кат. 23. Сумка для хранения предметов рукоделия ойнадон. 60×45–49 см.
Шерсть овечья. Комбинированное узорное гладкое и ворсовое ткаче-

ство.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. 1940-е годы.
РЭМ. Колл. № 10370-59. Приобретена экспедицией Б.З. Гамбурга, ГМЭ 

народов СССР, в 1981 г. в сел. Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбекистана.
Основа: шерсть овечья, темных оттенков серого и коричневого, Z2S. Плот-

ность: 38 концов/дм.
Переплетение: простое прямое (спинка), флотирующие утки (верхняя 

кромка и нижняя полоса), ворсовая узелковая вязка.
Гладкотканая часть. Уток: светло-серых оттенков, Z2S. Плотность: 65 про-

гонов/дм.
Ворсовая часть. Уток: два прогона, темно-коричневого цвета, Z2S. Ворсо-

вая нить: Z2S, Z3S. Высота ворса: 7–8 мм. Узел симметричный. Плотность: 
19 (горизонталь) × 32 (вертикаль) = 608 узлов/кв.дм.

Цвета (9): красный, оранжево-красный, желтый, каштан, темно-коричне-
вый, зелено-синий, синий, фиолетовый, слоновая кость.

Красители: искусственные; все цвета холодных оттенков выцвели.
Заделка кромок — боковины: косичка на крайних нитях основы, соедини-

тельный шов закрыт «елочкой»; торцы: на лицевой части полоса паласа с реп-
совым эффектом и полоской флотирующих утков, край подогнут и подшит, низ 
переходит в спинку, по кромке остатки пестрой бахромы. Спинка: верхняя 
кромка подогнута и подшита.

Декор: каймовая композиция. Прямоугольное, близкое к квадрату централь-
ное поле обрамлено пятью коймами. На центральном поле четыре прямые клет-
ки с солнечной свастикой в каждой, разделительные линии с орнаментом ак су 
и ибрагит. Внутренняя широкая кайма с рисунком айна, узкие внешние — ак су 
и онурга. Верхняя кайма в технике флотирующих утков — ряд ромбов, ниж-
няя — полоса шестилепестковых цветков гуллибанд.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



349Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

Кат. 24. Сумка для хранения мелких предметов приданого и рукоделия 
ойнадон. 57–60×53 см (рис. 23).

Шерсть овечья, хлопок. Гладкое узорное ткачество.
Арабы. Южный Узбекистан, сел. Джейнау. 1943 г.
РЭМ. Колл. № 10370-60. Приобретена экспедицией Б.З. Гамбурга, 

ГМЭ народов СССР, в 1981 г. в сел. Джейнау, Кашкадарьинская обл. Узбе-
кистана.

Основа: шерсть овечья, светло-серых оттенков, Z2S. Плотность: 35 концов/дм.
Уток: основной — шерсть овечья, темно-коричневого цвета, Z2S. Узорообра-

зующий во флотирующих утках — шерсть овечья и хлопок белого цвета, Z2S. 
Плотность: паласная часть — 70 прогонов/дм; узорная — 100 прогонов/дм.

Переплетение: паласное (спинка), флотирующие утки (верхняя кромка), 
сумах: простой, оборотный, диагональный, перекрестный.

Цвета (12): бордо, оранжево-красный, оранжевый, темно-желтый, зеленый, 
сине-зеленый, светло-синий, светло-лиловый (выцвел), серо-голубой (выцвел, 
был пурпурным), коричневый (естественный), слоновая кость (естественный), 
белый (хлопок). Шерсть светло-синего цвета красили после сучения.

Красители: предположительно все цвета натуральные, кроме пурпурного 
и лилового.

Заделка кромок — боковины: соединительный шов закрыт «елочкой» пала; 
торцы: верх — на лице и спинке полоса паласного переплетения, отогнута на 
изнанку и подшита; низ — лицевая часть переходит в спинку, по сгибу остатки 
бахромы.

Декор: композиция каймовая. Прямоугольное, близкое к квадрату централь-
ное поле обрамлено одной каймой и разделено на четыре клетки с мотивом 
джуз в каждой. Разделительные линии и обрамляющая кайма с орнаментом 
зебосанам. Сверху полоска из ряда ромбов в технике флотирующих утков. Не-
смотря на невысокое качество работы, ойнадон отличается высокими художе-
ственными достоинствами.

Библиография
Андреев М.С. Некоторые результаты этнографической экспедиции в Самаркандскую область 

в 1921 году // Известия Туркестанского Отд. РГО. М., 1924. Т. XVII.
Бартольд В.В. История культурной жизни Туркестана. М., 1963. Т. II. Ч. I.
Боголюбов А.А. Ковровые изделия Средней Азии. СПб., 1908–1909. Вып. I–II.
Винников И.Н. Арабы СССР // Советская этнография. М.; Л., 1940. Вып. IV.
Винников Я.Р. Хозяйство, культура и быт сельского населения Туркменской ССР. М., 1969.
Волин С.Л. К истории среднеазиатских арабов // Труды Второй сессии ассоциации арабистов. 

М.; Л., 1941. С. 116–117. (Труды Института востоковедения АН СССР. Вып. 36).
Гаевский П. Кургантюбинское бекство // ИРГО. 1924. Т. LV. Вып. 2.
Гребенкин А.Д. Мелкие народности Зеравшанского округа // Русский Туркестан. М., 1872. 

Вып. II.
Дубов А.И., Дубова Н.А., Рыкушина Г.В. Антропологическая характеристика групп ирони 

и арабов Средней Азии // Полевые исследования Института этнографии 1980–1981. М.: Наука, 
1984. С. 185–195.

Дудин С.М. Ковровые изделия Средней Азии // Сб. МАЭ. Т. VII. Л., 1928. С. 71–166.
Исмаилов Х. Традиционная одежда арабов Кашкадарьинской обл. Узбекской ССР // Костюм 

народов Средней Азии. М., 1979. С. 228–238.
Кармышева Б.Х. Среднеазиатские арабы // Народы Средней Азии и Казахстана. М., 1963. 

Т. II. С. 582–596.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



350 Е.Г. Царева

Ковровое производство Закаспийской области и окрестных стран // Закаспийское обозрение. 
1905. № 5.

Логофет Д.Н. Бухарское ханство под русским протекторатом. СПб., 1911. Т. I.
Материалы по истории туркмен и Туркмении. М.; Л., 1938. Т. I. VII–XV вв. Арабские и пер-

сидские источники.
Материалы по истории туркмен и Туркмении. М.; Л., 1939. Т. II. XVI–XIX вв. Иранские, бу-

харские и хивинские источники.
Материалы по истории Узбекской, Таджикской и Туркменской ССР. Л., 1933.
Мошкова В.Г. Ковры народов Средней Азии конца XIX — начала XX вв. Материалы экспе-

диций 1929–1945 годов. (Обработаны, дополнены и подготовлены к печати кандидатом истори-
ческих наук А.С. Морозовой). Ташкент, 1970.

Народы Средней Азии и Казахстана. М, 1963. Т. II.
Розвадовский В.К. Ковровое и паласное производство в кашкадарьинских районах. Руко-

пись. Научные фонды Института искусствознания. Инв. № 152.
Семенов А.А. Ковры русского Туркестана // Этнографическое обозрение. СПб., 1911. Кн. 88–

89. С. 1–43.
Семенов А.А. Библиографический указатель по ковровым тканям Азии. Ташкент, 1925.
Среднеазиатские арабы // Народы Средней Азии и Казахстана. М., 1963. Т. II.
Фелькерзам А.А. Старинные ковры Средней Азии // Старые годы. СПб., 1914. С. 57–113.
Царева Е.Г. Ворсовое ткачество Средней Амударьи с контексте евразийской традиции // Со-

циум и окружающий мир в традициях Центральной, Южной и Юго-Западной Азии. СПб., 2006. 
С. 7–98.

Царева Е.Г. Каталог тканей из пазырыкских курганов из собрания Государственного Эрми-
тажа // Текстиль из «замерзших» могил Горного Алтая IV–III вв. до н.э. Глава 5. Новосибирск, 
2006а. С. 232–262. (Интеграционные проекты. Вып. 5).

Царева Е.Г. Древнейшие сюжеты на современных гладкотканых ковровых изделиях арабов 
Центральной Азии // Радловский сборник. Научные исследования и музейные проекты МАЭ 
в 2009 году. СПб., 2010. С. 55–58.

Царева Е.Г. Килимы ранних кочевников Тувы и Алтая: к истории сложения и развития ки-
лимной техники в Евразии // На пути открытия цивилизации: Сб. ст. к 80-летию В.И. Сарианиди. 
СПб., 2010а. С. 566–591. (Труды Маргианской археологической экспедиции).

Царева Е.Г. Ворсовая одежда: к вопросу возникновения техники узелкового ткачества // 
Мода и дизайн: исторический опыт — новые технологии: Мат-лы 15-й Междунар. науч. конф. / 
Под ред. Н.М. Калашниковой. СПб., 2012. С. 84–88.

Царева Е.Г. Архаичные формы узелковых ковровых структур в памятниках материальной 
культуры народов Северного Кавказа // Вестник Майкопского государственного технологическо-
го университета. Вып. 3. Майкоп, 2012а. С. 9–16.

Царева Е.Г. Филикли: к истории узелкового ткачества в Центральной Азии (по материалам 
Месопотамии и Туркменистана) // Труды Маргианской археологической экспедиции. Т. 4. Иссле-
дования Гонур Депе в 2008–2011 гг. / Ред. В.И. Сарианиди, Н.А. Дубова, П.М. Кожин. М., 2012б. 
С. 240–249, цв. табл. рис. 2, 9–11, 16–20.

Царева Е.Г. Текстильный бестиарий: роль нити в освоении сапиенсами умеренных и север-
ных широт Евразии // Бестиарий III. Зооморфизмы в традиционном универсуме: Сб. ст. / Отв. ред. 
и сост. М.А. Родионов. СПб., 2014. С. 4–28.

Al-Sabah A. Bedouin Weaving in Kuwait: A Living Tradition. Kuwait Kulturcollage Exhibition 
Catalogue. Stockholm, 1990.

Al-Sabah A. Ibjad. Ornate Tent Dividers of the Kuwait Desert. Kuwait, 2006.
Al Sedu or Kuwaiti Bedouin Weaving // Tareq Rajab Museum. Kuwait, 1994. Р. 111–115.
Al-Tar I. Excavations in Iraq, 1971–1974. Tokyo, 1976.
Arab Kilim. Auction Price Guide Review // Hali. 2000. Issue 113. Р. 134.
A Special Edition of the Studies on Textiles and Leather Objects from Al-Tar Caves, Iraq / Ed. by 

H/ Fujii // Al-Rafi dan. Journal of Western Asiatic Studies. Tokyo, 1980.
Boralevi D. Trame Svelate. Firenze, 2004.
Boralevi D. Trame Svelate. Firenze, 2006.
Buschhausen H., Horak U., Harrauer H. Der Lebenskreis der Kopten. Dokumente, Textilien, Fun-

de, Ausgrabungen. Katalog.Wien, 1995.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



351Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

Craycraft M. Bags, Bands, Blankets, and Kilims. Turkic and Iranian Tribal Textiles from the Col-
lection of Stephen Jett // Oriental Rug Review. Meredith; New Hampshire, 1989. Vol. 9. No. 5. P. 25.

Crichton A.-R. Al Sadu. The Techniques of Bedouin Weaving. Kuweit, 1998.
Crocker G. Traditional Spinning and Weaving in the Sultanate of Oman. Oman, 1989.
Dellasorte G.B. Aquileia and San Canzeian. Venezia, 2005.
Dunbabin K.M.D. Mosaics of the Greek and Roman World. Cambridge, 1999.
Early Islamic Textiles / Ed. by C. Rogers. Brighton, 1983.
Egyptian Essentials // Hali. 2001. Issue 118. P. 145.
Eiland M.L. Julkhyr, the Riddle of the Arabs // Hali. 2003. Issue 127. P. 118–122.
Gantzhorn V. Oriental Carpets. Their Iconology and Iconography from Earliest Times to the 18th 

Century. Koln, 1998.
Great Carpets of the World. P., 1996.
Hali. The International Magazine of Fine Carpets and Textiles. L., 1988. Issue 40.
Hali. The International Magazine of Fine Carpets and Textiles. L., 1989. Issue 48.
Hali. The International Magazine of Fine Carpets and Textiles. L., 1991. Issue 59.
Hali. The International Magazine of Fine Carpets and Textiles. L., 2001. Issue 117.
Hall R. Egyptian Textiles. Dyfed, 1986.
Heaven on Earth. Art from Islamic Lands. Munich; Berlin; L.; N.Y., 2004.
Hirsch U. The Fabric of Deities and Kings // Hali. 1991. Issue 58. P. 104–111, 128.
Hull A., Luczyc-Wyhowska J. Kilim, The Complete Guide. L., 1993.
Join the Squad // Hali. 2001. Issue 117. P. 15.
Justine V.F. Flatwoven Rugs of the World. N.Y., 1980.
Moshkova V.G. Carpets of the people of Central Asi of the Late XIX and XX Centuries / Ed. and 

transl. by G.W. O’Bannon and O.K. Amanova-Olsen. Tucson, AZ, 1996.
Nooter R.H. Flat Woven Rugs and Textiles from the Caucasus. Atglen, PA, 2004.
Ochsenschlager E.L. Carpets of the Beni Hassan Village Weavers in Southern Irag // Oriental Rug 

Review. 1995. Vol. 15. No. 5. P. 12–20.
Oriental Rug Review. Meredith; New Hampshire, 1988. Vol. 8. No. 5.
Oriental Rug Review. Philadelphia, PA, 1991. Vol. 11. No. 3.
Oriental Rug Review. Meredith; New Hampshire, 1993. Vol. XIII. No. 6.
Parsons P.D. The Carpets of Afghanistan // Oriental Rugs. Woolbridge, 1987. Vol. 3.
Piccus R.P. Sacred and Secular. The Piccus Collection of Tibetan Rugs. Chicago: Serindia Pub-

lications, 2011. 294 p.
Reid J.W. Textile Art of Peru. Lima, 1989.
Sabahi T. Sumakh. Tapetti piani a trama avvolta — Weft wrapped fl at weaves. Roma: Leonardo — 

De Luca Editori S.r.i., 1992. 133 p.
Serjeant R.B. Islamic Textiles. Materials for a History up to the Mongol Conquest. Beirut, 1972.
Shaffer D. Nomads in Anatolia // Hali. 2008. Issue 155. P. 113–115.
Sumer: Cities of Eden // Lost Civilizations. Alexandria, Virginia, 1993.
Textillien aus Agypten im Museum Rietberg Zurich. Beschreibender Katalog von P. Irmgard. 

Zürich, 1976.
Torlo M.V. Aquileia Mosaici. Trieste, 2005.
Tsareva E. Rugs and Carpets from Central Asia. The Russian Collections. Leningrad, 1984.
Tsareva Е. Pileweaves // Traditional Taxtiles of Uzbekistan / A World of Carpets. Washington, D.C., 

2003. P. 223–235.
Tsareva E. Where and When Knotted Rugs Began to Be Produced // Filikli. Anatolia XX century 

Voreschini Collection. Firenze, 2009. P. 48–61.
Tsareva E. Turkmen Carpets. Masterpieces of Steppe Art, from 16th to 19th Centuries. The Hoff-

meister Collection. Stuttgart, 2011.
Volker A. Late Antique and Early Islamic Textiles // Fragile Remnants. Egyptian Textiles of Late 

Antiquity and Early Islam. Wien, 2005. P. 9–24.
Who’s Afraid of Ronnie Newman? An Interview with a Gentle — but Assertive — Man, Part II // 

Oriental Rug Review. 1993. P. 26–31.
Wright R.E., Wertime J.T. Caucasian Carpets and Covers. The Weaving Culture. L., 1995.
Woolley L. Ur Excavations, Vol. II. The Royal Cemetery. N.Y., 1934.
Wooley L. The Bouvier Collection. Medieval Arab-Islamic Textiles // Hali. 1994. Issue 76. P. 94–103.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



352 Е.Г. Царева

ГЛОССАРИЙ

Аба — (араб.) широкая распашная верхняя одежда, составленная из двух горизон-
тальных полотнищ, сшитых между собой и на плечах, с небольшими вырезанными 
в верхних углах отверстиями для рук

ак су — туркм. «пресная, бегущая вода» (букв. «белая») — рисунок в виде направ-
ленных в одну сторону стрелок или коротких зигзагов

аладжа — [Мошкова]: (туркм.): «пестринки» — название узора в виде цепи корот-
ких штрихов

араби — (повсем.) букв. «арабский» — используемое неарабским населением Сред-
ней Азии название рисунка гилямов в виде диагональных рядов ромбовидных ступен-
чатых медальонов. То же, что коса и накши гишт

араби гилям — (повсем.) гладкотканый ковер в технике килима, с традиционным 
для арабов крупным рисунком типа шол и др.

атанак — (туркм.): «крест». Название каймового узора в виде полосы чередую-
щихся прямых крестов и Н-образных фигур. Имеет обережное значение

байт аша’ар, мн. буйут аша’ар — [Аль-Сабах]: шатер у бедуинов Кувейта
базар гилям — (повсем.; букв. «базарный ковер») в Центральной Азии выполнен-

ный местными арабами на продажу постилочный ковер, как правило, сотканный в ки-

лимной технике
бейт аль-шаар — [Аль-Сабах] палатка бедуинов «шерстяной дом». Винников: бейт 

(beyt, мн. beztat, buyut) — [араб.]: юрта, дом; гнездо; нора; жилище; место заключения, 
темница

ворсовая техника — техника, при которой в процессе ткачества в структуру полот-
на вводятся прикрепляемые к основе дополнительные нити, образующие ворс на лице-
вой стороне (иногда также на изнанке). Выделяют узелковый и петлевой варианты

гаджари — термин неясного происхождения. В Средней Азии используется араба-
ми, киргизами, пуштунами, туркменами эрсари. У бедуинов Кувейта применяется близ-
кое по звучанию название шаджара, обозначающее технику гладкого тканья с двойной 
узорообразующей основой; а также ковер, сшитый из выполненных в этой технике 
 узких полос. Рисунок создается различающимися по цвету основами верхнего и нижне-
го ряда. Внешняя отличительная черта ткани — наличие рисунка только на лицевой 
стороне, на изнанке лежат флотирующие нити основы, не участвующие в создании со-
ответствующего элемента узора. (Казахский эквивалент — «алаша», в Закавказье 
и Иране используется термин «джиджим»)

гата’ — [Altaf Salem]: разделительные занавеси бедуинских шатров байт ал-ша’ар

гёль — в туркменском ковроделии медальон подовальной, ромбической или 8-уголь-
ной формы. Основной элемент декора постилочных ковров «халы», племенного харак-
тера

гилям — (араб., узб.) «ковер», в том числе ворсовый (кирг. гилем, килем; туркм. ки-

лим обозначает только гладкотканый ковер)
гуллибанд — (перс.-тадж., букв. «лента цветов, полоса узора»): название орнамента 

в виде ряда 8-лепестковых цветков
гумбаз — [Мошкова]: узб. купол. Ц.: название композиции из чередующихся купо-

лообразных фигур с зубчатыми боковинами
далмуч/дармуч [Мошкова]: (араб.) не переведено. Ц.: рисунок в виде заполненной 

ромбической клеткой полосы либо в виде ряда сомкнутых углами концентрических 
ромбов

дандона — [Мошкова]: араб. «зубцы». Ц.: от перс.-тадж. мн. от «дандон» — «зубы, 
зубцы». Мотив в виде геометризованного варианта меандра «бегущая волна» (то же, что 
каджгуль). [Гамбург]: орнамент из ступенчатых треугольников (Ц.: видимо, ошибка.)

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



353Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

джуз — [Мошкова]: (араб.) «звезда». Ц.: название рисунка в виде 8-лучевой звезды
джайнамаз — молитвенный ковер. От тадж. джойнамаз, букв. «место молитвы»
джихези — [Винников]: «ковер — приданое невесты»; Ц.: то же, что кыз гилям. От 

араб. лит. джехаз — «приданое (невесты)»
джульхырс — [Мошкова]: (узб. самарк.) длинноворсовый ковер, букв. «медвежья 

шкура». Ц.: (тадж.) «медвежья шкура» — низкоплотный сшивной, сотканный в одно-

ярусной узелковой технике

дога, догаджик — (туркм.): название мотива в форме ромба с зубчатыми контура-
ми, может иметь разные конфигурации. Имеет обережное значение

домоди — [Гамбург]: переметная сума (букв. «красный, красивый»)
достабай — порода центрально-азиатской овцы с шерстью черного и серого цвета, 

используемой арабами в ковроделии
дуккон, дукон (dukkon, dukon, мн. adkon) — [Винников]: ткацкий станок; мастер-

ская; лавка
зебосанам — [Мошкова]: (араб.) название узора, переносное значение — «наряд-

ная, красавица». Ц.: от перс.-тадж. зебо — красавица и араб.(?) санам; узор в виде ря-
дов наложенных друг на друга углом двуцветных ромбов

зили — вид гладкого узорного коврового ткачества, при котором рисунок выполня-
ется дополнительными узорообразующими утками в технике сумаха по основе (фон), 
выполненной простым прямым переплетением

ибрагит — [Гамбург, (араб.)]: название узора. Ц.: то же, что «пестринки»
ипсот (ipsot, мн. ipsotat) — [Винников]: ковер, палас. Ц.: от мн. ар. absit(?), ед. 

bisa,– «ковер»
— ipsot(in) gihezi=ipsot(in) arabi: ковер, который делается перед свадьбой, обычно 

в доме невесты, на средства жениха или его родных
— ipsot(in) bozori: ковер, который делается на продажу (эти два вида отличаются 

друг от друга как по качеству выделки, так и по орнаменту и композиции)
— ipsot(in) yengsi: ковер, которым завешивается вход в юрту для защиты от ветра
— ipsoti(in) geinawi: так называют ковры, которые делают на продажу арабы кишла-

ка Джейнау Бешкентского р-на
— ipsoti(in) kamesigi: так называют ковры, которые делают на продажу арабы киш-

лака Камаши Бешкентского р-на
кабель — в ткани: две и более крайние нити основы
каджгул — [Мошкова]: (араб.) «кривой цветок». Ц.: перс.-тадж. «кривой узор, кри-

вой цветок»; то же, что дандона. Общераспр. в литературе название рисунка — «бегу-
щая волна»

кара-кулак — порода центральноазиатской овцы с шерстью белого цвета (черный 
нос и уши), используемой арабами в ковроделии как в естественном цвете, так и окра-
шеной, особенно в светлые тона

каргин — [Гамбург]: мешок для одежды. Ц.: повсем. также каршин, гарчин, др.
килим — (повсем.) техника изготовления и вид многоцветных гладкотканых ковров, 

структура и одновременно узор которых создается прямым переплетением таким обра-
зом, что утки разного цвета заполняют только соответствующие части рисунка. При этом 
утки являются одновременно структурообразующим и узорообразующим элементом. На 
месте стыка утков могут оставаться зазоры (килим с зазором), утки могут сцепляться друг 
с другом (зацеп по утку) либо цепляться за основу (зацеп по основе). Усложненные тех-
ники, использующие приемы обвода, прокида, введения эксцентрических утков, др., 
в русскоязычной литературе часто называют «шпалерами» или «гобеленами»

— килим с зазором — уток протягивается таким образом, что между утками погра-
ничных цветов остаются зазоры длиной от 1–2 до 5–10 мм. У неарабского населения 
Средней Азии техника называется араби

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



354 Е.Г. Царева

— килим с зацепом по утку — утки пограничных цветов сцепляются друг с другом
— килим с зацепом по основе — утки пограничных цветов цепляются за общую (по-

граничную) нить основы
— эксцентричности прием — прием шпалерного ткачества, при котором происхо-

дит уплотнение ткани по утку, за счет этого образуются плавные линии, позволяющие 
выполнять овалы, растительные узоры и другие сложные изображения

коса — (общеупотребит.) «чаша», название овального или 8-угольного медальона
кохма, кокма — (общеупотребит.) палас с рисунком в виде полос, образованных 

разноокрашенными основами, и выполненные в этой технике изделия
кух накыш (от перс.-тадж. кух — «гора», и араб. накш — «рисунок», букв. «рисунок 

горы») — составлен из диагональных рядов ромбов, со «змейкой» морак в центре каждого
кыз гилям — у арабов Центральной Азии свадебный постилочный ковер, сложный 

архаичный рисунок которого выполнен в технике килима с зазором, обычно с использо-
ванием приемов сумаха, гаджари и кохма; невеста приносит его в дом жениха как важ-
нейшую часть приданого

лэйзи лайнз — неровные диагональные линии, образующиеся в структуре коврово-
го полотна на месте стыка встречных утков в том случае, если ковер ткется двумя мас-
терицами и более либо частями

мафрач — (араб.) прямоугольный мешок для утвари, иногда в форме сундука
мехроб, михраб — в коврах элемент композиции в форме арки (иногда обозначена 

углом), повторяющий форму ниши-михраба мусульманских мечетей
морак — [Мошкова]: название орнамента. Ц.: перс.-тадж. «змейка». Орнамент 

в виде цепочки S-образных фигур
мургон (murgon) — [Винников]: ковровый узор «птицы»; различают murgon-il-zakar 

и murgon-il-nesiya. Ц.: термин перс.-тадж. происхождения, мн.ч. от мург — «птица»
мургон ургачи — [Мошкова]: (араб.) «птицы самки»
накши гишт — [Мошкова]: (узб., араб.) — узор «кирпич». Ц.: искаж. араб.-перс. — 

накши хишт, букв. «кирпичный рисунок», «сделанный из кирпичей» — название ром-
бовидного ступенчатого медальона и орнамента в виде заполненной ступенчатыми 
ромбами полосы

намазлик — [Гамбург]: молитвенный ковер. Ц.: от узб. намазлык — «молитвенный 
ковер», то же, что джойнамаз

обвод — прием ткачества, при котором эксцентрические утки частично или полно-
стью оконтуривают мотив/мотивы рисунка

одноярусная вязка — вид ворсовой техники, в котором ворсовая нить образуется 
только на верхних нитях зева основы

ойнадон — [Гамбург]: сумка для хранения мелких предметов приданого. Ц.: (перс.-
тадж.) букв. «сумка для зеркала»

ойна халта — (перс.-тадж.) «мешок для зеркала». Функционально и терминологи-
чески то же, что ойнадон

онурга — (туркм.) «позвоночник, хребет». Название узора в виде цепочки треуголь-
ников, обычно белого цвета

палас — в текстильной терминологии вид гладкотканых однотонных или полоса-
тых ковров, выполненных в технике репса или с репсовым эффектом, относятся к про-
стейшим килимам

палас араби — [Гамбург, Мошкова]: название выполненных в килимной технике 
ковров

паласоткачество — [Мошкова]: название килимной техники
патнис, потнос — (от русск. «поднос») повсем. название больших геометрических 

розеток типа гёля, использующихся у ряда народов ЦА для украшения больших пости-
лочных ковров. См. также коса, наук нуска

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



355Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

петлевая ворсовая техника — техника коврового ткачества, при которой ворс соз-
дается за счет дополнительных утков, вводимых между прогонами базового. Дополни-
тельный уток при этом образует на лицевой стороне ковра петли, которые могут быть 
как неразрезными, так и разрезными

подшои — (перс.-тадж.) «падишахский», «парчовый», название используется в ЦА 
для обозначения мелких многоцветных рисунков; у арабов — мотива шевронов

падшон — [Гамбург]: название узора. Ц.: искаж. подшои

прокид — прием килимного ткачества, при котором после заполнения необходимо-
го участка уток не обрезается, а прокидывается к следующему мотиву того же цвета

простое прямое переплетение — одно из базовых текстильных переплетений, 
в  котором в каждом зеве основы пробрасывается только одна нить утка, проходящая 
поочередно под и над каждой последующей нитью основы. Сбалансированное п.п.п. 
называется полотняным; к сложным разновидностям относится, например, саржа. 
В ковроделии, как ворсовом, так и килимном, является, как правило, базовым для струк-
туры изделия

рагма — [Мошкова (араб.)]: название узора; не переведено. Ц.: рисунок в виде лен-
ты S-образных фигур; перевод. как «кожа буйвола, гремящий»; второе значение соот-
ветствует туркм. чакмак — «огниво, молния»; отметим, что во многих культурах дан-
ный мотив связывают с образом небесного дракона, грозы и молнии

сафф’ — (араб.) многоарочный молитвенный ковер, семейный либо изготовленный 
для мечети

седжаде — (араб.) молитвенный ковер с одной аркой
софре, соффре — [Винников]: суфра (sufra) — скатерть из овечьей или козьей шку-

ры. Ц.: (от араб. суфра) — у арабов и другого населения Ближнего Востока и других 
мусульманских стран — небольшой коврик или покрывало; также длинное тканое по-
лотнище, служащее скатертью и постилаемое поверх паласов во время трапезы

сузанийе (suzaniya) — [Винников]: сюзане, род гобелена из гладкой материи с вы-
шивкой

сумах, сумашная техника — название вида узорных ковров и техники их изготов-
ления (араб. СА — хурбофлик). Рисунок сумахов создается рядами дополнительных 
узорообразующих утков, обкручивающих пары или более нитей основы таким образом, 
что на лице образуются параллельные ряды косых «стежков» (простой сумах), косичек 
(счетный сумах), прямые вертикальные линии (оборотный), оконтуривающие мотивы 
диагональные линии (диагональный); для подчеркивания мелких элементов декора ис-
пользуется также перекрестный вариант

сынгырма — (туркм.) название каймового узора в виде полосы F-образных знаков. 
Возможно, рунического происхождения

сюзане — (перс.-тадж., от сузан — «игла»), повсеместно в Средней Азии — вышив-
ка, особенно большого размера

тавук нуска — восьмиугольный медальон-гёль; также араби, коса

ташбака — [Мошкова]: «черепаха». У арабов СА рисунок в виде рядов соединен-
ных боковыми углами ступенчатых ромбов с отходящими от верхнего и нижнего угла 
стреловидными элементами и прямым крестом в центре

твайн — одна из древнейших техник ткачества (возводится к корзиночной), при 
которой утки работают парами, охватывая каждую нить основы с обеих сторон (сверху 
и снизу)

терме — вид гладкой узорной ковровой техники и выполненные в ней изделия. 
Рисунок терме обычно мелкий пестрый, создается чередованием нитей основы верхне-
го и нижнего ряда, двух цветов. При этом на лицевой стороне образуется тонкий слож-
ный узор, на изнанке — пестрая ткань с проступающим «черточками» неокрашенного 
утка. Ткется на узконавойном станке, ковры создаются приемом сшивания полос

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



356 Е.Г. Царева

туряджан — узб. «титул наследника престола»; [Мошкова]: название узора
узелковая ворсовая техника — техника ковроделия, при которой рисунок создается 

за счет дополнительных нитей, вводимых между прогонами базового утка и завязывае-
мых на двух (иногда одной или трех-четырех нитях основы) таким образом, что концы 
узла выходят на лицо и создают ворс

флотирующие утки, основы — базовые (в сарже) либо дополнительные узоро-
образующие утки и основы, перекрывающие более чем одну нить основы с лица либо 
с изнанки

халы — (туркм.) ворсовый постилочный ковер
хамтоз — (туркм.) рисунок в виде ступенчатых ромбов; может образовывать косую 

сетку, заключаться в прямую клетку или образовывать орнамент в виде цепи ромбов
хобуздон/хобуздан — [Гамбург]: сумка для хлеба. Ц.: от араб. хобз — печеный хлеб 

и перс.-тадж. суфф. -дон — «вместилище, контейнер»
хурбофлик — [Мошкова]: (араб.) название техники паласной ткани, букв. «тканье 

гурий». Ц.: в современной терминологии — гладкая узорная техника, то же, что сумах. 
Термин смешанного происхождения, от араб.(?) хурие — «гурия» и перс.-тадж. глагола 
бофтан — «ткать»

хурдж (hurg, мн. hurgat) — [Винников, Аль-Сабах]: переметная сума, сумка
хурджин, хурджан, хуржун — повсем. «переметная сума»; [Гамбург]: переметная 

сума с декором из неорнаментированных полос. Термин арабского происхождения — 
двойственное число от ар. хурджун — «мешок»

чимилдиг (сimildig) — [Винников]: «завеса из сюзане в юрте, которой отделяется 
постель новобрачных; за ней в день свадьбы находится невеста и женщины со стороны 
жениха и невесты, которые соревнуются за право постлать новобрачным. Один край 
сюзане привязывается к шесту чорчуба (corcoba), а другой — к остову юрты»

чорчуба — [Винников]: corcoba — «завеса из паласа или ковра, отделяющая не-
большую часть юрты. Палас или ковер накидывается на шест, положенный на два вби-
тых в землю сохатых шеста. За занавесой в день свадьбы находится жених в то время, 
когда женщины-родственницы со стороны жениха состязаются с женщинами-родствен-
ницами со стороны невесты за право постлать новобрачным». «Завеса из ковра (чорчу-

ба) месяц или два висит». (Ц.: размер и декор не описаны; название — от тадж. чор 

чуб — «четыре палки»)
шаджара (shajarah) — [Аль-Сабах]: название сложнейшей техники ткачества у бе-

дуинов Аравийского полуострова
шайы/шои — «шаль»; у арабов СА рисунок гилямов в виде составленных треуголь-

никами ромбов
шол — (перс.-тадж.) «шаль»; у арабов САД рисунок из зубчатых треугольников
шохак — [Мошкова]: (араб.) название узора, букв. «веточка». Ц.: (перс.-тадж.) шохак

эксцентричная техника ткачества — см. килим

элем — (араб.) алам — «знамя, знак». В коврах и ковровых изделиях — дополни-
тельная декорированная панель на одном или обоих торцах предмета

энгси (yengsi) –– [Винников]: дверной занавес; то же, что ipsot(in) yengsi. Дверной 
занавес, выполненный в технике килима с активным использованием приемов сумаха 
и терме. Сравните с туркм.: «энси» — ворсовый дверной занавес

яглав — [Гамбург]: название рисунка, «куполок», см. также гумбаз

яглави гилям — [Гамбург]: то же, что кыз гилям

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 



357Ковроделие арабов южных районов Узбекистана...

СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ
араб. — арабский
Б.Г. — Борис Залманович Гамбург
букв. — буквально
ГМИИУ — Государственный музей изобразительных искусств Узбекистана, Ташкент
дет.— деталь
ед. — единственное число
искаж. — искаженное
МАЭ — Музей антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН
МИТТ — Материалы по истории туркмен и Туркмении
МИУТТ — Материалы по истории Узбекской, Таджикской и Туркменской ССР
мн. — множественное число
обл. — область
общеупотребит. — общеупотребительное
перс.-тадж. — персидско-таджикский
повсем. — повсеместно в Средней Азии
предп. — предположительно
РЭМ — Российский этнографический музей
САД — Средняя Амударья
сел. — селение
смеш. — смешанный
тадж. — таджикский
туркм. — туркменский
узб. — узбекский
Ц. — Царева
ЮТ — Южный Туркменистан
ЮУЭ — Южно-Узбекистанская экспедиция
ORR — Oriental Rug Review

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-301-9/ 

© МАЭ РАН 


