
Е. Г. Царева 

ОБРАЗЫ ПТИЦ НА ТУРКМЕНСКИх КОВРАх XVI–XIX ВЕКОВ

Введение

Изображения птиц являются одним из самых распространенных зоо-
морфных образов традиционного художественного творчества населения 
Средней Азии и доминирующим сюжетом туркменского коврового бестиа-
рия. Несмотря на очевидную важность феномена и красоту объекта, в ков-
роведческой литературе тема практически не рассматривалась. более того, 
не существует также специальных исследований, посвященных истории сло-
жения и развития мотива птицы в изобразительном искусстве как названно-
го региона1, так и Евразии в целом2. Простое описание парциальных и пол-
нофигурных пернатых «бестий» в коврах без их сопоставления с ранними 
изображениями представляется мало интересным. Поэтому первым этапом 
работы над заявленной темой стала попытка выявления и систематизации 
сюжетных и иконографических вариантов птичьих мотивов на археологиче-
ских памятниках Туркменистана и их возможной на сегодняшний день смыс-
ловой идентификации3.

1 Наиболее полно тема рассмотрена в монографии Г.Н. Лисицыной «Становление и 
развитие орошаемого земледелия в Южной Туркмении» и статье И.Л. Станкевич «Керамика 
Южной Туркмении и Ирана в бронзовом веке».

2 См., например, ряд статей, посвященных изображениям птиц на костяных изделиях 
финала каменного века Мещерской низменности [Кашина, Емельянов 2011] и водоплавающих 
птиц на керамике эпох неолита и бронзы лесной зоны Восточной Европы [Гурина 1972; 
Ошибкина 1980].

3 Приношу глубокую искреннюю благодарность за помощь в работе над сюжетами и 
предоставленные для публикации материалы Л.б. Кирчо, д-ру исторических наук, ведущему 
научному сотруднику отдела Центральной Азии и Кавказа ИИМК РАН, и Н.А. Дубовой, д-ру 
исторических наук, канд. биологических наук,, руководителю группы этнической экологии, 
ведущему научному сотруднику Центра междисциплинарных исследований Института 
этнологии и антропологии РАН.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



112 Е. Г. Царева

Наиболее ранний пласт птичьих сюжетов представляют археологиче-
ские памятники южного и юго-восточного Туркменистана эпохи энеолита 
и ранней бронзы. Для первого из периодов характерны обобщенные, слабо 
идентифицируемые профильные изображения фигурок бегущих длинно-
ногих дроф (?) (семейство журавлеобразных) и так называемых «уточек», 
служащих, судя по иконографии, для передачи образов водоплавающих птиц 
в целом (гусей, лебедей, различных утиных) (рис. 1а, б). Как «дрофы», так 
и «утки» массово появляются на керамике рубежа 4–3-го тыс. до н.э., глав-
ным образом из поселений Намазга III, Намазга IV, Алтын-депе и Кара-депе 
[Труды ЮТАКЭ 1961; Лисицина 1978; Хронология 2005; Кирчо и др. 2008]. 
Семантика названных образов не вполне ясна, предположительно она сле-
дует доминирующим в искусстве ранних земледельцев идеям привлечения 
— через образы птиц — позитивной магии плодородия, охраны и т.д. В энео-
литический период знаки такого рода, насколько нам известно, являлись не 
личными, но общими для всего использовавшего их социума4. Некоторые из 
изображенных на керамике образов (горные козлы, тростник, возможно, не-
которые птицы) также предположительно могли входить в круг локальных 
тотемных сюжетов [Царева 2004].

Рис. 1. Изображения птиц на керамических сосудах Южного Туркменистана 
эпохи энеолита — средней бронзы

а. Образы бегущих дроф (?). Южный Туркменистан, Намазга III. 
Конец 4-го — начало 3-го тыс. до н.э. 

Воспроизводится по: [Труды ЮТАКЭ 1961: табл. XXII, 15];
б. Образы «уточек» и гепардов. Период Намазга III. 

Воспроизводится по: [Ставиский 1966: 40, рис. 8, верхний ряд];
в. Образы орлов (?) с распахнутыми крыльями. 1в-1. 

Алтын-депе X. 2800–2900 до н.э. 
Воспроизводится по: [Кирчо и др. 2008: табл. 139, 2].

По высказанному в частной беседе наблюдению Л.б. Кирчо, рисованные 
на керамике полнофигурные птичьи изображения очень быстро упрощаются 
и переходят в категорию парциальных. Если попытаться классифицировать 
описанные варианты на основании таких признаков, как общие формы изо-
бражений (полнофигурные либо парциальные) и такой характеристики, как 
проработка деталей, то мы получим три группы изображений: 1) полнофи-
гурные образы без проработанных деталей; 2) полнофигурные образы с про-

4 Речь идет именно о рисунках на керамике, но не лепных антропоморфных и зооморфных 
фигурках, имеющих предположительно иное назначение.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



113Образы птиц на туркменских коврах XVI–XIX веков

работанными деталями; 3) парциальные изображения без проработанных 
деталей.

Отметим еще два важных для рассматриваемой темы момента. Первое: 
среди множества находок с «пернатыми» сюжетами из названных и ряда дру-
гих поселений энеолитического времени были обнаружены единичные изо-
бражения орлов с иной иконографией, а именно: тело представлено анфас, 
крылья распростерты, голова с большим глазом и загнутым клювом повер-
нута вправо либо влево (рис. 1в). Второе: позже широко распространенные 
в регионе изображения куриных на расписной южно-туркменской керамике 
не выявлены.

Следующий этап массового появления птичьих мотивов в памятниках 
изобразительного искусства региона наступает в период бронзы. В эту эпоху 
керамика становится безузорной, и множество уже существующих, но также 
и новых изображений появляются на иных видах изделий. Наиболее яркие, 
выразительные и точно проработанные образы птиц и композитных фигур 
с птичьими элементами появляются в это время на печатях и других брон-
зовых и каменных археологических находках. Среди последних следует от-
метить многочисленные артефакты, относящиеся к памятникам бактрийско-
Маргианского археологического комплекса (бМАК) 3–2-го тыс. до н.э.5 Для 
нашей темы особенно важными в силу своей многочисленности и точной 
привязки к месту и времени являются находки из города-храма Гонурдепе 
[Сарианиди 2002; Sarianidi 2007].

Сравнивая памятники эпохи энеолита и бронзы, мы видим как в зеркале 
те огромные изменения, которые произошли за тысячелетия в жизни и струк-
туре южно-туркменского общества. В области изобразительного искусства 
эти перемены зафиксированы трансформацией художественного стиля и вос-
производимых сюжетов. Так, помимо приоритетных для эпохи ранних зем-
ледельцев общеплеменных (возможно, общеродовых и семейных) аграрных 
и тотемных символов, в торевтике и глиптике Южного Туркменистана по-
являются предметы-знаки верховной царской, жреческой и военной власти. 
В интересующих нас птичьих сюжетах процесс иерархизации выразился в 
том, что изображения дроф, гусей и уток (возможно, прирученных либо уже 
доместицированных) оказываются потесненными образами хищных птиц, в 
первую очередь ястребиных (примеры см. в: [Сарианиди 2002: 262, 306, 309; 
Sarianidi 2007: fig. 165, 168, 170, 171–174, 241]). Отметим также, что именно 
среди гонурских находок обнаружены изображения петухов (бронзовый то-
пор), ранее не присутствовавших ни в реестре домашних животных региона, 
ни в его изобразительном искусстве [Sarianidi 2007: fig. 64].

Следующий по времени слой изображений птиц и их мифологических 
родственников — орлиных грифонов — появляется в регионе с миграци-
ей сюда родственных скотоводческому населению бМАК сакских племен. 
Мощная волна саков приходит в Среднюю Азию в последние века до н.э. 

5 бактрийско-Маргианский археологический комплекс — одна из цивилизаций бронзового 
века, существовавшая на территории южного Туркменистана, южного Узбекистана, северного 
Афганистана и западного Таджикистана с XXIII по XVIII в. до н.э. — приблизительно в одно 
время с Индской цивилизацией в Пакистане и Древневавилонским царством в Междуречье.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



114 Е. Г. Царева

и участвует в формировании Кушанской империи. Знаковые памятники 
традиционной докушанской сакской культуры с птичьими образами в ар-
хеологических памятниках Туркменистана не выявлены, однако они ярко 
представлены находками из алтайских курганов пазырыкского типа. Фигур-
ки птиц — лебедей и других водоплавающих и хищных ястребиных птиц, 
а также мифологических орлиных грифонов — используются в них как де-
тали убранства коней, главным образом конских масок [Руденко 1953: табл. 
LXVIII–LXXII, др.], и головных уборов вождей и жриц [Полосьмак 2001: 
156–159]. По мнению Натальи Полосьмак, на женских и мужских колпаках 
они являются маркером племенной принадлежности и статуса их владельцев 
в пазырыкском обществе (рис. 3а). При этом войлочные лебеди на колеснице 
вождя из ПК-5 [Полосьмак, баркова 2005: 149] выполняли, видимо, функцию 
сопроводителей героя в царство мертвых, то есть выступали как выраженные 
мифологические образы (рис. 3б).

Эти фигурки лебедей являются первыми изделиями из центрально-
азиатского региона, представляющими птиц на тканях, точнее, выполненны-
ми из текстильного материала (валяная шерсть). Образы собственно тканых 
пернатых появляются на текстильных памятниках Средней Азии только в 
раннесредневековый период: это изображения парных, симметрично рас-
положенных фантастических фениксов, но также и вполне реальных граци-
озных фазанов, павлинов, уток и гусей — излюбленных сюжетов шелковых 
согдийских самитов [Central Asian Textiles 2006: fig. 5–6, 12–14, 29–31, 45, 
109, 226]. В самитах зеркальность композиции была обусловлена техникой 
изготовления этих сложнейших тканей. И хотя сегодня нельзя сказать, есть 
ли связь между строением рисунка самитов и ряда туркменских ковровых 
мотивов, несомненно, что манера изображения симметрично расположен-
ных по отношению к центральной оси рисунка и заключенных в круг парных 
птичьих фигур прослеживается в регионе с раннесредневекового периода6.

Традиция декорирования тканей птичьими мотивами сохраняется 
в Средней Азии вплоть до наших дней. Так, вышивальщицы практических 
всех народов региона украшают петухами и фазанами различные предметы 
ритуально-бытового назначения, в первую очередь связанные со свадебной 
обрядностью настенные занавеси сюзани больших и малых форм. По пове-
рьям, птицы на них выполняют магическую задачу привлечения сил плодо-
родия и всяческого достатка/множества, то есть сохраняют ту же функцию, 
что и росписи на глиняной посуде периода энеолитической древности Сред-
ней Азии.

Сложнее развивалась птичья иконография у туркмен. Помимо вышивки 
«пернатые» мотивы стали характерными сюжетами традиционных туркмен-
ских ковров и ковровых изделий, в которых они присутствуют во всех назван-
ных выше вариантах иконографии, а именно: изображенные анфас хищные 
птицы с распахнутыми крыльями, обычно двуглавые; профильные образы 
дроф и одомашненных водоплавающих и куриных, часто парных; части тел 
птиц, обыкновенно голова с шеей либо лапы и т.д.

6 Зеркальные композиции с образами животных и мифических антропоморфных и 
человеческих фигур типичны для изобразительного искусства Древнего Востока; однако 
птичьи образы в такого рода ранних построениях нами не выявлены.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



115Образы птиц на туркменских коврах XVI–XIX веков

Парциальные и полнофигурные птичьи образы  
на туркменских коврах и ковровых изделиях XVI–XIX вв.

Начнем рассмотрение перечисленного ряда с наиболее обезличенного 
парциального типа, используемого туркменами в композициях двух видов. 
Одна из них является неотъемлемой составляющей некоторых медальонов-
гёль, используемых туркменами в декоре постилочных ковров халы и рассма-
триваемых как племенные эмблемы7. Подчеркнем — некоторых, поскольку 
важнейшие для туркменской ковровой орнаментики мотивы гёль известны 
в огромном разнообразии вариантов. С некоторым преувеличением можно 
сказать, что существует безбрежное море таких племенных эмблем разных 
форм и заполнения. Одни из них, если продолжать сравнения с морем, пере-
ливаются через проливы в новые бассейны (это общий слой, характерный 
для Средней Азии и некоторых районов Южного Кавказа и Анатолии). Яр-
ким примером могут служить так называемые малые чувал-гёли, использу-
емые не только всеми среднеазиатскими туркменами и каракалпаками, но 
также ковроделами Анатолии (предположительно самое раннее изображе-
ние медальонов названного типа украшает потолок галереи храма Св. Со-
фии в Стамбуле). Продолжая предложенную аналогию: другие гёли образуют 
достаточно замкнутые заливы и бухты (конфедеративные сюжеты), но так-
же сопоставимые с закрытыми морями маргинальные варианты (например, 
калкан-нуска узбеков-туркоман). Причина, несомненно, в разном времени 
и культурной, иногда этнокультурной, среде формирования туркменской ков-
ровой орнаментики. 

Сегодня у большой части таких медальонов явного маркирующего назна-
чения не просматривается: оно либо утрачено вследствие потери племенем-
носителем самостоятельности, либо эти медальоны изначально входили 
в общеогузский орнаментальный слой. Существуют, однако, три группы ков-
ровых розеток с «зашифрованными» образами птиц, сохранивших значение 
маркеров принадлежности украшенных ими халы к определенной племен-
ной либо территориальной группе. (Хотя начиная уже практически с огузско-
го периода говорить о территориях проживания туркмен трудно, причем чем 
позднее, тем труднее.) Такими группами являются гёли племен Салорской 
и Чоудорской конфедераций (салор, сарык, теке, эрсари, иомуд) и племени 
имрели (так называемые игл-гёли).

В салорском варианте гёли представляют близкие по форме к кругу фе-
стончатые розетки с крестовидной двухосевой структурой, сложным запол-
нением и диагональным расцвечиванием (рис. 4а) [Tsareva 2011: fig. 1]. Как 
видим, птицы присутствуют в них в двух вариантах: две пары симметрично 
расположенных длинношеих гусей (?) примыкают к концам вертикальной 
оси, другие две, с короткошеими неидентифицируемыми особями — к кон-
цам горизонтальных. Данный тип гёля является архетипичным для пости-
лочных халы всех племен Салорской (Соинхановской) конфедерации, время 
расцвета которой относится к XV — началу XVI в. Так, сарыкский сары-гёль, 

7 О значении этого важнейшего для туркменского ковроделия мотива см.: [Мошкова 1946; 
1970]; также [Tsareva 2011: 20–21].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



116 Е. Г. Царева

эрсаринский гюлли-гёль и текинский теке-гёль имеют близкую к салор-гёлю 
форму и заполнение с обязательным включением в структуру рисунка опи-
санных птичьих мотивов [Tsareva 2011: fig. 18; 107; 28–30]. Добавим также, 
что в композицию теке-гёля входят элементы, часто трактуемые как птичьи 
лапы.

Иные птичьи мотивы, форму, структуру и систему расцвечивания демон-
стрирует чоудор-гёль (рис. 4б), также используемый тяготеющими к Эсен-
хановской конфедерации племенами в декоре настенных мешков чувал. По 
форме данный гёль представляет ромбовидную розетку со ступенчатыми 
очертаниями и роговидными выступами на верхнем и нижнем углах, рас-
цвечивание розетки плоскостное, ось одна — вертикальная, по ее бокам рас-
положены пары длиннохвостых птиц типа дроф [Tsareva 2011: fig. 92]. 

По степени абстрагированности и «зашифрованности» фигуры птиц 
в обоих гёлях близки к мотивам птичьих лап в рассматриваемых ниже ио-
ламах, хотя время формирования рисунков этих групп не совпадает. Так, по 
самым разным показателям полосы для обвязывания юрты появились значи-
тельно раньше, чем постилочные ковры халы в их современном виде.

К иной группе птичьих образов относятся так называемые игл-гёли, 
абрис которых представляет схематизированные фигуры орлов с распахну-
тыми крыльями (рис. 9б) [Tsareva 2011: fig. 92]. О них будет рассказано ниже, 
в разделе «Образы двуглавых “орлов” на туркменских коврах и ковровых из-
делиях».

Аналогов «птичьим» гёлям нет ни у каких других народов региона и Вос-
тока — это чисто туркменский мотив. До последнего времени считалось, 
что все розетки такого типа являются маркерами принадлежности произво-
дителей к определенному племени [Мошкова 1946; 1970]. Однако сегодня, 
в частности на примере салор-гёля, можно говорить о существовании раз-
работанных племенами-организаторами конфедераций архетипов и «отпоч-
ковавшихся» от них вариантов, принадлежавших другим членам союзов. 
История формирования салор-гёля крайне сложна и в данной статье не за-
трагивается, исключая птичьи сюжеты.

Если принять за аксиому ранее выдвинутое положение, согласно кото-
рому начиная с энеолитической древности маркерами статуса / племенной 
принадлежности у населения Туркменистана служили изображенные в ан-
фас образы диких птиц, а профильные изображения представляли одомаш-
ненных (либо прирученных) пернатых, служивших символами достатка 
и плодородия, то между формой включенных в композицию салор-гёля птиц 
(профильные фигуры) и значением гёля как племенного маркера существу-
ет противоречие. Однако оно окажется несущественным, если вспомнить 
о предположительно воспринятой предками туркмен сакской традиции укра-
шения кулохов фигурками птиц, служивших знаками социальной/племенной 
принадлежности владельцев таких головных уборов. Сакские навершия ку-
лохов представляли птиц именно в том варианте иконографии, который мы 
видим в гёлях, а именно: профильные, изображающие птичек до середины 
груди, с длинной либо короткой шеей (рис. 3а, справа). Данное наблюдение 
делает вполне вероятным предположение, что к сложению иконографии 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



117Образы птиц на туркменских коврах XVI–XIX веков

салор-гёля в той или иной мере приложили руку сакские племена, активно 
участвовавшие в создании Кушанского царства и известные как распростра-
нители ворсовой техники в Азии целом и, в частности, как важнейшие ковро-
делы Центральной Азии своего времени8.

Чоудор-гёль, по всей видимости, близок по основополагающей идее 
к игл-гёлю и может рассматриваться как деривация образа орла с распахнуты-
ми крыльями и одновременно как вариант изображения божества — с пред-
стоящими (рис. 4б).

Второй вариант изображений «целого через частное» применяется тур-
кменами во фризовых композициях, характерных для декора полос-иолам 
свадебной юрты и выполненных в комбинированной вязке, сочетающей 
простое прямое и одноярусное узелковое ткачество [Tsareva 2011: 133–135; 
fig. 143–166]. Рисунок полос составлен рядом панелей — иногда длинных, 
иногда коротких — со схематизированными и абсолютно геометризован-
ными растительными и зооморфно-антропоморфными сюжетами, в массе 
являющимися символами плодородия и защиты9. Полосы подобного вида 
и функции ткались всеми народами Степи и предположительно сегодня пред-
ставляют наиболее древний вид ковровых изделий региона. У туркмен не-
которых племен в изобразительный ряд таких фризов включались сложные 
композиции, составленные перекрещивающимися лапами каких-то хищных 
птиц (рис. 5а), либо, реже, упрощенные до неузнаваемости мотивы распахну-
тых орлиных крыльев [Tsareva 1993: fig. 44].

В целом нами выделено несколько вариантов «лапчатых» сюжетов. Ха-
рактерно, что все они значительно отличаются друг от друга, однако исполь-
зующийся в одном и том же иоламе «мотив с лапами» сохраняет свою форму 
по всей длине полосы. Известный археолог А.А. Марущенко высказал пред-
положение, что такие рисунки служили своего рода тканой подписью, знаком 
группы-производителя10. С учетом того, что при единой схеме построения 
сюжета и общности иконографии выявленные композиции имеют четко фик-
сируемые варианты, предположение А.А. Марущенко представляется вполне 
убедительным. И, хотя имеющиеся материалы указывают на превалирование 
«изображений с лапами» в работах ахальских текинцев и тяготеющих к ним 
групп, недостаточная изученность темы пока не позволяет точно привязать 
выделенные типы к работам каких-либо конкретных племен.

Функция мотива «распахнутых крыльев», по всей вероятности, анало-
гична сюжету «перекрещивающихся лап». Этот знак появляется главным 
образом в полосах тех племен, формирование которых проходило на терри-
тории арало-каспийской зоны (чоудоры, арабачи, имрели11 и др.), причем на 

8 Материалы разрабатываемого в течение ряда последних лет международного проекта 
«Рождение ковра».

9 Исключениями в выборе сюжетов являются наиболее ранние иоламы, датированные 
XIV–XV вв. и описываемые ниже в разделе «Образы двуглавых “орлов”». Изображения см. 
в: [Tsareva 2011: fig. 140, 150].

10 Мнение А.А. Марущенко зафиксировано со слов автора в виде приложения к 
коллекционной описи колл. № 87 (собрание А.А. боголюбова) Российского этнографического 
музея, Санкт-Петербург.

11 Племя имрели (ранняя форма — эймур) огузского происхождения в течение ряда веков 
проживало в междуречье Гургана и Атрека и несколько далее на юг. С XVIII в. было вынуждено 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



118 Е. Г. Царева

наиболее старинных экземплярах (в работах XIX в. такие изображения не 
выявлены).

Еще одна большая группа характерных для туркменского ворсового ков-
роделия мелких профильных птичьих фигурок существует во множестве 
вариантов и входит в декор элемов постилочных ковров и чувалов, а также 
энси ряда племен Южного Туркменистана и Средней Амударьи. В элемах 
образы птиц присутствуют как элемент сложнейших композиционных по-
строений роскошных антропоморфных древовидных композитных фигур 
келле (рис. 6а). Сегодня мы воспринимаем такие сюжеты как синкретичные 
изображения божеств плодородия, слившихся с образами богини всех жи-
вотных и растений, с предстоящими. Сидящие на ветвях-руках богинь «бес-
тии» практически не читаются, хотя опознаются благодаря длинному ряду 
промежуточных вариантов, восходящих к древним изображениям рожаниц 
[Царев 2010]12.

Также абсолютно неопределимы породы птиц, входящих в декор цен-
тральной части дверных занавесей энси. В одних случаях это пары поверну-
тых друг к другу мелких головок куш («птица», обычно дикая) с хохолками, 
симметрично «нанизанных» на «стебель» антропоморфно-растительных мо-
тивов, заключенных в верхнюю и нижнюю арку центрального поля занавеса 
(рис. 6б, центр). В других вариантах это четыре (либо две) головки, венча-
ющие концы Х-образных фигур, заполняющих примыкающие к централь-
ным аркам многочастные панели (рис. 6б, боковины). Мотивы такого уровня 
условности используются разными племенами, могут иметь разную степень 
абстрагированности и по-разному располагаться на панелях (см., например: 
[Tsareva 2011: fig. 12, 20, 106, 115]).

В некоторых устоявшихся вариантах мотивы куш настолько упрощены, 
что выглядят как изящные «галочки», и мы можем определить их «птичье» 
происхождение только путем тщательных сопоставлений с мотивами, близ-
кими по форме и месту в аналогичных композициях (рис. 6в, центр). При 
рассмотрении такого рода фигур нужно учитывать ту склонность к упро-
щению распространенных сюжетов, которую отмечают все археологи, зани-
мающиеся вопросами сложения и развития орнаментики. Вспомним также 
фигурки птиц на головных уборах сакских женщин (рис. 3, слева), головки 
птиц в гёлях и другие столь же условные изображения животных.

Иную картину представляют выполненные белым цветом и как бы «на-
низанные» на общую ось птицы в рисунке сарыкских энси (рис. 6в, бокови-
ны). Крутой изгиб шеи, выпяченная вперед грудь и белый окрас птиц позво-
ляют без труда опознать в них гусей. Каймовый характер мотива и его место 
в композиции (п-образная арка вокруг центральной части занавеса) позволя-
ют предположить, что на данной картине мира гуси играют роль охранителей 

уйти частично в Ахал, где было ассимилировано текинцами, воспринявшими некоторые 
присущие имрели ковродельческие практики, и частично в Хивинский оазис [Tsareva 2011: 81–
91]. В литературе также известны под условным наименованием «игл группа» [Rautenstengel, 
Azadi 1990].

12 Сравним, например, с изображениями рожаниц на русской вышивке XIX в. [Рыбаков 
1981: 483].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



119Образы птиц на туркменских коврах XVI–XIX веков

входа в юрту, аналогично их знаменитым родичам, спасшим Рим. Похожую 
функцию, вероятно, должны выполнять и многочисленные изображения птиц 
в составе сложнейшей композиции дарваза («ворота») салорских свадебных 
попон асмалдык (рис. 6г) [Tsareva 2011: fig. 9].

Последним из рассматриваемых примеров птичьих в варианте «общее 
через частное» является орнаментальный сюжет тавус («петух, павлин»). 
Мотив представляет собой меандр (часто разорванный) с петушиными голо-
вами и используется как каймовый в одной из групп городских коммерческих 
ковров населения Средней Амударьи (рис. 5б). Иконография профильная, 
образ обобщенный и плохо опознаваемый, тем не менее присутствующие яр-
кие идентификационные признаки, а также сохраненное поколениями ткачих 
название сюжета тавус позволяют узнать в зубчатом «завитке» изображение 
петушиной головы с большим гребнем. Как и иные описанные выше парци-
альные профильные изображения птиц (кроме использованных в гёлях), дан-
ный образ имеет значение символа плодородия, возможно, также охраны.

Полные изображения птиц в туркменской ковровой орнаментике встре-
чаются сравнительно редко и представлены немногочисленными сюжетами, 
весьма различными по представленным видам птиц, размерам мотивов и ис-
пользованной манере изображения. Наиболее простыми и предположительно 
наиболее архаичными по иконографии являются фигуры каких-то одомаш-
ненных (либо прирученных) птиц. Судя по коротким шеям и лапам — это 
водоплавающие типа уток. Вытканы птицы в профиль и в весьма условной 
манере. Как было сказано выше, иногда такие милые мирные утки появля-
ются на иоламах рядом с агрессивно выглядящими «лапчатыми» мотивами 
(рис. 5а). В таких вариантах утки/гуси предстают как широко распространен-
ные в регионе символы достатка и плодородия, что типично для декора мно-
гих изготавливавшихся к свадьбе предметов. Важное место среди последних 
занимали полосы-иолам, веками хранившиеся в туркменских семьях и пере-
ходившие (и это отнюдь не штамп!) из поколение в поколение от матери к 
дочери13.

Особую группу изображений в ковровой птичьей тематике занимают яр-
кие динамичные фигуры бегущих и сидящих дроф, украшающих свадебные 
попоны асмалдык текинцев Ахальского оазиса (рис. 7) [Tzareva 1984: fig. 43, 
44, 46]. Семантика образа не ясна. Сравнение с рисунками других ворсовых 
свадебных попон туркмен мало информативно. Так, нам известно несколько 
вариантов композиций, специально разработанных для асмалдыков разных 
племен. Например, прикаспийские туркмены предпочитали декор в виде 
пяти древовидных фигур-знаков плодородия либо косую сетку с защитными 
амулетами-догаджик [Tzareva 1984: fig. 74–76; Tsareva 2011: fig. 78]. Салоры 
использовали сложнейшую космогоническую «картину» с арками дарваза 
(«ворота») [Tsareva 2011: fi g. 9]. Текинцы помимо дроф ткали на своих попо-Tsareva 2011: fi g. 9]. Текинцы помимо дроф ткали на своих попо- 2011: fi g. 9]. Текинцы помимо дроф ткали на своих попо-fig. 9]. Текинцы помимо дроф ткали на своих попо-. 9]. Текинцы помимо дроф ткали на своих попо-
нах заключенные в косую сетку мотивы «древа с предстоящими животными» 
[Tzareva 1984: fig. 45]. Еще один вариант птичьих образов — в виде рядов 

13 бережное, тщательное отношение туркменок к иоламам подтверждается фактом их 
долговечности: именно среди свадебных полос выявлены наиболее ранние ворсовые изделия 
туркмен, некоторые из которых датированы по углероду XIV–XV вв. [Tsareva 2011].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



120 Е. Г. Царева

двуглавых орлов с распахнутыми крыльями — известен по двум асмалдыкам 
племени арабачи, у которых эти цари пернатых, видимо, использовались как 
маркер статуса владельцев попон (рис. 10в). Как мы видим, среди перечис-
ленных сюжетов нет хотя бы отдаленно — иконографически и/или семанти-
чески — близких к двум ахалтекинским образам бегущих и сидящих птиц. 
Учитывая полноту передачи сюжетов, можно допустить некоторое сопостав-
ление фигур дроф и орлов, объединяя их в группу статусных знаков. Однако, 
опираясь на древность мотива дроф для южно-туркменского изобразитель-
ного искусства, нельзя исключать вариант тотемной символики. В любом 
случае оба предположения являются на сегодняшний день бездоказательны-
ми и требуют дальнейшего изучения.

Совершенно в иной манере представлены на туркменских ворсовых из-
делиях образы летящих птиц, из которых мы можем точно опознать только 
гусей (рис. 8а, б). Мы видим их в двух вариантах. Первый используется в де-
коре настенных мешков торба работы амударьинских ткачих и представ-
ляет вытканную узелками историю о мечтавшей о полете в небе черепахе 
и ее друзьях-гусях, известную по сборникам сказок «Тути наме», «Калила 
и Димна», а также изложенную в «Тузфат ал-ахрар» Джами14. Все герои 
повествования изображены анфас, причем в рисунке отражены такие точ-
нейшие детали полета, как соломинка в клювах гусей и черепахи и четко 
обозначенные боковыми выступами тройные махи гусиных крыльев. Под-
черкнем, что представленная манера изображения летящих гусей является 
каноничной и входит в птичий бестиарий туркмен, что, например, подтверж-
дается орнаментами койм некоторых амударьинских изделий [Tsareva 2011: 
fig. 134]. Сравнение образов гусей на рисунках 8а и 8б показывает, насколько 
кардинально может трансформироваться изображение птицы (причины не 
рассматриваем). Так, если на рисунке 8а мы видим крайне условное, но все 
же опознаваемое изображение фигуры птицы, то рисунок 8б представляет 
только главные идентификационные признаки мотива, а именно: тельце-овал 
в центре, и обозначенные звездчатыми розетками голова, хвост и тройные 
махи крыльев. 

Образы двуглавых «орлов» на туркменских коврах  
и ковровых изделиях

Самые ранние известные нам изображения двуглавых птиц на памят-
никах Южного Туркменистана были выявлены на энеолитической керамике 
конца 4 — начала 3-го тыс.15 Это каноничные по иконографии образы орлов 

14 Одна из иллюстрирующих историю миниатюр опубликована в: [Миниатюра 
Мавераннахра 1980: ил. 34].

15 В соответствии с широко распространенным мнением, образы двуглавого орла впервые 
появляются на наскальных рельефах и печатях хеттов 2-го тыс. до н.э. (изображения см.: [Seeher 
2005: fig. 134, 147]). Однако приведенный ряд изображений показывает, что на территории 
Южного Туркменистана рисованные образы двуглавых птиц появляются на рубеже 4–3-го тыс. 
и на бронзовых печатях — на рубеже 3–2-го тыс. Упомянем также, что двуглавые орлиные 
появляются на каменных рельефах Месопотамии в середине 3-го тыс. (во всяком случае 
нами было выявлено одно, правда, поврежденное единичное изображение, с царем Лагаша 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



121Образы птиц на туркменских коврах XVI–XIX веков

либо других птиц семейства ястребиных, представленные анфас, с распахну-
тыми крыльями, расставленными лапами и распушенным хвостом (рис. 2б). 
Следующей по времени и еще более выразительной является фигура дву-
главого орла на бронзовой печати из бактрии, конца 3-го — начала 2-го тыс. 
до н.э. (рис. 2в), где она является знаком собственности и принадлежности 
лицу/семье с высоким социальным статусом. Восприятие образа двуглавых 
орлов как эмблемы власти, победы, энергии присуща многим древним и со-
временным культурам и, насколько мы можем судить, распространяется и на 
среднеазиатскую символику.

В туркменских ковровых изделиях образы двуглавых орлов (либо каких-
то других хищных птиц) появляются уже на самых ранних известных нам 
предметах меблировки юрты. Ими являются полосы иолам предположитель-
но племени имрели арало-каспийской зоны, датированные методами угле-
родного анализа XIV в. (принятое в литературе название группы — игл (англ. 
«орел») [Tsareva 2011: 87–88; fig. 140]). Как было сказано выше, иоламам 
в целом присуща графичность рисунка и абстрагированность образов. В ран-
них полосах, впрочем, как и в их более поздних производных, эти особен-
ности иконографии доведены до подчеркнутого минимализма и схематизма 
(рис. 9а). На данном рисунке мы видим построенное по принципу двойной 
зеркальной симметрии парциальное изображение птицы: представлены голо-
вы, шея и поднятые на всю длину вверх распахнутые крылья. Фигура имеет 
абсолютный минимум родовых признаков, но вполне определяема как образ 
орла или иной птицы семейства ястребиных.

Аналогичные или хотя бы похожие орлиные розетки на иоламах других 
племен не выявлены. Варианты фигур в составе сложных композиционных 
построений встречаются на полосах арабачинцев (прямые горизонтально 
развернутые крылья) [Tsareva 1993: fi g. 44] и у населения южных и амуда-Tsareva 1993: fi g. 44] и у населения южных и амуда- 1993: fi g. 44] и у населения южных и амуда-fig. 44] и у населения южных и амуда-. 44] и у населения южных и амуда-
рьинских районов Туркменистана (резко изогнутые крылья) (рис. 10б). Под-
черкнем, что для формирования таких в высшей степени обобщенных и, тем 
не менее, узнаваемых образов нужна тысячелетняя традиция использования 
сюжета, причем именно во фризовых композициях. Зная историю сложения 
туркмен как этноса, а также приоритетную для их предков символику, мож-
но предположить, что одним из факторов, инициировавших появление по-
добного символа, послужила существовавшая в огузском обществе система 
птичьих онгонов, а также восприятие сельджуками образа орла как своей 
государственной эмблемы.

Раз сформировавшись, важный для социума мотив остается в его орна-
ментальной «копилке» на тысячелетия и может выйти из круга востребован-
ных сюжетов только с уходом пользователей с исторической арены. Именно 
так произошло с племенем имрели, создателем композиции игл. Помимо по-
лос аналогично построенные орлиные розетки зафиксированы на постилоч-
ных коврах халы данной группы, где они приобрели форму гёля (рис. 9б) 
[Tsareva 2011: fig. 87, 88]. Созвучный по форме и ряду деталей с чоудор-гёлем, 

Эанатумом (ок. 2430–2400), сжимающим в левой руке двуглавого орла с распахнутыми 
крыльями [Hrouda 2005: 75]).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



122 Е. Г. Царева

игл-гёль также имеет несомненное родство с мотивом атсвагорг ковров Юж-
ного Кавказа (в западной литературе принято название адлар — «орел») 
[Tsareva 2000: cat. 113b]. Данное обстоятельство говорит о каких-то важных, 
хотя полностью пока не изученных контактах ковроделов западного и вос-
точного побережий циркумкаспийской зоны.

Отметим также присутствие орлиных розеток на ворсовой продукции 
населения северной зоны Средней Амударьи. В изделиях этой полиэтничной 
зоны изображения двуглавых птиц встречаются в разных вариантах. В одних 
случаях «орлы» вполне узнаваемы (рис. 9в) и сопоставимы по манере изо-
бражения с образами летящих птиц в композициях с участием гусей и чере-
пах (рис. 8а). В других они предстают в форме уже практически не опозна-
ваемых как птичий образ ромбовидных промежуточных фигур типа дырнак 
(«когти») [Tsareva 2011: fig. 124]. 

Следующая группа туркменских ковровых композиций с сюжетом дву-
главых «орлов» с распахнутыми крыльями принципиально отлична по строе-
нию от розеток типа игл. близкие к полнофигурным образы представлены 
на трех известных нам видах изделий: салорских дверных занавесях энси, 
арабачинских попонах на верблюдов свадебного каравана асмалдык и на ио-
ламах Южного Туркменистана (рис. 10а, б, в) [Tsareva 2011: fig. 12; Tzareva 
1983: fig. 109]. При определенной общности интерпретации образов птиц 
мы видим значительные отличия в манере их изображения. Так, на энси вы-
тканы крупные, на всю высоту элема, схематизированные фигуры с резким 
изломом крыла и четкой прорисовкой маховых перьев; форма ног практиче-
ски повторяет несколько уменьшенные контуры голов; хвост не прорисован. 
Особый интерес в данном изображении вызывают крылья. Не будет ошибкой 
сказать, что описанная форма характерна для изображений не орлов, но неко-
торых других представителей семейства ястребиных, а именно — коршунов, 
сипов и грифов. Именно так их тысячелетиями представляли на памятниках 
тех стран ближнего Востока, в которых гриф и коршун входили в категорию 
священных животных, в частности на росписях Чатал-Хуюка [Mellaart 1976: 
166] и атрибутах власти фараонов Древнего Египта16. Данная манера оказы-
вается близкой и длинному ряду изобразительных памятников Туркмени-
стана, начиная с энеолитической керамики (рис. 1в) и заканчивая полосами 
иолам (рис. 10б). В том и другом варианте птицы являются образом важного 
для рода или всего племени существа и не служат знаком статусности или 
личной собственности. В таком случае рисунок вполне может представлять 
коршуна или грифа — этих важнейших птиц в жизни/смерти ранних аграри-
ев Туркменистана. 

И наоборот, судя по месту в композиции и точной проработке деталей 
мотивов, на энси и асмалдыке мы видим птиц — маркеров личностей вла-
дельцев. В свадебных изделиях использование грифов или коршунов как 
персональных атрибутов исключается, и на занавесе предположительно мы 
видим изображение сипа (знак лекаря, знахаря, в древности, возможно, жре-
ца), и на попоне — орла (символика вождей).

16 См., например, изображение коршуна на ожерелье с пекторалью в виде богини Нехбет из 
сокровищ гробницы Тутанхамона (ок. 1334–1328 гг. до н.э.).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



123Образы птиц на туркменских коврах XVI–XIX веков

Последний рассматриваемый в статье сюжет — особый тип медальонной 
композиции, представляющий, по нашему мнению, мифологическую птицу 
Сенмурв17 с собаками (рис. 11), украшающий малый настенный мешок маф-
рач работы неидентифицированного туркменского племени [Tsareva 2011: 
fig. 138]. Это мотив в виде восьмиугольной имитирующей круг розетки, всю 
центральную часть которой занимает фигура птицы со всадницей и двумя 
парами собак по бокам18.

Образ Сенмурва/Симурга (у туркмен — Сымург) входил в мифологиче-
ские представления многих народов Средиземноморья, циркумпонтийской 
и циркумкаспийской зон. Несмотря на некоторые отличия в трактовке сущ-
ности образа и его иконографии, предположительно все варианты восходят 
к единому архетипу, что и позволяет использовать разные источники при 
рассмотрении сюжета. В данном случае при идентификации помогло обра-
щение к египетской мифологии. Согласно представлениям древних египтян, 
Сенмурв входил в круг спутников богини Исиды19, причем основной обя-
занностью птицы была охрана семян и побегов растений. В иранском мире 
наиболее раннее описание этого птичьего существа представлено в Аве-
сте, где Сенмурв/Саена описывается как «огромная как гора» птица цвета 
грозовой тучи [Авеста 1993: яшт XIV 41]. В медальонах мы действительно 
видим огромную птицу, причем особое значение композиции придают об-
разы сопровождающих ее собак. Особое значение, поскольку изначальное 
назначение доместицированных ранними земледельцами собак была охрана 
от диких животных и птиц не стад (10–15 тыс. лет назад никаких стад еще не 
было), а полей.

Таким образом, на мафраче представлен уникальный вариант зритель-
ного воплощения древних мифологических идей жителей земледельческих 
оазисов Туркменистана: сеятельница и защитница посевов Сымург и стражи 
полей — собаки. Рисунок мафрача (сцена с Сымург и собаками заключена 
в имитирующий круг восьмиугольник, повернутая в профиль фигура пти-
цы практически заполняет медальон, сами медальоны расположены рядами 
на орнаментируемой поверхности) композиционно и сюжетно близок к со-
гдийским и сасанидским тканям с мотивом Сенмурва. более того, он в целом 
может быть соотнесен с тем кругом центрально-азиатских изобразительных 
построений, которые явились основой для разработки туркменских гёлевых 
композиций.

17 Предложенная нами идентификация, другие авторы рассматривают образ по-разному. 
Так, Дж. Томпсон трактует (во всяком случае ранее трактовал) рассматриваемое существо как 
изображение льва (доклад на Международной конференции по восточному ковроделию, Сан-
Франциско, 1990 г.).

18 По форме сопоставим с медальоном таук-нуска, правильнее — тавак (персидско-тадж. 
«блюдо»). Именно так — тавак — в Средней Азии называют розетки и медальоны круглых 
форм. Всадница — поскольку в традиционном искусстве мужчины-всадники изображались 
в профиль, поза анфас характерна для женщин-всадниц. Животные по сторонам от Сенмурва 
легко опознаваемы как собаки благодаря форме хвоста — у других животных хвосты опущены 
вниз.

19 Об образе Сенмурва на Табличке Исиды и о самой Табличке Исиды см.: [Холл 1992: 
186–200].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



124 Е. Г. Царева

Заключение

Несмотря на огромную временную лакуну между двумя группами рас-
смотренных птичьих мотивов, сопоставление археологических и этнографи-
ческих материалов позволяет выявить определенную общность в сюжетах, 
иконографии и семантике птичьих образов в обеих группах памятников, 
а также в процессах трансформации их форм. В части сюжетов это изобра-
жения водоплавающих и хищных птиц. Первые при этом всегда изображены 
в профиль, а вторые — анфас. Дальнейшие совпадения иконографии каса-
ются манеры их презентации: 1) полнофигурные образы без проработанных 
деталей; 2) полнофигурные образы с поработанными деталями; 3) парциаль-
ные изображения без проработанных деталей. Семантические составляющие 
образов, насколько мы можем судить, также совпадают, а именно: полнофи-
гурные профильные водоплавающие (иногда журавлиные) и их парциальные 
варианты выступают как магические символы, долженствующие обеспечить 
плодородие/достаток и/или безопасность семьи/племени. Образы хищных 
птиц, как парциальные, так и полнофигурные, служили идентифицирующи-
ми (племя, семья) и статусными (положение в социуме) маркерами. Отметим, 
что парциальные изображения пернатых без проработанных деталей в соста-
ве сложных композиций типа гёль и дарваза несли, если можно так сказать, 
«повествовательную» функцию, эмблемами племени выступали медальоны 
гёль, причем именно в составе декора постилочных ковров халы. 

Названные отличия в сюжетах, иконографии и символике птичьих обра-
зов определены разным временем их формирования: появившиеся в южно-
туркменской орнаментике в эпоху энеолита пернатые представляют таких 
«домашних» птиц, как гуси утки и дрофы; сюжеты хищных «бестий», в том 
числе двуглавых, фиксируются в эпоху бронзы, хотя единичные двуглавые 
выявлены в период позднего энеолита. Время проникновения описанных сю-
жетов в ковровую орнаментику нам не известно20. Однако, судя по имеющим-
ся материалам, это произошло не ранее периода сложения в регионе практи-
ки узелкового ткачества в его современном виде, как одноярусного (иоламы), 
так и обычного двухъярусного.

Что касается вариативных особенностей птичьей иконографии в изо-
бразительном искусстве региона, их формирование, как нам представляется, 
напрямую связано с процессом проникновения образов птиц в орнаментику 
ранних аграриев Южного Туркменистана21. Рассмотрим несколько предвари-

20 На известных нам археологических коврах с зооморфными сюжетами, самый ранний из 
которых датируется VIII — началом V в. до н.э. (зарубежная частная коллекция), образы птиц 
не выявлены.

21 Вопрос не изучен, в частности, в силу сложности выявления птичьих костей при 
раскопках, в литературе сведения по данной теме отсутствуют. Косвенными подтверждениями 
служат сведения о времени и территориях доместикации называемых в статье птиц: гуси, 
утки, куры, — дрофа, видимо, не была одомашнена, хотя часто бывает приручена, равно как 
и некоторые хищные птицы, широко использовавшиеся в прошлом для охоты. Орнитологи 
считают, что первыми среди птиц 11–13 тыс. лет назад были одомашнены гуси: дикий серый 
вид (Anser anser) в Европе, нильский (Аnser aegyptiacos) — в Северной Африке (найдены 
рисунки нильского гуся, разводимого в Египте в 11 тыс. до н. э.), сибирско-китайский 
(предок — Anser Cygnoid; ок. середины 3-го тыс. до н.э.) — в Китае. Гуси Branta (канадские) 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



125Образы птиц на туркменских коврах XVI–XIX веков

тельных наблюдений. Судя по имеющимся у орнитологов данным, факты до-
местицирования каких бы то ни было пернатых на территории Средней Азии 
не известны, равно как и появление одомашненных птиц в регионе ранее по-
следних веков до н.э.22 Учитывая многочисленность птичьих изображений на 
керамике рубежа 4–3-го тыс., это важнейшее обстоятельство говорит о двух 
путях их появления в местной орнаментике. Первое: ранние рисунки пред-
ставляют диких особей. Второе: названные сюжеты пришли на территорию 
Туркменистана с племенами-переселенцами. Нам представляется, что воз-
можны оба варианта. Причем вполне вероятно, что существующая разница 
в манере изображения на коврах птиц одного вида, скажем, гусей, — в про-
филь и анфас — может маркировать их «происхождение». Так, профильные 
образы — это нелетающие одомашненные птицы, а фигуры анфас — дикие, 
летающие. 

Факт восприятия ряда птичьих изображений ранними земледельцами 
Туркменистана от носителей пришлых культур важен по целому ряду при-
чин. Первое и главное: заимствованный характер сюжетов заставляет пред-
полагать, что обязательная для древних мотивов символика зооморфных об-
разов, в данном случае птиц, должна была следовать тем представлениям об 
их знаковой сущности, которые были разработаны на территориях исхода 
племен-мигрантов. И второе: как и в случае с другими заимствованными об-
разами, стоящие за ними сущности, следовательно, и манера их изображения 
не были сакральными для местного населения. Как результат, иконография 
пришлых птичьих сюжетов легко менялась, теряла идентификационные при-
знаки и приобретала общие с другими пернатыми черты. Поясню на примере 
образа гуся. 

В Египте, стране наиболее ранней доместикации гуся, он был священ-
ной, связанной с солнцем птицей, и манера его изображения в данной ипо-
стаси сохранялась почти без изменений в течение многих тысячелетий23. Для 
Центральной Азии, наоборот, мотив не был «родным», и в представлениях 
местного населения часто сливался — иконографически и семантически — 

являются предками домашних гусей канадского типа. Одомашнивание гусей происходило 
также в Иране (ранее 4-го тыс. до н.э.), Индии (Аnser indica; ок. двух тыс. лет до н.э.) и т.д. 
Родичами домашних гусей на ближнем Востоке являлись нильские гуси, серые и горные. Из 
Ирана домашние гуси распространились по всей Средней Азии. В Греции, Малой и Средней 
Азии гуси были священными птицами, их также считали символом изобилия. Семь тысяч лет 
назад в Месопотамии и Китае были одомашнены утки, потомки обычной кряквы. Курица как 
домашняя птица впервые появилась в Южной Азии. Диким ее предком был банкивский петух 
(Gallus gallus), обитающий в Азии. Ранние свидетельства, на которые опирался в своих трудах 
Чарльз Дарвин, указывали на одомашнивание курицы в районе Индии около 3000 лет до н.э. 
более поздние исследователи утверждали, что это могло произойти ранее в другом регионе 
Азии, предположительно 6000–8000 лет до н.э. в Юго-Восточной Азии и Китае.

22 Сведения любезно предоставлены Робертом Мидхатовичем Сатаевым, канд. биоло-
гических наук, старшим преподавателем башкирского гос. педагогического университета 
(г. Уфа). 

23 См., например, изображения гуся как символа Кеба (Земли) в египетских иероглифах, 
в частности связанного с именем Рамзеса III, также профильные изображения в настенной 
росписи «Охота на гусей» [�emberton, Fletcher 2004: 178, 86–87]; сравните с изображением 
гуся как родового тотема индейцев [Трессидер 2001: 69].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



126 Е. Г. Царева

с фигурами утки и лебедя. «Посредниками» в передаче сюжета предполо-
жительно выступали мастера-керамисты ближнего Востока и, прослеживая 
трансформацию представлений об образе гуся на его пути из Египта в Тур-
кменистан, мы видим, как птица теряла роль творца мира и объединяющего 
сферы мироздания символа жизни и превращалась в один из знаков изоби-
лия и плодородия. В ковровых композициях туркмен конечной точкой сниже-
ния статуса водоплавающих стало их введение в композицию синкретичных 
антропоморфно-зооморфно-растительных древовидных фигур, атрибутом 
которых являются крошечные фигурки животных и птиц на симметрично от-
ходящих от «тела» руках-ветвях (рис. 6).

Отметим, что в коврах образы представленных в профиль «энеолитиче-
ских уток» используются всеми социальными слоями и племенными группа-
ми населения Туркменистана. Иная, кроме позитивной магии, функция иду-
щих (иоламы) и сидящих (энси, элемы халы и чувалы) одомашненных птиц не 
просматривается, население воспринимает их главным образом как символы 
достатка и плодородия. В некоторых композициях домашние птицы высту-
пают как фольклорные образы, например в варианте «гуси и черепаха». В ва-
рианте с бегущими и сидящими дрофами идентификация не ясна, возможно 
их применение в качестве племенного (семейного) маркера, нельзя также от-
брасывать идею вхождения дроф в круг тотемных изображений. Вполне ве-
роятно, что аналогичным по функции был крайне схематизированный мотив 
гуся, использовавшийся племенами эрсаринской группы как промежуточный 
в гёлевых ковровых композициях. В качестве предположения можно гово-
рить о тотемном происхождении данного образа, в таком случае он скорее 
является синкретизацией мотивов гуся и лебедя и, вероятно, относится не 
к аграрному, но к степному/лесному бестиарию.

В сюжетах, представляющих частное через целое (лапы на иоламах и го-
ловы с грудками в гёлях), виды птиц не определяемы из-за абстрактности 
изображений. Однако их функция вхождения в круг образов-маркеров при-
надлежности племени-производителя к той или иной конфедерации очевид-
на. В случае с салор-гёлем мы можем с осторожностью говорить о слиянии 
в его композиции древнеземледельческой и степной линий туркменской ор-
наментики.

Продолжая сопоставление птичьих образов на археологических и этно-
графических памятниках, отметим, что иконография и символика образов 
ястребиных на редких энеолитических и многочисленных гонурских памят-
никах сравнима с образами и символикой орлов и коршунов, изображенных 
на знаковых предметах месопотамской цивилизации, и связана с идеями про-
кламации и позиционирования верховной власти. Фигуры хищных птиц на 
каменных и металлических предметах, в первую очередь печатях, восприни-
маются уже не как общие для социума тотемные и магические символы, как 
в эпоху энеолита, но знаки личной принадлежности и статусные атрибуты. 
Равно на алтынской и сузианской керамике и бактрийских и маргианских 
бронзах орлы представлены анфас, с повернутой в сторону головой с боль-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



127Образы птиц на туркменских коврах XVI–XIX веков

шим глазом и клювом, крылья распростерты, ноги широко расставлены24. 
В нескольких случаях мы видим орлов со змеями; одна бронзовая бактрий-
ская печать фиксирует уникальное для своего времени и данной территории 
изображение двуглавого орла [Сарианиди 2002: 309; 303] (рис. 2в). 

Аналогично на коврах и ковровых изделиях хищные одноглавые и дву-
главые птицы изображались анфас, с повернутой вбок головой/головами. При 
этом головы переданы схематично, ноги, как правило, и хвост не обозначены. 
Описанные образы выявлены на элемах салорских энси и на центральном 
поле арабачинских асмалдыков, на которых они являлись индивидуальны-
ми знаками принадлежности таких изделий лицам с высоким социальным 
статусом (рис. 10а, в). Однако в композициях с «орлиными розетками» на 
иоламах и игл-гёлях на коврах халы племен арало-каспийской зоны птичьи 
сюжеты играют роль племенного знака (рис. 9, 10б). 

Отметим также появление образа двуглавых орлов в композициях «с вол-
нами» на территории Средней Амударьи. Функция мотива и привязанность к 
какой-либо группе не просматривается, по-видимому, в результате размыва-
ния племенной структуры местных племен. Нельзя, однако, исключать фоль-
клорное происхождение сюжета. Судя по иконографии, возможно также, что 
некоторые фигурирующие на керамике и коврах ястребиные — это не орлы, 
но коршуны либо грифы.

Мифологические птичьи образы представлены только одним мотивом — 
птицы Сенмурв с собаками, в восьмиугольном медальоне. Сюжет известен в 
иранской мифологии, однако присутствие собак говорит скорее о его связи с 
образом Исиды. Несмотря на архаичность представленного варианта (Сен-
мурв с собаками), идея предположительно проникла в систему среднеазиат-
ских изобразительных сюжетов с носителями культа Исиды не ранее периода 
его распространения в странах Средиземноморья и ближнего Востока.

Форма имитирующей круг «розетки с Сенмурвом», сложность ее ком-
позиции, а также манера расположения мотива на декорируемом поле (гори-
зонтальные и вертикальные ряды) связывает его с гёлевыми композициями. 
Одновременно мифологичность и проблема происхождения сюжета с Сен-
мурвом заставляют нас коснуться темы «народного» и «высокого» в тради-
ционном искусстве, а именно такого его аспекта, как формирование птичьих 
сюжетов. Рассмотренный материал позволяет предположить, что восходящие 
к энеолитическому прошлому Туркменистана мотивы-символы плодородия 
и охраны (включая древовидные) вполне могли сложиться на основе древней 
местной орнаментики. Однако сюжет с Сенмурвом, племенные гёли и ряд 
других сложнейших построений космогонического характера (композиция 
энси, панели с сюжетом дарваза) подразумевают участие в их создании жре-
цов либо других носителей высоких сакральных знаний своего времени.

24 В памятниках Гонура выявлены также явно импортные серебряные печати, выполненные 
в ином стиле и с иной иконографией: на них хищные птицы изображены в профиль, в одном 
случае — с повернутой назад головой [Sarianidi 2007: fig. 168].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



128 Е. Г. Царева

Словарь терминов

Адлар — см. атсвагорг.
Асмалдык — у туркмен пяти-, семи- или прямоугольная попона на верблюда 

свадебного каравана, несущего палатку, в которой невесту везут в дом жениха. Из-
готавливаются парами.

Атсвагорг/ арцвагорг — также адлер-казак, челаберд: распространенный на 
Южном Кавказе мотив, изображающий орла с распахнутыми крыльями (в западной 
литературе принято название адлар — «орел»).

Гёль — у туркмен мотивы в форме фестончатого медальона, восьмиуголь-
ника, ромба и др. Использовались в декоре центрального поля, где располагались 
продольно-поперечными либо диагональными рядами. Одна группа применялась 
в племенных халы и имела значение племенных эмблем гербового характера (гюлли-
гёль, игл-гёль, салор-гёль, теке-гёль, чоудор-гёль), вторая, общетуркменская, исполь-
зовалась в декоре настенных мешков.

Гюлли-гёль — см. гёль.
Дарваза — перс.-тадж., также туркм. «ворота»; у туркмен название композиции 

центрального поля асмалдыков с тремя большими центральными розетками и двумя 
рядами продольно расположенных арок. 

Догаджик — туркм. «амулет»; также название мотива, треугольной или ромбо-
видной формы, выполняющего в декоре ковров роль защитного амулета.

Дырнак — туркм. «когти, когтистый»; название ромбовидных мотивов, контур 
которых украшен крючковидными фигурами.

Игл-гёль — см. гёль.
Иолам — у туркмен узкая длинная полоса, служащая для украшения свадебной 

юрты. Ткется в комбинированной технике, сочетающей одноярусную вязку и про-
стое прямое переплетение.

Калкан-нуска — название племенного гёля узбеков племени туркоман Нуратин-
ского междугорья.

Кулох — головной убор в форме колпака у иранских народов Центральной Азии 
и ближнего Востока.

Куш — туркм. «птица», обычно дикая; название мотива.
Малые чувал-гёли — у туркмен название группы общетуркменских гёлей не-

большого размера, использующихся в декоре настенных мешков и в качестве про-
межуточного мотива в гёлевых композициях.

Мафрач — у туркмен малый настенный мешок прямоугольной формы, с бахро-
мой. Изготавливаются парами.

Салор-гёль — см. гёль.
Сары-гёль — см. гёль.
Тавус — туркм. «петух, павлин»; название орнаментального сюжета со стилизо-

ванным изображением головы петуха.
Теке-гёль — см. гёль.
Торба — у туркмен настенный мешок средних размеров, с бахромой. Изготав-

ливались парами.
Халы — у туркмен большой постилочный (т.е. стелившийся на пол) ковер с пле-

менными символами гёль в декоре центрального поля.
Чоудор-гёль — см. гёль.
Чувал — у туркмен настенный мешок больших размеров, без бахромы. Изготав-

ливались парами.
Элем — арабск. «знамя, эмблема»; у туркмен дополнительная нижняя панель 

композиции постилочных ковров, энси, чувалов и некоторых других ковровых из-
делий.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



129Образы птиц на туркменских коврах XVI–XIX веков

Энси — у туркмен закрывающий вход в юрту занавес. Основным элементом 
центрального поля ворсовых энси обычно является широкий прямой крест.

Библиография

Авеста. Избранные гимны из Видевдата / Пер. с авест. И.М. Стеблин-Каменского. 
М., 1993.

Гурина Н.Н. Водоплавающая птица в искусстве неолитических лесных племен // 
КСИА. 1972. Вып. 131.

Кашина Е.А., Емельянов А.В. Костяные изображения птиц финала каменно-
го века Мещерской низменности. [Электронный ресурс]. URL: http://www.history-
ryazan.ru/ (дата обращения: 15.09.2011).

Кирчо Л.Б., Коробкова Г.Ф., Масон В.М. Технико-технологический потенциал 
энеолитического населения Алтын-депе как основа становления раннегородской ци-
вилизации. СПб., 2008.

Лисицина Г.Н. Становление и развитие орошаемого земледелия в Южной Тур-
кмении. Опыт исторического анализа материалов комплексных исследований на юге 
СССР и ближнем Востоке. М., 1978.

Миниатюра Мавераннахра. Л., 1980.
Мошкова В.Г. Ковры народов Средней Азии. Ташкент, 1970.
Мошкова В.Г. Племенные гёли на туркменских коврах // Советская этнография. 

1946. № 1. 
Ошибкина С.В. Об изображениях птиц на керамике эпохи бронзы в Восточном 

Прионежъе // КСИА. 1980. Вып. 161.
Полосьмак Н.В. Всадники Укока. Новосибирск, 2001.
Полосьмак Н.В., Баркова Л.Л. Костюм и текстиль пазырыкцев Алтая (IV–III вв. 

до н.э.). Новосибирск, 2005.
Руденко С.И. Культура населения Горного Алтая в скифское время. М., 1953.
Рыбаков Б.А. Язычество древних славян. М., 1981.
Сарианиди В. Маргуш. Древневосточное царство в старой дельте реки Мургаб. 

Ашхабад, 2002. 
Ставиский Б.Я. Между Памиром и Каспием (Средняя Азия в древности). М., 

1966.
Станкевич И.Л. Керамика Южной Туркмении и Ирана в бронзовом веке. М., 

1978. С. 17–34.
Тресиддер Д. Словарь символов. М., 2001.
Труды южно-туркменской археологической комплексной экспедиции. Т. X. Аш-X. Аш-. Аш-

хабад, 1961.
Холл М.П. Энциклопедическое изложение масонской, герметической, каббали-

стической и розенкрейцеровской символической философии. Интерпретация секрет-
ных учений, скрытых за ритуалами, аллегориями и мистериями всех времен. Ново-
сибирск, 1992.

Хронология эпохи позднего энеолита — средней бронзы Средней Азии (погре-
бения Алтын-депе). СПб., 2005.

Царев Н.В. Образ матери-прародительницы на войлочных изделиях кочевниче-
ских народов степи (по материалам археологических и этнографических коллекций 
музеев Санкт-Петербурга) // Вестник молодых ученых. Культурология и искусство-
ведение. СПб., 2005. С. 33–39. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



130 Е. Г. Царева

Царева Е.Г. Ворсовое ткачество Средней Амударьи в контексте евразийской 
традиции // Котин И.Ю., Родионов М.А., Царева Е.Г. Социум и окружающий мир 
в традициях Центральной, Южной и Юго-Западной Азии. СПб., 2006. Ч. 1. С. 7–98.

Царева Е.Г. Тотемные изображения на ворсовых коврах Средней Амударьи // 
У истоков цивилизации: Сб. статей к 75-летию В.И. Сарианиди. М., 2004. С. 202–
224.

Central Asian Textiles and Their Contexts in the Early Middle Ages // Riggisberger 
Berichte 9. Riggisberg, 2006.

Hrouda B. Der Alter Orient. Geschichte und Kultur des alten Vorderasien. Munchen, 
2005.

Mellaart J. Gatal Hüÿük. A Neolithic Town in Anatolia. L.; N.Y., 1967.
Nagel F. Stuttgarter Kunst-Auktionshaus. Spezialauktion 27 T. November 1996.
Pemberton D., Fletcher J. Das goldene Erbe der �haraonen. Munchen, 2004.
Rautenstengel A. and V., Azadi S. Studen zur Teppich-Kultur der Turkmen. Haupttep-

piche mit «Adler»- und Dyrnak-Gol. Verschiedener turkmenischer Gruppen — Vergleich 
ihrer Struktur und ihrer Erscheinungsbilders. Hilden, 1990.

Reuben D.M. Gols and Guls II. Exhibition of Turkmen and Related Carpets from the 
17th to 19th Centuries. L., 2001.

Sarianidi V. Necropolis of Gonur. Athens, 2007.
Seeher J. Hattusha Guide. A day in the Hittite Capital. Istanbul, 2005.
Tsareva E. Carpets of Central Asian Nomads (from the collection of the Russian Mu-

seum of Ethnography, St. �etersburg). Genova, 1993.
Tsareva E. Carpet Weaving // The Caucasian �eoples. Antwerpen, 2000. �. 233–270.
Tsareva E. Turkmen Carpets. Masterpieces of Steppe Art, from 16th to 19th Centu-

ries. The Hoffmeister Collection. Stuttgart, 2011.
Tzareva E. Rugs and Carpets from Central Asia. The Russian collections. Leningrad; 

L., 1984.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



Рис. 2. Изображения птиц на памятниках юго-восточного Туркменистана  
и Южной Сибири эпохи бронзы и раннего железа

а, б. Фаянсовая подвеска и бронзовая печать с образами орла с распростертыми 
крыльями. Туркменистан, Гонурдепе. Конец 3-го — начало 2-го тыс. до н.э. 

Воспроизводится по: [Сарианиди 2002: 307, 309];
в. бронзовая печать с образом двуглавого орла с распростертыми крыльями 

и двух змей. бактрия. 2-е тыс. до н.э. Воспроизводится по: [Сарианиди 2002: 303].

3. Изображения птиц на предметах из курганов пазырыкского типа. V–III в. до н.э.
а. Сакский шлемовидный головной убор и украшающие женский парик фигурки 

птиц. Алтай, Ак-Алаха-1; Верх-Кальджин-2. IV–III вв. до н.э. 
Воспроизводится по: [Полосьмак 2001: 148, 156, 159];

б. Фигурка лебедя. Пятый пазырыкский курган. Сер. III в. до н.э. 
Собрание Государственного Эрмитажа. Фото автора.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



Рис. 4. Изображения птичьих голов в медальонных композициях гёль 
на постилочных коврах халы

а (слева). Деталь халы с медальоном салор-гёль. Туркмены-салоры. Туркменистан, 
Средняя Амударья, северная зона. XVIII в.; 

б (справа). Деталь халы с медальоном чоудор-гёль. Туркмены-чоудоры. 
Прикаспийский регион, северная зона. Начало XIX в. 

Воспроизводится по: [Tsareva 2011: fig. 12; 92].

Рис. 5. Парциальные птичьи изображения в линейных ковровых композициях
а (слева). Деталь полосы иолам для обвязывания свадебной юрты, с мотивом 

птичьих лап и уток (?). Туркмены. Туркменистан, Средняя Амударья, южная зона. 
XVIII в. или ранее. Воспроизводится по [Tsareva 2011: fig. 164]; 

б (справа). Деталь ковра халы с изображением головы петуха в каймовом 
орнаменте тавус («петух, павлин»). Туркмены-эрсари. Туркменистан, 

Средняя Амударья, южная зона. Середина XIX в. 
Воспроизводится по: [Tsareva 2011: fig. 107].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



Рис. 6. Изображения головок птиц куш в древовидных мотивах келле
а. Деталь элема большого настенного мешка чувал с мотивом куш в составе 

антропоморфно-растительных фигур келле. 
Воспроизводится по: [Tsareva 2011: fig. 127];

б. Деталь центрального поля дверного занавеса энси с сюжетом куш в декоре арки 
и примыкающих боковых панелей. Туркмены-эрсари. Туркменистан, 

Средняя Амударья, южная зона. Начало XIX в. 
Воспроизводится по: [Tsareva 2011: fig. 115];

в. Деталь центрального поля энси с сюжетом «келле с мотивом куш» в декоре арки 
и обрамляющей центральную панель каймой газ аяк («гуси»). Туркмены-сарыки. 

Туркменистан, Средняя Амударья. Конец XVII — начало XVIII в. 
Воспроизводится по: [Tsareva 2011: fig. 20];

г. Деталь мотива арки большой декоративной панели с композицией дарваза. 
Туркмены-салоры. Туркменистан, Средняя Амударья, северная зона. 
Не позднее начала XVIII в. Воспроизводится по: [Tsareva 2011: fig. 9].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



Рис. 8. Образы летящих гусей в ворсовых изделиях населения Средней Амударьи
а. Деталь мешка настенного торба со сценой полета несущих черепаху гусей. 

Туркмены Средней Амударьи. Туркменистан, Средняя Амударья. XIX в. 
Частное собрание. Воспроизводится по: [Nagel 1996: cat. 179];

б. Деталь постилочного ковра халы с изображением летящего гуся газ аяк 
(промежуточный мотив центрального поля). Туркмены-эрсари. Туркменистан, 

Средняя Амударья, южная зона. Середина XIX в. 
Воспроизводится по: [Tsareva 2011: fig. 107].

Рис. 7. Деталь ворсовой попоны асмалдык с мотивом бегущих дроф. 
Туркмены-текинцы. Южный Туркменистан, Ахальский оазис. XVIII в. 

Собрание Российского этнографического музея, Санкт-Петербург. Фото автора

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



Рис. 9. Изображения «орлиных розеток» в декоре туркменских ковровых изделий
а. Деталь полосы для обвязывания юрты иолам. Туркмены-имрели. 

Туркменистан, арало-каспийская зона. 1511–1599 (33,3 %), 1617–1677 гг. (53,2 %). 
Коллекция Питера Хоффмайстера, Германия. Фото автора;

б. Деталь центрального поля постилочного ковра халы с мотивом игл-гёль. 
Туркмены-имрели. Туркменистан, юго-запад арало-каспийской зоны. 

1655–1824 (68,1 %), 1827–1887 (13,8 %). 
Коллекция Питера Хоффмайстера, Германия. Фото автора;

в. Деталь центрального поля большого настенного мешка чувал. 
Туркмены-салоры (?).Туркменистан, Средняя Амударья, северная зона. 

Не позднее XVIII в. Воспроизводится по: [Tsareva 2011: fig. 15].

Рис. 10. Образы двуглавых орлов в декоре туркменских ковровых изделий
а. Деталь элема дверного занавеса энси. Туркмены-салоры. Туркменистан, 

Средняя Амударья, северная зона. Не позднее XVIII в. 
Коллекция Питера Хоффмайстера, Германия. Фото автора;

б. Деталь полосы для обвязывания юрты иолам. Туркмены. Туркменистан. XVIII в. 
Частная коллекция. Фото автора;

в. Деталь центрального поля попоны на верблюда свадебного каравана асмалдык. 
Туркмены-арабачи. Туркменистан, Средняя Амударья, северная зона. 

Не позднее начала XIX в. Собрание Российского этнографического музея, 
Санкт-Петербург. Фото автора.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 



Рис. 11. Деталь малого настенного мешка мафраш 
с образом мифологической птицы Сенмурв и собаками. 

Туркмены. Туркменистан, северо-запад арало-каспийской зоны. 
Не позднее начала XIX в. 

Коллекция Питера Хоффмайстера, Германия. Фото автора

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-182-4/ 

© МАЭ РАН 
 


