
X
\

V

f V •г,
Фл .ФЩ ь сг Ш  р

‘ /  ^
. О и '- Х

au-M. /^ . Л

Jj f f *  ™

♦ *v ♦ ·»

v\

НАУКА·

L£d______ CduiL· Ш iu .άλ ίΛ



Ф .А. Фиельструп, 1925 г.



РОССИ Й СК АЯ АК АДЕМИЯ НАУК
ИНСТИТУТ ЭТНОЛОГИИ И АНТРОПОЛОГИИ  

им. Н. Н. МИКЛУХО-МАКЛАЯ

Ф.А.ФИЕЛЬСТРУП

ИЗ ОБРЯДОВОЙ ЖИЗНИ 
КИРГИЗОВ 

НАЧАЛА XX ВЕКА

МОСКВА «НАУКА» 2002



УДК 391/395 
ББК 63.5(2) 

Ф  50

Издание осуществлено при финансовой поддержке 
Российского гуманитарного научного фонда (Р ГН Ф )  

проект №  0 и 0 и 1 6 0 8 3 д

Ответственные редакторы и составители: 
доктор исторических наук Б.Х. Кармышева, 

доктор исторических наук С.С. Губаева

Рецензенты:
доктор исторических наук Ρ.ίί/. Джарылгасинова, 

кандидат исторических наук Ю Д . Анчабадзе

На переплете:
экспедиционная карта, составленная Ф.А. Фиельструпом; 

киргизское надмогильное сооружение; 
головной убор молодой киргизской женщины

Фиельструп Ф .А .
Из обрядовой жизни киргизов начала X X  века /  Ф .А. Фиель- 

CTpjm; [Отв. ред. Б .Х. Кармышева, С.С. Губаева]; Ин-т этнологии и 
антропологии им. Н.Н. Миклухо-Маклая. — М.: Наука, 2002. — 
300 с.: ил.

ISBN 5-02-008775-0 (в пер.)

Данная работа является публикацией этнографических материалов замеча­

тельного ученого Ф .А .  Фиельструпа, репрессированного в начале 3 0 -х  годов. О на  

посвящена обычаям и обрядам киргизов и некоторых других тюркских народов в 

самых разных областях быта, прежде всего обрядам, связанным с рождением и 

воспитанием ребенка, свадебным и погребально-поминальным. Книга дает пред ­

ставление о хозяйственной деятельности, празднествах и развлечениях, традицион­

ной социальной структуре киргизского общества, архаичных пластах мировоззрен­

ческой системы киргизов.

Д ля этнографов, историков, фольклористов и более широкого круга читателей.

ТП-2002-1-№  32

ISBN 5-02-008775-0 ©  Издательство “Наука” , 2002



i - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - i

Ф.А. ФИЕЛЬСТРУП 
И ЕГО ИССЛЕДОВАНИЯ 

СРЕДИ КИРГИЗОВ

20—30-е годы X X  в. стали переломным этапом в жизни народов 
СССР, тем водоразделом в их истории, когда по одну сторону оста­
лась традиционная народная культура, а по другую — после установ­
ления нового общественного строя — начались стремительные изме­
нения в ней, трансформация и даже исчезновение многих ее элемен­
тов, появление новых черт, часто насильственно насаждаемых. По­
этому так важны для науки этнографические исследования того вре­
мени.

Одним из тех, кто стоял у истоков советской этнографической 
науки, но чье имя на долгие годы незаслуженно забыли, был
Ф .А. Фиельструп (19.02.1889-07.12.1933).

Федор Артурович Фиельстр)т родился в Петербурге в семье 
инженера-электрика. Отец его, Артур Фредерик Фиельстр)т, дат­
чанин, родившийся в 1856 г. в Копенгагене и там же получивший об­
разование, после окончания Технического института приехал в Рос­
сию, в Петербург. Сначала он работал в Большом Северном теле­
графном обществе, а с 1881 г. — в Управлении городских телеграфов 
в Петербурге в должности старшего механика. По долгу службы был 
командирован более чем на год в штат Тифлисского телеграфного ок­
руга для ремонта кабеля, проложенного через Каспийское море. В 
1890 г. он принял подданство России и окончательно обосновался в 
Петербурге. Но проработал после этого всего восемь лет. В 1898 г. 
Фиельструп был уволен по болезни и вскоре умер в возрасте сорока 
двух лет.

Мать Федора Артуровича, Флоренция Мэри Фиельструп 
(англичанка, до замужества Стерн), оставшись с двумя сыновьями, 
Эмилем и Теодором (Федором), без средств к существованию, на­
чала давать уроки английского языка: в частности, у нее обучались 
будущий академик П.Л. Капица и его старший брат Л.Л. Капица.



О тец Ф .А .  Фиельструпа — 

А .Ф .  Фиельструп

Рано стали зарабатывать на 
жизнь и сыновья. Федор, еще 
будучи гимназистом, так же, как 
и мать, начал давать частные 
уроки английского языка, кото­
рым с детства владел в совер­
шенстве. В студенческие годы 
Федор Артурович занимался пе­
реводческой работой, неодно­
кратно его приглашали в англий­
ское посольство в Петербурге на 
приемы, когда не хватало штат­
ных переводчиков. По словам 
Елены Михайловны Пещере- 
вой, жены Федора Артуровича, 
он был желанным участником 
этих вечеров еще и потому, что 
прекрасно танцевал.

В качестве переводчика 
Ф .А. Фиельстрзт в юности, в 1912— 1913 гг., совершил два интерес­
ных путешествия с американскими учеными: на Кавказ с ботаником 
Миллером и в Монголию с антропологом, куратором Вашингтонско­
го национального музея А. Хдрличкой.

Оба брата окончили коммерческое училище. Старший, Эмиль, 
избрал себе деятельность по коммерческой части, а младший, Федор, 
в 1908 г. поступил в Петербургский университет. Сначала он подал 
заявление на факультет восточных языков, но затем передумал и пе­
решел на романо-германское отделение историко-филологического 
факультета. Именно в годы учебы в университете под воздействием 
лекций по антропологии и этнографии профессора Л.Я. Штернберга 
(он читал эти курсы студентам в географическом кружке при Петер­
бургском университете) и созрело у Фиельстр)та решение посвятить 
себя этнографии. Закончил он университет в 1916 г.

Пребывание Фиельстр)та в университете затянулось в связи с 
тем, что он в числе пятерых молодых ученых отправился в 1914 г. в 
Южную Америку изучать индейские племена и природу тропических 
лесов. В организации экспедиции принимали участие петроградские 
академические музеи: Музей антропологии и этнографии. Зоологи­
ческий музей. Русское антропологическое общество при Петроград­
ском университете. Антропологический отдел Общества любителей 
естествознания, антропологии и этнографии при Московском уни-



М ать Ф .А .  Фиельструпа 

(предположительно) — Ф .М . Фиельструп

верситете, а также частные лица. Вернулась экспедиция в Россию 
осенью 1915 г.

После окончания университета Ф.А. Фиельстр)^ был принят на 
работу в Музей антропологии и этнографии им. Петра Великого.

Вскоре после Октябрьской революции Российская академия на­
ук была привлечена новым правительством к решению срочных задач 
государственного строительства. Уже в 1917 г. при ней была создана 
Комиссия по изучению племенного состава населения России и со­
предельных стран (КИ ПС), которая с 1925 г. стала называться Ко­
миссией по изучению племенного состава населения СССР и сопре-



1ч

•  S t 's

Жена Ф .А .  Фиельструпа — 

Е .М . Пещерева

дельных стран Академии наук 
СССР. Материалы этой Комис­
сии должны были послужить ос­
новой для проведения националь­
ного размежевания нового госу­
дарства. Ф .А. Фиельструп рабо­
тал в КИПСе с 1918 г. внештат­
ным, а с 1921 г. штатным сотруд­
ником. С экспедициями он объ­
ездил огромную территорию 
СССР (от Приуралья до Фер­
ганской долины и от Алтая до 
Кавказа и Крыма). Занимался 
сбором, прежде всего, материала 
по этническому составу и рассе­
лению народов нашей страны. 
Кроме того, Фиельстрзт приоб­
рел значительное количество 
предметов материальной культу­

ры для пополнения коллекций Русского музея (ныне хранящиеся в 
Музее антропологии и этнографии им. Петра Великого в Санкт-Пе­
тербурге), а также для Главного среднеазиатского музея в Ташкенте 
и для музея в Бишкеке.

В результате этих поездок ученый собрал большой фактический 
материал по этнографии различных тюркских народов страны, осо­
бенно казахов и киргизов^ что и определило основное направление 
творчества Ф .А . Фиельстр)ша: этнографическое изучение тюрк­
ских народов в сравнительно-историческом плане, выяснение их эт- 
ногенетических и историко-культурных связей. Именно в таком 
ключе написаны его статьи “Свадебные жилища турецких народно­
стей” и “Молочные продукты т у р к о в - к о ч е в н и к о в ” ^. Полевой мате­
риал Ф .А. Фиельструпа о киргизах ,̂ имеющийся в его архиве, си­
стематизированный и подготовленный им для дальнейшей работы, 
включает и данные для сравнительного анализа с казахами, крым­
скими татарами, ногайцами, хакасами, теленгитами, шорцами и дру­
гими народами (как собранный им самим, так и извлеченный из ли­
тературы). И не вина ученого, что он не смог полностью реализо­
вать все свои творческие замыслы: молох сталинских репрессий по­
глотил и его.

Ф .А. Фиельструп был арестован 26 ноября 1933 г. по так назы­
ваемому делу Российской национальной партии, иногда также име-

6



Ф .А . Фиельструп

нуемому “делом славистов” , которое было сфабриковано, как и боль­
шинство обвинительных “дел” того времени. Как считают Ф.Д. Аш- 
нин и В.М. Алпатов, авторы монографии о “деле славистов” , оно 
стало одним из звеньев кампании против старой русской интеллиген­
ции, целью которой было “не столько уничтожение, сколько запуги­
вание и унижение людей, воспитанных в иной системе ценностей, по 
сравнению с господствовавшей” .̂

Ф.А. Фиельстрзт умер мучительной смертью: на очередном до­
просе не предупрежденный охраной он глотнул крутого кипятка, и, 
получив сильнейший ожог, в шоковом состоянии задохнулся. Реаби­
литирован он был 8 мая 1958 года̂ .

При жизни Ф .А. Фиельстрзт успел опубликовать лишь не­
сколько статей ,̂ по которым, однако, можно судить о том, какой ог­
ромный научный потенциал был заложен в этом ученом, а собранный 
им уникальный полевой материал позволяет предположить, сколько 
интереснейших трудов остались ненаписанными.

Хотелось бы особо отметить литературный дар Ф .А. Фиельст- 
рупа. Любое этнографическое явление он преподносил так образно и 
живо, что невольно и с удовольствием вживаешься в эту атмосферу. 
Даже от описания интерьера жилища, утвари, сельскохозяйственных 
орудий, орудий ремесленников невозможно при чтении оторваться. 
Такова магия стиля этого ученого.



Ф.А. Фиельструп был одним из первых специалистов-этнографов, 
изучавших киргизов центрального Тянь-Шаня (от верховьев рек Тюп 
и Джергалан на востоке до Сусамыра на западе; от долины реки Боль­
шой Кебин на севере до долины реки Арпы на юге), а также Таласа и 
приферганской части Киргизии. Объездив всю эту немалую террито­
рию в 1924, 1925 и 1929 гг., он собрал богатейший материал, отража­
ющий все стороны традиционного киргизского хозяйства и быта.

Киргизские материалы в личном архиве Ф .А. Фиельструпа 
представлены тремя дневниками, пятью тетрадями с записями, тремя 
подробными рукописными отчетами о его полевых исследованиях в 
Киргизии за 1924—1925 гг., одной тетрадью за 1924—1926 гг., в ко­
торую вошли описи приобретенных коллекций и записи расходов.

Ученым была начата систематизация собранных в Киргизии све­
дений: каждая запись на определенную тему была занесена им из те­
тради на “карточку” (в то время карточкой мог служить любой кло­
чок бз^аги, оказавшийся под рукой), а карточки сгруппированы по 
темам. На некоторых карточках имеются соответствующие выписки 
из литературы.

Принятые в рукописи рубрикация и подрубрикация — почти до­
словное воспроизведение архивных материалов Ф.А. Фиельструпа. 
В связи с тем, что записи Ф .А. Фиельстр)ша представляют собой 
необработанный полевой материал, составители позволили себе в от­
дельных слз^аях провести литературную правку.

Материальная культура в исследованиях ученого также занимала 
одно из основных мест .̂ Но поскольку именно эта область лучше 
всего изучена в современной этнографии киргизов®, мы не включили 
материалы Фиельструпа об этом в данную публикацию.

Предлагаемая же читателю часть архива посвящена преимущест­
венно малоизученной даже в наши дни теме в этнографии киргизов, 
а именно обычаям и обрядам. Большую часть полевых исследований 
ученого занимают обряды жизненного цикла, связанные с рождени­
ем и воспитанием ребенка, свадебные и погребально-поминальные, 
гораздо меньшую часть — обычаи и обряды, связанные с остальны­
ми сторонами бьгга киргизов: хозяйственной деятельностью, празд­
нествами, развлечениями и т.д.

Многое из собранного Ф .А. Фиельстр)шом уже в 20-е годы бы­
ло архаикой. Например, новогодние обряды ритуального прыганья 
через костер с целью “очищения” тех, у кого в этом году начинался 
новый мучал (т.е. 12-летний “животный” цикл, которым во многих 
странах Востока исчисляется возраст человека), и битья старой дере­
вянной чашки, принадлежавшей имениннику, сохранились к 20-м го-

δ



дам только в очень глухих горных селениях. Как и обряд, совершае­
мый на Новый год мальчиками, а именно: после прыжков через кос­
тер они бросали в степь свои альчики (игральные кости, бабки).

Или обряд, происходивший на годовых поминках, когда голая 
женщина распутывала зубами привязанного к низкому колышку 
верблюда, груженного всяким добром, а развязав, забирала его себе, 
уже в те годы был на стадии исчезновения. Об архаичных обрядах, 
связанных со скотоводством, в частности с рождением верблюжонка, 
писала Б.Х. Кармышева .̂

Материалы Ф .А . Фиельструпа изобилуют очень многими, не из­
вестными еще этнографической науке деталями. Например, о прове­
дении годовых поминок у казахов и киргизов писали многие исследо- 
ватели̂ о. Но такого подробного описания обряда с приведением мель­
чайших подробностей не было ни у кого. Интересна и немаловажна, 
например, такая деталь, приведенная Фиельструпом. К годовым по­
минкам у киргизов токари специально вытачивали деревянную посу­
ду. И это не случайно. Как известно, для многих народов дерево и из­
делия из него обладали способностью даровать плодородней  ̂А  в по- 
гребально-поминальной обрядности у них, в том числе и у киргизов, 
немалую роль играла магия, обеспечивающая будущее плодородие 
(возрождение) души покойного. Это и использование сена, соломы, 
травы в качестве подстилки под тело покойного; это и осыпание зер­
нами злаковых носилок с покойником; это и укладывание в могилу 
вместе с покойником яиц и т.п. Такую же магическую роль, видимо, 
играла и новая деревянная посуда на годовых поминках.

Интересные детали мы узнаем и о выхаживании недоношенных 
( “недозревших”, как говорят киргизы) детей. Ребенка клали в мехо­
вую шапку и на тот период, который нужен для его “дозревания” (по 
числу недостающих дней до положенных 9 месяцев, 9 дней, 9 часов 
и 9 минут), вешали на кереге (деревянная решетка цилиндрической 
части юрты), ежедневно передвигая по ней, начиная с правого двер­
ного косяка, считая каждый скреп решетки за день. Если в кереге 
30 скрепов, а ребенок родился на два месяца раньше, то эта своеоб­
разная люлька обходила юрту дважды. Причем ребенок должен был 
“дозревать”, не касаясь земли (как в утробе матери). Даже при 
кормлении и пеленании его не клали на землю.

Не вызывает сомнения, что все эти и многие другие детали очень 
важны, поскольку именно они позволяют выявить архаичные пласты 
мировоззренческой системы киргизов.

Особо хотелось бы отметить богатейший материал, собранный 
Ф .А. Фиельструпом, о календаре киргизов, причем по локальным их



группам. Верный своему принципу изучать все в сопоставлении, Фи- 
ельструп приводит и сравнительный материал, собранный им самим, 
о календаре казахов (Старшего, Среднего и Младшего джузов), 
туркмен, крымских татар и ногайцев. Материал Фиельструпа пока­
зывает, что, несмотря на значительную территориальную удален­
ность, в календаре этих народов много общего: использование 
12-летнего животного цикла летосчисления, присутствие в названиях 
месяцев арабских и местных народных наименований, у крымских та­
тар деревни Бажан — даже христианских, а также наличие остатков 
древнего фенологического календаря и не менее древнего летосчисле­
ния по созвездию Плеяды.

Вызывает интерес материал об определении чисел месяца, о при­
метах, поверьях и обрядах, связанных с календарем, особенно с 
празднованием Нового года, о “счастливых” и “несчастливых” днях 
недели и т.п.

Круг научных интересов Ф .А. Фиельструпа не ограничивался 
только этнографией. Будучи представителем русской научной шко­
лы, он понимал, что любое исследование требует комплексного под­
хода, и потому наряду с этнографическим материалом собирал и лин­
гвистический (диалектологический), и фольклор, в том числе и обря­
довый. Песни (любовные, колыбельные, пастушеские, плачи по 
умершему), пословицы и поговорки, загадки, скороговорки, собран­
ные Фиельструпом, уникальны не только потому, что многие из них 
публикуются впервые, но и потому, что все эти тексты приведены в 
транскрипции, причем часто в разных вариантах, в зависимости от 
местности, где была сделана запись.

Полевые записи Фиельструпа позволяют: рассмотреть в опреде­
ленной степени традиционную социальную и экономическую струк­
туру киргизского общества; выявить архаичные пласты мировоззрен­
ческой системы киргизов и других тюркских народов, их представле­
ния о мироздании и человеке как частице мироздания, о месте чело­
века в природе и обществе; найти общее и особенное в развитии куль­
туры киргизов и других тюркских народов, их этногенетические и 
культурные связи.

Большое внимание во время экспедиций Фиельструп уделял 
сбору терминов, одним из первых этнографов оценив всю важность 
подробной фиксации терминологии для этнографии как науки. Он 
понимал, что точное знание термина, выяснение его этимологии по­
могают не только глубже проникнуть в идею, лежащую в основе обо­
значаемого предмета, но и раскрыть его этногенетические корни, что, 
как уже говорилось, интересовало Фиельструпа особо.

10



Объяснения многочисленных терминов, которыми изобилуют 
как полевые записи Фиельструпа, так и описание коллекций, собран­
ных им для музеев, очень подробны и очень образны. Это практиче­
ски готовые словарные статьи.

Целого ряда терминов, приведенных Фиельструпом, нет даже в 
“Киргизско-русском словаре” К.К. Юдахина^ ,̂ одном из лучших 
тюркско-русских словарей, который богато иллюстрирован этно­
графическими сведениями. Например, жийлук — ободок, продева­
емый сквозь носовую перегородку крупного рогатого скота; сайап- 
кыр — человек (тренер), готовящий лошадей к скачкам; теепе — 
четки и др.

Часть терминов, приведенных Фиельструпом, объясняют явле­
ние, предмет шире, гораздо более детализированно, а значит, более 
точно, или же имеют несколько иное значение, чем в современном 
киргизском языке. Например, слово байпак в современном киргиз­
ском языке означает “чулки, носки”, а по Ф .А. Фиельструпу — 
“кошемные чулки” , отук в современном киргизском языке означа­
ет “сапоги”, по Ф .А . Фиельструпу — “сапоги сшитые, не на гвоз­
дях, с толстыми подошвами” . Туубийне (или туу бийне) в “Кир­
гизско-русском словаре” К.К. Юдахина имеет значение “девица, 
родившая до замужества” . Ф .А . Фиельструп приводит значение: 
“сытая кобыла; яловая, без жеребенка, но носившая уже жеребят; 
сбросившая плод, неогулявшаяся или потерявшая жеребенка” . 
Журмел (ж урмол), по К.К. Юдахину, — “скороход (о человеке и 
животном)” , а по Ф .А . Фиельструпу — “маленький инохо­
дец” и т.д., и т.п.

Термины, как и фольклорный материал, приведены Ф .А. Ф и­
ельструпом в транскрипции, принятой в то время в изданиях Акаде­
мии наук. Причем, фиксируя различное произношение одного и того 
же слова в различных местностях (районах), ученый отмечал это для 
себя значком “ΝΒ” (nota bene). Но поскольку данная работа не явля­
ется сугубо диалектологической, составители решили передать эти 
записи в русской транскрипции, сохранив лишь три буквы с диакри­
тическими знаками — а, б, у. О, у соответствуют Θ, γ  в современ­
ном киргизском языке, а указывает на мягкость предыдущего соглас­
ного. Долгие гласные переданы с помощью удвоения соответствую­
щей русской буквы. Все топонимы представлены в русской транс­
крипции, как это принято в большинстве изданий. В “Словаре мест­
ных терминов” встречается двоякое написание слов: сначала так, как 
у Ф .А. Фиельструпа, а затем (в скобках), как в “Киргизско-русском 
словаре” К.К. Юдахина.

11



Территория, где была записана та или иная информация, назва­
ния народов и родоплеменных подразделений (последние подчеркну­
ты) приведены в тексте слева; фамилия, имя информатора, а также 
литературные источники, использованные ученым, — справа. Данная 
в скобках нумерация листов соответствует н)^ерации листов в архи­
ве Ф .А. Фиельструпа.

Вступительная статья, комментарии, словарь местных терминов, 
указатели этнических и географических названий подготовлены док­
тором исторических наук Б .Х. Кармышевой и доктором историче­
ских наук С.С. Губаевой.

Принятые сокращения: вол. — волость; г. — город; дол. — долина; местн. — 

местность; нас.п. — населенный пункт; обл. — область; оз. — озеро; окр. — округ; 

пер. — перевал; р. — река; рч. — речка; р-н — район; сел. — село; у. — уезд; уроч. — 

урочище.

 ̂Личный архив Ф .А .  Фиельструпа был передан в дар Институту этнологии и ан­

тропологии Р А Н  женой ученого, крупнейшим специалистом по этнографии Сред ­

ней Аз ии Е .М . Пещеревой (1 8 9 7 —1 9 8 5 ).

2 Ф иельст руп Ф Л .  Свадебные жилища турецких народностей / /  Материалы по 

этнографии. Л ., 19 26 . Т . III, вып. 1; О н же. Молочные продукты турков-кочев- 

ников / /  Казаки (казахи. — Б.К. и С.Г.): Сборник статей антропологического 

отряда Казакстанской экспедиции А Н  С С С Р . Исследование 1927 г. (М атериа ­

лы Комис. экспедиц. исслед. Вып. 15). М ., 1930 .

 ̂Полевые записи расписаны по темам на отдельных листочках. Уже начато обоб­

щение материала по свадебной обрядности, которое тоже включено в данную пуб­

ликацию.

^Лшнин Ф Л , ,  Алпат ов В .М .  “Д ело славистов” : 3 0 -е  годы. М ., 1994 . С . 3.

5 О  Ф .А .  Ф иельструпе, его научной деятельности и трагической судьбе см.: 

К армышева Б .Х .  Этнографическое изучение народов Средней А з и и  и К азах ­

стана в 1 9 2 0 -е  гг. (П олевы е исследования Ф .А .  Ф иельструпа) / /  О черки ис­

тории русской этнографии, фольклористики и антропологии. М .,  1 9 8 8 . 

Вы п. 10; О на же. О т  тропических лесов Амаз онки до центральноазиатских 

степей: жизненный путь Ф .А .  Ф иельструпа /  /  Репрессированные этногра­

фы. М .,  1 9 9 9 .

 ̂ Помимо указанных выше статей опубликованы: Ф иельст руп Ф А .  Этнический 

состав населения Приуралья /  /  Труды Комиссии по изучению племенного соста­

ва населения С С С Р  и сопредельных стран А Н  С С С Р . Л ., 1926. Т . II; О н же. 

Исследования среди кара-киргиз /  /  Этнографические экспедиции 1 9 24  и 

1925 гг. Л ., 1 9 26 ; О н же. Каракосмос Рубрука / /  Этнография. 1926 . №  1 /2 ;  

О н же. Скотоводство и кочевание в части степей Западного Казахстана / /  К а ­

заки: Антропологические очерки. Л ., 1927 ; О н же. К  изучению турецких абакан­

ских наречий (в соавторстве с С .Е . Маловым) / /  Записки Коллегии востокове­

дов при Азиатском музее Российской Академии наук (Академия наук С С С Р ) .  

Л ., 1928 . Т . 3 , вып. 2.

7 См. об этом: Кармышева Б .Х .  Этнографическое изучение... С . 4 4 —4 6 .

12



® См. об этом: Антипина К .И . Особенности материальной культуры и приклад­

ного искусства южных киргизов. П о  материалам, собранным в южной части 

Ошской области Киргизской С С Р . Ф рунзе, 1 9 62 ; Лбрамзон С .М .  Киргизы и 

их этногенетические и историко-культурные связи. Ф рунзе, 1971. С . 111—115. 

Там же приведена и литература по вопросу.

 ̂Кармышева Б .Х .  Этнографическое изучение... С . 4 6 —4 8 .

См. об этом: Толеубаев А .Т . Реликты доисламских верований в семейной обряд ­

ности казахов ( X I X —начало X X  в .). А лм а-А та, 1991. С . 114— 117; Баялие- 

ва Т Л .  Доисламские верования и их пережитки у киргизов. Ф рунзе, 1972 . 

С . 9 0 - 9 3 .

Ф рэзер Д ж . Золотая ветвь. Исследование магии и религии. М .,  1 9 8 0 . 

С . 137—138; Ш т ернберг Л .Я .  Первобытная религия в свете этнографии. Л ., 

1936. С . 4 4 7 .

12 Ю дахин К .К . Киргизско-русский словарь. М ., 1965 .



Глава первая

ОБРЯДЫ ЖИЗНЕННОГО ЦИКЛА

с в а д е б н ы е  о б р я д ы  у  к и р г и з о в

Добрачные отношения у  молодеж и

Киргизы
солто-болокбай Сагимбай Оркобаев

Между холостым парнем и девушкой устанавливаются отноше­
ния, при которых каждый из них именуется ойнаш-тамыр^, т.е. друг 
по игре. Игрой здесь является физическая близость, продолжающа­
яся при случае и после выхода девушки замуж.

местн. Сарыбулак 
буку

Такая дружба с девицей заключается через посредство подослан­
ной женщины или пастуха (живущего в одной юрте с девушкой и ее 
семьей)2, особенно последнего. Уговорившись через посланника, па­
рень приходит в юрту девушки, ему указывают место, где она спит, и 
он проводит с ней ночь.

Официально никто, разумеется, не знает об этих отношениях, но 
родители, находясь в одной юрте с парочкой, не могут не знать об 
этом и обыкновенно закрывают на это глаза, выражаясь фигурально 
(если шепот любовников становится слишком громким, прикрикнут, 
якобы на собаку — чих!), во всяком случае, не устраивают публич­
ного скандала, а воздействуют на дочь уговорами внутри семьи.

При женщинах парень позволяет себе некоторые вольности со 
своей ойнаш-тамыр, по которым можно судить об их отношениях, но 
не заходит слишком далеко.

Браки между любовниками никогда не заключаются. Такие лю­
бовные отношения бывают с согласия мужа, неспособного к с о ж н ­

ут



Киргизы. 19 29  г. (Ф ото  Ф .А .  Фиельструпа)

тельству, или продолжаются без его ведома, как уже было сказано, и 
заключаются и с замужней женщиной (т.е. заново).

Ойнаштан тулган бала — “ребенок, родившийся от такой свя­
зи” . Обычно дев)оика-мать не выдает отца своего ребенка и говорит, 
что приезжал к ней по ночам сговоренный жених, будущий муж. Ре­
бенка часто убивают. Обыкновенно же ссылка на фактического мужа 
(ирке) спасает положение (л. 43).

Ф ормы брака и развод

Токузбулак, западный берег Иссык-Куля Кыдыр

Браки заключались главным образом внутри сословий: манапы 
между собой, баи между собой, так же и бедняки. Стоящий в соци­
альном отношении выше мог взять себе жену из бедного сословия, но 
редко когда отдавали дочерей замуж в низшее сословие. 

Беспрекословное подчинение воле родителей (л. 64).

Белек Солтонаев

1. Белкуда — сваты по дружбе, если, например, один обязан
жизнью другому. Соглашаются еще до рождения детей поженить их, 
когда они родятся и вырастут.

15



2. Куда — брак по политическим соображениям, например, для 
объединения двух родов и усиления своей группы.

3. Куданда — сваты по кровной дружбе, когда появятся соответ­
ствующие дети.

4. Сддк куда — “сваты одной кости” , для поддержки родствен­
ной связи. Например, мой сын женится на дочери брата моей матери. 
С док туштум — породниться через брак кого-нибудь из своих, 
стать сватами (л. 45).

Ошский окр., Бельбашат под Чолкунду Товака
адигине

Белкуда (бел — поясница, позвонок) — сосватавшие друг за дру­
га своих еще утробных детей (л. 44).

местн. Сарыбулак Сагимбай Оркобаев
солто

Тамыр — друг до смерти. Обряд заключения дружбы состоит в 
присяге на Коране — Куран кармашты {даштыУ. Перед церемо­
нией созывают народ, режут скотину и угощают приглашенных. 
Звание “тамыр” дает известные права человеку в смысле “хозяйни­
чанья” в юрте друга, если при посещении его не оказалось дома; 
распоряжения его исполняются женщинами и жигитами беспреко­
словно, как приказания хозяина. Вступление в такой союз обязыва­
ет обоих не отказывать друг другу ни в каких просьбах, и подчас та- 
мырство заканчивается судебным делом, когда один из друзей зло­
употребляет своими правами и в то же время недостаточно уступ-
чив  ̂ (л. 43).

Умыкание невесты

местн. Сарыбулак Сатывалды
буку

В прежнее время редко воровали невесту.
В случае умыкания невесты приходили в большом числе, связы­

вали родителей, увозили ее саму и все содержимое кибитки, по­
стель и пр.

За кражу невесты полагался штраф, и собиравшийся )шозить 
девушку считался с этим и готовился к штрафу, состоявшему из 
полного калыма плюс 9 голов скота. По меньшей мере, дополни­
тельных.

16



Киргизы племени саяк. Сонгкуль.

(Ф ото  Ф .А .  Фиельструпа)

Волосы невесте в две косы заплетала впоследствии свекровь (№)5.
Умыкание совершалось и в случае, если отец невесты после за­

ключения договора и получения части калыма передумает и захочет 
отдать свою дочь за другого.

Зордук — умыкание силой.
Эриштик айвы — штраф за невыполнение договора (л. 38).

Сонгкуль Садвакас Хожакин

Алакачу келди — )о<расть невесту в случае, если она просватана 
уже за другого (л. 64).

пер. Каравос, приток Нарына 
саяк

Тайный увоз девушек практиковался мало. В случае увоза за во­
ром гнались и невесту отнимали на дороге. Если же похититель ус­
певал ее увезти, то приезжали требовать калым или девушку обрат­
но. Увозили ее в свой аул; если аул слаб и не мог внушить преследо­
вателям уважения к себе, то происходили драки. Жених увозил свою 
невесту, чтобы заплатить меньше калыма, — условия ставил тот, у 
кого находилась девушка. Особых церемоний примирения между ро­
дителями той и другой стороны не было (л. 64).

2. Фиельструп Ф .А. 17



Токузбулак, западный берег Иссык-Куля Кыдыр

У Сагимбая Оросбекова был случай. Старшая его сестра была 
просватана, но убежала к сыну волостного, за которого хотела выйти 
замуж. Когда приехал сговоренный жених и потребовал ее, родите­
лям пришлось уплатить шесть верблюдов, 15 лошадей-пятилеток, 
15 четырехлеток, 15 трехлеток, 15 двухлеток, 60 чапанов и хорошей 
материи, 60 баранов, 60 рублей. Волостного отстранили от должно­
сти, и он уплатил еще 3 x 9  лошадей  ̂и три верблюда суду (биям и 
манапам) — иначе родителей невесты и волостного убили бы (л. 56).

Нерушимост ь брака в домусульманские времена

Токузбулак, западный берег Иссык-Куля Солтон сары
Жингиш ажи̂

Брак в прежнее время, до мусульманства, был нерушим. Развод 
(талак) появился только с усилением мусульманства.

Кокумбай Жинин

Развода в прежнее время не бывало. Даже брак решенный, пока 
жених и невеста еще в люльке, по произнесении обычной формулы: 
^Аллах Акбар” , т.е. батану являлся нер)оиимым, и в случае смерти 
одного из сговоренных до брака вопрос о замещении решался обыч­
ным порядком (л. 63).

Раз вод

Токузбулак, западный берег Иссык-Куля Кыдыр

Талак (бир талак, уч талак)"  ̂— слова, сказанные мужем жене, 
после которых брак считается расторгнутым. Эти слова не имеют си­
лы в случае ее беременности до родов или если муж находится в не­
вменяемом состоянии (пьян, лишился рассудка и пр.).

После развода женщина может выйти замуж через три месяца, 
когда выяснится, что она не беременна {? — Ф .Ф .). В случае, когда 
разведенные пожелают вновь сойтись, а развод произошел после 
слов “бир талак” , они могут сочетаться браком в любой момент. Ес­
ли же развод сопровождала фраза “уч талак” , то женщина должна 
побывать предварительно замужем за другим человеком; после брач­
ной ночи снова должны пройти три месяца до того, как она, разве­
дясь с новым мужем, может выйти за прежнего (л. 63).

Расторж ение сватовства

18



Домусулъманский обряд бракосочетания

Токузбулак, западный берег Иссык-Куля Белек Солтонаев

До мусульманства брак заключался следующим образом:
1. Спрашивали о согласии у обеих сторон, потом два человека 

брали за концы прут, а третий перерезал его пополам посередине; 
концы кидали в разные стороны. Так же поступали и при заключении 
всяких условий и договоров.

2. Муж и жена, порезав себе подушечки пальцев, сосали кровь 
друг у друга.

3. Ок тиш теген (букв, “белые зубы коснулись пули” . — Б .К., 
С.Г.) — оба “закусывали пулю”, оставляя на пуле следы своих зубов 
и потом хранили ее. Если один изменит, то пуля эта убьет его. Так же 
делали и при заключении дружбы^о (л. 63).

Клятва: Сен мени таштасан — Сен/и/ ок урсун,
Мен сени таштасам — Мен/и/ ок урсун (л. 52)^^

Кокумбай Жинин

Прежде брак совершался и без муллы, с помощью человека, зна­
ющего какую-нибудь молитву. Платой за бракосочетание был ала ки- 
ис. До брака жених и невеста произносили клятву верности и “закусы­
вали” при этом пулю при первом же посещении женихом невесты.

Предполагают, что брак совершался без муллы при помощи по­
средника, который спрашивал о согласии той и другой стороны при 
свидетелях, и только (л. 63).

р. Макмал-Нарын близ Тогуз-торо

Пулю “закусывали”, завершая клятву, двое непросватанных, по­
желавших друг друга самостоятельно (л. 50).

Токузбулак, западный берег Иссык-Куля Бозбаштык

В прежнее время, когда муллы были редки, бракосочетание со­
вершалось одним рукопожатием (л. 64).

Сорорат (обычай ж енитьбы на младшей сестре 
умершей жены или невесты — Б .К ., С .Г.)

Кыдыр

В случае смерти невесты либо ее сестра занимает ее место, либо 
калым возвращается (л. 64).

19



p. Тюп Жингаш ажи

Когда наступает время совершения брака, отец ж е н и х а ^ 2  едет на 
сговор к отцу невесты с одной лошадью. Жених посещает невесту и 
до того.

Бозбаштык
Арачи — “шпион” , которого посылает отец мальчика к незнако­

мому еще ему человеку, дочь которого он предполагает взять за сы­
на, с тем чтобы тот высмотрел все и донес ему, насколько удачен его 
предполагаемый выбор.

Жуучи — посланный отцом мальчика узнать о принципиальном 
согласии отдать дочь за него (л. 45).

Кыдыр, старик
Перед сватаньем отец жениха в разговоре обиняком выясняет о 

готовности отца девушки с ним породниться. Потом предупреждает, 
когда приедет для сговора насчет калыма. До того они подарков друг 
другу не делают (л. 95).

рч. Большой Кебин Жантели

Сговора о количестве калыма не было — давали после свадь- 
бы̂ .̂ На сговор отец жениха гонит несколько голов скота, которые 
потом включаются в калым. Выплата его могла начаться с этого 
момента.

Сватовство

В младенчестве мальчика отец его, желая сосватать ему жену, 
едет к отцу избранной девочки, ночует у него (ему режут барана). 
На следующее утро гости и хозяин выходят в степь и говорят о де­
ле (не о калыме). В случае согласия по возвращении домой он со­
бирает своих близких родственников-мужчин (10—12 человек) и 
едет с ними уже парадно сватать, взяв с собой 2 x 9  или 3 x 9  
крупного рогатого скота, среди которого непременно одну хо­
рошую лошадь. Вместе с тем, зарезав и сварив двух хороших бара­
нов, кладут их в мешки и везут с собой, навьючив на эту хорошую 
лошадь; ко лбу ее привязан кусочек ваты, чтобы отношения между 
отцами обоих детей были хорошими̂ ^̂  По приезде к отцу невесты 
скот дается ему в подарок, мясо тоже отдается в его хозяйство. 
Приехавших угощают, зарезав барана, и оставляют ночевать, а на­
утро богатый человек раздает всем по халату (шелковому и др.), по­
сле чего гости уезжают, не говоря больше о деле. До того как дети

20



вырастут, отношения между семьями поддерживаются через жен­
щин, причем всегда жениховская сторона дарит и отдаривает ско­
том, а невестина — халатами̂  ̂ (л. 46).

Садвакас Хожакин

Сватают девочек разных возрастов. Сватает либо сам отец, либо 
другого посылает. Собирает ближайших родственников — двух—трех 
мужчин (женщины не участвуют в сватанье), и едут уговариваться, 
без подарков. Приехав, все рассаживаются в юрте по рангу, разговор 
о сватанье начинает один из родственников, обычно только о согла­
сии породниться (если речь идет о детях), либо тут же переходят к 
договору о размерах калыма (если сватают взрослых). Потом сваты 
едут домой и дома сообщают о результатах переговоров.

Через неопределенное время едет отец жениха с одной-двумя ло­
шадьми или верблюдами к отцу невесты (кулдук уру — с поклоном), 
пред)шредив об этом его заранее. Эти лошади — первый подарок; 
такие подарки преподносятся 1—2 раза в год, до момента заключения 
брака. Отец невесты в ответ дарит чапан или халат̂ .̂ Во второй раз 
приезжает с девятью или 18-ю головами скота, режет барана и, сва­
рив мясо, кладет в мешок и везет с собой (той тушурдо) (л. 46).

Сагимбай Оросбеков

Сватать приезжает сам отец, один или в сопровождении товари­
щей. Отец намеченной девушки соглашается, но требует в калым 
один куль17, например. После договора калым выплачивается частя­
ми. Если отцу невесты нужна скотина, он посылает за нею к отцу же­
ниха, и тот обязан дать ее, хотя бы пришлось брать у кого-нибудь 
взаймы (л. 46).

Каракольский у., дол. р. Тюп

Отец посылает человека спросить, желает ли избранный с ним 
породниться. Особой словесной формулы для такого предложения 
нет. Посланец идет без каких-либо подарков. В сл)^ае согласия, отец 
вместе с родственниками, взяв с собой девять голов скота (одного 
верблюда, лошадей и коров), отправляется в гости к отцу жениха. 
Отец невесты режет барана, перед отъездом гостей он передает отцу 
жениха состоящий из восьми одежд и одного куска полотна
(маты или другого белого материала) в восемь аршин, который назы­
вается актык̂ "̂ . Последний разделяется между спутниками отца же­
ниха, чем они как бы подтверждают согласие своей стороны. Чапаны 
пол)^енные: один парчовый (кымкап), другие из разных материй. 
Во время этого визита отец жениха встает, кланяется (кулдук рат)

21



отцу невесты, просит сказать ее имя и обещает еще одну лошадь, а 
отец невесты спрашивает имя жениха таким же порядком и дает ча- 
пан (сейчас или после)20 (л. 46).

дол. р. Тюп Батырхан

Спрашивание имени невесты и жениха происходит, когда угово­
рятся о браке в первый раз.

Жингиш ажи

Отец жениха начинает посылать скот с момента уговора о браке, 
пока жених еще ребенок.

солто Жанызак

После договора отец жениха готовит один кап (мешок. — Б .К., 
С.Г.) боурсака, двух баранов, затем обходит родственников, прося 
дать ему скот: **Кошорун барба?*' (Есть ли у вас что-нибудь для ка­
лыма. )̂. Среди скота, который он таким образом наберет для калыма 
(калын есть одна-две головы отменно хороших. Лучшей ло­
шади или лучшему верблюду {баштооУ^ привязывают ко лбу кусо­
чек ваты.

Все давшие скот отправляются вместе с отцом жениха в гости к 
отцу невесты. Берут с собой музыканта, забавника (майрам пос, ыр- 
4U, чертмекчиУ^.

Отец невесты приготовился к встрече гостей, собрались у него и 
его родственники, чтобы выбрать себе подарки из того, что гости 
пригнали. Осматривая скот, они делают себе отметки и потом гово­
рят отцу невесты, кто что хочет себе в з я т ь ^ 4 .  Привезенное угощение 
(боурсак, баранина) съедают, а сватов угощает хозяин.

После угощения родственники невесты выходят (из кибиток) на 
совещание: что дать гостям в киит. Каждый, выбравший себе пода­
рок из калыма, должен дать в ответ либо вещь, либо д е н ь г и ^ з .  Быва­
ет, что сваты намекают на желание пол)^ить в киит деньги, но обыч­
но, когда их спрашивают, говорят, что им все равно. Дают шубы, ха­
латы, ткань, лошадь; матери жениха: элечек, чапан, кымкап (парча). 
Иной сват дает киит только в половинном размере. Бывает, что гос­
ти просят в киит баранов.

Над приезжими киргизы не шутят — это казахский о б ы ч а й ^ б

(л. 32).

рч. Макмал Кокумбай Жинин

Вторую жену при жизни первой сватает она (свекровь. — Б .К., 
С .Г.) с другами женщинами (не по обычаю, а только фактически).

22



Если же первая жена умерла, то ее родственники. Если же парень 
женится первым браком по смерти своего отца, то жену ему сватают 
его родственники (л. 63).

Визит ы обеих сторон до свадьбы

солто Жанызак

До свадьбы стороны обмениваются визитами. Когда отец невес­
ты приезжает к свату, тот дает ему лошадь. При первых визитах об ­
мениваются подарками добровольно, а потом, прося один у другого 
ту или иную вещь, скотину (л. 32).

Если у одной из сторон умер кто-нибудь, другая сторона прино­
сит подарок (аса27) и пол)^ает в ответ также что-нибудь. В случае 
родин таким же образом на жентек дарят какой-нибудь чапан или 
скотину. Сторона жениха дарит обычно скот и вообще больше, чем 
сторона невесты, которая обычно дарит одежду.

КочкоШ  ̂ — если при кочевании аул жениха проходит аул невес­
ты, то с него удерживается скотина (но не наоборот). Кочкой ловят 
себе сами соаульники невесты, но если добыча — слишком ценная 
скотина, то отец жениха может обменять ее на жеребенка (тай) и 
пол)^ает взамен киит (чапан). Отец невесты режет своего барана и 
угощает свой аул, говоря, что получил кочкой (л. 32).

Жылкычи КОЙ29. Зимой пасут лошадей в степи, далеко от кыш- 
гпо̂ о. Табунщик отца невесты приезжает в аул жениха и требует себе 
кой. Отец жениха дает барана или денег. Ответного киита в этом 
случае нет (л. 33).

Добрачные свидания жениха и невесты

рч. Макмал-Нарын близ Тогуз-торо Батырхан

Разговор о калыме идет только тогда, когда приходит пора соче­
тать обрученных браком (если обручены были малолетние дети. — 
Б .К., С.Г.). До того отец жениха посылал своему свату только по­
дарки. 14—16-летний жених начинает посещать аул невесты до реше­
ния вопроса о калыме и привозит ее отцу подарки — скот. Едет с то­
варищами. Он останавливается где-нибудь, не на виду, и там ему де­
вушки и молодухи ставят юрту. Женгетай — подарки, которые он 
привозит женщинам, чтобы они привели к нему невесту. Этот вечер 
они проводят в развлечениях, играя на кобызе, кыйаке и пр. (это не 
кыз ойунУ^, Потом жених уезжает. Затем приезжает его отец и 
спрашивает о размерах калыма и о времени свадьбы (л. 50).

23



рч. Большой Кебин Жантели

Когда жених подрастет (в 15 лет), он едет в гости к невесте с 
товарищами. Останавливается в сторонке, на низком месте. Его 
встречают извещенные о его приезде молодухи, девушки и парни, 
ведут в специально поставленный орго и угощают там до вечера. 
Когда наступает вечер, женге^  ̂ — тетки невесты — идут за нею. 
Родители невесты знают о приезде жениха и не показываются^ .̂ 
Женге испрашивают у матери невесты разрешения свести девушку 
на вечеринку. За привод невесты они требуют с жениха женге- 
тай — (от богача — лошадь, материю или рублей 100 денег). В 
юрте собирается много молодежи. Перед играми (кыз ойун)^  ̂ре̂  
жут барана и угощаются. Парни, кто не сможет войти в перепол- 
неиную юрту, остаются снаружи. Опытная молодуха (ойун ваши) 
ведет игру. Игра продолжается до полуночи, иногда до утра, и по­
сле нее все, включая жениха, уезжают. Если жених за дальностью 
расстояния до дома остается ночевать, то ночует один, а невесту 
уводят. Пока жених гостит в ауле, играют каждый вечер. Потом он 
едет домой.

рч. Большой Кебин

Во второй приезд жениха, через один-шесть месяцев приблизи­
тельно, таким же порядком, как и в первый раз, играют. После игр 
жених остается ночевать со своей невестой (родители знают, но не 
показываются). До свадьбы жених бывает таким образом несколь­
ко раз.

Такйа сайды. Через год после первого посещения жених едет 
с матерью к родителям невесты. Они берут с собой несколько го­
лов крупного скота и вареное мясо (барана): грудину, седло и не­
сколько других лучших частей. Мать со скотом направляется пря­
мо к юрте родителей невесты, а жених остается за аулом. К нему 
навстречу выходят женщины и девушки и там угощаются приве­
зенным мясом. Потом в юрте отца невесту сажают в дальний ле­
вый (правый от тор*а) угол, собираются люди, родители невесты 
и мать жениха. В старину на невесту надевали высокую шапку с 
перьями филина̂ .̂ Жениха приводят к юрте с той стороны, где си­
дит невеста, приоткрывают кошмы юрты, снимают один ук и при­
вязывают к его концу платок. Жених этим орудием колет в шап­
ку (такйа) невесты. Шапка падает, женщины снимают платок и 
оставляют себе, а жених вытаскивает ук обратно. Этот обряд на­
зывается такйа сайды. Если невеста мала, ее сажают повы­
ше (л. 51).

24



солто Жанызак

Когда невеста станет уже взрослой, устраивают такйа сайды — 
уйжаны^^. Отец жениха, мать, сам жених и товарищи-родственники 
едут в аул невесты, взяв с собой не меньше 9 голов скота (калын 
мал). Для кйду (жениха) там ставят особую юрту вдалеке, чтобы он 
не стеснялся стариков^̂  ̂Его родители помещаются в другой кибитке. 
Сверх приведенного скота отец невесты просит еще сйлык — хоро­
шую лошадь из дому.

Торжество называется такйа сайды. В кибитке своего отца неве­
ста сидит справа у жук а на подостланном одеяле; с нею сидят в ки­
битке и женщины. Все кошмы и чий убраны — от кибитки остается 
один остов. Мужчины находятся снаружи. Жених берет ук (жердь), 
привязывает к нему белый платок и кусочек ваты, подходит к кибит­
ке со стороны невесты и концом палки сдвигает на бок шапку невес­
ты. Мужчины спрашивают: “Он бы, сол Женщины отвечают:
''Кудай оныАса, он, он!** (Если бог верно направил, то верно!). Это 
повторяется трижды. После этого происходит тдшбк талаш}^ (тя­
нут тюфяк). Делают в земле отверстие (яму), и от него роют галерею 
под землей к другому отверстию. Копатели на корточках помещают­
ся в той и другой яме и пробуравливают ход между ними палками. 
Когда ход готов, то в него проводят втрое сплетенный аркан. Один 
его конец привязывают к ручной каменной мельнице (жартылчак), 
которая помещается в одной яме; эту яму закапывают.

Во время тбшок талаш у открытой ямы за аркан берутся жен­
щины (все, без различия принадлежности к той или иной стороне) и 
тянут в сторону жартылчака, а мужчины — за свободный конец ар­
кана в обратную сторону. Защищаясь, женщины мажут мужчинам 
лицо “грязью”, которую они делают, смешав с водой один казан зо­
лы и один казан отрубей. Мужчины должны вырвать аркан из зем­
ли, перетянув женщин.

Если мужчинам не удается перетянуть (.̂  — Ф .Ф .) аркан, то 
отец жениха должен дать им лошадь и девять табак мяса, а отец не­
весты надевает на свата киит. В обратном случает тянущие ничего не 
получают, а киит дается так же, как и в первом сл)^ае (л. 33).

Ошский окр.. Актор Кумбель Рай Куваев

Такйа сайды проходит до В юрте сидят женщины, а
мужчины снаружи. Одна сторона кошмы открыта, чтобы было вид­
но. Поют, соревнуясь по очереди. Невеста сидит справа от тор’а. 
Жених привязывает платок к палке; в платок завязано несколько 
монет. Он просовывает эту палку между кереге баши^  ̂ и легонько

25



тычет ею в такйа (тюбетейку); женщины бросаются к платку, что­
бы схватить его. Ничего при этом не говорится, только поют. Про­
делывается это один раз и в юрте отца невесты. Женщины, хвата­
ясь за палку, срывают платок, а мужчины стараются ее вытащить, 
не дав платка (л. 44).

Игра перед первой брачной ночью

Караколский у., дол. р. Тюп Сагимбай Оросбеков

Жених приезжает в аул невесты и помещается в отдельной юрте 
в ауле, где живут не родственники семьи невесты. Он сидит в юрте 
вместе с народом. Туда входит человек с наброшенным на голову ча 
паном, поверх чапана на голове надета девичья шапка. Человек (за 
маскированный мужчина) садится посреди юрты. Жених выходит 
берет палку (или ук), привязывает на ее конец платок, делает снару 
жи отверстие, отодвинув или откинув угол кошмы на юрте, и сбрасы 
вает концом палки с головы пришедшего шапку. Сбросив, спрашива 
ет: или “Сол. ”̂ Замаскированный мужчина скидывает чапан
и говорит: “Какой тебе он или сол? Я не девушка, а мужчина”, — бе 
рет платок и уходит. В таком же одеянии приходит потом невеста 
Повторяется та же игра. Когда жених спрашивает: “Он” или “сол.̂  
в юрту входит мать невесты, и все отвечают: “Он.̂ ”, а мать берет пла 
ток себе. Тогда жених возвращается в юрту, все угощаются мясом 
после чего невесту уводят, а в юрте стелят постель в присутствии же 
ниха. Невесту приводят ему другие женщины (не мать). Все уходят. 
Если жених молод, то никто не сторожит у юрты, а если он намного 
старше, женщины подслушивают, не будет ли невеста плакать. Чуть 
свет их будят и молодую жену женщины уводят в юрту ее отца. Муж 
скрывается в свой аул, чтобы его не видели ее родители.

Уйжаны (привыкание друг к другу) продолжается до тех пор, по­
ка не будет выплачен весь калым (л. 47).

Такйа-сайды
Кыдыр

До совершения обряда такйа-сайды жених держится вдали от ау­
ла, а после чего появляется открыто. Невеста сидит на главном месте 
в кругу женщин и мужчин. Жених заходит снаружи и, открыв отвер­
стие в кошме, уком колет такйа невесты, а молодежь с ним кричит: 
“Туз бу?*' (Точно ли попал. )̂. Им отвечают: **Туз!*" (такыа он толь­
ко слегка сдвигает). Вопрос имеет характер просьбы о разрешении 
увезти ее. После этой игры невеста одаривает приезжих халатами.

26



Отец жениха приводит хорошую лошадь и спрашивает отца невесты, 
когда он разрешит увезти ее.

Уйжаны — первое посещение аула невесты женихом (букв, “воз­
ле юртьГ. — Б .К., С.Г.)» ^то указывает на очень отдаленную бли­
зость, когда жених остается вне юрты и даже, может быть, не видит 
своей невесты. Впрочем, все зависит от тещи, которая иногда позво­
ляет молодым все, вплоть до совместного ложа, хотя ввиду священ­
ности юрты отца невесты, супружеские права им не предоставля­
лись (л. 47).

уроч. Коль, Учбулак 
кава

Уйжаны происходит днем. Жених колет три раза и трижды при­
вязывает к концу ука платок, который каждый раз у него снимают. 
Люди, находящиеся с женихом снаружи, спрашивают: “Он бы, сол 
бы?'\ ^ОнГ — отвечают изнутри, т.е. “правильно” . После этого он 
является уже мужем и имеет свободный доступ к ней. О калыме речь 
идет гораздо позже (л. 47).

Нарынская вол., Бучук Бозбаштык ажи

Такйа сайды происходит днем в одно из последних посещений 
жениха, который для этого приезжает специально с отцом. Для это 
го, если он и проводил ночи с невестой, то только подкупив женга 
После такйа сайды он имеет законное право на ложе невесты.

Уйжаны и есть тот момент, когда жених находится возле юрты 
Девушке тогда лет 15—17. Такйа сайды не делают раньше достиже 
ния ею половой зрелости.

Кыз ойун и прочее устанавливают только после такйа сайды; до 
этого момента посещения женихом невесты были совершенно секретны.

При уйжаны, происходящем днем, для такйа сайды невеста си­
дит справа от тор’а. Сбивание шапки происходит один раз и не со­
провождается никакими словами (л. 50).

пер. Каравос

В первую ночь, если молодой сомневается в том, что его жена ос­
танется ему верна, или наоборот, один заставляет др)того “закусить” 
пулю в знак верности (л. 50).

Жеттитор
кавак

Во время такйа сайды девушка сидит справа от тор’а. Никаких 
слов при этой игре не произносится (л. 50).

27



p. Макмал-Нарын близ Тогуз-торо Жингиш ажи

Уй жаны и такйа сайды совместны. Кыз ойун происходит только 
через две—три ночи.

После такйа сайды жених уезжает, не повидав невесты или уви­
дав только сквозь отверстие, в которое просовывает палку. Во второй 
и последующий разы он приезжает к вечеру, к нему приводят невес­
ту с разрешения ее матери. В эту ночь они не остаются вместе спать. 
Сочетание происходит в следующую ночь, до которой жених остает­
ся гостить в ауле. Следят и спрашивают о целомудрии невесты в ночь 
ника (л. 50).

Такйа сайды происходит в то время, когда ведется разговор о дне 
свадьбы и о калыме. Невеста сидит за кдшдгд слева от тор’а (л. 50).

местн. Сарыбулак Сатывалды
буку

Такйа сайды — невеста сидит справа, за кошого в отцовской ки­
битке, в присутствии обеих сторон. Задают вопрос: “Он бо?** Ответ: 
Ю н Г  (л. 36).

пер. Каравос

Если после разговоров, следующих за такйа сайды, одна из сто­
рон отказывается от брака, то родители возмещают затраты (л. 51).

Первая брачная ночь

солто Жанызак

К вечеру перед отъездом все приданое сложено в орго. Мягкие 
вещи, по девять штук каждого рода, сложены стопкой, невесту ждет 
жених. Из отцовской кибитки жениху приносят молодую на белой 
к о ш м е ^ 2 .  Он ее принимает, и они спят на этом мягком ложе.

До захода жениха в орго отец невесты режет барана, там же го­
товят мясо, а сырую голову барана выбрасывают через тундук. Эта 
голова в кибитку больше не возвращается; кто-нибудь ее подлавли­
вает и уносит̂ .̂ Угощаются все, не исключая жениха и невесты. Пос­
ле угощения, перед сном жених и невеста стоят позади кибитки. На 
них накинута некая старая одежда, чтобы хорошая не попортилась. 
Режут барана или к о з л е н к а ^ ^ ,  вынимают легкие и бьют ими по голо­
ве молодых. Это садака. Легкие потом бросают собакам, а козленка 
(барашка) отдают бедняку̂ .̂ Потом (после кыз ойун б̂) все пригла­

28



шенные угощаются мясом и расходятся по домам. В орго остаются 
жених с товарищем и невеста с женге. Женге стелет постель и мо­
лодые ложатся спать. Женге и товарищ жениха уходят. Через пол­
часа женге подходит к юрте и спрашивает, все ли благополучно. В 
случае утвердительного ответа женге получает приведенного жени­
хом жеребенка (тай). Утром молодая жена подносит мужу нижние 
штаны, рубаху, тюбетейку, а его товарищу — пояс, и они оба уез­
жают домой.

После первой ночи отец жениха через другое лицо выведыва­
ет, понравилась ли сыну невеста. Узнав, что сын берет ее, отец с 
двумя товарищами, захватив в подарок одну лошадь, едет к отцу 
невесты. Тот также приглашает двоих — и идет сговор о калыме
(л. 52).

р. Макмал-Нарын близ Тогуз-торо Жингиш ажи

При первом ночном посещении (возлежании) женихом невесты 
за ними следят тетки, а утром, собирая постель, осматривают ее. Ес­
ли жених воспользовался своими правами раньше, то после ника, по­
сле законной брачной ночи, вопросов и осмотра постели не будет, ес­
ли же нет, то наблюдают каждую последующую ночь, совместно про­
веденную, вплоть до результата. Если такового не будет и после 
ника, то жениху предлагают вопрос: доволен ли он.̂  Невеста могла 
лишиться невинности не по вине жениха, а до него. Все это не отно­
сится к малолетнему жениху (л. 58).

Каракол

В ночь после бракосочетания две женщины следят за поведени­
ем молодых и спрашивают молодожена о положении дел; они поме­
щаются в той же юрте.

Укладываться спать ему никто не мешает (л. 59).

Талас Чолпонкулов
кайназар

После вечеринки (после кыз оиуи и последнего тоя перед отъез­
дом молодых. — Б .Г., С .Г.) молодых укладывают спать в орго. Сле­
дуют подарки за постель — тдшдк салар. Ночью снаружи сидят 
женга, которые спрашивают у молодого, честна ли новобрачная, и со­
общают вести родителям ее, которые дают им подарок.

И в тот же день родители режут лошадь и несут родителям неве­
сты (л. 39).

29



р. Тюп Жингиш ажи

Вопрос о целомудрии невесты задавался реже, когда брак был 
делом решенным между родителями и жених и невеста были помолв­
лены с детства (л. 52).

Жингиш ажи

Ойип — то, что платит отец невесты, если она не целомудренна. 
Проверяют утром по белому покрывалу, на котором молодые спали. 
Молодожен может отказаться от жены в случае ее вины. Если тетка 
(женга) знает об их добрачной связи, то она может сообщить ее роди­
телям, и тогда молодой не может уже отказаться от своей жены (л. 59).

р. Тюп Жингиш ажи

Вопрос ставится не о девственности невесты, а о том, доволен ли 
жених (л. 58).

р. Большой Кебин Сагимбай

Все приданое сложено в одну юрту, вновь поставленную отцом 
жениха {? — Ф.Ф.)^^^ и там постлана постель. Приданое положено 
может быть до верха юрты, и постель поэтому оказывается высоко 
наверху. Туда сажают невесту. Приходит жених в юрту, протягивает 
ей руку, чтобы она помогла ему влезть наверх. Если она его сильно 
любит, то сразу поможет, если же нет, то дотянет в первый раз толь­
ко до половины, а потом отпустит, и он свалится. Когда он влезет во 
второй раз, они ложатся спать на белое одеяло, которым покрыта по­
стель. Пока они ложатся, парни и молодухи кричат им: “Скорее! 
Скорее!” . Если жених отвечает им: “Есть!” , значит невеста — девуш­
ка, в противном случае он говорит: “Нет!” . Если молодая была цело­
мудренна, женщины лезут наверх, стаскивают одеяло и несут пока­
зать родителям ее. На радостях те дают им подарки. Если же ответ 
был “нет!” , то все расходятся молча — отцу и матери ее позор. За не­
честность невесты дают зятю верблюда или лошадь (л. 54).

Свадебная игра молодеж и — кыз ойун^^

р. Большой Кебин Жантели

На свадьбу едут все. Берут с собой скот, режут барана и сырым 
везут, а варят его в ауле невесты и угощают тамошних. В свою оче­
редь, приехавших угощают хозяева своим зтощеньем. На следующее

Отношение к целомудрию невесты

30



утро отец невесты говорит, сколько калыма он требует. Обе стороны 
торгуются (в счет идут гончие собаки, беркуты, бегуны и проч.; 
прежние подарки не считаются). С момента сговора идут приготов­
ления невесты, готовят одежду, приданое, а гости тем временем жи­
вут здесь 15 дней—1 месяц.

Жених в это время живет в орго вместе с невестой. Весь орго с 
содержимым, вьючных верблюдов и иноходца для невесты дает ее 
отец. Приданое дается без уговора, на совесть. В течение этого пери­
ода бывает кыз ойун (л. 53).

Сагимбай

Когда во второй раз жених приезжает, дней за 7—10 до приезда 
родителей, чтобы взять невесту в свой аул, устраивается молодежью 
кыз ойун (вечерка).

Когда жених приехал, он отправляет женщин к матери невесты, 
просить отпустить на вечерку; женщины говорят: “Мы пришли по 
просьбе твоего зятя” .

В юрте сидят жених и невеста рядом посередине, а другие кру­
гом. Начинают играть. Из платка делают жгут. Посреди юрты сто­
ит парень со жгутом в руках и поет ыр (песню), в котором, не на­
зывая имени, описывают красоту девушки, например, и бросает 
жгут одной из присутствующих. Та хватает жгут и принимается хле­
стать парня, после чего оба целуются: становясь спиной к спине, по- 
луоборачиваются обхватив один дрзтого через плечо, причем парень 
не преминет пожать груди своей партнерши; и так сначала с одной 
стороны, потом с дрзтой (девушки поют). Затем девушка становит­
ся на место парня и ударяет кого-нибудь дрзтого из парней, и они 
целуются, и т.д. Жених и невеста активного участия в игре не при­
нимают, а выступают только раз: в середину встают парень и де­
вушка и просят их от имени присутствующих кыз круштремыс — 
чтобы жених с невестой познакомились (? — Ф.Ф.)"*^· Парень под­
ходит к жениху, девушка к невесте, берут их за руки, выводят на се­
редину юрты и заставляют целоваться (см. выше), сами тоже целу­
ются, а потом целуются таким образом все присутствующие. И так 
до утра (л. 57).

Караколский у., дол. р. Тюп

Через два—три месяца после заключения договора (принципиаль­
ного) между отцами, жених, взяв с собой бегунца, трех кобыл и один 
тай, едет с товарищем к аулу отца невесты. Приезжают туда под ве­
чер. За несколько дней перед этим он посылал человека предупре­

31



дить родителей невесты, что приедет в такой-то день. К этому дню 
готовят отдельную юрту (орго). Когда его завидят из аула, родители 
невесты уходят из юрты. Свахи (тетки) принимают жениха. Он 
подъезжает к орго и входит. В ауле режут барана и угощают жениха 
и его товарища. Затем собирают девушек, молодух, парней и устра­
ивают ойун. Невесту зовет на вечеринку близкая ей женщина. Же­
них и невеста сидят и не принимают участия в играх. Он сидит по 
правую руку от своей невесты. Игру начинает молодуха-распоряди- 
тельница, родственница невесты. Девушки сидят в верхней части юр­
ты, парни — в нижней. Распорядительница берет токмок (жгут) и 
дает девушке, та идет и ударяет им парня, который в ответ поет пес­
ню, потом встает; встает также присевшая тем временем девушка, 
вызвавшая его на песню, и они целуются, становясь спина к спине 
(см. выше) и т.д. Один только раз товарищ жениха поет — когда рас­
порядительница его ударит и потребует, чтобы жених с невестой це­
ловались, — поет за жениха. Так ойун продолжается до пол)шочи
(л. 57).

Талас Чолпонкулов
кайназар

Для последнего пира выбирают день (исключая несчастливые 
вторник, пятницу и субботу^о)  ̂ Назначается вечеринка, на которую 
собирается вся округа, у кого-нибудь на стороне, и хозяину этой ки­
битки за угощение платит отец жениха. Там невеста получает пода­
рок, называемый кыз ойнатмок^ .̂ На этой вечеринке родители обе­
их сторон и люди старшего возраста не присутствуют.

Молодежь играет: женщины, девушки с мужчинами (2 группы). 
Распорядителями являются представители обеих групп. Жених с то­
варищем находится в кругу женщин, но участия в играх не принима­
ют, оставаясь зрителями.

Одна из игр — поцелуйная. Выбирается по два бия с каждой сто­
роны, один или другой сидят ближе к той и другой стороне. Кроме 
них еще те, кто выводит участников на арену (исполнители — баш- 
чи^ )̂. Когда возвращаются с вечеринки, то родители жениха сидят у 
тестя, а у порога внутри его кибитки постлан новый шелковый пла­
ток. Входя в кибитку, молодые кланяются родителям; кто при входе 
ступит первым на платок, тот и будет хозяином в семье. Невеста ос­
тается у отца, а жених сразу же уходит в орго. Женга устраивает в 
орго постель, жених ложится, к нему приводят невесту, после того 
как ее родители легли спать. Рано утром невеста возвращается в ки­
битку своего отца (л. 39—40).

32



Талас Чолпонкулов
кайназар

Жекач жуктир — отправка деревянного каркаса брго (уй же- 
кач) от жениха в аул невесты. Его сопровождает мать жениха.

Уй жекач — угощение, которое жених посылает по этому поводу 
аулу невесты. Кошмы приготовлены уже в ауле невесты. Спустя не­
делю после этого женихова сторона получает извещение, что все го­
тово (л. 39).

солто Жанызак

Жекач жуктир — отец жениха режет барана и вместе с женой и 
сыном едет к отцу невесты, везя с собой сырое мясо, боурсаки и дру­
гое угощение. Мясо отдается в дом невесты. Для жениха и его роди­
телей ставят особые кибитки. Боурсак и прочее служит для угощения 
посетителей. Отец невесты устраивает той (последний пир перед 
отъездом невесты. — Б .Κ., С.Г.).

Отец жениха режет кобылу, готовит мясо, потом зовет отца не­
весты и говорит: “Вот я приготовил пищу, теперь угости свой аул” . 
Потом выставляется напоказ все приданое невесты. Ставят бака- 

натягивают веревку и вешают шубы, чапаны, одеяла и другие 
вещи у кибитки ее отца.

На следующий день отец невесты предлагает свату взять прида­
ное, дает ему еще одну лошадь и начинает вьючить приданое на верб­
людов. Потом готовят лошадь невесты. Весь вьючный скот также 
дается невесте из дому.

Если в приданое дается кибитка, то жених помещается в ней. Все 
приданое сложено в ней.

Угощение находится в кибитке отца невесты (л. 34).

рч. Большой Кебин Кыдыр

Перед з^озом (невесть»к — EJC., С.Г.) устраивают большой той,, ре­
жут две-три кобылвси (л. 54).

Сагимбай

Тогда устраивается той, после чего молодуха переезжает к мужу. 
До того, с момента заключения догюора между отцами, жених назы­
вается кайНу а невеста — колукту. На т<ж жених приводит скот и 
устраивает угощение и разные игры {кок бору и др.).

В ауле невесты до ее отъезда (?  — Ф .Ф .) мужчины (со стороны 
жениха) стараются отнять (взять) приданое, женщины защищают и

3. Фиельструп Ф .А. 3 3

П оследний пир в доме отца невесты



не отдают. Они крепко втыкают в землю кол и привязывают к нему 
толстый аркан. Чтобы взять вещи, мужчины должны вытащить кол, 
в чем женщины им мешают и тянут за аркан. Если мужчины начина­
ют одолевать, то, защищаясь, женщины используют грязь, помет, 
муку, которыми они забрасывают нападающих и мажут им лица; на 
это мужчины не смеют отвечать контрнападением. Если им удается 
все-таки вырвать кол, они все равно остаются ночевать, так как уже 
поздно; если же им это не удается, то приходится идти к женщинам 
на поклон и выкупать приданое подарками^ .̂

Отец и мать жениха находятся в этом же ауле. В юрте, где они 
помещаются, с ними находятся два человека, от обеих сторон по од­
ному для оказания услуг и почета. Отец невесты режет скотину. На­
чинают расчет. Кто совестливый, тот еще добавляет, чтобы уравнове­
сить калым и приданое (л. 54).

Калым и приданое

р. Тюп Жингиш ажи

Калым — от отца жениха. Орго со всей обстановкой и одежда не­
весты (шоукеле и проч.), снаряжение вьючных животных и сами жи­
вотные — от отца невесты.

Смотря по достатку отца жениха калым бывает: чон бай, орте, 
айак, Чон бай, т.е. “большой бай” выделяет 100 голов крупного ско­
та (лошади, коровы, верблюды) и 1000 голов баранов; орте, т.е. 
“средний” — 50 голов крупного скота и 100 баранов; айак, т.е. “бед­
няк” — 25 голов крупного скота и 50 баранов.

Уплата производится в два приема. При второй уплате, кроме тре­
буемого количества скота, отец жениха берет с собой одного верблюда с 
четырьмя кулями хлеба, два пуда урюка, кишмиш, голову сахара, одно­
го цельного (паленого) барана, одного разрезанного и сваренного и уст­
раивает той (мать жениха и тетка также приезжают). Отец невесты ре­
жет кобылу, собирает девок и молодух и устраивает ойун ночью (л. 58).

Каравос

Окончательный сговор о том, сколько нужно добавить к уже уп­
лаченному, происходит за несколько дней до увоза молодухи (л. 58).

Если жених отказывается после первой брачной ночи взять неве­
сту в жены, отцу ее остается все, что было дано до сего времени, и 
невеста возвращается отцу (л. 58).

Размер приданого определяется самим отцом невесты по совести
(л. 58).

34



пер. Эмель на Джумгале Чинавай Касымбеков

Приданое молодуха развешивает в ауле своего отца после брако­
сочетания, до отъезда молодых в аул мужа. Предварительно, для 
подсчета и осмотра, развешивает добро на аркане, протянутом от 
чангарака до чангарака соседней юрты, а потом уже всё вносится в 
орго и развешивается внутри (л. 59).

рч. Большой Кебин Чинавай

Приданое развешивается на аркане, протянутом от чангарака до 
чангарака, у иного по всему аулу. Булжайде — приданое; сеп — оде­
жда молодухи и снаряжение ее лошади.

Булжайде развешивается утром дня бракосочетания. Родители 
устраивают той, сзывают гостей; делают байгу взрослых лошадей и 
кунанов^̂ . Перед байгой гости угощаются и осматривают приданое. 
Вернувшись с байги, родители жениха дарят родителям невесты хо­
рошую лошадь и покупают этим право снять булжайде с арканов сво­
ими силами и сложить в орго (л. 60).

местн. Сарыбулак Сатывалды
буш

!Кук санар^  ̂— какой-нибудь очень уважаемый старик из присут­
ствующих на свадьбе пересчитывает приданое, собранное и сложен­
ное в орго, — все, что относится к обстановке, постели и проч. Пока 
он считает, снаружи стоит привязанная к орго хорошая лошадь (или 
верблюд), которую (которого) привел близкий друг семьи жениха. 
По окончании подсчета лошадь (верблюд) поступает в подарок отцу 
невесты. санар (старик) выбирает себе из того, что он считал, 
подарок по ценности равный хорошей лошади.

При отъезде молодых отец невесты, если он состоятельный чело­
век, должен был дать в приданое дочери девять верблюдов, ценного 
иноходца, хорошую лошадь и одежду жениху и его товарищу (куйо- 
жолдаш '̂ )̂у кроме того, подарки свату и сватье.

Помимо того, что сложено в орго, кольцом вокр)т аула на арка­
нах, протянутых на щитах, висят ценные одежды, аркан продет 
сквозь рукава халатов, чапанов, как изгородь (л. 37).

рч. Большой Кебин Сагимбай

Жук жию^̂  — когда провожают молодую в аул мужа, то в прида­
ное дают: 15 пестрых кошм, до тысячи чапанов. При отъезде из род­
ного аула часть приданого идет местным старикам и почетным лю-

35



дям. Потом, по приезде в свой аул, молодой устраивает той, во вре­
мя которого еще часть приданого расходится по рукам его родствен­
ников и одноаульцев59.

Беднейший человек дает за дочерью не меньше пяти одеял
(л. 54).

М усульманское бракосочетание — нике

рч. Большой Кабин Каравос

Время совершения ника. Ника совершалось прежде в ту же ночь, 
что и такйа сайды, чтобы ребенок, который мог после этого родить­
ся, был законным (л. 51).

Батырхан

Накануне увоза невесты совершается бракосочетание (л. 59).

рч. Большой Кебин Сагимбай

Наутро (после первой брачной ночи. — Б .К., С.Г.) вызывают 
муллу, который сочетает браком молодых (л. 54)̂ ^̂

местн. Сарыбулак Сатывалды
буку

Место совершения ника. Ника совершается в зависимости от 
муллы в том или другом ауле, в отцовской кибитке. Невеста сидит за 
кошого справа внизу, жених — среди народа. Кошого принадлежит 
невесте (л. 41).

Талас Чолпонкулов
кайн^^

Ника делается в ауле жениха в первый же день приезда.

рч. Большой Кебин Чинавай

Перед ника жених в ауле невесты переодевается во все новое, 
сшитое ему родителями невесты, а прежнюю одежду оставляет тет­
кам (женге). Сама невеста ничего не шьет, иначе ее упрекнут в же­
лании выйти замуж. Невеста также переодевается в новое платье. 
Все это происходит во время установки орго. Эта новая одежда на­
зывается куйд кыздыке {киим)^ .̂

36



Обряд бракосочетания

Ошский окр., Актор Кумбель Рай Кунаев

Жениха и невесту до ника перевязывают арканами и потом их 
сторонники тянут их в разные стороныб2 (л. 44).

рч. Большой Кебин Жантели

По окончании приготовлений (к отъезду. — Б .К., С.Г.), накану­
не отъезда зовут муллу, режут барана и угощаются. Мулла берет в ру­
ки чашку с водой з̂ и спрашивает у жениха и невесты, которые сидят 
во время церемонии за кошого, о согласии их сочетаться браком; цере­
мония происходит в юрте родителей невесты, и молодежь приходит ту­
да вместе. Чаша обходит муллу, молодоженов и всех присутствующих. 
Потом все расходятся, и молодожены возвращаются в орго (л. 53).

Жингиш ажи

По окончании церемонии сразу снимают кошого и, отгораживая 
им новобрачных от публики, выводят из юрты и проводят в орго, где 
вешают кошого справа от тора — на хозяйском месте. Постель уже 
постлана высоко (л. 53).

пер. Эмель на Джумгале Жинавай

Перед самим ника режут барана (родители невесты) и угощают 
муллу и других присутствующих. После этого в юрте родителей не­
весты происходит сам обряд бракосочетания. Слева от тора там ви­
сит кошого — новый, хороший, если старый изодран. В юрту собира­
ются мулла, родители жениха и невесты и др. Тем временем жених и 
невеста сидят в орго (кошого там нет). Когда все готово, приводят 
вместе жениха и невесту, прикрывая их (девушки и женщины) от 
взглядов своими чапанами, и сажают за кошого. Во время церемонии 
вопросы и ответы о согласии передаются шепотом особыми свидете­
лями, так как брачующиеся стыдятся говорить громко (л. 60).

Орго и кошого

р. Тюп Жингиш ажи

Орго ставится только перед отъездом невесты, т.е. к ника (л. 58). 

Караколский у., дол. р. Тюп

Орго ставится только в день свадьбы.

37



Орго ставится все же только перед отправлением молодухи к 
мужу. Время это зависело от быстроты уплаты калыма: от года 
до пяти—шести лет. Таким образом, иная жена переезжала на 
житье к мужу уже с детьми. Перед входом в орго в ауле невесты 
кроме тая резали еще козла и отдавали в соседнюю юрту, а сами 
не ели. Во время заклания выражали молодым пожелания хоро­
шей жизниб4.

Огонь в Оргб зажигали обыкновенным с п о с о б о м ^ ^  57).

Орго ставится только в день ника, а до того для посещения же­
ниха ему просто освобождалась чья-нибудь юрта.

р. Тюп

Оргду кдтдрмдк — установка свадебной кибитки. За эту уста­
новку жених дает барана, которого режут и варят там и угощают аул 
тестя. Режут подле орго, отрезают голову. Кто-нибудь из стариков 
выбрасывает ее через тундук изнутри. Потом ее также варят и едят. 
После зтощения орго переходит в собственность ж е н и х а ^ б ,  и его род­
ня, приехавшая с ним, в нем поселяется (? — Ф .Ф .)·

Кенеш αϊίωΦ'̂  — в орго родители жениха режут и варят барана, 
несут тестю, прося разрешения на свадьбу (т.е. на увоз невесты). 
Тесть требует к такому-то дню тай (кобылу, корову). В то время как 
родители жениха готовят кобылу, является таб)шщик и требует себе 
жилкычи кой; потом приходят женщины, ставившие орго, требуя се­
бе подарки (када): орго жабар, тдшдк каатар — за кошмы и по­
стель (л. 39).

рч. Большой Кебин Бозбаштык

При установке орго родители жениха режут скот (три кобылы от 
родителей жениха, одна кобыла от родителей невесты), варят мясо и 
готовят зтощение. Когда все готово, угощают родителей невесты. 
Тотогб бастыркан уй — орго, на котором верхняя кошма по нижне­
му краю обшита манатом^^ (л. 54).

Батырхан

Хозяева юрты спят всегда справа от тор’а, а женатый сын (если 
у него нет собственной юрты) слева, за кошого (л. 54).

солто Жанызак

За установку орго и приготовление обстановки женщины требу­
ют от жениха орго жабар (подарки за покрытие кошмами остова юр­
ты для новобрачных. — Б .К., С.Г.), тошок жабар (подарки за под­

35



готовку постели для новобрачных. — Б .К., С.Г.). Дают за это один 
тай и барана (л. 34).

солто-болокбай

В бргб перед отъездом молодухи из отчего дома родители жени­
ха режут барана и угощают соседей. До этого момента (накануне 
отъезда) молодуха туда не входит (л. 42)

местн. Сарыбулак Сатывалды
буку

Орго у бедных бывает заимствованной на дни свадьбы.
Ставят бргб наутро после приезда жениха. В него входят после 

угощения, которое делает отец невесты (но дает скот, готовит сторо­
на жениха).

В бргб молодые продолжают жить до его ветхости.
За сооружение бргб и обстановку берет подарки отец невесты, а 

самим женщинам дают понемногу. В ауле жениха за постановку бргб 
ничего не дают.

Оргб дает отец невесты. Если же он беден, а богат жених, то его 
отец (л. 42).

Ошский окр.. Актор Кумбель Рай Куваев

Оргб (свадебный) ставится впервые в ауле отца невесты. Во вре­
мя ника невеста сидит в юрте отца за кбшбгб, специально для этого 
повешенный и принадлежавший ей, а жених в бргб. После ника 
кбшбгб переносят в бргб, а ночью туда же приносят невесту на белой 
кошме к жениху. Это ее первый приход в орго, и никаких обрядов при 
этом не бывает.

Молодая пара всегда живет в своем орго, и кошмы над ними 
стареют, изнашиваются естественным порядком» как и на всякой 
юрте.

Если за невестой не дают бргб, то отец жениха сам делает ему та­
ковую. Такая юрта, приготовленная для новобрачных, ставится в слу­
чае приезда гостей, т.е. до того, как она начинает выполнять свои 
нормальные функции.

В бргб пища не готовится.

Бельбашат (под Чолкунду) Товеке
адигине

За установку орго в ауле мужа подарки ставившим дает отец же­
ниха (л. 44).

39



Кб ш ого

Аламедин, места. Сарыбулак Сатывалды
буз1у

Кбшбгб ’̂  вешается в бргб справа (хозяйское место) к моменту 
сна. В ауле мужа кбшого вешают или не вешают в бргб, как хотят мо­
лодые (л. 42).

солто-болокбай

Кбшбгб висит в бргб до рождения ребенка (л. 42).

рч. Большой Кебин Батырхан

Кбшбгб перенят от сартов. Во времена бухарского ханства жи­
ли муж и жена Сара и Мат. Мат ездил ко двору хана, и его назна­
чили в Андижан, Алай. У них родилась дочь, очень красивая. Же­
лая выдать ее замуж как можно лучше, Сара скрывала ее от взоров 
людей за кбшбгб, которое было тогда у бухарцев. До того кбшбгб у 
киргизов не былого. В бргб вешается кбшбгб, которое было в юрте 
отца (л. 59).

Жантели

В бргб висит кбшбгб, также заготовленное отцом невесты. К це­
ремонии брака его переносят в юрту отца невесты, если там нет сво­
ей занавеси (л. 59).

Ошский окр.. Актор Кумбель Рай Куваев

Кбшбгб делает отец невесты (вернее, мать и женщины ее ау­
ла), сейчас одноцветаый, а в прошлом из клочков !̂. Делают не­
сколько штук, чтобы дарить. Например, молодуха в приданом 
имеет их несколько и дарит сестре мужа, когда та выйдет замуж. 
Передают кбшбгб по наследству. Его вешают, когда приезжает 
сватать отец парня. Вешают либо справа, либо слева. Предпочита­
ют справа, так как слева от (тбр’а) находятся саба, казан и пища 
вообще.

Кбшбгб висит в бргб молодоженов полгода—год. С рождением 
ребенка, во всяком случае, кбшбгб'снимают, хотя могут снимать и до 
его рождения (л. 44).

Девушка спит либо на переднем месте, либо справа от тбр’а, но 
без занавеси. Вообще занавесь не в обиходе. У молодых занавесь ви­
сит дней десять.

40



О т ъез д молодухи в аул мужа

Талас Чолпонкулов
кайназар

На другой день (после кыз ойун и брачной ночи. — Б .К., С.Г.) 
родители невесты раскладывают все приданое в орго, все хозяйст­
во — жайп берды (дал на показ)̂ ^̂  чтобы участники тоя во время 
угощения могли осмотреть его. Если приданое богатое, много халатов 
и прочей одежды, то протягивают арканы от бргб до кибитки тестя и 
т.д., сколько нужно. Родители жениха, осмотрев приданое, либо при­
нимают его, либо требуют дополнения, называя какую-нибудь цен­
ную вещь.

В бргб повешен кбшбгб, бывшее девичье невесты...
...С утра начинаются приготовления к отъезду. Идет оплакива­

ние. Перед отъездом невесте заплетают волосы в две косы, причем 
она сопротивляется^ .̂ Затем надевают ей элечек^̂ , и она готова к 
отъезду. При отъезде, может бьггь, перед выходом из дома отца, ей, 
сняв элечек, надевают шб)а<0л0, в котором она едет до аула жениха, 
а потом снимает его. ^^зжает она с матерью.

Жених все время находится в стороне и официально, до самого 
отъезда, с тестем не видится. Через один—два года он приедет к ним 
с визитом и с подарками^^ (л. 4 0 ).

солто Жанызак

К моменту отъезда невеста надевает шбукблб. Перед тем ей за­
плетают волосы в две косы. Элечек она надевает, идя на поклон к 
свекру (л. 34).

рч. Большой Кебин Жантели

Дольше одного дня после бракосочетания гости и молодуха в ау­
ле отца не остаются (л. 59).

Жиниш ажи

Утром молодуха встает и уходит в юрту отца. Когда уходит же­
них, женге убирает постель и начинается разбор бргб под р)о<оводст- 
вом матери молодожена.

Все вместе караваном отправляются. Перед отъездом девушки и 
женщины прощаются с молодухой и поют поодиночке с ней кошбк^б.

Во время церемонии бракосочетания на невесте по-прежнему на­
дет тебетей. Шб)о<блб (или элечек) на молодуху надевают утром, в

41



Ш окуло  киргизское — 

богато украшенный головной убор 

молодой женщины. Вид спереди. 

М узей г. Ф рунзе, ныне г. Бишкек. 

(И з  архива Ф .А . Фиельструпа)

Шокуло — вид сбоку. 

М узей г. Ф рунзе, ныне г. Бишкек. 

(И з  архива Ф .А . Фиельструпа)

Юрте ее отца, перед отъездом, когда все готово к отъезду и лошади 
оседланы. Молодуха плачет; одевают ее замужние женщины. Перед 
этим ей переплели волосы в две косы.

Жантели

На следзоощий день (после ника. — Б .К., С.Г.) сборы в дорогу, 
навьючивают приданое, женщины плачут и поют кошок, по очереди 
накрывшись кымкапом с невестой. На невесте шб)а<0л0 (а элечек в 
сунд)о<е), на руках вышитые, из черного бархата, перчатки. По при­
езде в аул жениха она снимает шоуколб и надевает элечек, снимает и 
перчатки, и то и другое хранится до следующей свадьбы.

Волосы в две косы заплетают утром после бракосочетания, и 
отец жениха дает женщинам (замужним), которые это сделали, хо­
рошую лошадь или другой ценный подарок. Тут же надевают на не­
весту и шоуколб. Таким образом, одежда ее меняется только после 
бракосочетания (л. 53).

42



Шдкулд киргизское из Семиречья. 

Музей г. Ф рунзе, ныне г. Бишкек. 

(И з  архива Ф .А .  Ф иельструпа)

Киргизки в головных уборах элечек 

(белый тюрбан замужних женщин). 19 29  г. (Ф ото  Ф .А .  Фиельструпа)

43



Сагимбай

Наутро (после брачной ночи. — Б .К., С.Г.) вызывают муллу, 
который сочетает браком молодых. После этого они уезжают в аул 
жениха (л. 54).

Кыдыр

при отъезде, сколько бы ни было тут женщин, каждая подходит 
к невесте и, укрывшись с ней под чапаном, поет прощальную песнь — 
кошок (л. 54).

р. Тюп

Накануне (отъезда в аул мужа. — Б .К., С.Г.) после тоя в юрту 
приводили невесту и, подав ей блюдо с мясом, мазали ей косички са­
лом, заплетали волосы в две косы сзади и надевали элечек. Она на­
девает сойко, садится на лошадь, и все уезжают в аул ее мужа
(л. 58).

При отъезде невесты из своего аула женщины поют кошок (от 
глагола кошу — “ п р и б а в л я т ь ” 7 7 ) .

Жеттитор 
кавак (черики)

Когда заплетают волосы молодухе в две косы, то наносят на них 
курдючное сало, оставшееся от тоя (л. 59).

В ауле муж а

рч. Большой Кебин Батырхан

При приезде молодухи ее встречают в степи женщины из аула ее 
мужа; она спускается с лошади и остается пешей. И провожатые, и 
встречающие со всем скарбом быстро подъезжают к аулу и готовят 
привезенный бргб. Молодуху приводят к бргб пешком. Когда она при­
ближается, ее встречает мать молодого с блюдом боурсака, сахара, 
кишмиша и т.д. (чачыла) и разбрасывает все это перед ней, а девуш­
ки и женщины, сопровождающие молодуху, подбирают лакомство. Так 
же делает она и в юрте, чтобы молодуха была хорошая, вежливая в̂.

Отец молодого приготовляет вход молодухи в свою юрту. Когда 
угощение у него готово (зарезан баран и т.п.), молодуха идет с де­
вушками туда, где и совершается обряд отко гирды (в огонь во- 
шла)79 в первый же день. В юрте сидят гости. При входе молодуха 
низко кланяется сложив на груди руки (без коленопреклонения). Ли­

44



цо ее покрыто платком {жоулук или буркончдк^^). Свекор высказы­
вает пожелания, чтобы она была счастлива. Молодуха занимает 
скромное место внизу, справа от входа, окруженная девушками, и 
свекор угощает ее грудиной барана®̂  и прочим, после чего она удаля­
ется. С этих пор она входит в юрту свекра свободно во время его от­
сутствия.

Церемония бросания сала в огонь (по Б. С о л т о н а е в у ^ ^ )  относит­
ся к калмыкам. Мужчины и женщины, приближаясь к почтенному 
человеку, преклоняют перед ним коленив  ̂ (л. 61).

Когда при входе в юрту свекра молодуха кланяется, девушки, во­
шедшие с ней, приподнимают ее б у р к б н ч б к ® ^ ,  чтобы присутствующие 
могли увидеть ее лицо, и потом снова опускают.

В своей юрте молодуха скрывается от приходящих старших муж­
чин, родственников мужа за кбшбгб (л. 61).

Сагимбай

Там (в ауле мужа. — Б .К., С.Г.) постельные принадлежности 
остаются молодухе, а все прочее (из приданого. — Б .К., С .Г.) берут 
себе родители жениха®̂ . Потом устраивается той, после которого все 
обряды считаются исполненными, и жизнь вступает в нормальную 
фазу (л. 54).

Жантели

В ауле молодожена устраивают той (л. 53).

солто Жанызак

Аркан тозоон — у аулов на дороге протягивают аркан. Невеста 
должна выкупить себе дорогу перстнем, платком и т.п. во всех 
встречных аулах. На месте ночевки (если не доехали за один день) 
дают чапан, например®̂ .

Встречают новобрачную всадники за пять-шесть верст от аула, а 
пешие — за одну-две версты. Отсюда она идет до аула пешком. 
Встречающие заранее купили на базаре большое количество колец и 
т.п., а прежде такие подарки заказывали мастеру.

Родственники молодожена берут себе кое-что из приданого.
Придя в аул мужа, молодуха заходит в кибитку женатого сверст­

ника мужа (не старше), если бргб еще не поставлено, или к его стар­
шему брату {? — Ф .Ф .). Потом проходит в бргб.

Той устраивается через три-четыре дня. После тоя, вечером, не­
веста идет в кибитку свекра, заходит за кбшбгб, висящее на правой 
стороне. Впереди идет женщина, кланяется. Эта женщина открыва­

45



ет лицо невесты, которое было закрыто платком, и бросает в огонь 
кусок масла, курдючного сала. Потом идут за кбшбгб. Там молодуху 
угощают. Это вступление. Затем следуют визиты молодой к родст­
венникам. Ей объявляют, кто ее окул ата. Окул — представитель. 
Окул ата — что-то вроде посаженного отца при жизни даже родно­
го. Такой окул ата есть у жениха, пока он в ауле невесты, и пристав­
ляется к невесте по ее приезде к мужу®̂ .

Окул ата молодухи режет барана, варит и едет с этим мясом в аул 
к отцу жениха. Следует взаимное угощение, приехавшему предлага­
ют выбрать что-нибудь себе в подарок, и с этим он уезжает. Его окул 
кыз едет в гости к нему через один—два года и может просить себе у 
него хороший подарок, например верблюда, или он сам дает ей тако­
вой без ее спроса.

В случае болезни невесты окул ата приезжает справиться о ее 
здоровье (35 л.).

местн. Сарыбулак Сатывалды
буку

Окул ата называется человек, который сам заявляет о желании 
бьггь таковым жениху до свадьбы, добавляет от себя недостаток в ка­
лым. Окул ата невесты, из ее аула, становится таковым в момент 
свадьбы (ника). От него она может брать все, в чем нуждается
(л. 35). 

р. Тюп

Там (в ауле мужа. — Б .К., С.Г.), зарезав кобылу, снова устраи­
вают той, пригласив родителей невесты, причем мать ее (невесты. — 
Б .К., С .Г.) получает сут акы — лошадь в подарок за кормление не­
весты грудью®® (л. 58).

Талас Чолпонкулов
кайназар

Ника делается в ауле жениха в день приезда. В пути по аулам 
протягивают арканы. Чтобы проехать, жених должен откупаться 
(кольца, платки).

Подъехав к аулу, невеста слезает с лошади. Ее встречают жен­
щины и девушки, дальше она идет пешком. Тем временем жених с 
приданым едет прямо в аул, и там ставят бргб. Встречающие невесту 
женщины получают от нее подарки.

Она входит в бргб и садится за кбшбгб вместе с молодежью. В 
первый же день невесту вводят в дом свекра. Перед нею идут моло­

46



духи постарше ее. На ее голову накинут закрывающий лицо платок. 
Входя в дом и идя к очагу, она кланяется (угунот), преклоняя коле­
ни несколько раз. В это время ее свекровь бросает в огонь сало 
(отко гермек). Платок с невесты снимает человек, сидящий ближе к 
кбшбгб, приподнимая палочкой раза три. Платок он берет затем себе
(л. 40).

Окружающие поздравляют молодую и желают состариться с 
тем, кто ее взял в жены {алганын менен кари), счастья (бахтву бол, 
бай бол®9). Когда у нее лицо открыто, она отходит к кбшогб (которое 
было взято из бргб), повешенное с правой стороны. Жених сидит со 
своими тут же в кибитке. Присутствует и мулла. Двое свидетелей 
спрашивают у жениха, добровольно ли он берет такую-то в жены. 
Потом заходят за кбшбгб к невесте и задают тот же вопрос. Ей дос­
таточно кашлянуть в ответ.

После обряда все мужчины, от которых она должна скрываться, 
уходят из кибитки, кбшбгб откидывают, женщины угощают молоду­
ху и угощаются сами. Потом кбшбгб уносят обратно.

После этого дня молодуха вхожа в кибитку свекра.
Перед отъездом домой ее мать получает сут акы (л. 41).

местн. Сарыбулак Сатывалды
буку

Входя в кибитку свекра, молодая кланяется {жугунот — по-кал- 
мыцки)90. Кара чамбарак или чон уй?̂  — наследственная отцовская 
кибитка (л. 41).

рч. Большой Кебин Жингиш ажи

По приезде в аул мужа устанавливают бргб и в нем складывают 
приданое, а одежду и украшения развешивают напоказ (полотенца и 
пр.) на аркане. Молодуха сидит за кбшбгб, и к ней приходят женщи­
ны; младшие родственники ее мужа мужского пола тоже имеют дос­
туп туда (л. 61).

Белек Солтонаев

Желпилдек^^ — покрывало, в котором молодуха вступает первый 
раз в юрту мужа. При входе она трижды кланяется перед огнем, при­
жимая правую рз^у ко лбу, а левую — поперек под грудью. Кланяясь 
в первый раз, она бросала в огонь сало — чтобы быть счастливой. 
При третьем коленопреклонении самый )шажаемый человек из при­
сутствующих, отец большой семьи, по указанию родителей молодо­
жена сразу откидывает это покрывало (л. 61).

47



Бозбаштык

Приезжая в аул мужа или входя в его юрту, молодуха не имеет 
никакого покрывала. Особой церемонии показывания молодухи род­
не ее мужа не существует. Она всегда скрывается от старших муж­
чин, родственников мужа (л. 62).

рч. Макмал

При приезде в аул мужа молодуха не покрывается ничем. Она 
покрывается при входе в юрту свекра и преклоняет колени. Жертву 
огню приносит свекровь салом и молоком с пожеланиями молодухе 
изобилия (л. 62).

Жингиш ажи

При входе в юрту свекра свекровь мажет молодухе салом правую 
руку и бросает его в огонь, высказывая пожелания, чтобы молодуха бы­
ла счастлива и вежлива, причем она называет огонь Умай ене̂ .̂ В брго 
молодуха входит без церемоний и в первый раз (л. 62).

Бозбаштык

Пожелания

Астында бала бассын. П усть впереди тебя топчут полы дети.

Арканда мал барсын. П усть позади тебя идет скот.

Ерканын менен кошо кари. И  с мужем чтобы старились вместе.

Пожелания произносились свекровью, когда она бросала сало в 
огонь при первом входе невестки в их юрту (л. 62).

Кокумбай Жинин

Поклон молодухи в юрте свекра — калмыцкий (вернее, языческий) 
обычай. Коленопреклонение было в обычае до прихода русских.

Свекровь мазала салом руку и колени невестки. Покрывало при­
поднимали палочкой (л. 62).

солто-болокбай Сагимбай Оркобаев

Запретными словами для женщин являлись имена родственников 
мз^ского рода со стороны мужа. У старых женщин до сих пор эггот за­
прет распространяется на десять поколений предков мужа. Более того, 
женщины не имели права произносить созвучные с этими именами слова.

мести. Сарыбулак
буку Бозбаштык

Жена не имеет права называть по имени никого из родни мужа 
(мужчин и женщин), родившихся до ее прихода в его аул. То же и по

48



отношению к предкам мужа до седьмого поколения. У манапов моло­
духа не называет даже у рук своего мужа (так как это его предки), а 
также связанные с этими именами названия предметов животных и 
т.п. (л. 43).

Брак (обобщение)^^

Белек Солтонаев

Кудалик — вступление в свойство через брак сына или дочери. 
Выбор семьи для вступления в свойство диктуется соображениями 
личной дружбы {куданда; белкуда — заключение сговора до рожде­
ния детей), для поддержки существующей уже родственной связи 
(сооккуда), по политическим соображениям (сооктуштум — вступле­
ние в свойство).

Жанызак

Готовясь к официальному сватанью, отец жениха собирает скот 
(у себя или у родни), готовит боурсак, мясо.

Сватать едут парадно: отец жениха с родственниками-мужчина- 
ми, предупредив о времени приезда.

Кыдыр, Чаптели

Отец жениха во время сватанья: везет и гонит с собой подарки, 
которые входят потом в калым; может явиться без подарков один 
отец или отец со всеми давшими для калыма скот, взяв с собой музы­
кантов и забавников (майрам пос и др.).

Жанызак

В последнем случае у отца невесты собираются его родственни­
ки, чтобы выбрать себе подарки из того, с чем прибыли сваты. Вза­
имно угощаются.

Сватовство ведет один из родственников; особой словесной фор­
мулы для этого нет. О калыме сговариваются, если те, кого сватают, 
уже взрослые и вопрос идет о скором сочетании.

Кыдыр

Уговора о количестве калыма не было — давали после по совести. 
Во время визита отцы с церемониями спрашивают один у другого 
имена помолвленных и дают за имя подарки.

Переночевав, сваты получают наутро киит: халаты, полотно.

4. Фиельструп Ф .А. 49



Жанызак

В случае, если пригнанный скот пошел по рукам родственников 
невесты, эти родственники дают киит из своего имущества.

Выплата калыма начинается с первого парадного посещения с по­
дарками.

Отношения между двумя семьями до фактического брака под­
держиваются визитами (преимущественно женщинами). Обменива­
ются подарками.

Отец невесты по желанию требует у своего свата любую вещь, в 
чем тот не может ему отказать (л. 48).

Вступление в свойство происходит по различным соображениям: 
по простой и кровной дружбе, по политическим мотивам, для поддер­
жания уже существующего свойства.

Отец направляет шпиона (арачи) разузнать о состоянии предпола­
гаемой к свойству семьи. Затем либо посылает человека (жуучи), ли­
бо сам едет (если достаточно знаком с семьей.̂  — Ф .Ф .) узнать о 
принципиальном согласии на вступление с ним в свойство. После это­
го едет сватать парадно один, или с родственниками, захватив с собой 
подарки (скот и мясо), или без подарков. Сватовство ведет один из 
родственников; специальной формы нет. Если сватаемые бракоспособ­
ны и вопрос идет о скором сочетании, то сговариваются и о калыме 
(хотя о калыме см. ниже). Их хорошо принимают, оставляют ноче­
вать, а наутро одаривают халатами всех или дают отцу жениха киит, из 
которого все спутники получают по куску полотна в знак обязательст­
ва быть свидетелями сговора. Во время этого визита отцы с церемони­
ями спрашивают один у другого имена девицы и жениха и дают за имя 
подарки. С момента этого сговора отец жениха начинает выплату ка­
лыма, и отношения между двумя семьями поддерживаются до того, 
как вырастет жених, главным образом, визитами женщин. Подарки, 
которыми в таких случаях обмениваются они, состоят из скота — со 
стороны жениха, и халатов — со стороны невесты. Разговоры о калы­
ме ведутся собственно, только когда приходит пора играть свадьбу 
(ника), а до того отец жениха посылает свату подарки.

Жених начинает посещать невесту тайно, когда подрастет; он ос­
танавливается в какой-нибудь юрте (не родичей невесты), там про­
исходят игры, в которых принимает участие невеста. По окончании 
этих игр (не кыз ойун.̂  — Ф .Ф .) участники и жених с невестой рас­
ходятся (вместе не ночуют).

Уй жаны — такйа сайды устраивают, когда жених и невеста дос­
тигают брачного возраста. Жених приезжает с отцом (или с мате­

50



рью? — Ф .Ф .). Такйа сайды происходит: 1) в чужой юрте, невеста 
сидит посередине (и маскарад); 2) невеста сидит на главном месте; 
3) в юрте отца. Невеста сидит справа, т.е. на месте своем, или слева, 
за родительским кошого (меньше свидетельств). Жених сбивает с 
нее шапку один или три раза, причем задаются вопросы: “Правиль­
но ли.̂ ” , “Направо или налево. ”̂ , “Благополучно ли.̂ ” , либо все это 
исполняется молча. После этой игры они становятся супругами непо­
средственно, или в след)оощий приезд, или на след)оощий день. Пос­
ле такйа сайды невеста одаривает приезжих халатами или наутро по­
сле брачной ночи подносит мужу штаны, рубаху и тюбетейку, а его 
товарищу пояс (сравним: новые одежды на свадьбу. — Ф .Ф .)·  Пре­
жде ника делали сразу после этой ночи.

Отец окольными путями выведывает, доволен ли сын девуш­
кой и возьмет ли ее в жены, а если так, спрашивают у ее отца о дне 
свадьбы (и увоза) и сколько еще следует доплатить калыма; в слу­
чае отказа одной из сторон от брака они возмещают затраты и 
прочее.

Кыз ойун происходит только в последующие после такйа сайды 
посещения, хотя некоторые показывают, что игры, устраиваемые и в 
прежние посещения, называются так же и носят тот же характер. 
Другие же считают, что кыз ойун делают только с приездом на 
свадьбу (об орго и вопрос о целомудрии невесты см. ниже).

Считают, что клятва верности (закусывание пули и соответству­
ющие слова) была домусульманским супружеским обетом {?  — 
Ф .Ф .), теперь же произносится супругами для себя и даже только 
теми, кто соединился помимо воли родных, своевольно (л. 55).

Ника (свадьба) устраивается в ауле невесты. После решения во­
проса о калыме, собственно о доплате, идут приготовления к браку: 
приданое, одежда и т.д., а жених тем временем живет с невестой в 
орго (.̂  — Ф .Ф .). Орго дает отец невесты вместе с приданым, коли­
чество которого зависит от его воли. В течение этого периода вечера­
ми устраивают кыз ойун.

В день ника утром ставят орго, причем родители жениха режут 
скот и готовят угощение, хотя угощают их все еще как гостей. Расче­
ты по калыму уже закончены. Приданое развешивают для подсчета 
и осмотра на аркане от чангарака до чангарака. Во время установки 
орго жених и невеста переодеваются в новые платья, приготовленные 
ее родителями (приданое развешивают после бракосочетания.  ̂ — 
Ф .Ф .)·  После угощения и осмотра приданого — байга. После байги 
родители жениха, дав лошадь родителям невесты, получают право 
снять и сложить своими силами приданое в орго.

51



призвав вечером муллу, режут барана и угощают его и присутст­
вующих гостей. Жених и невеста сидят в орго. Потом их приводят, 
прикрывая от взглядов, и сажают за кошого (слева от тор’а). По 
окончании обряда снимают кошого, выносят, заслоняя им молодых, и 
вешают на хозяйском месте в орго; постель там уже постлана. Перед 
входом невесты (молодых) в орго в первый раз резали одного козла, 
но сами не ели, а отдавали в соседнюю юрту; при заклании животно­
го желали молодым счастья. Осмотр постели или опрос жениха про­
исходили только после этой ночи, если он не имел встреч с невестой 
прежде, а таковые были допустимы с ночи после уй жаны (и даже 
раньше тайно). В случае, если бракосочетание было совершено рань­
ше, перед отъездом молодухи торжество справляется так же, исклю­
чается только незначительный эпизод с муллой.

Утром молодуха уходит в юрту отца. После ухода жениха орго 
снимают, складывают и навьючивают на лошадей или верблюдов под 
руководством свекрови. Утром же расплетают молодухе косички и 
заплетают волосы в две косы. Впрочем, есть одно свидетельство, что 
после тоя, невесту приводили в юрту и, дав ей блюдо с мясом, маза­
ли волосы салом, заплетали в две косы и надевали элечек. В первой 
вариации это происходит в то время, когда седлают лошадей. При за­
плетании касаются кос курдючным салом, оставшимся от тоя, потом 
надевают шоуколо (а элечек везут в сундуке), хотя теперь надевают 
сразу элечек (так как шоуколо исчезает), нацепляют сойко, надева­
ют вышитые шелком по черному бархату перчатки. Женщинам, за­
плетавшим косы молодухе, отец жениха дает ценный подарок, напри­
мер хорошую лошадь или что-нибудь другое. При отъезде якобы 
происходит борьба за приданое, которое женщины не хотят отдавать, 
а приезжие мужчины пытаются отобрать силой (.̂  — Ф .Ф .). Про­
щаясь с молодухой, девушки и женщины поют кошок, каждая пооди­
ночке, покрываясь с молодухой кымкапом или чапаном. Перед отъ­
ездом часть приданого раздается в подарок почетным лицам. Сомни­
тельно одно показание, будто муллу призывают на утро после брач­
ной ночи. При отъезде мужа в аул еще часть чапанов и прочего пере­
дается в качестве подарков старшей родне молодожена. Из придано­
го молодухе остаются постельные принадлежности, а все остальное 
берут себе родители мужа(.  ̂— Ф .Ф .). Обычно дольше следующего 
дня гости и молодуха возле своего отца после бракосочетания не ос­
таются. Не всегда имеется орго; у бедняков молодая приезжает в юр­
ту свекра (л. 55а).

Когда молодая подъезжает к аулу мужа, в степи ее встречает 
женская родня мужа. Молодуха сходит с лошади. Орго быстро под­

52



возят к аулу, устанавливается новое жилище, после чего молодая идет 
пешком, а у юрты ее встречает свекровь с чачила (сладости), которое 
она рассыпает перед входом и за входом перед молодой.

В пути и при входе в юрту мужа (орго) никакого покрывала на 
голову и лицо женщина не накидывает. Огонь в орго впервые зажи­
гается своими средствами, т.е. не заимствованными. У себя молодуха 
уже снимает шоуколо, заменяя его элечеком, снимает перчатки, и все 
это складывается в сундук до следующей свадьбы. За кошого моло­
духа скрывается от старших мужчин, ее там посещают и с ней знако­
мятся женщины и младшие родственники мужа мужского пола. При­
даное в орго развешено несколько парадно. В ауле делается той, на 
котором присутствует и родня молодухи.

При первом посещении юрты свекра молодуха прячет лицо 
за покрывалом. У входа ее встречает свекровь, которая маж ‘т 
ей салом руку (как бы принимая жертву из ее рук как посредни­
ца.̂  — Ф .Ф .). Потом свекровь бросает сало и льет молоко в огонь, 
высказывая пожелания счастья и проч. Молодуха при входе от­
вешивает поклоны (прежде с коленопреклонением), при этом со­
провождающие ее девушки приподнимают покрывало, чтобы при­
сутствующая родня мужа могла взглянуть на ее лицо. Другой ис­
точник сообщает о таком входе в юрту мужа (при отсутствии 
орго.  ̂ — Ф .Ф .), о троекратном коленопреклонении и собственно­
ручной жертве салом огню; при поклонах покрывало якобы при­
поднимает старший из присутствующих. Затем молодуха скромно 
занимает место с девушками внизу, справа у входа, и ее угощают 
грудиной барана и т.д. После чего она удаляется. С этих пор дос­
туп в юрту свекра в его отсутствие свободен.

Брак в домусульманские времена был нерушим. Брак совер­
шался, за редкостью мулл, с помощью человека, знавшего хоть ка- 
кую-нибудь молитву, а еще раньше только властью посредника, 
который спрашивал при свидетелях о согласии обеих сторон. До 
брака жених и невеста клялись указанным выше порядком в вер­
ности друг другу при первом посещении жениха (т.е. уй жаны). 
Предположительно, до мусульманства брак заключался следую­
щим образом: 1) спрашивали о согласии, потом перерезали прут 
пополам; 2) жених и невеста, порезав себе подушечки мизинцев, 
сосали кровь друг друга; 3) закусывали пулю; 4) одним рукопожа­
тием (по-восточному).

Увоз девушки практиковался, чтобы уплатить меньше калыма. 
Потом совершалось примирение с родителями невесты.

53



 ̂ Ойнаш-тамыр  от кирг. ойно — играть, забавляться, шутить; быть в любовных 

сношениях; тамыр — друг, приятель, побратим; любовник, любовница (Ю д а -  

хин К ,К . Киргизско-русский словарь. М ., 19 6 5 . С . 5 6 2 , 7 0 0 ) .

2 Если пастух был наемным, то обычно он жил в доме (юрте) хозяина.

 ̂К урон кармашты — поклялись на Коране. О т  К урон кармаш — поклясться на 

Коране: произнося клятву, целуют Коран, прикладывают ко лбу и возвращают. 

(Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 4 4 8 ) .

 ̂Запись о тамырах приведена Ф .А .  Фиельструпом в этом разделе, видимо, по­

тому, что тамыры очень часто клялись породниться, т.е. стать сватами, и тем са­

мым еще больше скрепить свою дружбу. О  такой клятве тамыров см.: Аргынба- 

ев Х ^ .  Семья и брак у казахов. Автореф. дис. . . .  д -ра истор. наук. А лм а-А та,

1975 . С . 6 7 .

5 Переплетение девичьей косы в две (женская прическа) — символ перехода де­

вушки в другую (следующую) возрастную группу (см. об этом ниж е). Обычно 

это делали мать или кто-то из женщин со стороны невесты. При умыкании не­

весты, т.е. при не совсем традиционном пути перехода девушки в следующую 

возрастную группу, это вынуждена сделать ее свекровь. Н е случайно Ф .А .  Ф и -  

ельструп пометил эту запись знаком № .

 ̂Свадебные подарки (калым, а также подношения, штрафы и т.д .) у народов 

Средней Азии и Казахстана исчислялись обычно “девятками” и назывались гпо- 

куз , токызАык и т.д. (Кисляков Н А .  Очерки по истории семьи и брака у на­

родов Средней Аз ии и Казахстана. Л ., 1 9 6 9 . С . 106 , 118, 140; Пещерева Е .М . 

Свадьба в ремесленных кругах Каратага / /  Семья и семейные обычаи у наро­

дов Средней Азии и Казахстана. М ., 19 78 . С . 181; Есбергенов X . ,  Ат ам ура- 

т ов Т. Традиции и их преобразование в городском быту каракалпаков. Нукус, 

1973 . С . 6 7 ; Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 7 4 1 ). 2  X  9 , 3 X 9  и т.п. означает, что 

дарили две или три “девятки” скота. И  вообще число 9  — магическое, принося­

щее, видимо, удачу, счастье, фигурирует во время свадебных церемоний у мно­

гих народов мира (кроме указанных выше работ, см.: Абрамзон С ,М . Киргизы 

и их этногенетические и историко-культурные связи. Л ., 1971. С . 2 3 2 ; Лобаче·  

ва Н .П .  Различные обрядовые комплексы в свадебном церемониале народов 

Средней Азии и Казахстана / /  Домусульманские верования и обряды в Сред ­

ней Азии. М ., 1975 . С . 3 0 4 ; Толеубаев А .Т . Реликты доисламских верований в 

семейной обрядности казахов X I X  — начало X X  в. Алма-Ата, 1991. С . 3 3 —34. 

Там же приведена и литература).

^Аж и — то же, что хаджи, т.е. человек, совершивший паломничество в 

М екку.

® Бата — одно из значений слова: молитвенное напутствие, благословение, кото­

рое совершалось после угощения при окончании или начале сговора, какого-ли- 

бо дела; выражало удовлетворение результатами или пожелание успеха (Ю да ­

хин К ,К . Указ. соч. С . 116).

^Талак — развод (супругов); бир талак — однократный развод; уч талак — 

троекратный развод. Д ля того, чтобы троекратный развод стал действительным, 

достаточно три раза произнести слово '^талак", дальше следуют только фор­

мальности (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 6 9 5 ) .

С  появлением мусульманского бракосочетания карающую функцию для неверно­

го супруга стала выполнять не пуля, а “венчальная вода” (см. о ней ниже), как 

например, у казахов (Толеубаев А .Т . Указ. соч. С . 2 5 ) .

54



Букв. Если ты меня бросишь, П усть тебя сразит пуля,

Если я тебя брошу, П усть меня сразит пуля” .

У  большинства народов Средней Азии и Казахстана в конце X I X  — начале 

X X  в. главная роль при выборе невесты и сватовстве отводилась отцу и вообще 

мужчинам: у киргизов, казахов, каракалпаков, таджиков, туркменов, а также ту ­

винцев и, видимо, других народов несреднеазиатского региона (К исляков Н Л .  

Семья и брак у таджиков: П о  материалам конца X I X  — начала X X  в. М .; Л ., 

1959 . С . 7 8 ; Вайнштейн С .И . Тувинцы-тоджинцы (историко-этнографические 

очерки). М ., 1961. С . 137; П от апов Л .П .  Очерки народного бьгга тувинцев. 

М ., 19 69 . С . 2 3 4 ; Есбергенов X . ,  Атам уратов Т. Указ. соч. С . 5 2 —53; Таджи­

ки Каратегина и Дарваза. Д ушанбе, 1976 . Ч . III. С . 2 9 ; Пещерева Е М .  Указ. 

соч. С . 180; Толеубаев А .Т . Указ. соч. С . 15; Фиельст руп Ф А .  Архив: полевой 

материал; Кармышева Б .Х .  Личный архив (хранится в И н-те этнологии и ан­

тропологии Р А Н ). Пожалуй, только у узбеков главная роль при выборе невесты 

отводилась матери и вообще женщинам, хотя в переговорах о калыме участие 

они, по-видимому, не принимали (К исляков Н А .  О черк и ... С . 14 0). У  узбеков 

же северного Хорезма мать жениха участвовала не только в сватовстве, но и в 

переговорах о калыме (Лобачева Н .П .  Свадебный обряд как историко-этногра­

фический источник. Н а примере хорезмских узбеков. /  /  С Э . 1981. №  2 . С . 4 0 ) .  

У  узбеков-кипчаков невесту выбирала мать, тетки, замужние сестры, но сватами 

были мужчины (Ш аниязов К .Ш .  К  этнической истории узбекского народа. 

Историко-этнографическое исследование на материалах кипчакского компонен­

та. Ташкент, 1974 . С . 3 0 9 ) . Эти  детали свидетельствуют, видимо, о неизжитых 

элементах матрилокального брака у узбеков.

Это не характерно. Обычно вопрос о размерах калыма обговаривался заранее. 

Лошадь, кобыла — символ плодородия у скотоводческих народов. У  казахов, на­

пример, жених дарит тестю кобылу в свой первый официальный визит в аул не­

весты именно в надежде на будущую плодовитость невесты (Толеубаев А .Т . 

Указ. соч. С . 18—19). Клочок ваты на лбу лошади (верблюда) — акт синдиасми- 

ческой магии, характерный и для других народов Средней Азии. Так, у таджи­

ков Каратегина клочки ваты для “белизны” , благополучия бросают в тюбетейки 

певцов, провожавших жениха в дом невесты, вплетают в косы невесты при пере­

плетении ей волос, раздают присутствующим на смотринах невесты и т.д. (Тад ­

жики Каратегина и Дарваза, Ч . III. С . 41, 4 6 ; Кисляков Н А .  Семья и брак... 

С . 184).

П о  материалам Кармышевой Б .Х .,  у каратегинских таджиков маленькую неве­

сту родители жениха поздравляли во время двух мусульманских праздников: 

курбан и рамазан.

Чапан — это и есть халат.

Неясно, что понимается под словом куль.

Кийит — подарок в виде одежды; подарки от родственников жениха родственни­

кам невесты после помолвки (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 3 8 6 ) . П о  Ф .А . Ф иель- 

струпу, это ответный подарок родственников невесты стороне жениха, обычно 

одеждой, тканями.

Акт ык — букв, “белизна” . У  многих народов мира, в том числе и у тюркских, 

магия белого цвета играла большую роль в свадебной обрядности. О трез  белого 

материала, подаренный во время сватовства, символизировал пожелание “бело­

го” , беспрепятственного пути начатому делу.

55



20 Этот обычай является пережитком универсального в прошлом явления: табу на имя 

собственное. В древности имя собственное считалось существенной частью челове­

ка, как бы одним из его органов. Недруг и просто иноплеменник, знающий имя че­

ловека, мог нанести носителю имени непоправимый вред {Фрэзер Дж . Золотая 

ветвь. Исследование магии и религии. М ., 1980. С . 2 7 7 —2 9 6 ) . Поэтому имя чело­

века всуе не употреблялось. Вынужденное же сообщение имени невесты и жениха 

во время сватовства представителям другой семьи (другого рода) должно было ком­

пенсироваться подарком, видимо, для того, чтобы нейтрализовать вред этого акта. 

П о этой же причине, видимо, невестка (иноплеменница) не имела права назы­

вать по имени никого из родни мужа (мужчин и женщин), родившихся до ее 

прихода в эту семью, для которых она была представительницей чужого (не сво­

его) рода, чтобы не нанести им вреда. Запрет этот снимался по отношению к 

родственникам мужа, которые родились после ее прихода в семью: ведь для них 

она уже была представителем их рода (Ф рэзер  Д ж . Указ. соч. С . 2 8 2 —2 8 5 ;  

Кисляков Н А .  Очерки... С . 181— 182; Абрамзон С .М .  Киргизы... С . 2 6 0 ; Ц э -  

рэнханд Г. Некоторые обычаи избегания у  монголов / /  С Э . 1991. №  5. С . 113).

21 Участие родственников жениха в сборе скота для калыма; участие родственников 

невесты в сборе приданого; участие родственников обеих сторон в расходах на 

подарки, с которыми сваты приезжали друг к дру1у  во время свадебных церемо­

ний; распределение между родственниками невесты части калыма, а между род ­

ственниками жениха части приданого, а также подарков, которые привозили 

сваты — все это разные стороны пережиточной формы принципа перераспреде­

ления расходов и доходов того или иного рода, общины, характерного для до ­

классового и раннеклассового общества [Абрам зон С .М .  К иргизы ... 

С . 2 1 8 —2 2 4 ; Сухарева О  А .  Квартальная община позднефеодального города 

Бухары. М ., 1 9 76 . С . 2 8 —3 0 ; Люшкевич Ф Л .  Традиция межсемейных связей 

узбекско-таджикского населения Средней Азии. К  проблеме бьггования калыма 

и других патриархальных обычаев / /  С Э . 1 9 89 . №  4 . С . 5 9 —6 0 ; Львова 3 J [ . ,  

Октябрьская И .В ., Сагалаев А .М .,  Усманова М .С .  Традиционное мировоз­

зрение тюрков Ю ж ной Сибири. Человек. Общество. Новосибирск. 1 9 89  

(Д алее: Традиционное мировоззрение тюрков... II. С . 191)]. Кисляков Н .А .  

придерживается иной точки зрения. О н  считает, что калым является институтом 

купли-продажи женщины, в то время как институт приданого имеет совершенно 

другое происхождение (Кисляков Н А .  Семья и брак... С . 2 0 2 —2 0 3 ) .

22 Б аш т бб — букв. **главный верблюд**, в данном случае лучший из верблюдов, 

которого давали в дар (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 118—119); башат  — соот­

ветственно, лучший из коней.

2  ̂Ы рчи  — певец, чертмекчи — играющий на комузе, майрам пос — затейник.

24-25 примеч. 21.

26 С м . о забавах над сватами: Толеубаев А .Т . Указ. соч. С . 17.

27 А са, то же что аза — траур, а также что-либо принесенное семье покойного на 

поминки (скот, вещи и т.п .). С м .: Ю дахин К Л .  Указ. соч. С . 25 , 7 4 .

2в К дч  — кочевка, перекочевка; кой — овца.

29 ЖыАкычы — конепас, конскии пастух; кой — овца; жьткычы кой — овца для 

пастуха (т.е. его доля).

К ышт оо  — зимовка.

К ыз ойун — одна из игр киргизской молодежи устраивалась во время досва- 

дебных приездов жениха к невесте и в дни свадебных торжеств накануне увоза

56



новобрачной в дом мужа (Абрамзон С .М . Некоторые стороны быта киргизской 

молодежи ( X I X —X X  вв.) / /  Семья и семейные обряды у народов Средней 

А з ии и Казахстана. М ., 19 78 . С . 107). Ф .А .  Фиельструп несколько раз под ­

черкивает, что кыз оюну проводятся только после обряда такыя сайды, т.е. 

практически после вступления в брак молодых. Х о тя были, видимо, и отступле­

ния от этого правила, и брачная ночь была после обряда кыз оюну.

Ф .А . Фиельструп называет иногда эти игры вечеркой. Н о  это не вечерка в об ­

щепринятом смысле слова, а нечто более серьезное. П о  всей вероятности, эти 

игры были отголоском групповых брачных отношений.

2̂ Ж енге — по терминологии родства — это жена дяди по материнской линии или 

жена старшего брата; старшие родственники невесты женского пола, которые 

руководят ее проводами в дом жениха или организуют тайные посещения жени­

хом невесты в добрачный период, за что получают подарки — женгетайлык 

(Ю дахин К .К , Указ. соч. С . 2 4 8 ) . Ж енге — не сваха, как отмечают некоторые 

информаторы Ф .А .  Фиельструпа, а наставница невесты, посредница между ею 

и женихом (Лобачева Н .П . Сверстники и семья / /  С Э . 19 89 . №  5. С . 8 7 ) . 

Более того, это лицо, охраняющее невесту от враждебных сил, всегда находит­

ся рядом с невестой, даже тогда, когда невеста остается вдвоем с женихом 

(Снесарев Г.П. Реликты домусульманских верований и обрядов у узбеков Х о ­

резма. М ., 19 69 . С . 8 2 ) . Наиболее полные сведения о женге (янга), литератур­

ные и полевые, приведены в упомянутой статье Лобачевой Н .П . “Сверстники и 

семья” .

Как известно, практически у всех народов Средней Азии жених должен был из ­

бегать родителей невесты, начиная со сватовства и до свадьбы, а в некоторых 

районах до отъезда невесты в аул жениха. Через определенное время устраива­

лась специальная церемония типа приобщения к очагу дома невесты, сопровож ­

давшаяся взаимными подарками. У  киргизов Таласа, по материалам Ф .А . Ф и ­

ельструпа, это происходило через 1—2 года (см. ниже). О  семейно-брачных за ­

претах и избеганиях вообще, между мужем и родственниками жены, в частно­

сти, см.: Кисляков Н Л .  Очерки... С . 163—2 3 9 ; там же приведена литература 

по вопросу.

К ыз оюну (букв, “девичья игра” ) — см. примеч. 31.

О  перьях филина на головном уборе невесты см.: Кармышева Б .Х .  К  вопросу об 

украшениях из птичьих перьев у народов Средней Азии и Казахстана /  /  Этни ­

ческая история и традиционная культура народов Средней Азии и Казахстана. 

Нукус, 1989 .

Такыя сайды — букв, “снятие девичьей шапки пикой” . О бряд предшествовал 

тайным добрачным свиданиям жениха и невесты — реликтовой форме древних 

семейно-брачных отношений периода матрилокального брака. У  киргизов пле­

мени адигине и кашгарских киргизов называется уй жаны — букв, “бьггь близ ­

ко к дому невесты” (Абрамзон С .М . Киргизы... С . 2 2 6 ) , так как жених во вре­

мя обряда находится не в юрте невесты, а вне ее, рядом. Вот что пишет об этом 

обряде Ф .А . Фиельструп в отчете о поездке к киргизам: “Вопросу о браке мною 

было уделено большое внимание, в частности, меня интересовал вопрос о сва­

дебных посещениях женихом невесты, которые и происходят якобы втайне от 

родителей, не являются секретом ни от кого и вполне санкционируются обыча­

ем. Сговоренный жених, придя в возраст и уплатив известную часть калыма, 

приезжает в аул невесты и останавливается в посторонней юрте. Это  посещение

57



называется уиджаны, так как жених остается подле юрты невесты, не входя в 

нее. Затем происходит обряд тахья сайды. Невеста, надев девичью шапку 

(прежде остроконечную тахья), садится в юрте отца, обычно, в кругу своих 

родственников. Жених приоткрывает уголок покровной кошмы, просовывает в 

отверстие палку (купольную жердь от юрты) с навязанным на ее конце платком 

и легоньким толчком сбивает или сдвигает шапку невесты. Платок остается в 

пользу свахи (женга). Постановка этого обряда немного варьирует в разных ме­

стах: шапку сбивают то один раз, то три раза, то это действие сопровождается 

вопросом: “Направо или налево.^” (т.е. партия жениха загадывает: удачен или 

неудачен брак.^), то совершается безмолвно. Этим ударом как бы испрашивает­

ся разрешение на близость, и с этого момента (соответствующего казахскому 

орунт ой) жених и невеста становятся фактически супругами. Свадьба по му­

сульманскому ритуалу, с участием муллы, совершается лишь перед отъездом мо­

лодухи из отчего дома в аил мужа, а прежде ее устраивали непосредственно по­

сле уйджаны, что подтверждает наше мнение о моменте заключения брака” 

(Ф иельст руп Ф А .  Исследования среди каракиргиз / /  Этнографические экс­

педиции, 1 9 2 4 ,1 9 2 5 . Л ., 1926 . С . 4 9 - 5 0 ) .

Д ело здесь не в стеснении, а опять-таки в обряде избегания женихом родителей 

невесты (см. примеч. 3 3 ).

“О н бы, СОА бы ?” — букв, “направо или налево.^” .

^Тошок талаш* (букв, “борьба за постель” ) — борьба за невесту, борьба за 

приданое и другие свадебные игры, где с одной стороны участвуют женщины, 

часто независимо от принадлежности к той или иной стороне, а с другой — муж ­

чины; этот обряд является пережитком борьбы матрилокальных и патрилокаль- 

ных тенденций (Абрамзон С .М .  Киргизы... С . 2 3 4 , 235; Лобачева Н .П .  Раз ­

личные обрядовые комплексы... С . 313; Кисляков Н А .  Очерки... С . 16 0). 

Бракосочетание мусульманское. Отношение к этому обряду у киргизов было ча­

сто формальное. Чаще делали в доме невесты, но, по материалам Ф .А .  Ф иель- 

струпа, иногда в доме жениха. Некоторые информаторы Ф .А . Фиельструпа на­

зывают ника свадьбой, что не совсем точно.

Кереге башы — верхняя часть кереге (деревянной цилиндрической части юрты). 

Кошма обычно делается из шерсти барана. А  все, что относится к барану, са­

крально, особенно шерсть. У  карачаевцев сакрален не весь козленок (козел то ­

же жертвенное животное), а только шкура, хвост и три первых позвонка в хво­

сте (Каракетов М Л .  И з  традиционной обрядово-культовой жизни карачаев­

цев. М ., 1995 . С . 8 3 ) . Кроме того, баранья шкура (как и шкура других тотем­

ных животных), по мнению исследователей, есть символ плодородия. Н е слу­

чайно у многих народов невесту сажали на шкуру животного, постеленную шер­

стью вверх (Лобачева Н .П .  Свадебный обряд... С . 43 ; Толеубаев А .Т . Указ. 

соч. С . 2 9 —3 0 ). У  хорезмских узбеков невесту в доме мужа сначала опускали на 

мужскую овчинную шубу, когда снимали ее со свадебной арбы (Лобачева Н .П . 

Свадебный обряд... С . 4 3 ) . У  узбеков племени кунград, по записям Б .Х . К ар- 

мышевой в Кашкадарьинской и Сурхандарьинской областях ковер из крашеных 

овечьих шкур (хасали пустак) служил верхним покрывалом для новобрачных в 

первую брачную ночь, им укрывались поверх одеяла (о  ковре из меха см. также: 

М иф ы  народов мира. М ., 1982 . Т . 1. С . 2 3 8 ) . А .Т . Толеубаев предполагает, 

что ношение невесты на белой кошме связано с обычаем величания новобрач­

ных, которых у многих народов называли царственными именами ( “князь, кня­

58



гиня” — у русских, “ш а” , т.е. **шах” — у таджиков и т .д .), избранного хана то ­

же поднимали на белой кошме. А  духи боятся царственных лиц и не решаются 

подступиться к новобрачным (Толеубаев А .Т . Указ. соч. С . 2 0 —21).

К ак известно, очаг и дымовое отверстие занимали большое место в магических 

обрядах. Видимо, потому, что они были вместилищем огня — покровителя чело­

века, семьи (см. об этом ниже). Казахи выбрасывали через дымовое отверстие 

в юрте молодоженов обглоданную шейную кость жертвенного барана, чтобы 

дым хорошо выходил из юрты (Кисляков Н А .  Очерки... С . 109; Лобане- 

ва Н .П . Различные обрядовые комплексы... С . 3 0 4 , 33 0 ; Толеубаев А .Т . Указ. 

соч. с. 24). А это, как известно, способствует неугасанию очага. У  тувинцев не­

веста, впервые вошедшая в юрту свекра, льет молоко, бросает сало в огонь и 

брызгает молоком же в дымовое отверстие (П от апов Л .П . Очерки... С . 2 4 2 ) ,  

т.е. приносит жертву не только очагу, но и дымовому отверстию. У  киргизов, по 

Ф .А . Фиельструпу, в юрте молодоженов выбрасывали через дымоход голову 

жертвенного барана, которую, по сообщениям одних информаторов, варят потом 

и едят, а по сообщениям других, эта голова в юрту больше не возвращается, а 

кто-то ее ловит и уносит. Д умается, что точнее второе. Ведь голова барана (как  

часть всего барана) — это жертва дымоходу, которую тот должен принять. 

В Хорезме к дымоходу в комнате молодоженов подвешивали лук и перец, что ­

бы предохранить новобрачных от несчастий (Снесарев Т.П. Реликты... С . 8 5 ) .  

Козленок, как и баран, был, видимо, жертвенным животным солнцу и огню 

(очагу). Д аровал плодородие. У  монголоязычных народов в бездетных семьях 

иногда держали козла, посвященного божеству огня (Галданова Г.Р. Культ огня 

у монголоязычных народов и его отражение в ламаизме /  /  С Э . 1980 . №  3. 

С . 100).

Кисляков Н .А . отмечает, что у чуйских киргизов перед первой брачной ночью  

резали козла, и одна из женщин его легкими и печенью била молодьгх, усадив их 

спинами друг к другу и покрыв халатом. Подобный обряд записан Н . К орж е- 

невским у алайских киргизов (Кисляков Н А .  Очерки... С . 12 0). Кармыше- 

ва Б .Х . записала этот обряд у каратегинских киргизов (Кармышева Б .Х .  Л и ч­

ный архив). Д елают это, чтобы оградить молодьгх от несчастий и обеспечить их 

плодовитость. Видимо, этот обьгчай связан с общим культом козла, даровавшим 

плодородие (см. примеч. 4 4 ) . Любопьггно, что легкие потом бросали собаке. 

Кстати, послед после родов тоже бросали собакам, чтобы роженица имела впо­

следствии так много детей, сколько щенков у собаки.

Садака (садага) — искупительная или благодарственная жертва, а также от 

сглаза, как в данном случае. Режется при этом обычно козленок. Козленка са­

ми не ели, а отдавали бедняку, поскольку это жертва.

Возможно, после такыя сайды, а не кыз оюн?

Свадебную юрту ставил обычно отец невестьг, а не жениха. Н е случайно 

Ф .А . Фиельструп поставил здесь знак вопроса.

См. примеч. 31.

К ыз круштремыс — может бьггь, “кыз куриштирмок” , т.е. “познакомить” с 

девушкой (невестой).^

У  таджиков Каратага свадебные дни — четверг, суббота (Пещерева Е .М .  Указ. 

соч. С . 18 2); у каратегинских таджиков “несчастливым” для сближения между 

новобрачными считалось время в ночь на субботу, вторник и среду, а свадебны­

ми днями бьгли понедельник и четверг (Таджики Каратегина и Д арваза. Ч . III.

59



с. 38, 53); у каратегинских киргизов свадьба не устраивается в месяц сафара, а 

также во вторник, в месяц рамазан устраивать свадьбы можно (К армыше- 

ва Б .Х .  Личный архив); у каракалпаков “счастливым” для свадьбы днем счита­

лась среда {Есбергенов X . ,  Атам уратов Т. Указ. соч. С . 83); у казахов — сре­

да, четверг {Толеубаев А Л .  Указ. соч. С . 15). Толеубаев А .Т . пишет: « ” П о  за ­

кону инициальной магии, к этому дню приурочивалось только начало желаемо­

го действия, а появление ожидаемого результата представлялось магической си­

ле “счастливого дня” » (Там ж е).

К ыз ойнатмок — букв, “развлекать девушку” .

Башни  — возглавляющий, руководитель, главарь, предводитель {Ю дахин  /С./С. 

Указ. соч. С . 121). Так что точнее было бы перевести это слово как “выводя­

щий” , а не “исполнитель” .

Бакан — шест, которым поднимают кошмы и верхнюю часть остова юрты.

С м . примеч. 3 9 .

Байга — скачки, устраиваемые в честь какого-то важного собьггия и обяза ­

тельно в честь свадьбы. У  каракалпаков и киргизов козлодрание устраивалось 

и после удачного сватовства (Есбергенов X . .  Ат ам урат ов Т. Указ . соч. 

С . 8 7 ; К исАяков H j A. Очерки... С . 115). У  каратегинских же киргизов, как 

отмечали некоторые информаторы Б .Х .  Кармышевой, скачки устраивались 

только по поводу обрезания, а на свадьбах не устраивались. Возмож но, это 

связано с влиянием Ф ерганы на обычай каратегинцев, где пир по поводу о б ­

резания считается более важным собьггием, чем свадьба. К унан  — жеребенок 

по третьему году.

Ж ук  санар — букв, “пересчитывающий приданое” .

К уйоо-ж олдаш  — букв, “друг жениха” .

Ж ук  жию — букв, “сбор приданого” .

С м . примеч. 21.

Это  лишний раз показывает, что отношение к мусульманскому бракосочетанию 

было более чем формальным. См. примеч. 4 0 .

Одеваться во все новое перед бракосочетанием означает для жениха и невесты  

переход в следующую возрастную группу. К уйо кыздыке (киим) — одежда ж е ­

ниха и невесты.

Связывание жениха и невесты перед бракосочетанием известно многим народам, 

что должно было обеспечить, по словам Кагарова Е .Г ., прочность брачного со ­

юза (Кагаров Е.Г. Состав и происхождение свадебной обрядности / /  Труды  

М А Э . Л ., 1929 . Т . V III. С . 184. См . также: Абрамзон С .М . Свадебные обря­

ды киргизов / /  Памяти М .С . Андреева. Сталинабад, 1960 . С . 35 ; Толеуба­

ев А .Т , Указ. соч. С . 3 5 ). Растаскивание же жениха и невесты (по материалам 

Ф .А . Фиельструпа) их сторонниками, видимо, отголосок борьбы матрилокаль- 

ных и патрилокальных тенденций (см. примеч. 3 9 ) .

“Венчальная вода” (никенинг су у с у)  — вода, которую мулла при заключении 

бракосочетания, хлебнув сам, дает испить молодым, свидетелям и всем присут­

ствующим. П о  мнению Кагарова Е .Г ., совместное отпивание воды во время бра­

косочетания является обрядом, известным и немусульманским народам, и есть 

соединяющий молодых акт (Кагаров Е .Г. Указ. соч. С . 182. См. также: К исля- 

ков Н Л .  Семья и брак... С . 185). Иногда на чашу с водой кладут веточку пло­

дового дерева (магия плодородия) или одну-две лепешки.

64 См . примеч. 4 4 , 45 .

60



О гонь в юрте молодоженов впервые зажигался своими средствами, но не заим­

ствовался у соседей. Ведь покровителя семьи, каковым был огонь, нельзя дать 

(и  взять) взаймы. Иначе, видимо, из дома, который дал огонь, должна была 

уйти благодать. У  тувинцев первый огонь в юрте молодоженов разжигал один из 

родственников невесты при помощи огнива (П от апов Л .П .  Очерки... С . 2 4 2 , 

2 5 3 ) , что является отголоском, на наш взгляд, матрилокального поселения. 

Ю рта (оргд) входила в приданое невесты, что является, как отмечали многие ис­

следователи. пережитком матрилокального поселения (К исляков Н .А ..  П ота ­

пов А .П ., Лобачева Н .П . и д р .). Переход юрты в собственность жениха, как и 

большей части приданого невесты (см. об этом ниже), является признаком из ­

менившихся социальных отношений в далеком прошлом, а именно укреплением 

позиций патриархата.

67 К енгеш — совет, собрание, аяк — чаша. Кенгеш аяк — одно из свадебных или 

поминальных угощений.

68 М анат  — ворсистая ткань кустарного производства, типа фланели, бумазеи, но 

дорогая, чаще красного цвета; привозилась из Бухары (Ю дахин К .К . Указ. соч.

С . 515).

69 К ош дгд — свадебный занавес; был известен многим народам и выполнял функ ­

цию оберега невесты. Н е  случайно и после обряда бракосочетания молодых уво ­

дили в свадебную юрту, прикрывая от взглядов посторонних этим занавесом, в 

крайнем случае чапаном (халатом). Видимо, исходя из этого главного предна­

значения кошого хорезмийцы после свадьбы шили из него одеяло, которым на­

крывали колыбель первого ребенка (Снесарев Г.П . Указ. соч. С . 7 7 , 81 ). Есбер- 

генов X .  и Атамуратов Т . считают, что свадебный занавес был не только обере­

гом, но и символом первоначального жилища новобрачных (Есбергенов X . .  

Атамуратов Т. Указ. соч. С . 8 7 ) .

Это  сообщение информатора Ф .А .  Фиельструпа сомнительно, так как свадеб­

ный занавес известен не только народам Средней Азии и Казахстана, но и на­

родам других регионов, например, народам Алтая (Т]эадиционное мировоззре­

ние тюрков...II. С . 1 9 4 ) . Кстати, у сартов — узбеков без родоплеменного деле­

ния — свадебный занавес известен под названием чимылдык, а не кошого.

К ак известно, лоскутные изделия (курама или курок) распространены были на 

территории Средней А з и и  не случайно. К уроки, во-первых, считались оберегом 

от сглаза, козней злых духов, а, во-вторых, изделия из кусочков тканей, напри­

мер, свадебная занавеска, должны были способствовать увеличению семьи, пло­

дородию: у новобрачных должно было появиться со временем так много детей, 

скота, имущества, как много кусочков в кошого. Лоскутки, по записям 

Б .Х .  Кармышевой у каратегинских киргизов, мать девочки собирала чуть ли не 

со дня рождения. Чаще всего изделия из лоскутков (а это были, кроме свадеб­

ной занавески, и наволочки на подушки, и детские халатики, одеяльца, и накид­

ки на лошадь, везшую невесту в дом мужа и т.д .) делали из тех кусков ткани, ко­

торые раздавались на различных семейных торжествах (свадьба, первое укла- 

дьюание в колыбель младенца и т .д .), и которые, как считалось, обладали маги­

ческими свойствами (о  куроках см. подробнее в кн.: 1[аджики Каратегина и Д ар- 

ваза. Душанбе, 1970 . Ч . II. С . 21 2).

Ж айп берды — букв, “развесил, разложил” .

К ак и смена девичьего головного убора (раньше тыкыя, а затем тебет ей) на 

женский (шдкуло), старой одежды на новую, переплетение девичьей косы в две

61



(женская прическа) — символ перехода девушки в другую возрастную группу 

Смазывание же волос при переплетении маслом, жиром, молоком (у  тюрков А л  

тая, например), видимо, должно означать пожелания благоденствия, благополу 

чия в новой семейной жизни. Обычай переплетения волос, по всей вероятности 

носил универсальный характер, хотя у разных народов имел свои особенности 

У  тувинцев, например, девичью косу сразу же после закрепления сватовства пе 

реплетала ее мать, причем в одних районах в две косы, в других — в три. Перед  

этим смазывали руки (не волосы) жениху и невесте {Потапов Л .П .  Очерки. 

С . 2 4 6 ) . У  узбеков-кипчаков переплетали волосы в две косы и надевали на не 

весту свадебный наряд многодетные женщины (Ш аниязов К .Ш .  Указ. соч 

С . 3 2 0 ) . У  узбеков Хорезма переплетала волосы невесте в 4 0  косичек янга — 

наставница ее {Лобачева Н .П . Свадебный обряд... С . 4 8 ) . У  хакасов при пере 

плетении кос невесты помазывали ей голову костью — правой передней голе 

НЬЮ — забитого на свадьбу скота (Традиционное мировоззрение тюрков... II 
С . 6 6 )  и т.д. Как пишет Толеубаев А .Т .,  переплетение одной девичьей косы 

две женские символизировал конец одиночества и начало супружеской жизни 

О н  приводит примеры переплетения девичьей косы у калмыков, телеутов, бу 

рят {Толеубаев А .Т . Указ. соч. с. 2 7 ) .

Как любезно нам сообщила Лобачева Н .П ., элечек молодая женщина надевала 

только после рождения первого ребенка. Сразу же после свадьбы ей надевали на 

голову шоуколо. Материал Ф .А .  Фиельструпа свидетельствует лишь об опре­

деленном вырождении обряда.

С м . примеч. 33 .

К ошок — плач, причет (оплакивание) в стихах умершего или невесты, когда ее 

отправляют в аул жениха) (Ю дахин К ,К . Указ. соч. С . 411).

К ош  (не кошу. — Б .К ., С .Г.) — одно из значений глагола, действительно, “при­

бавлять” , а другое — “оплакивать в стихах умершего или невесту” (Ю да ­

хин К .К . Указ. соч. С . 4 1 0 ).

78 Чачыла — букв, “разбрасывание” — свадебный обряд, когда кто-либо из 

старших женщин со стороны жениха обсыпал сластями прибывшую в аул ж е ­

ниха невесту, когда она подходила к юрте свекра (Ю дахин К .К .  Указ. соч. 

С . 8 5 3 ) . Сладостями обсыпают и жениха с невестой, желая им счастья, бла­

гополучия, “сладкой жизни” . Известен этот обряд многим народам Средней 

А з и и  и заимствован скотоводческими народами у земледельческих (К исля- 

ков Н Л ,  Семья и брак... С . 1 8 2 — 183; Лобачева Н .П . Свадебный обряд... 

С . 3 0 4 , 3 0 5 , 3 0 7 ) .

Культ огня был известен практически всем народам, в том числе и тюрко-мон- 

гольским. Огонь не только очищал и охранял от всего вредоносного, но и был 

покровителем человека, семьи, детей, даровал счастье, благополучие, потомство. 

Н е случайно информаторы Ф .А .  Фиельструпа, как, кстати, и многие народы 

Сибири и Севера, называют огонь “ М атушка-Умай” (Токарев Ранние фор­

мы религии. М ., 1 9 64 . С . 2 5 6 —2 6 3 ) . А  потому огню (и его вместилищу — оча­

гу) приносили жертву салом, жиром, молоком в определенные периоды жизни: 

при бездетности, при необходимости заполучить покровительство и т.д. (Д ырен- 

кова Н .П .  Брак, термины родства и психические запреты у киргизов /  /  Сбор ­

ник этнологических материалов. Л ., 1927 . №  2 . С . 140; П отапов Л .П .  Очер ­

ки... С . 2 4 2 ; Абрамзон С .М .  К иргизы... С . 2 3 2 ; Галданова Г.Р. Культ огня у 

монголоязычных народов и его отражение в ламаизме / /  С Э . 19 80 . №  3.

62



с. 9 4 — 100; Ж уковская Н Л .  Очага культ / /  Религиозные верования. Свод эт ­

нографических понятий и терминов. М ., 1993 . С . 14 7—14 8).

Обряд “ошко гирды” (букв, “вошел в огонь” ) совершался при первом приезде 

новобрачной в дом мужа. Бросая сало, жир (молоко), она как бы просила защи­

ты и покровительства у духа огня в новом для нее доме и тем самым приобща­

лась к семье (роду) мужа.

Буркончок — покрывало, которым молодуха закрывала лицо во время своего пе­

реезда в аул мужа. О т  глагола бурко — кутаться, укрываться. Ж оулук (ж о- 

олук) — платок. То и другое выполняли роль оберега от злых духов (см. ниже). 

Грудинка вообще, баранья в частности, — ритуальное свадебное блюдо, связан­

ное с культом плодородия. У  семипалатинских казахов во время сватовства 

предлагают вкусить баранью грудинку в залог верности и нерушимости догово­

ра (К исляков Н А .  Очерки... С . 101). У  казахов и каракалпаков во время отъ­

езда молодых тесть предлагает зятю баранью грудинку (К исляков Н А .  О чер ­

ки... С . 112 ,12 3 ; Толеубаев А .Т .  Указ. соч. С . 31). У  хорезмских узбеков в доме 

жениха янга перед брачной ночью угощает жениха бараньей грудинкой или ку­

риной грудкой (Лобачева Н .П .  Свадебный обряд... С . 4 3 , 4 5 , 4 7 ) .

Белек Солтонаев — один из информаторов Ф .А .  Фиельструпа.

Информаторы неоднократно сообщали Ф .А .  Ф иельструпу о калмыцком вли­

янии на свадебную обрядность киргизов. Церемония бросания в огонь сала, 

жира, молока, как уж е говорилось, известна и другим народам, а не только 

калмыкам. Что ж е касается поклонов, то, видимо, действительно, поклоны с 

коленопреклонением заимствованы (о  поклонах невестки без коленопреклоне­

ния см. выше). А  вот что пишет в своей книге о калмыках Эрдниев У .Э . :  “ Н е ­

вестка, войдя в юрту свекра кланяется трижды бурханам, трижды — желтому 

солнцу — источнику света и тепла, жизни, трижды — в сторону берцовой ко ­

сти овцы, положенной перед ней, но внутри кибитки (это мольба о даровании 

ей сына, который будет играть в альчики). Затем невесту заставляли покло­

ниться очагу — символу семьи и семейного счастья, без которого существова­

ние семьи не мыслилось. Затем духам предков и, наконец, отцу и матери му ­

жа, в которых сопровождавшие девушку мужчины бросали кусочками сала из  

полной чаши, заблаговременно поставленной у порога” (Эрдниев У .Э .  К ал ­

мыки (конец X I X — начало X X  в .) . Историко-этнографические очерки. Эли ­

ста, 19 70 . С . 1 9 8 ) .

С  обрядом **отко гирды” тесно связан и обряд “беш ашар” (букв, “открьггие ли­

ца” ) , совершаемый сразу же после обряда **отко гирды” . Новобрачная едет в 

аул мужа и входит в юрту свекра с покрывалом на лице. Покрывало выполняет 

роль оберега от злых духов, поскольку духи родного дома уже не защищают мо­

лодуху, а духи дома мужа пока не защищают. Принесение жертвы очагу дома 

мужа дает новобрачной необходимое покровительство, и лицевую занавеску 

можно снять, что и делал чаще всего один из представителей мужского пола се­

мьи мужа (видимо, это делали и женщины) веточкой от фруктового дерева (ма ­

гия плодородия). Отныне новобрачная имела право входить в юрту свекра, а 

также имела право не избегать его, поскольку невестка, как иноплеменница, мо­

гущая навести порчу, принесла жертву огню, а заодно прошла очищение огнем 

(о табу на общение с иноплеменниками и нейтрализации их пагубного влияния 

огнем см.: Ф рэзер Д ж . Указ. соч. С . 2 2 2 —2 2 3 ; о семейно-брачных запретах и 

избеганиях см. примеч. 3 3 ).

63



у  многих народов, а в прошлом, видимо, у всех народов, приданое было личной 

собственностью невесты, на которую не могли претендовать ни муж, ни его род ­

ственники. В случае развода жена могла забрать его с собой. В случае смерти 

жены приданое делилось между детьми, а при отсутствии детей возвращалось в 

“род” ее отца {П от апов Л ,П .  Очерки... С . 2 3 7 ; М иненко H j A. Взаимоотноше­

ния супругов в русских крестьянских семьях Западной Сибири X V I I I —первой 

половины X I X  в. / /  С Э . 1978 . №  2 . С . 7 4 ) . В  семье свекра невестке тоже вы ­

делялась ее доля имущества (там ж е). Это  свидетельствует о том, что женщина 

в этих обществах еще не потеряла свою относительную независимость. Она име­

ла свою долю, а значит определенные права в семье мужа, хотя главенствующая 

роль, конечно же, принадлежала мужчине (отцу, свекру, муж у). У  киргизов на­

чала X X  в., как мы видим, молодухе уже остаются только постельные принад­

лежности (и личные вещи), остальное переходит в собственность родителей му­

жа, что свидетельствует об определенной утрате независимости женщиной. 

Обычай, известный многим народам. Кагаров Е .Г . видел в этом обычае апотро- 

пеическую магию (Кагаров Е.Г. Указ. соч. С . 1 5 8 — 159). Толеубаев А .Т . видит 

в этом и запрет переходить через вещи, обладающие магической силой, в данном 

случае сакрального аркана (Толеубаев А .Т .  Указ. соч. С . 2 8 ) .

П о  мнению Лобачевой Н .П ., посаженный отец для жениха в доме невесты — 

явление, выходящее из среднеазиатского ряда. У  хорезмских узбеков, каракал­

паков посаженная мать (м урундук-ене) выбирается из числа близких родствен­

ниц жениха для обоих новобрачных. Посаженным отцом (м урундук-ат а) ме­

ханически становится ее муж (Лобачева Н .П .  Свадебный обряд... С . 43 ; Е сбер- 

генов X . ,  Атам уратов Т. Указ. соч. С . 8 5 —8 6 ) .  Посаженные отец и мать яв ­

лялись для молодоженов вторыми отцом и матерью и почитались ими в течение 

всей жизни. Н о  и они, в свою очередь, имеют по отношению к молодым свои 

обязательства (Там ж е).

Обряд, известный многим народам (К исляков H j A. Очерки... С . 109; П от а ­

пов Л .П .  Очерки... С . 255 ; Пещерева Е .М .  Указ. соч. С . 179; Есбергенов X . ,  

Атам уратов Т. Указ. соч. С . 8 2 ) .

Букв, “будь счастлива, будь богата” .

Ж угун  — кланяться, скрестив руки на груди. Речь идет о молодухе, когда она 

впервые входит в юрту, в комнату, где сидит старшая мужская родня мужа 

(Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 2 7 2 ) .

Кара чамгарак (букв, “черный чангарак” ) — отцовская юрта, которая по на­

следству переходила к младшему сыну (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 8 4 3 ) . Чон  

уй  (букв, “большая юрта” ) — опять-таки отцовская юрта, наследственная юрта 

(Там же. С . 81 7).

Ж елпиядек — (букв, “то, что все время развевается” ), от желпилде — разве­

ваться (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 2 4 6 ) . Видимо, покрывало было очень лег­

ким и развевалось от малейшего ветерка, почему и получило свое название.

С м . примеч. 79 .

Это т  раздел является обобщением полевого материла, сделанное самим 

Ф .А . Фиельструпом.



ОБРЯДЫ, СВЯЗАННЫ Е С РОЖДЕНИЕМ 
И ВОСПИТАНИЕМ РЕБЕНКА

Роды

Киргизы

Пишпекский у., сел. Буранинское

При родах мужчины могут помогать. Если не хватает сил у жен­
щины, мужчина, становясь сзади, обхватывает роженицу руками и 
нажимает на живот вверху. В землю воткнут длинный кол, женщина 
перед ним стоит на коленях и держится за него  ̂ а руками ребенку в 
утробе придают нужное положение. Пугание не применяется. Если 
после родов с трудом выходит послед (пузырь), тогда человек ходит 
вокруг юрты и толчет в ступе^. Той} (пузырь) бросают собаке — так 
лучше, чем закапывать в землю .̂ При трудных родах зовут муллу, 
который пишет амулет (тумар). Пупок перерезает киндик-эне — 
мать-пупок ;̂ пуповину перед тем перевязывают жилои у живота. От­
павшая часть пуповины хранится дома  ̂(л. 70).

Если после родов женщина... (неразборчиво. — Б .К., С.Г.) впада­
ет в обморок, ей плещут в лицо водой или мулла отчитывает (куучу^).

рч. Большой Кебин
При тяжелых родах, если женщина впадет в обморок, говорят, 

что у нее душу похитил албарсты^. Тогда зовут куучу.
Отец режет скотину. Послед закапывают в землю, где придется, 

подальше от юрты. Когда ребенок выходит на свет, кто-нибудь из 
мужчин кричит: Мзан!” (призыв к молитве)9. Когда начинаются ро­
ды, одна женщина ходит со ступкой вокруг юрты, стучит ею о зем­
лю, приговаривая: **Тушту бо, тушту бо?** ( “Вышел ли, вышел ли 
ребенок. ”̂ ) (л. 72).

солто Жанызак

Роженица после родов моется (л. 73).

Пища роженицы

Талас
кайназар

Роженица получает в первый день кипяченое молоко, на вто­
рой — чай, на третий — кашу из тару. На четвертый день муж ре­
жет барашка и кормит ее мясом. В случае жажды роженица пьет во-
ду (л. 73).

5. Фиельструп Ф .А . 65



Чонкур-Талас
кайназар

Калжа — питательный мясной обед, который дает роженице ее 
муж, зарезав для этого барашка̂ ®.

Мать-пупок^^

Пишпекский у., сел. Буранинское

Киндик-эне делает ребенку рубашку, тюбетейку, и родители оп­
лачивают это подарками (л. 70).

рч. Большой Кебин

Когда рождается мальчик, приходит какая-нибудь женщина и 
отрезает пуповину, вымоет младенца соленой водой, завернет в 
тряпки.

Шкуру и грудь зарезанной скотины отец (ребенка.— Б .К., 
С .Г.) отдает киндик-эне (мать-пупок) — женщине, отрезавшей пу­
повину (л. 72).

солто Жанызак

Первые две-три ночи киндик-эне проводит с роженицей, чтобы 
обезопасить ее от нападений албарсты-марту^^,

Жентек

мести. Сарыбулак 
буку

Жентек^  ̂делается в день рождения, при этом приходящие дают 
корумдук^^ (л. 74).

Чонкур-Талас
кайназар

Жентек — обычай угощать пришедших посмотреть на новорож­
денного ребенка маслом, хранившимся в бараньем желудке̂ ,̂ и кру­
том. Гости же должны за просмотр отвечать подарком корумдук. 

При рождении ребенка отец дает кок бору.
Той по случаю рождения ребенка бывает различных размеров, в 

зависимости от достатка родителей. И сзывают на него окрестные 
аулы (л. 74).

66



солто Жанызак

Делают жентек — угощают посетителей (женщины сами прихо­
дят, мужчин зовут) карынмаему боурсаком. Киндик-эне берет ребен­
ка к себе и показыает его за корумдук (разные мелкие подарки). 
Ближайшая подруга роженицы приносит рубашечку (л. 74).

Купание ребенка

солто Жанызак

По рождении ребенка моют в теплой воде. До 40 дней каждые 
два—три дня моют в соленой воде̂  ̂(л. 74).

рч. Большой Кебин

По прошествии 40 дней роженица делает 40 лепешек и раздает 
собравшимся гостям; наливают 41 ложку воды в посудину, сыплют в 
воду соль, а затем в этой воде купают ребенка (л. 72).

местн. Сарыбулак 
буку

Новорожденного сейчас же по появлении на свет купают в соле­
ной воде. И так в течение 40 дней. На 20-й или 40-й день делают 
той. Берут 40 ложек чистой теплой воды и моют ребенка хорошим 
городским мылом̂ 7 ^

При рождении ребенку надевают рубашечку без воротника, а по­
сле четвертого дня — обыкновенную, с воротником^в.

Киндик-эне впоследствии приносит рубашечку вместе с токач, 
чаем и другой снедью (л. 74).

Нечистота ж енщины

Пишпекский у., сел. Буранинское

40 дней женщина считается нечистой, не спит с мужем, не молит­
ся, но особой изоляции не подлежит 9̂. По истечении этого срока 
(срок соблюдается не очень строго) она моется, чисто одевается, со­
вершает молитву (л. 70).

Кыдыр

Нечистой считается женщина во время менструаций, она не стря­
пает в это время, не молится, не подходит к казану, не спит с мужем
(л. 70).

67



рч. Макмал Саке

После родов женщина считается нечистой в течение 40 дней 
только по шариату, а не по обычаю (л. 71).

рч. Большой Кебин

В течение 40 первых дней после родов женщина не спит с мужем 
(л. 72).

Полож ение в колыбель

рч. Большой Кебин

Перед тем как положить ребенка в люльку, подносят старухе на 
блюде боурсак, пять альчиков и топор. Старуха берет топор и кладет 
его в люльку, чтобы ребенок был крепок, как топор; туда же кладет 
альчики, чтобы хорошо умел играть^О; сыплет немного боурсака: кто 
успеет взять боурсак оттуда, съедает̂ .̂ Остальные боурсаки женщи­
ны делят между собой и съедают. Затем, убрав топор и альчики, кла­
дут младенца в бешик.

солто Жанызак

В колыбель младенца кладут через три дня после рождения. Вы­
полняет всё старуха22 из того же аула. Этот момент сопровождается 
тоем. В люльке боу з̂ прикреплены с одного бока, и младенец повя­
зывается без одеяла (л. 87).

кайназар

В колыбель кладут на третий день, причем делается той. В колы­
бель ребенка кладет старуха и получает за это подарок.

**Кутту байану кылсын* (Пусть счастье станет полным). 
**Жанын узак болсун* (Да будет жизнь (душа) твоя долгой), го­

ворит старуха при этом. Ребенка осыпают боурсаком. К колыбели на 
дужке привязывают альчик (мальчику.  ̂ — Ф .Ф .)·

Ысрык — вокруг отверстия для стока нечистот обводят огнем. 
Когда ребенок положен, то старуха, клавшая его, трижды садится 
верхом на колыбель, погоняет камчей, говоря: ^Жанын узак болсун, 
жанын Кудай гойсинГ ( “Пусть жизнь твоя будет долгой, пусть Бог 
оставит твою душ у!” )24 (л. 87).

Пишпекский у., сел. Буранинское 
сарыбагыш

Ребенка кладут в колыбель спустя 40 дней после рождения. Со­
бравшиеся на той мужчины и женщины выражают свои пожелания.

68



Ошский окр. Тавеке
адигине

В колыбель кладут ребенка на четвертый—пятый день, а прино­
сит колыбель родственник.

местн. Сарыбулак Алимбек
буку

В колыбель младенца кладут через два—три дня после рождения. 
Кладет его старуха, чтобы дожил до ее в о з р а с т а ^ ^ .  Делали той, реза­
ли барашка, приглашали гостей обоего пола. Готовили также жам- 
баш-куйрюк^^, В бешик кладут до тоя.

Старуха берет топор, керки, два альчика (с правой и с левой но­
ги) и кладет все это в бешик, качает, затем спрашивает: “Онг бы? 
От бы?** Кто-нибудь из женщин отвечает: “Онг“27. При укачива­
нии вещи спадают, топор подталкивают, чтобы он выпал. При этом 
совершали аласта^  ̂арчой или другим деревом и, кланяясь, бросали 
в огонь сало29 (л. 87).

Аласта делается ежедневно над люлькой, если мать не забудет 
(л. 74).

Н едоношенные младенцы

рч. Большой Кебин

Недоношенного ребенка подвешивают в шапке на один час к ке- 
реге (л. 72).

Талас
кайназар

Айчетбеген бала̂  ̂— если родится недоносок, его кладут в тумак 
на тот период, пока он “дозреет” , и вешают на кереге башинда}^, 
причем ежедневно меняют место, начиная справа от двери, по поряд­
ку, считая каждый рожок в кресте. Каждый день мать кормит мла­
денца один раз и каждую ночь раз, причем упражняет в движении 
его конечности, прежде чем повесить обратно. Ребенок завернут в 
тряпку. Доводят его до левого косяка двери, комбинируя переносы
{? -  Ф .Ф .).

Жентек делается для недоноска по истечении его срока (л. 85). 
Недоношенные младенцы обычно умирают (л. 85).

Чолпанкулов

Если младенец недоношен 15 дней, то 15 дней, если 30 дней, то 
30 дней держат в тумаке, подвешенном к кереге, меняя баш̂  ̂ каж­
дый день подряд, начиная с правого дверного косяка. Кормят его, не

69



Аул готовится к перекочевке. Бык с бычьим седлом (ынгырчак). Слева видна 

решетчатая стенка юрты (кереге). Н а земле — дверь юрты и связка купольных 

жердей (у у к ) .  Казахи найман. 1927 г. (Ф ото  Ф .А . Фиельструпа)

вынимая из тумака (лисьего, так как он теплее). Кормят мало (? — 
Ф .Ф .). При рождении недоношенного ребенка выполняют те же 
обычаи, что и при нормальном рождении (? — Ф .Ф .), но ребенка не 
показывают. Показывают после истечения его срока (л. 85).

Недоношенный ребенок обычно лежит с закрытыми глазами. Его 
кладут в тумак и вешают на кереге, меняя место (см. выше), на один 
месяц или полтора, на 40 дней (не больше!.  ̂ — Ф .Ф .). Кормят его 
соской. До того, как у родителей будет уверенность, что ребенок вы­
живет, никаких торжеств не устраивают (л. 85).

солто Жанызак

Апылгу^^. Недоноска не показывают людям, завертывают, кла­
дут в тумак (лисий ушан) и вешают на кереге. Кормят каждый день 
немного. Ко времени исполнения девяти месяцев, девяти дней, девя­
ти часов и девяти минут показывают и делают жентек. Висит недо­
носок на одном месте (л. 85).

Ошский окр.

Недоношенных детей подвешивают к кереге в одежде, например, 
на один—два дня (л. 85).

70



Чонгур-чон
кайназар

Если младенец недоношен один—два месяца, то его вешают в ко- 
шемном колпаке на кереге, начиная справа от косяка, считая каждый 
скреп за день — по числу недостающих дней до положенных девяти 
месяцев, девяти дней, девяти часов. Причем если колпак не дойдет 
до левого косяка, то это роли не играет. Полагающиеся при рожде­
нии празднества приурочены к этому сроку (л. 85). Моют его через 
семь дней теплой подсоленной водой (изо рта) с мылом.

местн. Сарыбулак Керимбек М.
буку

В прежнее время недоноска после рождения клали в тумак и по­
том сразу же вынимали.

Тенгизбаев

С недоношенными детьми поступают так. Младенца кладут в 
зимнюю баранью шапку (тумак) и подвешивают в кибитке (юрте) к 
кереге в течение 40 дней, причем каждый день продвигают на один 
конец, начиная с левого от входа (с правого от тора) конца (кибитка 
стоит всю зиму), чтобы он донашивался, не касаясь земли. Его сни­
мают, когда это надо, но на землю не кладут никогда.

Если ребенок родился на 15 дней раньше времени, то за ним со­
блюдается уход, как за нормальным.

Родившегося на один—два месяца до срока вешают в тумаке каж­
дый день на полчаса на керегенин баши, меняя их каждый раз, начи­
ная от правого дверного косяка и считая за единицу каждую кресто­
вину. Ночью ребенок спит с матерью.

Если в кибитке 30 керегенин баши, а ребенок родился на два ме­
сяца раньше, то кибитку обходят дважды. Сроком рождения младен­
ца считается девять месяцев, девять дней, девять часов, девять ми­
нут. Снимают его с того места, к которому он приблизится ко време­
ни созревания, не доводя непременно до левого косяка (л. 8 6 ).

В семье, где дети не выживают

Талас Чолпанкулов
кайназар

Имена, долженствующие сохранить детей в живых: Токтосун, 
Токтогул, Токтобиби, Асранкул^.

Ребенка отдают в другую семью. До рождения сговариваются с 
кем-либо, не уговариваясь о вознаграждении. Выбирают семью мно­

71



годетную. Уговариваются с женщиной. Эта женщина принимает ре­
бенка и сразу же уносит его̂ .̂

Через три дня младенца выкупают его родители. Дают за него 
девять предметов: туткуч (прихватка), кыл жугуч (волосяная 
мочалка для котла), тавак (блюдо), вязанку дров, орок (серп), 
материю на рубаху, деньги, скот и т.д. Идут выкупать оба родите­
ля. Спрашивают: “Кулунг арды саталынар (если выкупа­
ют девочку — ^кунунг ардъГ '̂^), Им отвечают: **Биздин конгули- 
бизде тортурганг, сатамыс" (Если удовлетворите, насытите, на­
ше желание, продадим). Принесенные с собой предметы (плата) 
тут же отдаются.

Возвращая ребенка, подставные родители дают ему рубаш- 
ку̂ в. В напутствие говорят: ""Ушу баламде йекши вак, вакбасан, 
альт койомГ (Береги этого ребеночка, не будешь беречь, возьму 
обратно).

Другое средство: зовут на рождение старуху, у которой много де­
тей, выросших хорошими, здоровыми. Сразу же после появления 
младенца на свет его пропускают под коленом старухи (она не разде- 
вается)^ .̂

На месте, куда выпал младенец при родах, сейчас же вбивают
40 колышков о̂̂

Вешают послед (тону, жолдаш^^), зашитый в кошму под 
тундук (дымовое кольцо)^2 .

Младенца носят по кибиткам, заставляя его кусать (прикасаться 
ртом) к ушкам 40 котлов^̂ .

Имена Туткуч, Итыбай^ .̂
Если в семье двое детей умерли (в младенчестве), то перед 

третьим сговариваются с какой-нибудь старухой, имеющей хорошее 
потомство, чтобы она “украла” младенца: алкачып кетсин. И выкуп 
дают из девяти предметов: туткуч (прихватка), бучак (нож), ка- 
шик (ложка) и т.д. Через три дня (л. 77).

Талас Чолпанкулов
кайназар

Болезнь ребенка называется барпы^^. Делают из теста тонкую 
лепешку. В середине отверстие. Младенца пропускают через это 
отверстие, потом сквозь щель одного уз у  ка, снаружи его прини­
мает женщина, которая пропускает его сквозь тулга (таган) для 
котла и уносит в другую к и б и т к у ^ б .  Мать должна выкупить сво­
его ребенка. Она печет и несет в ту кибитку семь майтокач и 
чайник чая.

72



Чон Кошой Ибрагим К.
солто-карамоин

Надевают младенцу на ногу браслет̂ .̂ Женщина ночует с ребен­
ком в святом месте.

Имена: Таш турган ( “твердо стоит” ), Амурбек, Бек, Жамансарт, 
Жаманкучук, Жаманказак^®.

Если отдают в другую семью, то оставляют там до года, начиная 
с трех, четырех, семи дней.

Когда выкупают, то дают из домашних вещей девять предметов: 
нож, серп, шило, плетку и т.д.

Младенца берет женщина, с которой сговорились предваритель­
но, сразу после родов. Мать сама обычно не ходит смотреть, как ее 
сын растет, а спрашивает у приемной матери: '^Айнанай, байагы 
тулган бала эмчекде якши ема тураго? ( “Дорогая, как здоровье 
твоего недавно родившегося ребенка.̂  Хорошо ли сосет грудь. ”̂ ).

Выкупать идут оба родителя с указанными девятью предметами. 
Просят: ^Баланг арды сатвала рымынгарды кылалык?** ( “Прода­
дите ли вашего ребенка.  ̂Что-нибудь вам дадим”). ''Алканынгар як­
ши* ( “Если возьмете, будет хорошо”). Возвращая ребенка, прием­
ные родители дают ему с собой тюбетейку и рубашечку.

Ребенка отдают либо родным, либо близкому другу семьи.
Если в семье умирают мальчики, то мальчика одевают девочкой, 

чтобы обмануть злых духов (л. 78).

Талас Жанызак
солто

Новорожденного отдают на две недели — 40 дней. Когда отдают 
на такой срок, жентек делают уже в приемном доме, так же как по­
ложение в бешик и кок бору по поводу рождения ребенка.

Ребенка берет сговоренная женщина сразу после родов. Такому 
ребенку дают некрасивое имя. Когда его выкупают обратно, то де­
вять предметов набирают из пустячных вещей, чтобы ребенок был 
куплен за недорогую плату, за плохие вещи.

Чонкур-Талас
кайназар

В течение семи дней ребенка не показывают, взяв в другую ки­
битку. Та женщина, которая берет его себе, — киндик-эне. Не видят 
ребенка и те женщины, которые присутствуют в кибитке при родах. 
Киндик-эне, обрезав пуповину, тотчас же уносит младенца к себе. 
Она говорит, что у нее родился ребенок.

73



Если ребенок остается в чужом доме на более долгий срок, то все 
торжества, связанные с его рождением, проходят там. Если же он 
должен вернуться к своим родителям дней через семь, то в течение 
этого периода его настоящий отец делает у себя жентек и кок бору, а 
посетители потом (идут. — Б .К., С .Г.) к подставным родителям и 
там дают корумдук, не видя ребенка. Они видят его через неделю по 
его возвращении домой.

Родители покупают его за девять предметов: плетку, ложку, 
нож и т.д. Они несут эти вещи, и их угощают там. Потом они 
предлагают продать ребенка им, говоря: “Кулун саткыла?**^  ̂ — 
и дают принесенное. Отдавая ребенка, подставные родители дают 
ему с собой рубашку или даже скотину. Впоследствии ребенок со 
своими подставными родителями не считается связанным никаки­
ми узами.

Так как смерть часто есть результат убийства со стороны кого-то, 
то после “кражи” ребенка, на его место кладут щенка, чтобы враж­
дебный дух, увидев его, счел бы все за ошибку.

Имя такому ребенку (Азранкул, Токтагул) дается подставными 
родителями или, без всяких церемоний, каким-нибудь стариком. По 
возвращении ребенка устраивается той, размеры которого зависят от 
достатка родителей. Положение в колыбель происходит в том доме, 
где находится младенец, и той по этому поводу делается настоящими 
родителями (л. 79).

Чонкур-Талас
кайназ^

Родители дают скот, а режут, угощают и прочее — родители под­
ставные, если ребенок еще находится у них. Для младенца подстав­
ные родители делают новую колыбель. При стрижке оставляют чубы
(№ . -  Φ ·Φ ·).

Сарыбулак Каримбек Мойнак
буку

Зовут старика, чтобы он сделал бата; за это ему дают барана. Ес­
ли отдают ребенка в чужую семью, то на разные сроки, от трех дней 
и до зрелого возраста.

Сатывалды(к) — “купленный ребенок” (речь идет об имени. —
Б .К., С .Г )

Если ребенка кормит подставная мать грудью, то в будущем брак 
между этим ребенком и ее собственными детьми недопустим. Если 
же кормят соской, то брак разрешается.

74



Ошский окр.

Если дети умирают, не живут, то можно дать новорожденному 
имя кого-либо из ближайших предков (деда, бабки).

Сонгкуль Суранчи Адылов
сарыбагыш

Толотон — имя мальчика (букв, “рассчитались, вознаградили за 
утрату”). Дано было ему после того, как в семье родились и умерли 
два сына и дочь. Он был вознаграждением за прежние утраты, воз­
мещением за них.

Сарыбулак
буку

Если дети не живут, то младенца берет себе женщина, с которой 
сговорились, чтобы она воспитывала его. Берут на разные сроки, 
вплоть до взрослого возраста. Пока ребенок находится у подставных 
родителей, он считается их ребенком.

Выкупать его идут оба родителя. Дают за него девять пустячных 
вещей: нож, лепешку, мясо, барана и т.д. Просят продать “вашего” 
сына. Ребенка получают обратно в той одежде, которая на нем. Имя 
ему дают подставные родители.

Если ребенок отдан в чужую семью, то его мать, не кормя его 
грудью, сцеживает молоко на землю, стараясь при этом скорее пре­
кратить его выделение (л. 80).

Сатывалды

Сатывалды — в прошлом Чинавай. По совету дуана его отдали в 
другую семью: он не ел как-то четыря дня, и родители его боялись, 
что он умрет, как умерли его братья до него. Отдали его незнакомым 
киргизам из рода черик в колыбели. Те пришли и увезли его. В тече­
ние двух недель он питался грудью матери, а потом до пяти лет он на­
ходился в этой чужой семье.

Покупая его обратно, родители дали четырех лошадей и другие 
предметы, числом до девяти.

Калыс^  ̂— так называются подставные родители.
Пока сын находится в чужой семье, родители его дают воспита­

телям одного барана в год на его пропитание и одежду в ту семью 
(шивата), “Проданному” ребенку подставной отец не дал ничего. 
Имя переменили после обратной покупки (л. 81).

Тюпская вол., сел. Тенгизбаево

В случае постоянного умирания сыновей в семье, новорожден­
ного сына уносят в семью, где дети выживают, и оставляют, не ска­

75



зав ничего (подкидывают). Предварительно, однако, эта семья 
была предупреждена отцом младенца. Делается это сразу после 
рождения, и мать не успевает его повидать и дать ему грудь. В чу­
жой семье ребенок остается 40 суток. Потом отец, смотря по дос­
татку, дает одну лошадь или барана и восемь вещей из железа 
(нож, шило, кресало и т.д.) — всего девять предметов — молочно­
му отцу, прося “продать” ему своего ( “твоего”) сына. Молочный 
отец делает железные браслеты на правую руку и левую щико­
лотку ребенку и надевает их ему, затем из того же металла делает 
лук и стрелу (маленькие) и пришивает к спинке курточки ребенка 
кусочек хвоста яка, в мочку правого уха вдевает серьгу̂ .̂ В таком 
виде отец получает сына обратно. За ребенком отправляются не­
сколько человек, и родители несут в хурджине хлеб и вареное 
мясо. Приносят ребенка домой сами. В напутствие молочный отец 
дает небольшой баштык (сумку), говоря: “Когда мой сын подра­
стет и будет играть с мальчиками, пусть носит на себе ее, копает ке- 
мирчак (корешок колючего растения), кладет туда и ест его (пита­
ется им)” . Отец спрашивает молочного отца: “Как зовут твоего сы­
на.̂ ” Тот называет имя, которое, по его мнению, должно предохра­
нить младенца от смерти. Имена Качкимбай ( “убежавший бай” ), 
Качкинтай ( “убежавший жеребенок” ) указывают, что он должен 
избежать смерти; Бектемир ( “твердый, как железо” ), Таштемир 
( “камень-железо” ), Таштамбек ( “твердый, как камень”) и др. — 
указывают на твердость его здоровья, которое сумеет сопротив­
ляться смерти. Существуют еще имена, имеющие другой характер: 
Калдык (.̂  — Ф .Ф .), Токтосун, Турсун, Токтомуш, выражающие 
просьбу к носителю такого имени, чтобы он остался (в этом мире), 
не уходил; Бокбасар, Бокчи, Тезакчи, Т е з а к б а й ^ ^  _  чтобы никто 
никогда не обращал внимания на ребенка с таким неблагозвучным 
именем и не испортил его, пусть он будет хоть последним работни­
ком, лишь бы не умер (л. 82).

Каройская вол., Талас Чолпанкулов
кайназар

Если ребенок болеет, его проносят в три щели подряд между 
узлами: изнутри наружу, снаружи внутрь, в четыре руки.

Если ребенок болеет ити (понос, впалые глаза, истощение), бе­
рут череп собаки и прикладывают к разным частям тела в 1 2  точках 
(по числу главных суставов)^ .̂

Болезнь ребенка под названием барпы (л. 83).

76



Ошский окр.

Нийаз — два боковых чуба оставляют на голове ребенка и дают 
обет отвезти его в определенное святое место годам к 10—15, если он 
выживет, и там отрезать их. Во исполнение обета в указанное время, 
приехав туда, отец мальчика приносит жертву и раздает милостыню, 
вещами, например.

Если дети не живут, то отдают ребенка на воспитание старухе на 
срок от нескольких дней до года (л. 84).

Той

Ошский окр. Товака

Той устраивают: 1) при рождении ребенка. В колыбель кладут на 
четыре—пять дней, и приносит ее (колыбель. — Б .К., С .Г.) родст­
венник; 2 ) когда мальчик в первый раз садится на лошадь, созывают 
людей на угощение, и аксакалу дается халат; 3) когда делают суннат 
(обрезание) — лет семи от роду.

Когда отдают в учение, ученик несет учителю дастархан (угоще­
ние). Угощение остается учителю, а посуда и скатерть возвращаются 
(л. 84).

Имянаречение

Пишпекский у., сел. Буранинское

“Мать-пупок” берет ребенка себе тотчас после рождения и моет 
его в теплой воде. Потом азанчы читает свой азан и дает ребенку имя
<л. 70).

Ребенку дается имя по выбору старика: о чем тот подумает, так и 
назовет̂ "̂ .

Если дети умирают (не живут), то можно дать новорожденному 
имя кого-либо из ближайших родственников (деда, бабки)̂ ^̂

Сонгкуль
сарыбагыш

Имя ребенку всегда давал старик. Сартская пословица: “Если у 
киргиза ребенок родится в степи, назовут его степью, если в горах — 
горою” {Кыргыс баланинг ойго туса, ой гооды, тога туса — 
тог гооды).

77



Суранчи Адылов

Мясо зарезанной скотины варят и угощают приглашенных. 
Жот оу (кость с альчиком) оставляют (сваренную) до того, как 
нужно дать имя ребенку, т.е., когда гости закончат есть и остает­
ся только вымыть руки. Тогда старику подносят ребенка, а также 
эту кость на блюде. Он срезает мясо, нарезает его на куски, и все 
присутствующие едят по кусочку. Потом старик дает имя, смотря 
по месту рождения, например Киисбай, Тусбай^  ̂и др. После это­
го, вымыв руки, гости расходятся. Остаются одни женщины
(л. 72).

рч. Макмал Саке
саяк

Ребенку дается имя по выбору старика: о чем подумает, так и на­
зовет. Сартская поговорка: “Кыргыс баланит ойго туса, ой гооды, 
тога туса — тог гооды” и т.д. ( “Если у киргиза ребенок родится в 
степи — назовут степью, в горах — горой”) (л. 75).

Талас
кайназар

Имя ребенку дается без особых церемоний каким-нибудь ста­
риком.

Стрижка дет ей

Талас Ибрагим К.
солто-карамоин

При первой стрижке волос ребенку (в полгода—год) человек за­
житочный режет барана, готовит мясо и посылает в дом родственни­
ка или знакомого целую процессию в шесть—восемь человек, состо­
ящую большей частью из женщин. Сам он не идет. В том доме гос­
тей угощают своими яствами и сами угощаются. Ребенок принесен 
сюда же. Хозяин дома стрижет ребенка и дает ему рубашку и даже, 
может быть, лошадь или бычка. Бедные проделывают это с лепеш­
кой, сахаром и проч.̂ ^

Стрижка может быть полной либо частичной, для вида, и тогда 
ее заканчивают дома. При этой стрижке оставляют коку л, саамай 
или чокчачи (на затылке)^®.

78



Трое маленьких ребят с обритыми головками: мальчик посредине с чубом на лбу 

(кирг. кокул, казах, кекил или айдар); девочка справа с чубом на лбу и двумя 

боковыми чубами (кирг. нияз, казах, тулум шак), заплетенными в косички; 

девочка слева с младенческими боковыми чубами. Казахи найман. 1927 г. 

(Ф о то  Ф .А .  Фиельструпа)

Время от времени чубы детям подстригают. Сохраняют их до
12—13-летнего возраста, когда снимают окончательно. Богатый че­
ловек режет на угощение барашка.

солто Жанызак

Карын чач̂  ̂сбривают младенцу бритвой через 40 дней после рож­
дения.

к айн^ ^

Ребенка стригут на 40-й день. Приготовив угощение и подарки 
(например, чапан), несут младенца к многодетному старику. Всех 
своих старик угощает принесенным, а пришедших потчует своим уго­
щением. Если он богат, то дает младенцу лошадь, бычка. Стрижет 
ножницами, оставляя из карын чач чубы.

Чубы оставляют в той семье, где дети умирают. Когда прихо­
дит время совсем состричь чубы, то для этого приглашают муллу 
или хаджи.

79



Шестилетняя девочка с чубами, оставленными по бокам головы 

(кирг. нияз, казах, т улум шак). Казахи найман-каракерей. 1927 г. 

(Ф ото  Ф .А .  Фиельструпа)

Чиминдисай Кашимбеков
буку

Когда мальчику лет 7—8, ему сбривают все оставленные на голо­
ве волосы, устраивают той (л. 92).

Ошский окр. Товака

У ребенка начинают брить волосы в годовалом возрасте. 
Отец посылает к старшим родственникам, и каждый из них ост­
ригает немного и дает подарок: тай, торпок, т.е. жеребенка или 
теленка.

У девочек стригут волосы только до трех лет, а потом оставляют 
их расти.

80



Девочка с младенцем девяти месяцев, у которого на затылке оставлен 

пучок волос (кирг. кокул, казах, айдар). Казахи найман. 19 27  г. 

(Ф о то  Ф .А .  Фиельструпа)

рч. Большой Кебин 
сарыбагыш

Волосы, оставленные на голове мальчика (чубы), срезают лет в 
15 и при этом устраивают той (л. 92).

Чубы у детей

Ошский окр. 
адигине

Кдкул — оставляют только у девочек.
Нийаз — два боковых чуба оставляют на голове ребенка.

Товака

6. Фиельструп Ф .А. 81



Д евочка с двумя косичками, заплетенными из пучка волос на темени 

(кирг. тобдчач, казах, айдар). 1 9 2 6  г. (Ф о т о  Ф .А . Фиельструпа)

Тенгизбаево
буку

Кдкул (хохол) — волосы, оставленные несбритыми на темени ре­
бенка.

Саамай — волосы, оставленные спереди на висках.
Тдбочач — волосы на макушке головы, заплетаемые в косички. 
Жилкичач — волосы на затылке у взрослых.
Секелек — волосы сзади по бокам.

Кешимбеков
Секелек — волосы, оставленные спереди.
Саамай — на висках.
Кдкул — на макушке.
Оставлять волосы с боков сзади — китайский, дунганский обычай.

Кдкул — волосы, оставленные спереди.

Кыдыр

Сакёрч. Макмал 
смк

Пучки волос делают мальчика похожим на девочку, чтобы его не 
сглазили, не испортили.

82



Ученики школы с чубами (слева направо): А . Диманов (12 лет, женат) с чубом  

на макушке (кирг. кокул, казах, айдар); К . Инамов (10 лет) с чубом на макушке, 

заплетенным в косичку (кирг. тобочач, казах, айдар); А . Калямбаев (10 лет) 

с чубом на лбу (кирг. кокул, казах, кекил); К . Нурумов (12 лет) с чубом 

на макушке (кирг. кокул, казах, айдар); К . Ш унгиров (12 лет) 

с боковыми чубами (кирг. нмяз, казах, тулум , тулум шак). 1 9 26  г.

(Ф о то  Ф .А .  Фиельструпа)

солто-карамоин

Чбкчачи — на затылке.

Д ет и начинают ходит ь

рч. Большой Кебин 
сарыбагыш

Когда ребенку исполняется год, варят мясо или делают по­
больше лепешек, собирают соседей и угощаются. Оставив немно­
го еды на одном блюде, связывают ребенку ножки (как путают 
лошадей), собирают семь или девять мальчиков, увозят их за вер­
сту от аула и пускают наперегонки. Призом служит то, что оста­
лось на блюде (байга — приз) — первому побольше. Победителю 
дают в руки нож, и он перерезает путы ребенку. Этим дело кон­
чается.

83



Чонур-Талас
кайназар

Когда мальчик или девочка начинают ходить, родители устраива­
ют той, режут скотину и пускают детей взапуски, давая за это приз.

Затем связывают ребенку ноги веревкой, дают старику или ста­
рухе острый нож, чтобы он (она) перерезали эту веревку. Тшау 
кырктровыс — путы перерезать. Этот нож отдается в собственность 
перерезавшему (л. 8 8 ).

Первая посадка на лошадь

солто Жанызак

Мальчика сажают на лошадь в первый раз в 3—4 года. Отец его 
режет барашка или лошадь. Приготовляют боурсак, урюк, кишмиш. 
Лошадь седлают айырмачем. Посадив мальчика, дают ему с собой 
хурджин вареного мяса. Перед посадкой всадника и лошадь осыпа­
ют боурсаком и пр. Лошадь идет на поводу у кого-нибудь из родст- 
венников-мужчин, также едущего верхом. Они посещают только 
ближайшие аулы родственников и оканчивают эти посещения в один 
день. Не слезая с коня, взрослый спутник раздает мясо по кибиткам, 
выбирая куски, соответствующие положению хозяина кибитки. Ода­
риваемые мясом отдаривают маленького всадника принадлежностя­
ми конского убранства (л. 90).

рч. Большой Кебин 
сарыбагыш

Когда ребенку исполняется четыре года, ему в первый раз сед­
лают коня. Режут барана, варят мясо, делают боурсак, но никого 
не приглашают. Кладут готов)оо провизию в хурджин, потом один 
человек садится с хурджином на другую лошадь, берет лошадь 
мальчика за повод, и оба объезжают окрестные кибитки. В каж­
дую кибитку дают понемногу провизии из хурджина и пол)^ают в 
обмен какую-нибудь часть конского снаряжения. Объехав таким 
образом всех, вожатый привозит родителям мальчика все необхо­
димое для его коня.

Ошский окр. 
адигине

Той устраивают, когда мальчик в первый раз садится на лошадь. 
Созывают людей на угощение и аксакалу дают халат (л. 90).

84



Обрезание

Пишпекский у., сел. Буранинское Кыдыр

Суннеткд отургузгу — обрезание мальчиков в шесть—восемь 
лет проводится специалистом. Богачи делают при этом той. Проис­
ходит это обычно к осени или весной (л. 70).

рч. Большой Кебин

Когда ребенку исполняется три года, делают той: режут крупную 
скотину, приглашают соседей со всей округи, варят мясо угощают их, 
оставляя опять жото жилик^ .̂ Когда угощение кончится, все идут на 
байгу. В это время в юрте остается несколько стариков, один из них 
специалист по обрезанию. Мальчика сажают на землю, дав ему в ру­
ки жото жилик, с которого большую часть мяса старики сняли и съ'.- 
ли. В другой руке у него лепешка в форме кокур: кокур токач^ .̂ 
Отец ребенка перевязывает двух-трехаршинным платком правую ру­
ку оперирующему, и тот совершает обрезание. При этом отец при­
держивает сына за руки сзади. После этого, оставив ребенка, идут на 
байгу: скачки, борьба, кок бору — этим дело кончается. Мальчик на­
ходится дома после операции 10—15 дней (л. 72, 91).

Ошский окр. 
адигине

Той по этому случаю устраивают, когда малютке лет семь от роду.

Чон Кошой Ибрагим Кошоев
солто-карамоин

По поводу этого события делается той.
Первый день тоя: кенеш — совещание (вернее, объявление) по 

поводу будущего обряда.
Второй день: режут скот и ночью готовят мясо. Устраивается кок 

бору.
Третий день (и последний): угощение главное и также кок бору. 
Обряд обрезания совершается через два—три дня после тоя. Ма­

стеру перед операцией(в качестве подарка) подвязывают платок, а 
после нее вознаграждают: дают барашка или что-нибудь другое цен­
ное.

Во время операции сидящему мальчику дают в правую руку каш­
ка жилик (мозговую кость), а в левую — лепешку.

Отрезанную крайнюю плоть завертывают в вату и затыкают за 
кереге (ук.̂  — Ф .Ф .) в правом, так сказать, углу (от тор’а), и там

85



этот сверточек находится до выздоровления пациента. До выздоров­
ления мальчика не пускают во двор при ветре.

Бесплодная женщина съедает praeputium с лепешкой сейчас же 
после операции, чтобы родить сына̂ .̂

солто Жанызак

Обрезание производится в 11—12 лет от роду (л. 91).

Дети-подрост ки

Аламединка
солто-болокбай

Родители вешают кбшбго своей дочери в 15—16-летнем возрасте. 
Момент этот ничем не отличается.

Сын кбшбго не имеет.

местн. Сарыбулак Алимбек
буку

После 13 лет девушка вешает себе кбшбго сама. Она его шьет са­
ма или мать ее.

Сатывалды

По шариату, на мальчика с 12 лет, на девочку с 9 лет налагаются 
религиозные обязанности {ораза и др.), и с этого момента им непри­
стойно спать вместе с отцом. Это разделение связано с появлением 
поллюций у мальчика и регул у девочки (л. 89).

Магия

Пишкекский у., сел. Буранинское
Далй — баранья лопатка. Когда рождается ребенок, нужно ку­

сочек бараньей лопатки положить ему в рот, а затем каждую неделю 
показывать его ему, чтобы он был мудрым и знал (предугадывал)
все̂  ̂ (л. 70).

Сонгкуль Суранчи Адылов
сарыбагыш

Девочку одевают мальчиком, чтобы следующий ребенок был 
мальчиком. Хвостик яка нашивали на спину ребенку, потому что як 
был редким, ценным и почти священным животным.

На одежду ребенка нашивают, например, зуб человека — стари­
ка, чтобы он дожил до старости и т.д.

86



Пучки волос делают мальчика похожим на девочку, чтобы его не 
сглазили, не испортили.

Девочку одевают мальчиком, когда нет сына: у брата Саке есть
13-летняя дочь, которую он одевает как сына, и на байге она скачет, 
как мальчик.

Девочку, если сыновья не родятся, называют иногда мужским 
именем, а мальчика, если много сыновей, — женским именем (л. 71).

Чонкур-Талас
кайназар

У\ке̂ 4 — называют девочку, если хотят, чтобы следующим ро­
дился мальчик.

Турум бубу̂  ̂ — называют девочку, если она, наконец, родилась 
после сыновей.

Если мальчика одевают девочкой, то значит, что в семье мальчи­
ки умирают, и наоборот, если девочку одевают мальчиком (л. 76).

солто-карамоин Ибрагим К.

Если мальчики умирают в семье, то мальчика одевают девочкой.

буку Тенгизбаев

Если в семье родятся только девочки, а родители хотят иметь сы­
новей, они дают такие имена дочерям: Бурулча (пусть превратится в 
сына), У\ча, Улман (Ул — сын), Ултай (сын-жеребенок) и др.

Б. Солтонаев

Кыстане^ — мальчик, одетый девочкой, чтобы скрыть его ис­
тинный пол и обмануть враждебные силы.

Углам, угул — сын, так называют некоторые девочку, когда, одев 
ее в костюм мальчика, делают вид, что это действительно сын (что­
бы родились мальчики.̂  — Ф .Ф .).

Сонгкуль Суранчи Адылов

Девочку одевают мальчиком, чтобы следующий ребенок был 
мальчик (л. 76).

Приметы, обычаи

Сонгкуль Суранчи Адьиов
сарыбагыш

Когда нужно отлучать ребенка от груди, женщина смазывает со ­
ски бараньей желчью. Такой пузырек с желчью видел в юрте (л. 71).

87



Чонкур-Талас
кайназар

Эмчектеш — дети, вскормленные одной кормилицей, браком не 
сочетаются (л. 74)67.

Детские игры

Руки складываются так: мизинец правой руки (ладонью вниз) 
захватывает конец мизинца левой руки (ладонью вверх). Безымян­
ный и средний пальцы правой руки просовываются под ними и ле­
жат на соответствующих пальцах левой руки. Указательный поверх 
ладони левой соединяется с указательным и большим пальцами ле­
вой руки (кончиками). Большой палец правой спрятан под левую 
руку. Два указательных и большой держат вертикально стебелек 
чия. Играют двое. Один играющий хочет взять огонь в отверстие 
между большим и указательным пальцами левой руки: **Бийерден 
от алаймбе?”^ . **Улум урусчакГ — отвечает другой (У меня сын 
злой). В отверстие у основания среднего и безымянного пальцев ле­
вой руки — злая собака {итим казванак\). В отверстие между 
большим пальцем левой и указательным пальцем правой руки — 
злая сноха {келинчак каричечек? — Ф .Ф .) . На концах среднего и 
безымянного пальцев правой руки — сын и отец делают пули {ата- 
лу. балалу ок куйуп жатыр.). На нижних концах левых среднего 
и безымянного пальцев — две сестры делают ичик (шуба, крытая 
материей) — кавы жатыр. На конце правого мизинца — привязан­
ные друг к другу телята (кошок толуу кош мзоо). У основания 
правых среднего и безымянного пальцев — дают корм лошадям в 
стойле {атамндын am байлай турган акеры). Приходя к основа­
нию стебля, спрашивают: “Можно ли здесь сидеть. ”̂ {Бийерга ко- 
ноймбе?). Ответ: “Дым не выходит” {Тутун чикпайт). Повыше 
то же: “Баранов буду пасти” {Койм жайем). Еще выше: “Лошадей 
буду пасти” (Жилкым жайем). Еще выше: “Верблюдов” {Тддм 
жайем). Еще выше (или ниже.̂  — Ф .Ф .): Коров (Жйум жайем). 
Тогда на вершине один из играющих говорит: “Здесь вор сидит” 
{Бай уйуктене каракчо гонде), а тот, кто держит стебель, говорит: 
“Я  сейчас выйду” {Сарыпынды кйеин ата-вала бичеин). Держа­
щий чий отпускает одну руку и проводит правой рукой по лицу, а 
другой игрок тем временем выхватывает стебель чия и бежит. Если 
первый успеет схватить его за руку, вор пойман, если нет, то вор вы­
играл.

88



Пойманному делают матек по голове, т.е. проводят большим 
пальцем левой руки “против шерсти” (л. 94).

Ребенок сидит на руках. Берут правую его ручку, водят пальцем 
по ладони и говорят: “Тару куру, будай куру, бийерде сирке, бийер- 
де биггГ̂ .̂ Повторяя: “Бийерде сирке, бийерде бит, бит бит"*, — 
поднимаясь по руке под мышку и щекоча его (л. 95).

1 Столб в центре юрты, дома — сакральная часть жилища. О н  символизирует со ­

бой “священное дерево” , “мировое дерево” , которое является символом жизни, 

благополучия, помогает родить и выкормить детей и имеет еще массу других 

функций. (Ф рэзер Д ж . Золотая ветвь: Исследование магии и религии. М ., 1980 . 

С . 129—141; Фрейденберг О  Л .  Поэтика сюжета и жанра. Л ., 1936. С . 72 ; 

Львова Э Л . ,  Октябрьская И .В ., Сагалаев Л .М ., Усманова М .С .  Традицион­

ное мировоззрение тюрков Ю ж ной Сибири: Пространство и время. Вещный 

мир. Новосибирск, 1 9 8 8  (Д алее: Традиционное мировоззрение тю рков... I). 

С . 32 , 5 8 —6 0 ) . У  таджиков, по материалам Н .С . Бабаевой, центральный столб 

в доме олицетворяет дерево, в котором воплощены духи предков (Бабаева Н .С . 

Д авра — обряд выкупа грехов умершего /  /  Этнография Таджикистана. Д ушан­

бе, 1985. С . 6 1 ). Н е случайно поэтому за столб в центре жилища, за дерево дер­

жались при родах женщины многих народов мира. С м .: Ф р эз ер  Д ж . 

Указ. соч.; Львова Э Л . ,  Октябрьская И .В ., Сагалаев Л .М ., Усманова М .С . 

Традиционное мировоззрение тюрков Ю ж ной Сибири. Человек. Общество. Н о ­

восибирск, 1989 . (Д алее: Традиционное мировоззрение тю рк ов... II). С . 1 4 8 — 

149; см. также статьи в сборнике “Традиционное воспитание детей у народов С и ­

бири” Л ., 1 9 8 8 ). Н е случайно роженицы приносили дереву (или шесту, его сим­

волизирующему) жертву, смазывая его, например, маслом, как это делали якут­

ки (Новик Е .С . О бряд  и фольклор в сибирском шаманстве: опыт сопоставления 

структур. М ., 19 8 4 . С . 165) и вообще обращались к нему как к божеству. Алтай ­

цы называли шест, за который держалась роженица, “матушка-береза” , а хака­

сы — алтын теек, т.е. “золотая палка” . М еж ду прочим, у карачаевцев алтын 

таяк называли палку божества Чоппа, который был покровителем плодородия и 

рассматривался как демиург, творец жизненного начала (Каракетов М Д .  И з  

традиционной обрядово-культовой жизни карачаевцев. М ., 1995 . С . 3, 8 0 ) .

2 Есть у киргизов и другой способ помочь выйти последу. Поскольку затрудне­

ния связаны с кознями злых духов, то приносят филина и заставляют его кри­

чать, ибо злые духи боятся его голоса (Симаков Г.Н . Соколиная охота и культ 

хищных птиц в Средней Азии. Ритуальный и практический аспекты. С П б .,

1 9 9 8 . С . 6 9 ) .

 ̂ Тон — одно из значений слова “послед, детское место” (Ю дахин К .К . Киргизско- 

русский словарь. М ., 1965. С . 7 4 8 ). Любопытно, что у теленгитов послед называ­

ется ЧОП (Дьяконова В .Н . Детство в традиционной культуре тувинцев и теленги­

тов / /  Традиционное воспитание детей у народов Сибири. Л ., 1988. С . 168). 

Сравним с именем покровителя плодородия у карачаевцев Чоппа (см. выше).

 ̂ Многие народы мира считали послед (детское место), как и пуповину, живым 

существом, братом или сестрой родившегося ребенка или предметом, в котором

89



пребывает дух-хранитель ребенка или часть его души (Ф рэзер Д ж . Указ. соч. 

С . 5 2 ) . У  древних тюрков послед назывался еще умай. Так же звалась и боги­

ня — покровительница роженицы и младенцев (Древнетюркский словарь. Л ., 

1 9 6 9 . С . 611). Одной из первых работ о культе Умай, божестве плодородия у 

тюркских народов была статья Д ыренковой Н . “Умай в культе турецких пле­

мен” (Культура и письменность Востока. Баку, 1 9 2 8 . К н. III. См . также: П о ­

тапов Л .П . Умай — божество древних тюрков в свете этнографических данных 

/ /  Тюркологический сборник, 1972 . М ., 1973 ; Бутанаев В .Я . Культ богини 

Умай у хакасов /  /  Этнография народов Сибири. Новосибирск, 1 9 6 4 ; Абрам- 

зон С .М . Киргизы и их этногенетические и историко-культурные связи. Л ., 

1971. С . 2 7 5 —2 8 0 , гл. “Культ матери Умай” . Во всех работах приведена и 

обширная литература по этому вопросу). А  поскольку плацента, как и пупови­

на, находится в симпатической связи с ребенком, то от степени ее сохранности 

зависели здоровье, жизнь, судьба ребенка (Ф р эз ер  Дж . Указ. соч. с. 51). 

Именно поэтому многие народы, в том числе и киргизы, для сохранности зака­

пывают плаценту в укромном месте, иногда в доме у порога, в куче золы у оча­

га или у срединного столба в помещении (Ф р эзер  Д ж . Указ. соч. С . 51— 5 2 ; П о ­

тапов Л .П .  Очерки народного быта тувинцев. М ., 1969 . С . 2 6 7 ; Троиц­

кая A J [ .  Первые сорок дней ребенка (чилля) среди оседлого населения Таш­

кента и Чимкентского уезда /  /  В .В . Бартольду: Туркестанские друзья, учени­

ки и почитатели. Ташкент, 1927. С . 35 2 ; Она же. Рождение и первые годы жиз ­

ни ребенка таджиков долины Заравшана. П о материалам среднеазиатских экс­

педиций А Н  С С С Р  в 1 9 2 6 -1 9 2 7  гг. / /  С Э . 1935. №  6. С . 116; Абрам- 

зон с .м .  Рождение и детство киргизского ребенка / /  Сборник М А Э . М .; Л ., 

1 9 4 9 . Т . X II . С . 101; Снесарев Г.П . Реликты домусумальнских верований и об­

рядов у узбеков Хорезма. М ., 19 69 . С . 91; К исляков Н А .  Семья и брак у тад ­

жиков. П о материалам конца X I X  — начала X X  в. М .; Л ., 1959. С . 51; Есбер- 

генов X . ,  Атам уратов Т . Традиции и их преобразование в городском быту ка­

ракалпаков. Нукус, 1973. С . 136—137; Бут анаев В .Я . Указ. соч. С . 211—212; 

Толеубаев А .Т .  Реликты доисламских верований в семейной обрядности казахов 

( X I X  — начало X X  в .). А лм а-А та, 1991. С . 6 9 ) .  Н о  у некоторых групп насе­

ления, например, у таджиков Каратага, Ф альгара, у киргизов существовало 

представление о том, что если послед съела собака, то у женщины будет так 

много детей, как их бывает у собаки (Троицкая A J [ .  Рождение и первые годы... 

С . 116; Пещерева Е .М .  Свадьба в ремесленных кругах Каратага / /  Семья и се­

мейные обряды у народов Средней Азии и Казахстана. М ., 1978. С . 6 2 ) .  Х о ­

резмские же узбеки бросали послед собаке только в том случае, если дети в се­

мье не выживали (Снесарев Г.П . Реликты... С . 9 3 ) .

Б .А . Литвинский соотносит обычай закапывать послед в доме или недале­

ко от дома с широко распространенными в древности захоронениями под пола­

ми, стенами или дверями жилищ. Таким образом, пишет Б .А . Литвинский, про­

является идея плодородия, благоденствия живущего, а также связь захоронения 

с жилищем, в частности с очагом (закапывание в золу) (Литвинский Б  А .  О  

древности одного среднеазиатского обычая / /  К С И Э . 1958 . Т .  X X X .  

С . 3 2 - 3 3 ) .

П о  представлениям же карачаевцев, послед есть грязевая оболочка, из ко­

торой появился ребенок, и закапывание его у реки или даже выкидывание в ре­

ку избавляет семью от несчастий, исходящих от последа, поскольку М а ть  воды

90



(С уу 'А н а сы )  уносит и дух последа, и несчастья, связанные с ним, в морскую 

бездну (Каракетов M JJ. Указ. соч. С . 110, 114).

 ̂ Повитуха практически у всех народов мира играла важную роль при родах, так 

как от нее, от ее мастерства зависели часто жизнь и здоровье роженицы и мла­

денца. Ей доверялось такое важное дело, как перерезание пуповины, связующей 

ребенка с матерью. А  потому повитуха должна быть хорошим, доброжелатель­

ным человеком. У  турков бытует поверье: кто перережет пуповину, на того и бу ­

дет похож ребенок {Серебрякова М .Н .  Традиционные институты социализации 

детей у сельских турок /  /  Этнография детства: Традиционные формы воспита­

ния детей и подростков у народов Передней и Ю ж ной Азии. М ., 1983 . С . 4 2 ) .  

А  таджички Ягноба и вовсе старались перерезать пуповину сами, так как счита­

ли грехом передавать это дело кому-либо (Пещерева Е .М .  Указ. соч. С . 61).

П о  представлениям тюрков, повитуха как бы олицетворяет собой “зем ­

ного дублера” М атуш ки Умай (см .: Традиционное мировоззрение тюрков. II. 

С . 152), покровительницы рожениц и младенцев, которая незримо присутст­

вует при родах, помогает младенцу появиться на свет, а затем оберегает его до 

трех лет. Именно повитуха у каратегинских киргизов проводит 2 -3  ночи с ро ­

женицей, чтобы обезопасить ее от нападений албарсты (демоническое суще­

ство в образе старухи, вредящее роженице; антипод М атушки Умай), как бы  

олицетворяет собой богиню Умай (Кармышева Б .Х .  Личный архив). Именно 

ей у каратегинских киргизов отдают чашку с мукой и кусок соли (продукты, 

имеющие сакральное значение), которые держат над головой роженицы, со 

словами **Умай энанинг хакига", т.е. “ В  долю М атушки Умай” . Именно по ­

витухе северные киргизы, по записи Ф .А .  Ф иельструпа (см. об этом ниж е), 

отдают шкуру и грудную часть (вспомним, что шкура является одной из са ­

кральных частей ж ивотного, а грудная часть — одной из самых престижных 

частей) зарезанной в честь рождения ребенка скотины. О гонь в домашнем 

очаге тоже называли Умай-эне.

^ К ак уже говорилось, пуповина находится в симпатической связи с ребенком (см. 

примеч. 4 ) , и от ее сохранности зависит не только здоровье, но и судьба ребен­

ка. Поэтому одни народы подвешивали пуповину к дереву, если родился маль­

чик, чтобы он стал хорошим охотником, закапывали под ступой или у очага, ес­

ли родилась девочка, чтобы она была хорошей хозяйкой (Ф рэзер  Д ж . Указ. соч. 

С . 51—5 2 ), или же просто хранили в доме, чтобы ребенок был в целости и 

сохранности (Ф р эз ер  Д ж .: Толеубаев А .Т .  Указ. соч. С . 72 ; Бут анаев В .Я . 

Указ. соч. С . 211). Тувинцы, хакасы, каракалпаки и другие народы подвешива­

ли высушенную пуповину к колыбели ребенка в качестве оберега (П от а ­

пов Л .П . Очерки... С . 2 6 7 ; Бутанаев В .Я . Указ. соч. С . 211; Есбергенов X . ,  

Атамуратов Т . Указ. соч. С . 145; Ч вы р ъ Л Л . О пы т анализа одного современ­

ного обряда в свете древневосточных представлений / /  Средняя А з ия, Кавказ  

и зарубежный Восток в древности. М ., 1983 . С . 125). В М атче кусочек пупо­

вины зашивали в рубаху матери, чтобы предотвратить зло и обеспечить будущие 

легкие роды (Троицкая А Л .  Рождение и первые годы... С . 116). И  все это не 

случайно. Ведь пуповина была одним из символов (наряду с луком и стрелой, 

раковиной каури, бронзовой пуговицей, бараньими астрагалами, веретеном) 

Матушки Умай.

7 К ууч у  — букв, “гонитель” . Знахарь, якобы способный отгонять злых духов от 

роженицы (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 4 5 6 ) .

91



® О б  албарсты (албасты)  см.: Литвинский Б Л .  Семантика древних верований 

и обрядов у памирцев /  /  Средняя А з и я и ее соседи в древности и средневековье 

(история и культура). М ., 1981. С . 101—104. Там же приведена литература по 

вопросу.

 ̂ Мусульманский обычай. При рождении ребенка прежде всего полагается произ­

нести азан (призыв к молитве) в его правое ухо. Д елает это мужчина. Этот акт 

предохраняет ребенка от козней джина.

Калжа — букв, “хорошо разваренное мясо” {Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 331). 

У  казахов мясо калжи первой должна попробовать роженица, иначе у нее могли 

были появиться послеродовые схватки (Толеубаев А .Т .  Указ. соч. С . 7 4 ) .  

К индик-эне — букв, “мать пупка” . Так называли повитуху, которая перерезала и 

перевязывала пуповину (см. примеч. 5 ) . Д умается, что имя Киндик-эне было си­

нонимичным Умай-эне.

См . примеч. 5.

Ж ентек — угощение, устраиваемое по случаю рождения ребенка. О бы чно уст­

раивается в день рождения. Н о если ребенка отдают на время в другой дом (см. 

раздел “ В семье, где дети не выживают” ), то устраивают жентек в приемном 

доме.

К орум дук — подарки, приносимые теми, кто приходит посмотреть ребенка. 

Карынмай — от карын — желудок овцы, козы, употребляемый в качестве сосу­

да для хранения масла, май — масло, т.е. сливочное масло, хранившееся в желуд­

ке овцы или козы. О  способе использования желудков в качестве сосуда подроб­

но см.: Губаева С .С . Население Ферганской долины в конце X I X —начале 

X X  в. Этнокультурные процессы. Ташкент, 1991. С . 4 2 .

Соль во время купания, видимо, играла как профанную роль, так и сакральную. Ее 

использовали и для того, чтобы избавить ребенка от укусов мух, комаров, от вы­

сыпаний, и вообще чтобы ребенок был крепче {Гершенович Р.С. О  бытовой гиги­

ене узбекского грудного ребенка / /  Труды С А Г У . Сер. Х Х П -б . Этнография. 

Ташкент, 1928. Вып. 1. С . 4 ; Троы1̂кая А Л .  Первые сорок дней ребенка... 

С . 352; Абрамзон С .М .  Рождение и детство киргизского ребенка... С . 101). Н о  

соль должна была символизировать и счастье, здоровье, достаток {Троицкая А Л .  

Рождение и первые год ы ... С . 120; Ч вы р ь Л А .  О пы т анализа... С . 125).

В годы, когда Ф .А .  Фиельструп собирал свой материал, киргизы купали ребен­

ка сразу после родов или через несколько дней. Каратегинские киргизы, судя по 

записям Б .Х . Кармышевой, купали младенца первый раз на третий день после 

рождения, а второй раз — лишь на 4 0 -й  день в 4 0  ложках воды. Таджики Кара- 

тага купали младенца через три дня, если родился чистый, и в тот же день, если 

родился грязный (Пещерева Е .М .  Указ. соч. С . 6 3 ) ,  таджики Рушана, Ш ахри- 

стана купали лишь на 2 0 -й  день, а таджики Самарканда — даже на 4 0 -й  (Кмс- 

ляков Н Л .  Семья и брак... С . 5 7 ) . Специальный обряд, посвященный первому 

купанию ребенка, был у хорезмских узбеков (Снесарев Г.П. Реликты... С . 9 2 )  и 

у других народов тюрко-монгольского мира (Традиционное мировоззрение тюр­

ков. I. С . 1 6 0 ) и не только у них. Например, айсоры (сирийцы) в седьмой день 

жизни ребенка выводят его из “седьмицы” : раздевают его при участии повитухи 

и с именем Господа льют на его голову 7 ложек воды, по числу прожитых дней. 

То же самое повторяется и в 4 0 -й  день (М урат хан В .П . Обычаи, связанные с 

рождением и воспитанием ребенка у сирийцев С С С Р : П о материалам экспеди­

ции 1 9 2 8 —1929 гг. к сирийцам Армянской С С Р  / /  С Э . 1937. №  4 . С . 71).

92



Все эти данные наводят на мысль о том, что купание новорожденного носи­

ло характер не столько очищающий, сколько ритуальный. Появление ребенка на 

свет было, по существу, отторжением его от мира природы и “приобщением к ми­

ру людей” (Традиционное мировоззрение тюрков... I. С . 159). Купание же, т.е. 

обращение к водной стихии, в которой он пребывал в утробе матери, как бы воз ­

вращало ребенка на какой-то срок к породившей его природе (Там же. С . 16 0) с 

тем, чтобы, может быть, облегчить переход его к миру людей. Думается, что пер­

вое купание носило, таким образом, инициационный характер: ребенок переходил 

в новую стадию, в новую для себя ипостась, в мир людей. Н е случайно именно в 

этот день, т.е. на 4 0 -й  день, киргизы в ряде районов (см. ниже) сбривали и родо­

вые волосы, которые опять-таки были из иного состояния ребенка.

Любопытно, что, по мнению таджиков долины Х уф , именно через 4 0  дней 

“животный дух”, который составлял до сего времени душу ребенка, уступает ме­

сто “человеческой душе” (Андреев М .С .  Таджики долины Х уф  (верховья А м у - 

Д арьи). Сталинабад, 1953 . Вып. I. С . 71).

Следует отметить, что во всем обряде, как и вообще в семейной обрядно­

сти, число 40  не случайно. П о  мнению авторов книги “Традиционное мировоз ­

зрение тюрков Ю ж ной Сибири” , число 4 0  является “количественно-качествен­

ным показателем состояния переходности” (Традиционное мировоззрение тюр­

ков... I. С . 162). Именно через 4 0  дней роженица переходит из состояния са­

кральной “нечистоты” в обычное свое состояние; через 4 0  дней новорожденный 

и его мать становятся менее уязвимыми; через 4 0  дней душа умершего оконча­

тельно рвет с этим миром и отлетает в мир иной; через 4 0  дней новорожденный 

из мира природы переходит в мир людей и т.д.

Первая рубашечка, которую надевали на новорожденного, называлась у многих 

тюркских (и не только тюркских) народов “мгп комнек” , т.е. “собачья рубашка” . 

Порой ее сначала надевали на собаку, чтобы обмануть злых духов или чтобы все 

несчастья, предназначенные ребенку, перешли на собаку (Троицкая А Л .  Р ож ­

дение и первые годы... С . 116; Абрамзон С .М . Рождение и детство... С . 101; 

КисАяков Н Л .  Семья и брак... С . 51; Есбергенов X . ,  Ат ам уратов Т. Указ. соч. 

С . 14 9 ; Толеубаев А .Т .  Указ. соч. С . 75 ; Чвырь Л Л .  О пы т анализа... С . 126; 

Она же. Три “чилла” у таджиков / /  Этнография Таджикистана. Д ушанбе, 

19 85 . С . 71). Но думается, что “собачья рубашка” указывала и на то, что мла­

денец пока еще, до истечения определенного срока (чаще всего) относится к 

“животному” миру. Обычную  же рубашку надевали только после ритуального 

купания (см. выше).

Табу в отношении женщины во время менструаций и родов известно было мно­

гим народам мира, когда ей в течение определенного периода не давали прика­

саться к вещам, пище, людям. Особенно нечистой считалась роженица, и ее ста­

рались не период родов изолировать от общества, помещая в специально выстро­

енные шалаши. Нечистыми считались и все те, кто дотрагивался до роженицы и 

новорожденного в течение запретного периода (Ф р эз ер  Д ж . Указ. соч. 

С . 2 3 7 —2 3 8 ). Н о по представлениям хакасов, беременная женщина подобна ре­

ке во время половодья, и входить в жилище беременной женщины было так же 

опасно, как входить в полноводную реку (Традиционное мировоззрение тю р ­

к о в ... I. С . 19). Вполне возможно, что табу на рожениц, как и на беременных, 

объяснялось не только сакральной нечистотой женщины, но и возможностью ги­

бели, несчастья для соприкасающегося с ними.

93



Альчики  (астрагалы) в тюркской обрядности, связанной с воспитанием ребенка, 

играли немаловажную роль. Альчик — не просто игральная кость, которую кла­

дут в колыбель для того, чтобы мальчик в будущем хорошо играл в кости, тем бо ­

лее, что алъчики кладут и в колыбель девочки; это также не просто магическое 

средство для укрепления костяка, для чего якобы и привязывали связку альчиков 

к колыбели многие тюркские народы (Традиционное мировоззрение тю рков... I. 
С . 6 0 ) . Альчик — это прежде всего, как нам кажется, оберег. Вспомним, что од ­

ним из символов Матушки Умай были алъчики. Поэтому их кладут в колыбель 

или привязывают к ней, чтобы сама Матушка Умай охраняла младенца.

Боурсак сыплют в колыбель, чтобы жизнь новорожденного прошла в достатке. 

А  женщины спешат съесть их, чтобы, как пишет Г.П . Снесарев, и им дождать­

ся такого собьггия {Снесарев Г.П . Реликты... С . 101), и вообще, чтобы и им пе­

репала благодать.

22 В колыбель младенца кладет старуха, чтобы он прожил столько же. У  таджиков 

долины Х уф , например, кладет мальчик лет 6 -1 0 , но обязательно, чтобы у него 

были живы родители (последнее условие необходимо для того, чтобы родители 

новорожденного тоже долго жили). Мальчик говорит при этом: “Стань стари­

ком (старухой), достигни глубокой старости” (Андреев М .С .  Таджики долины 

Х у ф . С . 6 8 ) .

2  ̂Б о у  — веревка, завязка; в данном случае завязки для подвязывания младенца в 

люльке.

24 Старуха садится на колыбель, изображая всадника; она даже погоняет колыбель 

плеткой (камчой). Если старуха — всадник, то младенец, на котором она “си­

дит” , — лошадь. А  злые духи, как известно, боялись лошадей и всего того, что 

связано с ними, а особенно камчи. Подобный обряд отмечен и у казахов (Толе- 

убаев А .Т .  Указ. соч. С . 7 2 ). У  каратегинских таджиков в семье, где дети уми­

рали, новорожденного протаскивали под лошадью (верблюдом, ослом, шкурой 

волка и т .д .). Злые духи в этом случае принимали ребенка за лошадь (верблю­

да, осла, волка и т.д .) и оставляли его в покое (Таджики Каратегина и Дарваза. 

Д ушанбе, 1976 . Ч . III. С . 7 8 ) . См . примеч. 2 2 .

2̂  Старуха — особо почетная гостья, ей давали лакомые куски мяса.

26 Жамбаш — подвздошная кость с мясом, которая подается почетному гостю; 

куйрук  — хвост, курдюк, курдючное сало; тоже подается почетным гостям.

27 О т  бы? — “правильно ли.· ”̂ . О нг — “правильно” .

2® Аласт оо — окуривать дымом арчи (знахарский способ лечения) для изгнания 

злых духов (Ю дахин К .К . Указ. соч. с. 4 6 ) .

29 Бросали сало в огонь, т.е. приносили жертву очагу (см. примеч. 43  в разделе 

“Свадебные обряды” ) , а также Матушке Умай. Как уже говорилось, огонь то ­

же называли Матушка Умай.

Айчет беген бала — букв, “недокисший, недозревший ребенок” .

Кереге башинда — “на верхней части кереге” .

^2 Баш — здесь: верх кереге.

В словаре К .К . Юдахина нет этого слова. Н о , возможно, оно образовано от 

апыл, т.е. “торопливо, быстро, спешно” , и означает “поспешивший появиться на 

этот свет, недоношенный” .

Токтосун — букв, “пусть остановится” , Токтогул — букв, “остановись, цветок” , 

“Токтобиби — “остановись, биби” (уважительное обращение к женщине). А с -  

ранку л — “приемный раб” . Имена с глаголом токта (остановись) часто да ­

94



вались детям как магическое пожелание удержать их в этом мире. Имена же ти ­

па Асранкул давались с целью обмануть злых духов: часть Асран  (приемный) 

должна была показывать им, что ребенок родился не в этой семье, где дети не 

выживают, а в другой, где они, видимо, выживают; а часть кул (раб) должна 

была показывать, что младенец не самое дорогое существо. Такие имена были 

широко распространены у народов Средней Аз ии и Казахстана. О  значении 

среднеазиатских имен см.: Гафуров А .  Имя и история. М ., 1 9 67 .

Обычай заранее договоренной “кражи” младенца, а затем “покупки” его роди­

телями довольно распространен у народов среднеазиатского и алтае-сибирского 

регионов. Новорожденного из семьи, где дети не выживают, не показывая мате­

ри, уносили в дом многодетной матери или повитухи, которые ухаживали за ним 

в течение договоренного времени. “ Покупая” ребенка за пустячные вещи, вроде 

прихваток, мочалы для мытья котлов и т.д., родители как бы показывают злым 

духам, что “покупка” малоценная, а потому для них (для духов) неинтересная, не 

стоящая их внимания (Троицкая А Л .  Первые сорок дней... С . 2 5 9 ; Абрам- 

зон С ,М . Рождение и детство... С . 104; Кисляков Н Л .  Семья и брак... С . 53 ; 

Потапов Л .П .  Очерки... С . 2 7 6 —2 7 8 ; Есбергенов X . ,  Ат ам урат ов Т. Указ. 

соч. С . 138—139; Снесарев Г.П . Реликты... С . 9 3 —9 4 ; Традиционное мировоз ­

зрение тюрков... II. С . 164; Толеубаев А .Т . Указ. соч. С . 7 3 — 7 4 ) .

Букв. “Вы своего раба не продадите ли.^” .

Кунг — рабыня.

При “продаже” подставные родители дарили ребенку не только рубашечку, но 

часто и что-то более существенное, например, скот (см. об этом ниже), хотя не 

все информаторы Ф .А .  Фиельструпа отмечают это. Думается, что подставные 

родители, выступая в роли настоящих, обязательно должны были дать ребенку 

его “долю наследства” . Н о поскольку истинный смысл этого обычая забылся да ­

же к 2 0 -м  годам X X  в., то не все информаторы отмечают это.

Пропускание младенца под коленом многодетной старухи — форма предохрани­

тельной магии, известная многим среднеазиатским народам. Это  имитация ново­

го рождения ребенка у женщины, дети которой не умирали. О бряд, бьгговавший 

у многих народов мира, начиная с древних греков. Его совершали для возвраще­

ния к жизни человека, считавшегося мертвым, или при необходимости усынов­

ления, как в нашем случае (Ф р эзер  Дж . Указ. соч. С . 2 4 —2 5 ).

М ож ет быть, для того, чтобы “закрепить” младенца в данном доме.

Ж олдош — букв, “спутник, товарищ” . Выше уже говорилось, что многие наро­

ды считали послед двойником ребенка, братом или сестрой его (см. примеч. 4 ) ,  

а значит, спутником его.

Казахи тоже подвешивали недоношенных детей к дымовому отверстию, надеясь, 

что духи предков noMOiyr ребенку выжить (Толеубаев А .Т .  Указ. соч. С . 7 0 ) .  

Д ымовое отверстие, как и очаг, — одно из самых сакральных мест в юрте.

У  киргизов племени саяк, по материалам С .М . Абрамзона, в аналогичном случае 

мать пришивает к правому плечу верхней одежды ребенка маленькую пере­

метную суму из ткани и идет попрошайничать в 7 домов, где ребенка заставляют 

кусать ушки семи котлов и лизать сажу, а в переметную суму накладывают золу 

(Абрамзон С .М .  Рождение и детство... С . 1 0 4 ). Известно, что в лечебной ма­

гии среднеазиатских народов (и не только их) большую роль играет огонь и его 

производные: сажа, зола. А  котел, как и очаг, — не только символ стабильности, 

но и защитник, хранитель жизни рода, семьи (Традиционное мировоззрение

95



тюрков... I. с .  136— 14 7). Видимо, поэтому и заставляют младенца (и больного 

вообще) кусать ушки котлов, лизать сажу и накладывают в его переметную су ­

му золу. О б  обмазывании ребенка сажей см.: Чвырь Л  А .  О пы т анализа... 

С . 125— 126. Там же приведена литература.

Туткуч — букв, “прихватка” , Итыбай — ит (собака) и бай (компонент, присо­

единяемый к мужским именам). Предполагалось, что такие неблагозвучные 

имена вряд ли привлекут злых духов, и ребенок останется жить (см. примеч. 3 4 ) .  

Барпы — по К .К . Ю дахину — это название травы.

О бряд протаскивания младенца сквозь отверстия (в нашем случае: в лепешке, в 

щель юрты, в треноге для котла) явление распространенное. Ц ель — оградить 

ребенка от действия злых сил {К исляков Н Л .  Семья и брак... С . 53; Традици­

онное мировоззрение тю рк ов... II. С . 16 4). Лепешка, тренога для котла, дымо­

ход (через который тоже протаскивали младенца), как известно, вещи сакраль­

ные, способные уберечь от злых духов. Турки в таких случаях протаскивали мла­

денца через высушенную волчью пасть, что М .Н . Серебрякова связывает с пе­

режитком древнего общетюркского культа волка {Серебрякова М .Н .  Традици­

онные институты социализации детей у сельских турок /  /  Этнография детства: 

Традиционные формы воспитания детей и подростков у народов Передней и 

Ю ж ной Азии. М ., 19 83 . с. 4 4 ) .

Браслет (железный) надевают на руку или ногу для защиты от злых духов не 

только киргизы, а многие народы, которые уверены, что злые духи очень боятся 

железа. Неприязнь духов к железу так велика, что они даже не приближаются к 

лицам, защищенным этим металлом (Ф р эзер  Дж . Указ. соч. С . 2 5 7 —2 5 8 ; А н ­

дреев М .С .  Таджики долины Хуф . С . 55 ; Серебрякова М .Н . Указ. соч. С . 4 4 ) .  

Таштурган — букв, “камень стоящий” , Омурбек — от омур (ж изнь), бек — со ­

ставная часть личных имен, Жамансарт — от жаман (плохой) и сарт (так до ре­

волюции называли издавна оседлую часть узбеков; для киргизов слово “сарт” 

было ругательным), Жаманказак — букв, “плохой казах” . Все эти имена опять- 

таки несут функцию обмана злых духов (см. примеч. 3 4 ) .

Букв. “Твой раб продается.^” .

Калыс — букв, “беспристрастный, нейтральный, незаинтересованный” .

О  железных браслетах, луке и стреле уже писалось выше. Хвост, как одну из са­

мых сакральных частей животного часто пришивали в качестве оберега к одежде 

детей. Что же касается серьги в ухе, то, как предполагает М .С . Андреев, это сво­

его рода метка, показывающая духам, что ребенок уже имеет своего хозяина (А н ­

дреев М .С .  Таджики долины Хуф . С . 5 7 ), а значит, нечего на него покушаться. 

Калдык — букв, “остаток” , Турсун — букв, “пусть живет” , Бокбасар — букв, 

“наступающий на навоз” , Бокчи и Тезакчи — букв, “имеющий дело с навозом” , 

Тезакбай — “навоз” : все это имена-заклинания.

О т  ит — собака. Казахи называли так рахит и лечили его купанием ребенка в 

воде с черепом собаки или катали его там, где подохла собака (Толеубаев А .Т .  

Указ. соч. С . 8 2 —8 3 ) . И т ий — по-киргизски “рахит” .

У  многих кочевых народов был обычай называть ребенка первым попавшимся на 

глаза предметом. Таким образом, ребенок как бы терялся среди окружающих его 

предметов и становился невидимым для злых духов (Гафуров А .  Указ. соч.

С . 1 1 -1 2 ) .

Обычно Б Средней Азии имена живущих родственников (деда, бабки) не дава­

ли новорожденному; можно было дать имя лишь умерших предков (А ндре ­

96



ев М .С .  Таджики долины Х уф . С . 8 3 ) . П о записям Ф .А .  Фиельструпа неясно, 

имя умершего или живущего родственника можно было дать младенцу. Н о  в том 

и другом случае оно давалось с пожеланием, чтобы ребенок дожил до возраста 

того, чье имя ему дано.

Кийизбай — от кийиз (кошма), Тузбай — от т уз  (соль).

Первая стрижка волос — еще один этап в социализации ребенка. >Ьаление ро­

довых волос как бы окончательно отделяло ребенка от утробного мира и приоб­

щало к миру людей, в котором ему придется жить. Древние тюрки, и не только 

они, придавали этому акту большое значение, и сопровождался он обычно боль­

шим торжеством и целым рядом обрядов {Сухарева О ^ .  М ать и ребенок у тад ­

жиков... С . 154; Андреев М .С .  Таджики долины Х уф . С . 91; Таджики Карате- 

гина и Д арваза. Ч . III. С . 8 5 ; П от апов Л .П .  Указ. соч. С . 2 7 1—2 7 2 ; Традици­

онное мировоззрение тю рк ов... II. С . 172— 175; Толеубаев А .Т . Указ. соч. 

С . 7 6 - 7 7 ) .

П о представлениям многих народов мира в древности, состриженные воло­

сы (и ногти) находятся в симпатической связи с их владельцем (как и послед, и 

отпавшая пуповина — см. выше). И  от того, в чьих руках и в каком состоянии они 

находятся, зависит судьба ребенка. Более того, тот, кто у себя имеет чьи-то во ­

лосы, может управлять их владельцем, как ему захочется. В связи с этим состри­

женные волосы тщательно прятались: хранились в доме, подвешивались на дере­

ве или закапывались в укромном месте (Ф рэзер  Дж . Указ. соч. С . 2 6 3 —2 7 0 ) . 

Первые волосы состригали только ближайшие родственники и, видимо, в каче­

стве компенсации им за это давали ценный подарок.

См. “Чубы у детей” .

Карын чач — букв, “утробные волосы” .

Ж от о жилик — кость берцовая; во время угощения среди трубчатых костей 

первая по почетности (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 2 5 4 ) .

К окур токач (κόδκόρ токоч) фигурная лепешка.

Видимо, один из приемов симпатической магии. Съедание частички крайней 

плоти должно было, по поверьям, привести к появлению в организме съевшего 

целого существа, а именно мальчика.

Вспомним, что гадание по бараньей лопатке — один из распространенных спо­

собов гадания у тюркских народов.

Улке (Уулко) — от уул  (мальчик, сын).

Турум бубу  — от турум  (постоянство); б у б у  — может бьггь, от биби.

^  Кыстане — от кыз (девочка).

Имчектеш — букв, “зубы, коснувшиеся груди” . Обычай, когда молочные брат 

и сестра не могут сочетаться браком, известен многим народам мира.

Букв. “Я  могу взять отсюда огня.^” .

Букв. “Просо сухое, пшеница сухая, здесь гнида, а здесь вошь” .

7. Фиельструп Ф .А.



ПОГРЕБ АЛЬНО-ПОМИНАЛЬНЫ Е ОБРЯДЫ 

Причины смерти и завещание умершего

Казахи
адай

Человек умирает либо от болезни, либо потому, что ему просто 
пришло время умереть. Чувствуя приближение смерти, он делает за­
вещание: либо сам пишет, либо приглашает грамотного человека, ко­
торый пишет за него.

В завещании значится: “После моей смерти пусть братья мои 
(сыновья или другие ближние родственники) пожертвуют V 3 часть 
или V 4 часть всего скота в память обо мне, чтобы умиротворить мою 
душу”. Этот акт имеет и светское (общественное) значение. В заве­
щании же он перечисляет вознаграждения за исполнение посмертных 
обрядов.

V-171

... Большинство казахов, только чувствуя приближение смерти, 
делают завещание, говоря, какой скот нужно выделить для пожерт­
вования во искупление за все упущения в молитвах и посте...

Кроме изложенного, нужно разделить свое имущество между 
членами семьи (мужчинами) (л. 341—342).

Поклонение праху

Киргизы
Кокомерен
саяк

Когда умирает почетный киргиз, извещают всю родню и друзей, 
чтобы они могли приехать поклониться праху. В случае, если близкий 
родственник находится далеко, ждут его прибытия (так было преж­
де) и хоронят покойника позже.

Приехавших с воплями встречают джигиты, которые принимают 
у них лошадей. Женщины входят в кибитку, где лежит покойник, 
мужчины после оплакивания идут в другзоо кибитку, где их принима­
ют и угощает чаем. Перед этим они приводят себя в порядок, моют­
ся и прочее.

В кибитку, где лежит тело, вхожи только женщины (исключение 
составляют мужчины, обмывающие тело, и носильщик).

98



Нарын

Оку рук мужчины выкрикивают стоя в полусогнутой позе за ки­
биткой (напротив того места, где лежит тело в кибитке? — Ф .Ф .)
(л. 344).

П-257

Замужняя дочь покойного приходит на похороны с мужем и све­
кром. Если они живут далеко, то являются через месяц. Их лошадей 
привязывают посторонние люди аула покойного. Они произносят мо­
литву: “Аллах Акбар, рахмет кылсын!” (л. 327).

солто

Узбеки в Аулие-ата, приходя поклониться умершему в своей ма- 
халАя (квартал), подпоясываются поверх халата и держат в руках 
палки2. Провожая покойника на кладбище, старики идут с палками 
(посохами) в руках (л. 344).

Казахи
найман

Мужчины подъезжают к кибитке умершего, восклицая: “Бау- 
румУ* Подъехав, сходят с лошадей, отдают их и, опершись на палки 
перед дверью, плачут и обнимаются с мужчинами, потом входят в ки­
битку, обнимаются, плача, с женщинами, сидящими у ложа, садятся 
с левой стороны от тор’а и потом читают Коран — если покойник в 
кибитке (т.е. до похорон). После объятий с женщинами мужчины 
выходят (л. 321).

Средняя орАа, .аршн-каракесеу

Когда сильно горевали по покойнику, то плакали, опираясь на 
палки. Даус — плач мужчин, когда они впервые подъезжают к ки­
битке умершего.

I

Когда пройдет весть о смерти киргиза (казаха. — Б .К., С .Г.), 
что делается через нарочных гонцов, тогда все родные и друзья едут 
в аул, где жил умерший, чтобы отдать ему последний долг...

В это время в юрте вдовы (байбиче) женщины плачут, мужчины 
молча собираются в другой юрте, но предварительно все прибывшие 
обязаны зайти в юрту, где лежит умерший, и сотворить над его телом 
молитву.

Каждый родственник или приятель в течение года обязан посе­
тить юрту умершего для прочтения баты, и главное — подарки. Мож ­
но все это сделать через доверенного с письмом (л. 327).

99



V -2 1 -2 2

Если человек знатен, богат, о его смерти оповещают всех вокруг 
на расстоянии кундук жер (дня пути). Из каждого оповещенного ау­
ла едут три человека: мулла, аулагасы, аксакал и др... Приехавшие 
входят в юрту или дом, где находится семья умершего, здороваются, 
и опять начинаются плач и стенания. Затем женщины остаются там 
же, а мужчины через некоторое время выходят и располагаются 
вблизи под открытым небом, будь то летом или зимой.

Крымские татары

Соседи и прочие не родственники собираются в айате или сна­
ружи и выражают соболезнования, не приближаясь к одру. Всем сле­
дует сдерживать слезы .̂ Перед похоронами родня усопшего наделя­
ет всех принимающих участие подарками.

Плакать в комнату пускают всех женщин, но вообще следует 
воздерживаться от слез (л. 231).

Подарки приезжающим на поклон

Киргизы
Нарын

Приезжающим поклониться усопшему раздают подарки: мужчи­
нам — м*чо  ̂— деньги, а женщинам — жиртыш^ — куски белой, чер­
ной или красной материи (все это — только если покойник взрос­
лый).

Жиртыш — куски материи, которые раздавали всем женщинам, 
присутствовавшим в кибитке при покойнике, пока продолжались все 
посмертные обряды и похороны, если покойный — старый человек. 
Эти куски ткани хранились для детей, якобы для того чтобы они до­
жили до такого же преклонного возраста.

Кокомерен
саяк

Мучо — подарки, которые раздают старшинам аулов, например, 
приславшим скотину в дар семье, потерпевшей утрату.

Доран^ — раздают бедным и мулле перед похоронами: X  X  9 чис­
ло скота.

П-257

Если покойный — старик, раздают и йиртич. Богатые дарят ха­
лат сородичам (уру).

100



Казахи
П-256

Прежде предания трупа земле читается молитва (искат, пидия, 
даур, даур айлантыради). Дарят скот муллам, которые распределяют 
его между собой, и одному бедняку.

Крымские татары

Перед похоронами тут же у могалы родня покойного наделяет 
всех принимающих участие в похоронной процессии деньгами: мулле 
больше, остальным меньше. Эти деньги называются скат-салат — 
т.е. сумма, либо завещанная покойным заранее, либо определяемая 
наследниками в размере примерно одной трети его имущества, слу­
жащая выкупом за неисполнение положенного числа намазов .̂

Ф едиа — плата за сопровождение покойника, плата за труд. 
Жертвенные деньги — скат — выдаются потом, васиет — сумма, 
назначенная для этих целей покойным. Хабрсу-арана — деньги за 
сопровождение покойника на кладбище (л. 232).

Подарки семье покойного

Киргизы
буку

Родственники, друзья покойного, приезжающие издалека почтить 
его память, привозят дары (скот, одежду) в помощь семье умершего.

Казахи
Малая орда, адай

После смерти человека приезжают с пожертвованиями соседи и 
близкие, кто еще не был, не успел посетить и выразить сочувствие 
семье умершего. Первые привозят мясо, вторые — живой скот. На 
похороны стараются пригласить побольше народу (л. 344).

Чтение молитв Корана

Киргизы
саяк, буку

Чтецов много — человек восемь, и каждый читает часть (всего их 
30); иногда единовременно читают разные части (на соседних стра­
ницах). Приехав на аш, человек читает молитву под открытым не­
бом. Во время аша приехавшие совершают молитву в кибитке умер­
шего. После молитвы вдова угощает их чаем. Молятся те, кто не ус­
пел еще побывать в кибитке умершего.

101



Казахи
май

Федиа — не только плата за сопровождение покойника, но и за 
чтение молитв над усопшим в кибитке; жаназа — вторая молитва, 
после выноса тела.

тобыкты

Женщинам, приезжающим на жаназа по покойнику, дарят окбр, 
а мужчинам — платки для утирания лица.

Крымские татары

Из сел, где есть медресе, приходят сокталар (семинаристы) и 
читают молитвы {мёулут). Два сокта читают молитвы в доме по­
койного по вечерам семь дней.

Казахи V-21

После водворения тела в надлежащее (онг жак) место® ... наме­
чают несколько человек, умеющих читать Коран... Читают, разделив 
текст, все одновременно (л. 233).

Омовение покойника

Киргизы
Нарын

Покойника обмывают непосредственно перед похоронами. Мою­
щим дают деньги, одежду или лошадей. Особого кумгана для этого 
обряда нет. Моют в кибитке.

Кокомерен
саяк_

Перед выносом тела обмывающим дают его одежду. Обмывают 
и тело, привезенное издалека, несмотря на разложение.

кайназар

Штаны и сапоги покойного отдают тем, кто обмывает тело.

Казахи
адай

Шесть-семь человек моют покойника и получают за это его оде­
жду, каждый — что-то одно, например пару сапог и т.д.

П-256

Немедленно после обмывания трупа к нему подводят с правой 
стороны верблюда. Перекидьшают повод от верблюда через труп

102



мулле, сидящему по другую сторону, и при этом спрашивают, бе­
рет ли он на себя грехи покойного за неисполнение намаза. Это об ­
ряд даур9.

П-257

Платье покойного раздается на седьмой день тем, кто мыл тело. 
Ныне стали раздавать в день смерти (л. 234)

V-23

Обмывальщики получают вознаграждение не скотом, а одеж ­
дой умершего (киим). Число обмывальщиков, по возможности, 
должно соответствовать количеству оставшейся после умершего 
одежды..., но опять-таки зачастую обмывают труп не назначен­
ные суякши, а добровольцы из родственников, за что, конечно, 
большей частью не получают ничего... Под руководством муллы, 
сидящего за занавесью, с трупа снимают белье, вынимают из-под 
него одеяло и кладут на приготовленный табыт...: на два таган­
ка... кладут одну решетку (кереге)... Обмывают обычно пять че­
ловек.

Крымские татары

Перед похоронами тело обмывают. Для этого его выносят на вой­
локе из дому (головой вперед) на двор, снимают с него повязки и 
кладут на особую скамью или помост, называемый тенешир тахта, 
которую приносят из мечети, где эти скамьи хранятся между носил­
ками. Обмывают три человека: мужчины — мужчину, женщины — 
женщину (муллы и их жены). За это полагается плата. Один готовит 
теплую воду, другой поливает из кумгана, третий моет. В зависимо­
сти от важности исполняемого дела находится и вознаграждение. Им 
же отдается и кумган, из которого поливали при омовении и который 
часто специально на этот случай покупается. При обмывании читают 
какую-нибудь молитву, а когда тело наполовину обмыто, трое—чет­
веро мужчин выкрикивают молитву су сила. После обмывания тело в 
дом не переносят.

Моют муллы или старухи в сарае, чтобы не видели посторонние. 
Кумган для омовения хранится в мечети.

Буряты VI-145

Сперва тело умершего шамана Галши мыли освященной ключе­
вой водой, в которую клали богородскую траву и бересту (л. 235).

103



Киргизы
Нарын

Лицо покойника покрывается белым платком^о. На теле никаких 
повязок не делают; нижняя челюсть, как говорят, отвисает только у 
стариков, и тогда ее подвязывают; взрослым глаза (закрывают? —
Б .К., С .Г )

Покойника (мужчину) облачают в три савана (кепин): кой- 
нек, закрывает его от шеи и пониже колен; дамбал (изар)  конча­
ется вровень с головой и ногами; чапан (илвафа), самый длин­
ный, — в него завертывается все тело с головой и ногами и остает­
ся еще напуск сверху и снизу, которые завязываются; кроме того, 
тело опоясывают. Если умерла женщина, то первому савану пред­
шествует еще белдамчи (все из того же материала), которое за­
крывает грудь и спускается ниже колен; вместо элечека вокруг го­
ловы обертывается кусок материи в два аршина длиной и 1 / 4  арши­
на шириной.

Кокомерен
саяк

Кепин для мужчины состоит из двух полотнищ, оба одинаково 
закрывающие тело с ног до головы и завязывающиеся вверху и вни­
зу. Для женщины — из пяти частей: от пояса до колен; поверх груди; 
закрывающей голову (как елечек); два последних — как для мужчи­
ны. Сверху покойника завертывают в белую кошму (которая при по­
гребении снимается), связывают, привязывают к носилкам и покры­
вают кымкапом.

Крымские татары

1. После обмывания тело одевают в йенсиз койлек — рубаху без 
рукавов; заворачивают в шаршай — саван, который обычно соответ­
ствует росту покойника; все посетители и сопровождающие тело на 
кладбище кладут сверху марама, юз бези и проч. Богатые заворачи­
вают покойника в три куска материи: до пояса, до колен и все тело, 
завязывая с головой и ногами вверху и внизу.

2. На покойника надевают новую рубаху (вскрыв ворот), потом 
кефин. Полотенца, которые покрывали тело, делят между собой мул­
лы. Платки, положенные на покойника, перед погребением раздают 
бедным (л. 236).

Одеяние покойника

104



Казахи V-24

На мужчину надевается саван из трех слоев: первый — мешок, 
сшитый с капюшоном, доходит почти до колен. Остальные два слоя 
точно такого же устройства, но гораздо длиннее и доходят до ног. 
Перевязывают в трех местах: под головой, под ногами и на поясе. 
Затем снимают с табыт и завертывают в ковер.

...Саван женщины состоит не из трех, а из пяти слоев: первый — 
прикрывает голову и шею, второй — доходит до груди (закрывая ее), 
третий ряд достигает колен, как первый ряд у мужчины, и т.д. Таким 
образом, над лицом получается саван из пяти слоев, над грудью — из 
четырех слоев, от груди до колен — из трех слоев и над ногами — из 
двух слоев.

После облачения в саван начинается обряд искупления грехов 
{пидие). Существует интересный расчет по возрасту !̂.

Буряты V I-145

...Одевали покойника в лучшую одежду ... Клали на почетное ме­
сто и около него раскладывали все его шаманские принадлежности и 
военные доспехи — колчан со стрелами, лук с футляром, меч, копье и 
прочие знаки достоинства (л. 237).

Покойник в кибитке

Киргизы
Нарын

Умершего кладут за кошого или чий̂ :̂ женщину слева от тор’а, муж­
чину — справа; ребенка — все равно на какой стороне, хотя обычно сле- 
ва̂ .̂ Покойника укладывают на спину, вытянув руки так, что ладони по­
коятся на верхней части ног, головой в глубь кибитки (дверь кибитки об­
ращена в зависимости от местности, куда удобнее); лицо покрыто белым 
платком. На теле нет никаких повязок; челюсть отвисает только у ста­
риков, и им ее подвязывают. Взрослым глаза закрывают, у детей же они 
остаются незакрытыми (вероятно, на глаза и челюсть обращают мало 
внимания). Мужчину кладут мужчины, женщину — женщины.

Кокомерен
саяк

Мужчина-покойник лежит на правой стороне (онг), женщина — 
на левой (сол). Глаза покойнику закрывают руками, а подбородок 
подвязывают.

105



буку

в  кибитку, где лежит тело, вхожи только женщины (исключение 
составляют обмывающие тело и носильщики).

кайназар

Если человек умер где-нибудь не дома (в дороге, например), то 
тело держали в доме, где он умер, до приезда его родственников. Ко­
гда те приезжали, его тело отправляли с ними домой.

Кокомерен
саяк

До похорон умершего в кибитке находятся женщины, которые не 
спят и ночью, охраняя тело̂ ;̂ родня покойного угощает их мясом.

Казахи
Малая орда, адай

Покойник (мужчина или женщина) лежит на правой стороне от 
тор’а кибитки), и над ним мулла читает федиа (молитвы). За это он 
получает бегунца или три—четыре головы хорошего скота.

Урджар
найман

До похорон тело лежит в особой кибитке на правой стороне.

Крымские татары

Сразу же после смерти покойнику связывают ноги (поперек ко­
лен, щиколоток)!^, вытягивают руки вдоль тела, подвязывают че­
люсть. Мулла закрывает ему глаза пальцами. Труп кладут в собалый 
у стены ногами на юг {? — Ф .Ф .), на войлоке, например, прикрыв с 
головой чем-нибудь (одеждой). К телу допускаются только родст­
венники (л. 343).

Казахи I

В ауле умершего выставляется особая кибитка, куда и кладут 
умершего, приготовленного к погребению, в ожидании приезда род­
ственников и муллы.

Казахи и киргизы II

В кибитке покойного не варят ничего в продолжении 3—5 дней. 
Пищу приносят соседи. Если (киргизы) раньше хотят варить, то

106



должны перенести кибитку хотя бы на небольшое расстояние. Иначе 
ангел смерти Азраил душит покойного, отчего кибитка бывает запят­
нана кровью и осквернена (мокрух) (л. 319).

Срок похорон

Киргизы
Нарын, Кокомерен 
саяк

Хоронят не позже, чем через три дня̂ .̂
Если приходится ждать приезда близкого родственника, тело хо­

ронят через большой промежуток времени. При таком долгом ожи­
дании на грудь покойнику кладут комок земли и железные конские 
путы (к ’шен), что должно предохранить тело от разложения^̂ .

Казахи
адай

Срок похорон бывает разный: продолжительный (до трех дней) 
и более короткий, в зависимости от сохранности покойника.

Крымские татары

Хоронят, по возможности, быстрее. Если умер человек утром — 
хоронят после обеда, умер после обеда — вечером, а умер вечером — 
хоронят утром.

Казахи I

Умерших хоронят в день смерти.

IV-50

Умерших казахи хоронят по мусульманскому обычаю, в день 
смерти или на следующий день.

V-22

Похороны летом часто бывают через сутки после смерти, и толь­
ко зимой, ввиду трудности сбора всех родственников, тело оставляют 
иногда даже до двух суток.

Киргизы П-236

Человека, умершего ночью или утром, хоронят в наступивший 
день; умершего вечером хоронят утром. Хоронят, как только все 
близкие собрались на обряд погребения (л. 238).

107



Вынос тела

Кокомерен
саяк

Покойника выносят из кибитки головой вперед̂ ®. После облаче­
ния тела в саван его выносят из кибитки на носилках, сделанных из 
трех палок. При выносе мулла совершает молитву жаназа в 50 шагах 
от кибитки.

Казахи
Малая орда, адай

Жаназа — вторая молитва, читается над телом, уже вынесенным 
из кибитки в степь. На жаназа присутствуют собравшиеся соседи и 
родственники, которые получают за это после обряда нафил садака 
(подаяние деньгами, скотом).

ррд^, aprt>iH-KaPM<gQgK 

Жаназа читается над покойником как погребальная молитва.

найман

Тело выносят головой вперед.
V -26

... Труп выносят из помещения (ногами вперед. — — Ф .Ф .)
и кладут на заранее приготовленные носилки... Отойдя на некоторое 
расстояние от аула, останавливаются на первом чистом, не затоптан­
ном скотом месте... Ставят ящик на землю и начинается совершение 
жаназа. Умершего опять кладут головой на север... После соверше­
ния молитвы мулла оборачивается к молящимся и спрашивает: “Х о ­
рошим ли был человеком умерший. ”̂ Отвечают: “Хорошим!”19. Тут 
же раздается скот муллам и родоначальникам, а одежда умершего об- 
мывальщикам. А  затем носилки несут дальше...

Крымские татары

Из дома покойника выносят головой вперед. Когда кладут тело 
на носилки, женщины опять начинают причитать (л. 245).

М ест о похорон 

Казахи I

Хоронят на том месте (на урочище), где умершего настигла 
смерть, исключая те случаи, когда покойник завещал похоронить се­
бя на каком-либо известном месте.

108



Хоронят киргизов (казахов. — Б .К ., С .Г.) на дорогах для то ­
го, чтобы родные и почитатели при каждом удобном случае могли 
исполнить молитву над умершим; другое условие — близость воды
(л. 317).

Малая орда, адай
Если человек умирает летом вдали от дома, то его нельзя доста­

вить на родную землю и за него нельзя будет молиться, раз он нач­
нет разлагаться (по шариату). Если же он умрет зимой, то старают­
ся доставить на родину.

Средняя орд^ аргын-каракесек

Если человек умрет далеко от дома летом, то его хоронят на мес­
те смерти (л. 239).

Д войное захоронение

Киргизы
фрунзенский кантон

В жаркую погоду (если человек умер вдали от родины), если по­
койник начинал разлагаться, его хоронили на месте смерти.

местн. Сарыбулак 
буку

Известный батыр Алимбек лет 60 назад умер в Кульдже, бежав 
туда от русских. Киргизы, услыхав о его смерти, совершили аш. Тот 
человек, у которого Алимбек умер, решил похоронить его у себя, что­
бы родственники Алимбека потом получили останки. Через три года 
действительно приехали и забрали кости батыра из могилы и похоро­
нили у Иссык-Куля, поднявшись вверх по Тенесу. Такое временное 
захоронение называется аманат,

кайназар

Аманат — временное погребение покойника, о чем говорится 
только в преданиях. Иногда обстоятельства заставляют временно по­
ложить покойника куда-нибудь, например среди камней, пока не бу­
дет возможности похоронить его. Так, например, бывает зимой на пе­
ревале, если кто-нибудь умрет^о.

Все посмертные обряды совершаются на месте смерти, а на мес­
те похорон — все связанное с погребением.

109



Если человек умер очень далеко от дома, то хоронили на месте 
смерти.

Казахи
Малая орда, адай

Аманат (букв, “поручение” ) - временное погребение в чужой зе­
мле (например, летом) с тем, чтобы зимой выкопать и перевезти на 
родину (где похоронены родители и предки). Молитвы и весь риту­
ал исполняются при первых похоронах. Вторичное погребение совер­
шается уже без всяких обрядов.

Средняя орда, аргын-каракесек

Одного старика из рода таракты, по имени Карпык, после смер­
ти, наступившей зимой, положили сперва под камень в одной пеще­
ре, а весной уже вырыли могилу и похоронили (л. 239).

I

Зимой, если снег большой или если зима очень холодная, умер­
ших зарывают в снег до весны и место погребения огораживают ка­
мышом (л. 318).

Перевозка умершего домой

Киргизы
фрунзенский кантон

В прежнее время, если человек умирал не дома, а родственники 
желали похоронить его дома, тело сажали верхом на богато убранную 
лошадь, под подбородок ему ставили упор в виде палочек, чтобы не 
отвисала челюсть, и так вели лошадь под уздцы.

Кокомерен
саяк

Почетного человека хоронят на своей земле, привозя даже из­
далека, если смерть застала его в пути. Тело зашивают в кожу и 
везут домой, а там уже, несмотря на наступившее разложение, 
омывают. На верблюде его везут, положив поперек на два ынгыр- 
чака, привязанных по бокам; на трудном пути, если верблюд не 
может перевалить (через горы.  ̂ — Ф .Ф .) , покойника сажают на 
оседланную лошадь, ставят палку под подбородок с упором в сед­
ло, один человек садится сзади него и, обхватив его, поддержива­
ет в пути.

110



Киргизское кладбище. Д жетыогуз. 1 9 29  г. 

(Ф ото  Ф .А .  Фиельструпа)

Казахское кладбище. Акмечеть. 19 26  г. 

(Ф ото  Ф .А .  Фиельструпа)

111



б У К У

Покойника обычно хоронят в земле отцов.
Зимой покойника можно перевозить на верблюде или лошади, 

завернув в ткань или кошму, зашив в кожу либо посадив на лошадь 
верхом.

Верхом на лошади: две палки привязаны от стремян накрест под 
подбородком трупа, затем привязывают сзади к подхвостнику. Двое 
всадников едут по бокам и держат его на аркане, а один ведет ло­
шадь под уздцы. Все тело обернуто тканью, одеялом, а руки сложе­
ны на луке.

кайназар

При перевозке труп крепко привязывают, посадив верхом на ло­
шадь, на длинных стременах на трех подставках под подбородок 
(скрещенные палки, концами на бедрах), лицо закрыто платком, гла­
за закрыты. Если перевозят на верблюде, то труп кладут на кереге, 
устроив тодны комдо — уравновешенный груз.

Отправляя тело человека, умершего вдали от дома, у чужих, 
украшали верблюда, клали на него покойника и покрывали ков­
ром. Тело положено на сложенный канат кереге, который привью- 
чивали арканом поперек спины верблюда. Под голову и ноги тру­
па клали подушки, а к кереге его привязывали сысма — тесьмой
(л. 241).

Голова покойника в момент навьючивания должна быть направ­
лена на запад2 1. Вьюк уравновешивается камнями, положенными в 
баштык. Если везут на лошади, то кереге с покойником кладут по­
перек седла, как женщины возят люльку. При верховой посадке но­
ги покойника привязывали к стременам, иногда привязывали и к 
ляжке (коня.̂  — Б .К., С.Г.). Под подбородок клали подушку, рот 
был также перевязан.

Если расстояние до дома составляло всего дня два пути, то по­
койника несли на руках пешком, на что уходило три—четыре дня, 
причем несли его, как женщины носят детей — за спиной, верхом на 
крестце.

Казахи
Малая орда, адай
Средняя орда, аргын-каракесек

Перевозки совершаются простой погрузкой (упаковкой) покойника.
Если богатый человек умрет далеко в пути, то тело его везут хо­

ронить домой, только если событие произошло зимой.

112



п-259
Если родственники найдут труп своего сородича уже разложив­

шимся, то соскабливают ножом мясо, собирают кости в мешок, при­
возят домой, моют, завертывают в саван и хоронят по обряду (Пе­
ровский у.) (л. 242).

IV-50
Зимой, если имеются сани, умершего к месту погребения с чуж­

бины везут на санях. Кочевые вьючат труп на верблюда особым при­
способлением. По обеим сторонам горбов из войлоков или мягкой 
рухляди (шуб) вьются большие свитки, и посередине между ними 
кладется труп умершего. На лошади покойника везут следующим об­
разом. К седлу с обеих сторон прикрепляется по перевернутому ын- 
гырчаку. Два перевернутых ынгырчака и седло между ними связыва­
ются между собой двумя палками: одной спереди седла к ынгырчаку, 
а другой сзади. Сверху кладется кошма, на нее покойник лицом квер­
ху. На навьюченной таким образом лошади покойник лежит поперек.

Буряты VI-164
Приготовив все необходимое к сожжению, собравшиеся буряты 

снаряжали коня для покойника. На коня надевали лучшую сбрую и 
лучшее седло. Готового коня привязывали к сэргэ — столбу для при­
вязывания коней. После этого покойника сажали на коня, поддержи­
вали его с обеих сторон; коня вел за повод один из участников похо­
рон или слуга покойника, если он у него был. На покойника надева­
ли полное его вооружение, и покойник ехал впереди, а за ним следо­
вали все его родичи... Впоследствии, с увеличением скота у бурят, 
бедняков-покойников отвозили иногда на быке (л. 243).

VI-145
Одев покойника, приготовляли коня, которого седлали самым 

лучшим образом. Обряженного коня держал особый раб ( “держа­
щий лошадь”, или “человек-коновязь”). На этого коня хун-сэргэ са­
жал умершего хозяина и тот же хун-сэргэ помогал хозяину “слезать” 
с коня...

...Когда все было приготовлено, умершего шамана сажали на 
коня, два жолоши (держатели повода) вели коня за повод, впереди 
ехал тугиш, который держал знамя умершего (т уг), прочие рабы 
шли сзади и делали три круга около стоянки... Отойдя несколько 
от места стоянки, пускали стрелу назад, а потом ехали далее
(л. 244).

8. Фиельструп Ф .А.



П ут ь на кладбище

Киргизы
Нарын

На кладбище покойника несут на носилках, составленных из трех 
длинных жердей, перевязанных на расстоянии одна от другой в трех 
местах длинными веревками, концами которых привязывают к но­
силкам покойника, положенного на кошму. Носильщики идут впере­
ди и сзади тела. Женщины не принимают участия в процессии. Если 
кладбище близко, носильщики идут пешком (не торопясь), если по­
дальше, носилки кладут боком на лошадь, если же далеко, то везут 
на верблюде. Остановки не допускаются и смена носильщиков про­
изводится на ходу.

Кокомерен
саяк

Покойника выносят из кибитки на носилках, сделанных из трех 
палок. Отнеся шагов на 50 от кибитки, мулла читает молитву. Ему 
дают за это оседланную лошадь и кое-что из одежды или домашней 
утвари умершего. Иногда покойника (завернутого в саван) везут на 
кладбище на верблюде, положив на ынгырчаки.

Путь на кладбище совершается быстро.

П-256

На кладбище тело несут головой вперед на особых носилках (са- 
лакач), взятых из мечети. Тело привязывается к носилкам в двух ме­
стах кушаками, если нет боковых досок, чтобы оно в дороге не сва­
лилось. К ручкам носилок привязывают по платку или по куску шел­
ковой материи. Похоронная процессия состоит только из мужчин. 
Несут сразу 4 человека из желающих. В дороге носильщики могут 
меняться, но не останавливаться. Идут быстрым шагом (л. 246).

Погребение

Нарын

Перед опусканием тела в могилу молитва не читается. Когда те­
ло положено, сопровождающие берут землю в руку, шепчут над нею 
слова Корана и посыпают ее вокруг тела. Когда засыпана могйла, 
мулла читает К о р а н 2 2 .

114



рч. Большой Кебин 
сарыбагыш

После того как могила девочки была закопана, мулла прочел мо­
литву, и все поехали домой, так как кладбище было верстах в двух от 
стойбища (л. 247).

П-257

Если покойный был старик, раздают йиртич. Богатые дарят по 
одному халату каждому родственному колену (уру).

Казахи

Могила на возвышенном месте. Глубина — по пояс, длина — в 
рост человека, ширина — ^ / 4  аршина. В яму покойника кладут на 
спину, головой к Полярной звезде (Темир казык), лицом наклонив 
несколько вправо к Мекке^з. Перед опусканием в могилу читается 
молитва. Яму покрывают камышом или доской, сверху насыпают зе­
млю, образуя насыпь. Около головы ставят камень с надписью или 
щит, над богатыми строится открытый склеп.

В течение года раз в неделю женщины собираются в кибитку по­
койника и оплакивают его. В годовщину смерти устраивают большие 
поминки ас-беру (л. 260).

Крымские татары

I. Придя на кладбище, ставят носилки в 3—4 саженях от заранее
приготовленной могилы, снимают с тела кушаки. Тело лежит ногами 
на юг (на Восток.  ̂ — Ф .Ф .), а позади него (т.е. на север) становят­
ся сопровождающие. Мулла у изголовья три раза спрашивает сопро­
вождающих: хороший ли человек был покойник.  ̂Всегда отвечают ут­
вердительно. Потом мулла молится, читает женазин намазы, после 
чего носилки поднимают и ставят рядом с могилой с южной стороны 
(над лат).

Опустившись в могилу (кабыр), два или три человека (обычно 
муллы) снимают тело с носилок вместе с войлоком, на котором оно 
лежит, и укладьшают в нишу на спину, слегка повернув лицом на юг, 
ногами на восток, после чего вытаскивают из-под него войлок. Перед 
опусканием тела в могилу полотенца уже убраны с тела; их делят ме­
жду собой муллы.

Читая молитву, на тело кладут три камня: на голову, на грудь и 
ноги — “для облегчения наказания на том свете”24. Нишу (лат) заде­
лывают с открытой стороны рядом кирпичей, подкладывают немно­
го сена для мягкости^^ и заваливают кабыр землей.

115



Когда могила приведена в надлежащий порядок после погребе­
ния, мулла читает йасин Коран хатим^ ,̂ после чего все сопровожда­
ющие расходятся по домам либо идут на угощение в дом покойного. 
По возвращении с кладбища читают йасин.

II. На кладбище тело кладут ногами на восток. Задавая вопросы, 
мулла стоит к югу от могилы, а сопровождающие — с противополож­
ной стороны. В могилу входят два человека. Мулла, прочитав над ней 
молитву, посыпает лежащего в лате покойника землей; продолжает 
молиться, когда могилу засыпают (л. 247).

Казахи I

В то время как работники зарывают тело, другие рвут на неболь­
шие куски разные материи, сукно, дабу с таким расчетом, чтобы ку­
сков этих хватило на всех присутствующих. Когда могила зарыта, все 
садятся вокруг нее и читают молитву, по окончании которой сидят в 
ожидании раздачи кусков (джиртыш). Более почетные гости получа­
ют сукно, шелк, а простые люди — мату, но одаривают непременно 
всех (л. 324).

Могила и полож ение тела в ней

Киргизы

Могила (кор) — квадратная. Боковая камера находится в запад­
ной стенке. Тело кладут в нее ногами вперед, а затем уже туловище 
(молитвы перед опусканием тела в могилу нет). Положив тело в ка­
меру, развязывают саван на голове и ногах. Тело лежит на спине, как 
в кибитке, головой на север. Сопровождающие (укладывающие.  ̂ — 
Ф .Ф .) берут землю в руку, шепчут над ней слова Корана и посыпа­
ют вокруг тела. Копавшие могилу получают плату.

Сонгкуль
саяк

Байат ваши — могильная насыпь.

солто

Сагана — родовой мавзолей. В песнях о Манасе (герой киргиз­
ского эпоса. — Б .К ., С.Г.) говорится, что его мавзолей был сложен 
из кирпича, сделанного на молоке, масле.

116



каиназар

Могила: передняя яма — чара, ниша — казна. Зимой хоронят 
также в земле.

Казахи
Малая орда, адай

Люди, вырывшие могилу, получают плату деньгами или скотом. 
Могила — бут, мола, зийрет.

Средняя орда, аргын-каракесек

Покойника кладут, повернув лицом и немного всем туловищем на 
правый бок в сторону Мекки, головой на СЗ (северо-запад. — Б .К., 
С.Г.), ногами на ЮВ (юго-восток. — Б .К., С .Г.) (л. 248).

IV-50

Устройство могилы (кабыр) и положение трупа в могиле — обще- 
мусульманские .

Могила длиной три аршина, один аршин шириной и аршина пол­
тора глубиной (в западной стенке — ниша). Для могилы женщины 
боковая пещерка необязательна, но зато могила роется глубже (жен­
щина грешна)... Кладут головой на север, лицом, полуобращенным 
на запад... На труп бросают несколько горсточек земли (тупрак со- 
л у), затем закладывают это углубление кирпичами, а если же их нет, 
так жердями, а затем уже засыпают землей. И только тогда произно­
сится последняя молитва.

Крымские татары

1. Нишу (лат) заделывают с открытого бока кирпичом (ряд), 
подкладывают снаружи немного сена для мягкости и заваливают ка­
быр землей. В головах ставится большой дурбе (стела), в ногах — по­
меньше, а сверху могилу обносят каменной оградой.

2. Глубина могилы — полтора аршина. Вертикальные доски, ко­
торыми заделывают лат, закладываются еще немного сеном (л. 257).

Туркмены

Могилу роют с боковой нишей, покойника кладут на правое пле­
чо, головой на север, лицом на запад. Могила состоит из двух камер: 
1) кабыр — яма по грудь глубиной, которая потом заваливается зем­
лей; 2) лат — ниша, сделанная в нижней части южной стенки кабы- 
ра во всю его длину, — это помещение для тела. Кладут на спину, 
слегка повернув лицом на юг, ногами на восток (л. 248).

117



''Судьба* покойника в могиле

Киргизы

б У К У

Кор густо — если покойнику было меньше 80 лет от роду, то мо­
гила его сдавливает; если же больше, то земля ему легка и не будет 
давить.

Крымские татары

Когда все разойдутся после погребения, мулла один у могилы 
читает покойнику наставление — тилкен ("передать”? — Ф .Ф .): 
когда покойник останется один, к нему придут двое (ангелов) и ста­
нут задавать ему вопросы о Боге, о Магомете, Коране, и покойник 
должен отвечать как следует. Захочет Аллах - покойник услышит и 
запомнит наставление, а не захочет, ничего знать не будет.

Казахи V-28

К душе приходят ангелы М)шкыр и Нанкыр. За плохие ответы 
бьют покойника дубинками, а земля сжимается и давит его...

Рассказывают, что прежде в этом районе, а нередко и теперь на 
окраинах его муллы остаются около могилы (и помогают) в ответах 
покойнику, громко читают молитву (талхун) (л. 249).

Обратный пут ь от могилы

Киргизы

На обратном пути, когда провожавшие покойника подъезжают к 
дому, они принимаются голосить {окурук), а женщины в кибитке, 
заслышав их возгласы, снова начинают петь кошок. Возвратившись 
в юрту умершего, провожавшие тело, говорят слова утешения его се­
мье.

Кокомерен
саяк

По возвращении с похорон мулла читает Коран вслух 1—3 раза.

рч. Большой Кебин 
сарыбагыш

Дед покойной девочки был главным плакальщиком. Ехали от 
кладбища шагом. Приближаясь к аулу, он затянул причитания нарас­
пев, сильно раскачиваясь в седле под напльюом скорби. Ближайшие

118



родственники, приближаясь к кибитке покойного, пустились вскачь к 
ней, жалобно голося. Им стали вторить женщины, собравшиеся у ки­
битки снаружи. Соскочив с коней, мужчины встали, согнувшись, или 
опустились на колени у левой стенки кибитки и причитали, голося и за­
ливаясь слезами. Горше всех плакал старик. Женщины ходили и пода­
вали им воду и как будто утешали их. А  внутри кибитки женщины на­
перебой пели кошок. Когда причитания несколько улеглись, все муж­
чины уселись в круг. Мулла, сидя у кибитки, снова прочел молитву.

Казахи

адай

После похорон возвращаются в кибитку покойного, чтобы уте­
шить семью. Там для них режут барана и прочее. То же самое (режут 
барана) на третий, седьмой, сороковой дни27.

V-28

Когда возвращаются провожавшие, женщины в кибитках вновь 
принимаются плакать. Все входят в юрту умершего, и начинается 
чтение суры из Корана. ... Потом происходит первое угощение всех 
сидящих в юрте, включая членов семьи (бата асы): баран, лошадь »̂. 
Это бывает в первый день смерти, независимо от того, когда похоро­
ны (л. 250).

I

С могилы все едут в аул умершего, где проходит угощение; жен­
щины угощаются отдельно, но вдовы не имеют права не только есть, 
но даже других угощать. Они и не глядят на пищу и едят только но-
чью29 (л. 326).

Смерть — первый день

Киргизы
Ошский р-н П-257

Горбата — скачки, устраиваемые после похорон непосредствен­
но в тот же день.

На похоронах устраивают байгу, но не кок ббру̂ ®̂

Крымские татары

По возвращении с кладбища читают йасин. На похоронном обе­
де сперва совершают омовение, потом молятся и едят. Мулла непре­
менно присутствует (л. 251).

119



Могила

Казахи I

На каждой могиле, как бы она ни была бедна, следует делать 
надгробный памятник; бедные люди складывают просто призму из 
сырца или из комков глины; богатые же ставят на могилах дорогие 
постройки из жженого кирпича; для таких построек нужна поблизо­
сти вода.

...Над могилой сразу после похорон ставится памятник: у бедня­
ков — постоянный, у богатых — временный. Над могилой детей кла­
дется люлька, если ребенок спал еще в люльке (л. 325).

Поминальный плач (к ош ок )  и др.

Киргизы
фрунзенский кантон

Кошок —песня-плач женщин по умершему, в которой они поми­
нают его ежедневно по утрам (почтенного покойника и вечером) в те­
чение года.

Нарын

Кошок — женский плач, причитания; окур^ — скорбные возгла­
сы мужчин. Их поют и выкрикивают, стоя в полусогнутой позе, за 
кибиткой (напротив того места, где лежит тело в кибитке.̂  — Ф .Ф .), 
когда приезжают... Этот плач начинается с момента положения тела 
за кошого и продолжается все время, без перерыва, до похорон: муж­
чины — снаружи кибитки, женщины — внутри.

Фрунзенский кантон, Токузбулак

Утром, в полдень и вечером в течение того же периода вдова по­
ет кошок вместе с близкими родственницами (по крови, браку). Ко­
шок поется также при перекочевках: при отъезде, проезжая чужой 
аул, на остановках, и подъезжая к месту новой стоянки.

буку

Женщины при кочевании и во время остановок плачут (причита­
ют), когда есть кому их видеть и слышать.

Кокомерен
саяк

Подъезжая к кибитке умершего, саженей за 100 или около того, 
приехавшие на поклонение начинают вопить окур^, а женщины, от­
вечая, поют кошок. Специальные плакальщики принимаются пла-

120



Киргизское надмогильное сооружение. Д жайляу Сусамыр. 1921 г. 

(Ф о то  Ф .А .  Фиельструпа)

/ Ж

Мавзолей. Казахстан. 1927  г. (Ф ото  Ф .А .  Фиельструпа)

J2J



кать, когда заслышат, что кто-то еще прибыл; женщины в кибитке 
вторят им.

Вдова, сидя дома, утром и вечером поет кошок — до аша. Пос­
ледний раз женщины поют кошок во время аша, утром в день брако­
сочетания.

Ошский р-н

Поют кошок женщины и при заплетании кос (на третий день)̂ .̂ 
Вдова продолжает петь кошок вплоть до ника.

Вообще поют родственницы умершего только в его кибитке. 
Первые два месяца вдова плачет утром, в полдень и вечером, а потом 
только по утрам. В пути (на перекочевке) она всегда поет свой кошок
(л. 276).

Казахи
Шегенды

Жыр — поминальная песня, котор)оо обязательно поют, когда 
приезжают гости, утром и вечером, когда кочевка снимается с места, 
когда останавливаются на привале, когда проезжают могилы или 
просто аулы. Поет вдова одна, и к ней присоединяются гостьи-жен- 
щины. Сочиняет эту песню либо сама вдова, либо кто-нибудь другой, 
от кого она выучивается.

Среднда ррАа, аргын-каракесек

Причитание женщины по покойнику — жоктау. В прежнее вре­
мя жоктау продолжалось целый год, если же ас устраивали через 
два-три года, то после года оплакивание прекращалось и потом во­
зобновлялось на асе.

Даус — плач мужчин, когда они подъезжают впервые к кибитке 
умершего.

Мингбулак
найман

Вдова плакала и причитала ежедневно по три раза, а при появ­
лении посторонних и сверх того. Она перестает причитать сразу пос­
ле аса.

Урджар
найман

**Баурум!** — восклицают мужчины, подъезжая к кибитке умер­
шего.

122



наиман-садыр

Женщины поют кошок (жоктау) в кибитке утром и вечером и в 
пути при кочевании. Старухи вообще не поют кошок.

Большая орда, жалаир

Пожилая байбиче не причитает по смерти мужа^2 (д̂  277).

Траур муж чин

Киргизы
Ошский р-н

Наследники в течение 40 дней не брили волос на голове (отец, 
братья, сыновья), но мылись по-прежнему. Украшений, однако, не 
снимали.

Казахи

Большая орда, жалаир

В прежние времена мужчины одевались в черное — и так до аса
(л. 278).

Траурная процедура вдов

I

Жены умершего собираются в соседнюю юрту и там поют со все­
возможными причитаниями; женам умершего помогают прибывшие 
женщины с детьми.

В знак особой печали вдовы царапают себе до крови щеки, что 
делается очень ловко и без малейшей жалости к своей особе... Не 
расцарапать щек нельзя, так как будут упрекать, а то и поколотят. 
Исцарапанные щеки являются хорошим тоном до момента отдания 
последней почести покойнику, т.е. до аша, что бывает у богатых лю­
дей через год.

Во все время (до аша) жены обязаны соблюдать полное целомуд­
рие и, кроме того, должны начинать и оканчивать день воем и причи­
танием, для чего всегда имеют охотниц помогать. Плач этот имеет ха­
рактерный напев, так что, услышав его, всегда узнаешь, где живет 
вдова (л. 320—322).

123



Вдова в кибитке

Киргизы

Весь период от момента смерти до аша вдова (вдовы) покойного 
в присутствии посторонних сидит, отвернувшись от них в глубь ки­
битки, или за кошого (пологом); от одноаульцев она не отворачива­
ется̂ .̂ В течение этого же периода она (они) не смеет заходить в чер­
ную кибитку.

буку

Молодая женщина — вдова (его.̂  — Ф .Ф .) брата сидела слева 
(от тор’а), отвернувшись в нашем присутствии.

Кокомерен
щяк

Вдова сидит дома, не заходит в чужие кибитки и поет утром и ве­
чером до аша. После сорокового дня, кроме вдовы, другие женщины 
имеют уже право ходить по чужим кибиткам.

Ошский р-н

Вдова до самого аса не выполняет работ и выходит из кибитки 
только за надобностью. Работают за нее родственницы.

кайназар

После кыркаш вдова уже не так строго держится взаперти. У бо­
гатых траур продолжается год, даже если аш был совершен раньше. 
Обычно же после аша, если и продолжается траур, то, скорее, в по­
ведении, чем во внешности. В прежние времена вдова целый год си­
дела у тула, показываясь только родным.

Казахи
Малая орда, шегенды

Вдова на той не ходит, сидит дома.

Средняя орда, найман

В хозяйстве вдова не принимает )^астия весь год. После аса она 
снова принимается за хозяйство и перестает причитать.

Урджар
найман-садыр

Упираясь руками в бока, вдова сидит, отвернувшись, и причитает. 
На сороковой день на хозяйском месте за занавесью сидит бай- 

биче, а другие молодые вдовы (токол) — также за занавесью, в

124



нижней правой четверти кибитки вместе с девушками, и поют даус. 
Старуха не поет (л. 256).

I

В день погребения или аша вдова не может выйти на улицу ни за 
какой надобностью.

Киргизы ΙΙ-237

В кибитке покойного не варят пищи до трех дней. Пищу прино­
сят соседи. Если раньше трех дней хотят варить, то должны перене­
сти кибитку хотя бы на небольшое расстояние^  ̂(л. 323).

Траурная одеж да вдовы и других женщин

Каракол
буку

Вдова не носила элечека. Спустя три-четыре года она надевала 
небольшой низкий элечек, а до того носила только жоулук}^

кыдыр

Сейчас вдова продолжает носить элечек (а поверх него жо- 
улук.̂  — Ф .Ф .).

Нарын
ардакть!

Вдова ходит в парчовом бешмете с жоулуком (белым), накину­
тым поверх элечека, закрывающим голову и плечи. Жоулук сверху, 
на элечеке, был охвачен полоской такой же парчи (штоф.  ̂ — 
Ф .Ф .) — кыркак ом.

Сонгкуль
Траурная одежда вдовы после аша отдается бедной женщине, 

буку

Траурное одеяние вдовы — без элечека. Траур носится до аша, а 
после этого одежду обычно отдают бедной женщине, редко сжигают.

Кокомерен
саяк

Кара гиди — траур вдовы: она покрывает себе голову синим или 
белым платком так, что он опускается немного на ее лицо. Его не за­

125



пахивают в одежду, так что он висит на плечах. Через лоб, например, 
он повязан черной лентой.

Ошский р-н

Вдова носит черный койнок, чапан, жоулук. Она не носит кеп- 
тахйа, и черный жоулук (платок) накидывает на голову вместо не­
го. Волосы распущены (до третьего дня). Траурные одежды вдова 
носит до вторичного выхода замуж и снимает во время ника. Или 
траур носят вдова, мать, сестры, дочери до того, как эта одежда из­
носится. Таким образом, траур обыкновенно носится ими не боль­
ше месяца. Он может, однако, быть продлен покупкой новой тра­
урной одежды. После снятия траура они сами надевают обычную 
одежду (л. 261).

Дочь также носит траур по отцу и у себя в ауле, если она заму­
жем, волос она не р а с п у с к а е т ^ ^ ,  Элечек носит, но без кептахйа, и по­
вязывает его полоской черной материи (волосы у нее закрывает оро- 
мал).

кайназар

Вдова носит темную рубаху, а вместо элечека — синий или чер­
ный платок. При снятии траура платок вдовы сжигается в огне кеме- 
ге так же, как и ту у. Елечек привозит или мать вдовы, или близкие 
родственники мужа.

Ак жалкасын — смена постоянного черного траура на временный 
(т.е. когда траур надевается только в известных сл)^аях).

Траур соблюдается в течение года у богатых, даже если аш был 
совершен и раньше. Обычно же после аша, если и продолжается тра­
ур, то детали его, скорее, заметны в поведении, чем во внешности.

солто-карамоин

До аша вдова элечека не носит, а вместо него надевает кара жо­
улук (черный платок), а поверх него белый. Потом родные покупа­
ют ей новый платок, и тогда на ней вновь появляется элечек, причем 
размерами он маленький.

Если вдова собирается вновь выйти замуж, то она носит элечек 
без егалгыч. Если же нет, то носит нормальный головной убор. Та­
ким образом, разница в одеянии замужней женщины и вдовы заклю­
чается только в размерах элечека.

кайназар

У вдовы на голове вместо элечека черный (если муж был старым 
человеком) платок или красный (если муж умер молодым) (л. 262).

126



Казахи
Шегенды 
Малая орда

Кара салну — черная повязка вдовы, которую она носит в тече­
ние первого года. Черный платок просто подвязывается под подбо­
родком. Вдова сидит дома в старой худой одежде, рубаха синяя, как 
и камзол; одежду некоторое время не стирает.

Средняя орда, керей

Вдовья повязка имеет особый характер. Ее носят 12 месяцев. До 
нормального аса чалму повязывают на кемпир байлау. После выхо­
да вдовы замуж, если у нее умирает отец, она надевает платок, а за­
мужняя дочь не меняет головного убора.

Мингбулак
найман

По смерти мужа вдова повязывает шарши одним узлом сзади 
так, что концы свисают на спине. Этим ограничиваются изменения в 
одежде. Волосы также остаются в прежнем состоянии.

Если молодая вдова думает впоследствии выйти замуж, то в при­
сутствии посторонних она накидывает на голову второй шарши, плат­
ком закрывая лицо, — поверх шарши, повязанного по-прежнему (как 
до траура). Через определенный промежуток времени к вдове прихо­
дят женщины, уговаривают ее привести в порядок свой шарши и по­
могают ей в этом.

Урджар
найман

У вдовы кимешек вышит белыми нитками, а чулауш (тюрбан) 
повязывается свободным узлом, в то время как замужняя женщина 
оставляет концы свободными сзади — Ф .Ф .). Молодая вдова по­
крывает тюрбан еще белым покрывалом. Вдовья повязка сохраняет­
ся до второго брака (л. 263).

Головная повязка вдовы: косынка сложена из треугольника в ши­
рокую полосу и охватывает голову, не закрывая темени; сзади она за­
вязана простым узлом со свисающими концами {шорт байлау). По­
верх нее набрасывается еще другая косынка, покрывая голову и ли­
цо. Современная вдовья повязка отличается тем, что обычным спосо­
бом сложенный жоулук охватывает голову дважды, завязывается 
сзади узлом без концов, а хвост, свисающий на спину, затыкается 
слева за чалму.

127



наиман-садыр

Молодая вдова и девушки закрывают лицо шалью. Пожилая 
женщина не закрывается. Шорт байлау (шарши) повязывают голо­
ву и молодые вдовы, и девушки (концы простого узла — за спиной). 
Женщины распускают волосы со смертью мужа до аса.

Большая орда. жалаир

После смерти почтенного человека его пожилая байбиче сменя­
ет только кимешек, надевая таковой с белой вышивкой по кайме во­
круг лица. Больше она ничем не изменяет свою внешность и не 
причитает.

Молодая же вдова надевает черный камзол (кара киет), сни­
мает верхние жоулук и кимешек, надевает простой кимешек, обши­
тый белым, распускает волосы, накидывает жоулук на голову, как 
платок, царапает лицо, оплакивая мужа в первый день. Дочь-деви- 
ца волос не распускает, накидывает платок (не белый) поверх шап­
ки и принимает участие в оплакивании отца. Дочь замужняя участ­
вует в плаче, когда приезжает в родной аул; в ее одежде изменений 
нет. Так ходят до аса.

На жилым беру туалет вдовы приводят в порядок женщины, 
гостьи из других аулов.

Киргизы И-238

Плач)0 ]цая по мужу носит на голове черный платок (кара жо- 
улык); плач)0 ]цая по другому человеку, например по сыну, носит бе­
лый платок.

Казахи V-21

Кор тартады — (свернутым платком) завязывают лоб, причем 
угол платка торчит над головой, чтобы от плача не болела голова.

Плакальщицы

Киргизы и казахи И-238

Не все вдовы умеют причитать. Поэтому на похороны приглаша­
ют плакальщиц (йилаукер хатын). Плакальщица (например, вдова) 
никогда не сидит на земле, а на постели или на чем-нибудь другом. 
Она подпирает себе обеими руками бока и наклоняется туловищем 
вперед. У кара-киргизов вдова должна сидеть на земле спиной к две­

128



ри; на подогнутой левой ноге покоится левая рука; правая ее нога по­
ставлена ступней на землю. На колене правой ноги находится локоть 
правой руки, подпирающей щеку̂  ̂_ (д, 264).

Траурные цвета

Киргизы
Каракол

В прежнее время после смерти мужчины старше 50 лет траурный 
цвет одежды его вдовы был белым (? — Ф .Ф .); если младше 50 лет, 
женщина надевала красный или черный жоулук^®.

Сонгкуль 
кыдыр. буку

Траурное одеяние вдовы пожилого человека — все черное; вдова 
молодого одевается в красное (без элечека).

Кокомерен
саяк

Вдова покрывает себе голову синим или белым платком... Через 
лоб он повязан, например, черной лентой.

Сонгкуль
саяк

Цвет траурной одежды женщины — черный. Один из элементов 
траурной одежды — черная лента поперек лба. Цвет может бьггь 
красным и белым {? — Ф .Ф .).

Ошский р-н

Черная одежда, черный кылдроуч вокруг кибитки, дверь кошем- 
ная — черная или зеленая.

кайназар

Темная рубаха, синий или черный платок. Одета в черное или 
красное (л. 270).

Чучело покойного 
(т ул )  и имущество покойного

Фрунзенский кантон

В кибитке после смерти почтенного человека ставят крестовину, 
на которую надета его лучшая одежда.

9. Фиельструп Ф .А. 129



Токузбулак

Тул̂ ,̂ Когда з^ирает богатый человек, с правой стороны от 
тбр’а̂ о̂  у края жук’а, ставят жердь, на которую надевают лучший ха­
лат покойника и его шапку — это его изображение, служащее напо­
минанием о нем. По юрте на натянутых веревках развешаны лучшие 
вещи (одежда, ткани, украшения); такие вещи можно брать взаймы, 
если своих не хватает. Все это в таком положении сохраняется до 
аша.

Ошский р-н

Тул в прежнее время клали во время аша на оседланную лошадь 
покойника, привязанную к кибитке.

кайназар

Вдова (в прежние времена) целый год сидела у тула, показыва­
ясь только родным.

Ценные вещи покойного при перекочевке также везли открыто.

солто-карамоин

Тул — полная одежда з^ершего, которая вешается на алабакан в 
кибитке с правой стороны, где хозяин спал̂ ,̂ и стоит до аша.

кайназар

Тул состоит из шапки и чапана (штаны и сапоги покойного отда­
ют тем, кто обмывал тело), повешенных на щит, справа от ж ^ ’а. Тут 
же весь конский убор и камчи покойного. Все драгоценные вещи по­
койного развешаны в кибитке. При кочевании тул везут на верблю­
де, привязав как вьюк (не вертикально). Верблюда для этого выби­
рают лучшего из имеющихся в стадах.

солто-карамоин

При перекочевках на новое место всю одежду (тул) покойного 
перевозят на оседланной лошади.

Тул снимают через 7—10 дней после аша, причем режут скотину 
и готовят угощение (л. 271).

Казахи
Средняя оряа. найман

Во время аса кибитка з^ершего украшена всем добром на показ 
приходящим молиться. Когда гости уезжают, остаются ближайшие 
аксакалы и уговаривают вдову убрать имущество обратно в сундуки 
и навести в кибитке обычный порядок. Они принимают участие в 
этой уборке, давая указания молодежи, женщинам и др.

130



Жасау — имущество, вещи. Тулдау — вдовство. В течение всего 
года жасау висит на показ в кибитке; если боятся воров, на ночь его 
складывают, а днем снова развешивают.

Через определенный промежуток времени к вдове приходят жен­
щины и уговаривают ее привести в порядок свой платок (шарши) и 
помогают ей в этом42.

найман-садыр

На 40-й день (.̂  — Ф .Ф .) ставят восьмиканатную кибитку (юр­
ту, состоящую из восьми полотнищ кереге), украшают имуществом 
покойного, вынув все из сундуков. Вешают три занавеси: на хозяй­
ском месте и в правой нижней четверти кибитки — опущенные, а на 
тор’е поднятую.

На второй день аса после скачек аксакалы снимают все разве­
шенное имущество и складывают в сундуки, женщины протестуют^ .̂ 
Развешенное имущество называется сеп {? — Ф.Ф.)44, Аксакал, 
убирающий его, также получает подарок.

П-259

На поминках в кибитке покойного развешиваются на веревках 
все его вещи: одежда, седло, нагайка, оружие — как принадлежность 
траура, а вдова сидит у постели с распущенными волосами, окружен­
ная причитающими женщинами (л. 272).

Киргизы ΙΙΙ-116

Обычай находится в настоящее время в стадии исчезно­
вения.

... Если в доме умирает мужчина, и если это, в особенности, 
глава семьи, то пока не будут справлены поминки..., делается 
следующее. В доме или юрте умершего отгораживается занавес­
кой угол, где на вертикально поставленную подушку надевают 
халат покойного, сверху кладут приготовленную для надевания 
чалму. Это подобие куклы и должно представлять умершего, 
продолжающего находиться среди своих в ожидании поминок. К 
уголку, где находится кукла, подходят с почтением. Один каса- 
нец (житель селения Касан в Ферганской долине. — Б .К ., С .Г.) 
рассказывал мне, что в киргизской семье в урочище Тоджер (в 
окрестностях с. Баястан) он видел такое изображение покойни­
ка, хотя прошло уже более года после его смерти. Оказывается, 
не смогли еще собраться, чтобы сделать соответствующие помин­
ки (л. 273).

131



Сонгкуль

Личная лошадь покойного

Во время чонг аша резали любимого коня умершего и мясо его 
ели вместе с другим мясом̂ з.

Лошадь покойного пускается на свободу в табун, либо на ней 
едет (при кочевании) его сын или кто-нибудь из близких родствен­
ников в семье. Ее режут последней на аше, при этом читают Коран.

солто-карамоин

Собственная лошадь покойного со всем остальным имуществом 
остается в его ауле, когда вдова выходит снова замуж. Некоторые, 
однако, режут ее во время аша.

Казахи
найман-садыр

Лошадь покойника стоит (на 40-й день) оседланная, покрытая 
его одеждой, с камчой, привешенной спереди, и шапкой, надетой на 
переднюю луку. Таким же образом она наряжается и при кочевании, 
а в обычное время ее отпускают в табун. В пути лошадь ведут за по­
водья. В таком же снаряжении стоит она на привязи и на второй день 
аса. Аксакалы приказывают взять этого коня и зарезать. Женщины, 
в ожидании этого, настороже и не отдают коня: держат его руками, 
как могут, и не отдают. Мужчины силой отбирают лошадь, женщины 
плачут. С коня снимают все его убранство и режут его у жер ошака. 
Снаряжение вносят в кибитку.

Качинцы

Прежде после смерти мужчины на его могиле закальшали его ко­
ня (на седьмой или четвертый день), шкуру вешали на стоявшую 
вблизи лесину (например, на кладбище сагайских улусов вешали уз­
дечку), а тушу оставляли на съедение собакам и волкам. Седло ино­
гда клали в могилу с покойником (л. 274).

Теперь в дни поминок коня покойного держат оседланным во 
дворе дома, подбросив ему корм, если поминки справляются дома, 
или ведут на кладбище, если поминки справляются у его могилы 
(седьмой и 40-й дни), после чего отпускают на волю.

Буряты северные VI-163, 164

Приготовив все необходимое к сжиганию покойника (в старые 
времена), собравшиеся буряты снаряжали коня для покойника, на

132



коня надевали всю лучшую сбрую и лучшее седло. Готового коня при­
вязывали к сэргэ — к столбу для привязывания коней. После этого 
покойника выносили и сажали на коня, поддерживая его с обеих сто­
рон; коня вел за повод один из участников похорон или слуга покой­
ника, если он у него был.

...Если покойник был так беден, что не имел коня, тогда его не­
сли к месту сожжения на руках. Такой бесконный покойник, по мне­
нию бурят, был осужден всю дальнейшую свою загробную жизнь 
проводить также без коня; поэтому всякий бурят старался приобре­
сти к смерти коня...

...Потом все оружие и все вещи раскладывали около покойника, 
а иногда стрелы, лук, копье и прочие вещи ломали; коня покойника 
убивали, если был слуга, то убивали и его.

VI-145,146

Коня умершего шамана Галши убивали; также убивали всех ра­
бов, которых и сжигали на костре (л. 275).

Траурное оформление кибитки

Киргизы
Нарын

Туу — значок (знамя), указывающий на то, что в кибитке умер 
человек. Он состоит из шеста, на который прикреплены хвост яка 
или жеребенка и кусок белой материи. Его получает впоследствии 
выигравший первый приз на скачках на аше̂ б.

В случае смерти кого-нибудь, по нижнему краю юрты протягива­
лась черная лента. Жилек — белый платок, который выставлялся 
снаружи из кибитки на шесте — казкак (копье), установленном вну­
три и продетом в дыру, сделанную в кошме. Во время кочевания мо­
лодой парень несет это копье с жилеком впереди, и все женщины, 
едущие следом, плачут и т.д. Жилек сохраняется до аша.

Сонгкуль
саяк

Жилек (платок) — красный или черный, в крайнем случае, бе­
лый, если нет другого. Платок, который вывешивается, только если 
умерший — мужчина.

Ошский р-н

Двери кошемной кибитки (эшик) окрашены в черный или зеленый 
(? -  Ф .Ф  .) цвет, а вокруг кибитки черный кылдроуч (бахрома).

133



каиназар

Туу стоит внизу кибитки справа: ак, если покойник был стар, 
кзыл туу — если молодой.

Туу — копье (найза) покойного, под наконечником которого 
хвост яка. Во время кочевания его везет близкая подруга вдовы под­
ле нее, в то время как та плачет. После аша туу ломают и сжигают в 
кемеге, где варили мясо для поминок.

Казахи
найман-садыр

На 40-й день пику покойника выставляют, проткнув сквозь кош­
му наружу справа в нижней четверти кибитки, притом, если покой­
ник был старый, с белым платком на конце, если молодой — с крас­
ным. Во время перекочевки кто-нибудь из девушек и молодух, еду­
щих впереди каравана, несет найзу (копье).

На второй день аса после скачек аксакалы приходят в кибитку к 
вдовам и ломают копье.

Сосновое древко копья ломают, взяв изнутри кибитки рукой у 
верха, другой, ухватив ниже, тянут к себе. Верхняя половина копья 
падает снаружи и оставляется там на произвол судьбы (идет на топ­
ливо), а платок, привязанный к концу копья, берет кто-нибудь из 
женщин. На могилу копья на ставят. Тому, кто сломал копье, дают в 
подарок шубу4 7^

Киргизы П-237

По сообщению Е.А. Александрова, над юртой покойника в тече­
ние целого года висит черный платок.

Казахи I

На аше над юртой, где помещается байбиче с детьми..., поднима­
ют знамя умершего; если есть жалованное ханом — то это знамя, ес­
ли нет — то собственное (л. 255).

Поминки (сроки)

Киргизы
фрунзенский кантон

Поминовение совершается на третий, седьмой, 40-й дни и в го­
довщину смерти.

134



Токузбулак

Аш назначается родней умершего, когда им удобно — через не­
сколько дней после смерти до одного года. Поминки справляются на 
седьмой и 40-й дни. Аш — последние поминки.

Кокомерен
саяк

Аш делается обыкновенно осенью, независимо от времени смер­
ти человека. Кыркы — поминки на 40-й день; чач жиди (заплетение 
кос)48. Устраивают угощение близким. Богатые обычно выдержива­
ют не меньше года до аша, а если смерть случилась близко к осени, 
то через осень.

Сонгкуль
саяк

В прежнее время аш делали даже и через два года после смерти. 
Кыркаш — поминки через 40 дней. Вообще особо выделяли только 
кыркаш и чонгаш.

Ошский р-н

Кырки — скачки на 40-й день. Аш устраивают на третий, пятый, 
шестой месяцы или через год.

П-257

Поминки на седьмой день называются хатми куран (полное 
прочтение Корана). На 40-й день — кырк ас. Поминки на годовщи­
ну называются чунгач (большой пир) (л. 252).

Казахи
Малая орда, адай

В Иргизском уезде ас справляется в память умершего в годовщи­
ну или в другой срок.

Средняя ррда, $̂pn>m-Kftp^eCgK
Ас делается всегда после кузома — в сентябре у подразделения 

нурбико. Ас справлялся и через два—три года.

Урджар
найман

Ас делается приблизительно через год после смерти, но вдова 
раньше, чем через год, замуж не выходит.

найман-садыр

Поминки устраивают на седьмой, 40-й дни и т.д. 40-й день — 
кырки шикару^ .̂ В этот день семья покойного советуется с родствен­

135



никами и другими близкими аксакалами, делать ли ас (либо на осо­
бом совещании, собранном позже).

Ас намечают сделать осенью, когда кочевники спустятся с гор, на 
тех местах, где группа имеет обыкновение стоять в это время.

Большая орда, жалаир

Душа умершего возвращается домой на седьмой день, на 40-й 
день, через один год, три года, 1 0  лет и, наконец, в последний раз — 
через 30 лет.

П-257
На седьмой, 40-й, 100-й дни и в годовщину смерти.

IV-54

Поминовение усопшего совершается на седьмой день (жешы- 
ас), на 40-й день (кыркас) и по истечении года (ж ылы). Годовые 
поминки справляются сравнительно редко. Ас справляется в авгу­
сте-сентябре.

Крымские татары

Поминки по умершим справляются на третий, седьмой, 37-й, 
40-й, 100-й дни и через год.

Бельтиры

Поминки справляются на третий, седьмой, 20-й, 40-й дни, затем 
идут полугодовые и годовые.

Буряты северные VI-165

На третий день поминают покойника пиром (прежде совершают 
обряд яха барьха — кости собирают после сожжения покойника, с 
тем чтобы закопать) (л. 258).

Казахи
аргын-тобыкты

Ас делается в то время, когда скот жирен. Время соблюдается не 
очень точно. Бывает, что по человеку, умершему весной, справляют 
поминки той же осенью.

Мингбулак
найман

Поминки жетсын — на седьмой день, кыркын — на 40-й день, 
ас — в годовщину. Больше 12 месяцев до аса не,проходило в прежнее 
время, а меньше бывало (л. 252).

136



Киргизы
Сонгкуль
саяк

Кор ваши — посещение могилы всеми близкими родственниками 
умершего между кыркашем и чонгашем. Приносят с собой готовую 
пищу и там ее едят после прочтения молитвы, на могиле ничего не ос­
тавляют.

солто

Бейт ваши — молитва по умершим на могиле на 40-й день (л. 253).

М еньшие поминки

Фрунзенский кантон, Токузбулак

Раньше во время поминок на могиле умершему оставлялась пища. 
На 40-й день делали угощение близким, резали скот и устраива­

ли байгу. После угощения, когда мужчины уедут на скачки, женщи­
ны остаются дома, и гостьи заплетают волосы хозяйкам.

На 40-й день совершают бейт баши — молитву по умершему на 
могиле. По пятницам должны поминать умерших.

Казахи
Средняя орда, аргын-каракесек

Подрод каракесеков нурбико никогда не пропускает поминок, 
как бы бедна ни была семья умершего.

найман-садыр

На кырк шикару седлают коня, служившего покойному, покры­
вают его одеждой хозяина, вешают впереди седла камчу, а на перед­
нюю луку насаживают его шапку. Пику покойного выставляют, про­
ткнув насквозь кошму.

Качинцы

На поминки (седьмой, 40-й дни) готовят дома барана, мясо ве­
зут на кладбище и там его съедают. Голову, сваренную с шерстью, по­
лучает какой-нибудь старик, который, ощипав ее и съев мясо, веша­
ет череп на прут, воткнутый в головах могилы (крест стоит в ногах). 
Остатки от поминок сжигаются на костре.

Бельтиры

До 40-го дня ежедневно жгут дома еду для него — пока его дух 
витает вблизи своего дома.

137



Аксакалы, распорядители поминок. Кыргызстан, Ошский окр. 1927 г. Г М Э . (И з  архива Ф .А . Фиельструпа)



Сагайцы

В течение 40-ка дней дух умершего держится вблизи дома, и се­
мья поэтому кормит его, ставя на стол еду для него особо (л. 254).

А ш : предварительное совещание семьи

Киргизы
Кокомерен
саяк

Перед ашем родня советуется относительно формы аша, угоще­
ний и прочего (л. 281).

А ш : совещание старейшин

саяк

Семья покойного, сговорившись, режет кобылу, приглашает стари­
ков и испрашивает у них санкцию на аш. Старики совещаются между 
собой и объясняют, что они соберут с народа (своей группы) на аш.

Ошский р-н

Семья умершего режет одну-две кобылы, созывает аксакалов 
всех своих родов (маракалаш). В случае обычной ошибки в расчетах 
кибиток, гостей помещают в те кибитки, где находится меньше гос­
тей, чем ожидали.

Казахи
Средняя орда, каракесек

Вопрос об асе поднимается на совещании аула покойного, когда 
говорят, что пора думать о приведении в исполнение этого обряда. 
Приглашают наиболее знающих, уважаемых людей, но в то же вре­
мя и близких покойнику на кенгес (совещание). Посылают с пригла­
шением особого гонца. На совещании решают вопросы: кого пригла­
шать; какой будет расход, сколько голов какого скота будет зарезано 
на угощение; сколько кибиток нужно поставить для гостей; кто будет 
принимать и обслуживать гостей. Кенгес властно решает вопрос о 
количестве, и если запасено недостаточно прод)1 <тов, то велят сде­
лать дополнительную покупку. Вопрос о продолжительности аса на 
кенгесе не ставится, так как обычно эти поминки длятся неделю. Он 
назначает только день начала. Кроме того, он решает вопрос об об ­
щем числе скота на призы, намечает место, где будет проходить ас, и 
с этого момента заказанная площадь является запретной для кочева­
ния аулов (л. 281).

139



тобыкты

По закрытии кенгеса участники его больше ни о чем на забо­
тятся. От совещания, собранного родственниками умершего для 
обсуждения вопроса об асе, до самого аса проходит дней 15—20. 
Семья покойного приглашает всех видных и почтенных аксакалов 
своей волости. Для угощения режут много скота — кобылицу, не­
сколько баранов, смотря по числу приглашенных: например, 15—20 
аксакалов со своими присными. Совещание и угощение продолжа­
ется дня два. Главой совещания является старейший и виднейший 
из аксакалов. Семья покойного, кроме женщин и детей, принимает 
участие в совещании, но только для дачи сведений о своих ресур­
сах, скоте, имуществе и прочем, а аксакалы уже решают вопросы: 
сколько скота резать; сколько скота выделить на призы, оптом; 
сколько нужно поставить кибиток; кого пригласить — савун айту 
(оповестить); в каком месте; когда будет время аса. Они составля­
ют именной список людей, которые должны поставить кибитки в 
пределах подрода (например, кшук тобыкты). Указывают семье 
покойного, сколько нужно заготовить чаю, сахару, муки, чайных 
принадлежностей и т.д.

Участники совещания, созванные на кенгес, являются р)1 <оводи- 
телями аса и называются впоследствии басши. Распределение ролей 
происходит между ними самими. Вернувшись домой, аксакалы гото­
вят людей с кибитками по списку и вообще готовятся к асу (л. 283).

найман

Семья покойного, когда приходит время аса, собирает аксакалов. 
Если хотят пригласить представителей нескольких волостей, то зовут 
аксакалов своей волости, если приглашают одну волость, то аксака­
лов своего аула и ближайших соседних, если же всю губернию, то ак­
сакалов своего уезда и т.д.

В прежнее время, если делались поминки по человеку знаменито­
му, известному и другим родам в орде, то устроителями аса были най- 
маны, весь род, а приглашали аргынов, уаков о̂ и др. Приглашение 
распространялось в пределах круга, знавшего покойника.

Приехавших на совещание старейшин угощают. В совете пригла­
шавшая семья докладывает о своем состоянии. Решение всех осталь­
ных вопросов предоставляется совету. Вопросы, подлежащие реше­
нию совета: сколько созвать гостей (какие роды, какую область); 
сколько скота будет зарезано; будет ли байга (скачки) и сколько 
нужно выделить скота на призы; ашактынг оруну — место, где будет 
происходить ас; сколько ставить кибиток, причем не называя самих

140



кибитковладельцев, поручают каждому аксакалу собрать то или иное 
число кибиток. Обсуждается также количество необходимой муки, 
чая, сахара. После совещания до аса проходит дней 15—20. На этом 
же совещании назначают первые три приза для скачек в главный день 
скачек (am навар). Другие призы назначают во время скачек, перед 
отправлением лошадей.

найман-садыр

Собирают аксакалов своего рода. Семья умершего задает им воп­
рос, хотят ли они, чтобы только их (в пределах рода) угощали поми­
нальной трапезой.  ̂Те отказываются, заявляя, что они сами родствен­
ники покойного и хотят устроить ас для более широкого круга людей. 
Семья покойного на кенгесе заявляет, что они почитают своего покой­
ника и хотят показать это народу, поэтому просят аксакалов не жалеть 
их (широко распоряжаться их имуществом). Они — ас беруши (букв, 
“дающие ас”) — на кенгесе не имеют совещательного голоса.

Вопросы, обсуждаемые на кенгесе: бейге — общее число призов 
для скачек и других состязаний; количество кибиток для гостей; скот 
на заклание; нужное количество чая, сахара, муки; кого пригла­
шать — каких аксакалов (последние же сами оповещают своих зем­
ляков). После кенгеса проходит 1—2 месяца до выполнения плана. 
Участники кенгеса (аксакалы) являются и организаторами, и р)1 <ово- 
дителями этого дела.

Большая орда, жалаир

После смерти Назара (отца Керемкула) его семья пригласила 
аксакалов рода андас (пятое поколение от покойного). Зарезали ко­
былу, угощали их. После угощения собрался кенгес. Керемкул ска­
зал собравшимся: “Ваш родственник, мой отец, умер — я хочу сде­
лать ас!” Сообщил им, каким он обладает состоянием, и предложил 
распоряжаться им по своему усмотрению. Этим его роль на кенгесе 
кончилась. Аксакалы похвалили его, благодарили за предложение и 
приняли. Собравшиеся аксакалы ели и начинали обсуждение. Ре­
шали, кого из их области пригласить на ас. Если по их плану не хва­
тало средств у семьи покойного, то решали дать помощь, и каждый 
из аксакалов брал на себя обязанность достать дополнительный 
скот и поставить известное число кибиток... Вопрос о бейге (при­
зах) на все виды состязаний обсуждают, но устанавливают призы 
только для первых трех лошадей. Определяют место, где будет про­
ходить ас, срок его и продолжительность (пять дней, например)
(л. 284).

141



Киргизы
саяк

Семья умершего ставит кибитки и готовит скот только для прие­
ма ближайших родных и близких друзей.

Казахи
Малая.орда, адай

Если родственники умершего богаты, то бараны для аса должны 
быть из их стад, если же нет, то им помогают.

Средняя орда, аргын-каракесек

Весь расход ложится на семью покойного — скот, который пойдет 
на мясо, чай, сахар, мука. Доброхотная помощь принимается, но сама 
семья за помощью не обращается. Семья делает запасы продовольст­
вия на ярмарке (чай, сахар, мука) понемногу, заранее, даже до кенгеса.

найман

Нужное количество мяса и прочего готовит семья покойного са­
мостоятельно. Помощь со стороны родственников не обязательна 
(л. 286).

А ш : участие родственных аулов

Киргизы
Кокомерен
саяк

Каждому аулу круга, привлеченного к активному участию в уст­
ройстве аша, предлагают поставить по одной кибитке со всей обста­
новкой и хозяином, который будет ухаживать за гостями.

Ошский р-н

Маракалаш — общественный союз ближайших людей. При уст­
ройстве тоя, аша и др. сборищ члены его — обязательные участники, 
другие же гости приглашаются по вольному выбору. На предвари­
тельном совещании союзники условливаются о помощи, которую ка­
ждый из них должен дать^̂  Их принимают в день халта байга, а 
других (издалека) со дня приезда.

Ко дню кемеге байга, когда начинают съезжаться гости, те из хо­
зяев маракалаш, которые обязались поставить кибитки для гостей, 
поставили их (и остались в них). Другие члены этого круга приедут 
тогда же, когда и другие гости.

А ш : участие семьи покойного

142



Киргизская юрта. Койсары. 1929 г. (Ф о то  Ф .А .  Фиельструпа)

Поставив кибитку, хозяин ее в ожидании приезда гостей нахо­
дится на собственном обслуживании, захватив с собой припасы, так 
как женщины и дети остаются вне территории, занятой под аш. 

Казахи
Малая орда, адай

Если родственники умершего недостаточно богаты, то предоста­
вить на ас скот им помогают другие, более отдаленные сородичи. 

Средняя орда, аргын-каракесек

Кенгес намечает трех лиц из близких почтенных родственников, 
кто будет принимать гостей (каждый — гостей определенного рода). 
Под началом каждого будет много жигитов. Такой распорядитель 
совета — дайаши {дайарлау — “готовить” ) (л. 287).

Все члены суека и тукума заранее устанавливают, чем они мо­
гут помочь семье покойного, т.е. сколько скота дадут к ашу в помощь.

Кенгес намечает лиц сначала из ближайших родственников, а по­
том из рода вообще, которые должны будут поставить кибитку для 
гостей, с обстановкой и сабой, т.е. каждый из кибиткохозяев должен 
будет пригнать сюда своих кобылиц и готовить ежедневно кумыс для 
гостей — все это будет безвозмездно.

По наказу кенгеса дайаши обеспечиваются помещением (кибит­
ками) для гостей и помощниками. Когда они появятся в указанное 
время, дело дайаши будет организовывать прием.

143



Казак-арбы с сабами (бурдюками для кумыса), прибывшие на сороковины. 

Казахстан. 1927 г. (Ф ото  Ф .А .  Фиельструпа)



Кибитки для гостей прикочевывают только с помощниками, т.е. 
без детей, девушек и прочего: хозяин, хозяйка и жигит (взрослый 
сын, например), со своей отарой баранов для себя, до аса; пригоня­
ются также кобылицы.

тобыкты

Кроме запасов провианта, получаемых от хозяев аса, хозяева ки­
биток должны иметь и свой запас всего на случай, если еды не будет 
хватать.

Когда наступает жилу — семье покойника приводят скот, ставят 
кибитки для приема гостей. Кибитки приходят за два дня до аса. Ки­
битки обслуживает один жигит. Хозяин, бывает, участвует, но не 
обязательно все время. На время постановки и устройства кибитки 
приезжает верхом хозяйка, а потом уезжает, и остается один хозяин.

найман

Кумыс на асе поставляет кибитковладелец, принимающий гостей. 
Кибитки ставят до копания очагов (л. 288).

В кибитке, поставленной для гостей, остаются хозяин с хозяйкой, 
которые наравне с другими, имеющими поручения, ухаживают за 
гостями.

найман-мурун

На асе и хозяин, и хозяйка гостевых кибиток остаются в кибитке, 
хотя спят, может быть, в отдельном нурко, который привезли д ля себя.

Аймтау
найман

На асе женщины, ставившие кибитки, не оставались в них на по­
ложении хозяек.

Урджар
найман

Все кибитки для гостей выставлены до устройства жерошак а. 
Кибитки ставятся со своей посудой, спальными принадлежностями и 
кумысом. Иногда хозяева кибитки обязуются угощать чаем. Состав 
семьи выставленной кибитки зависит от желания того или иного ее 
члена присутствовать.

найман-садш

Руководители аса — участники кенгеса. Они должны поставить 
кибитки, каждый из них набирает нужное число. Все родственники 
помогают семье покойного в материальном отношении, распределяя

10. Фиельструп Ф.А. 145



между собой, кто сколько даст скота и т.д. В кибитке для гостей при­
нимают хозяин и хозяйка.

Большая орда, жалаир

Кибитковладельцы должны иметь с собой, например, два фунта 
сахара, один фунт чаю, один кап боурсака, одну сабу с кумысом (на 
15—20 человек), масла к чаю.

Кроме помощи, указанной выше, оказывается всякая помощь, 
положенная по обычаю, настолько обильно, что семья очень уважае­
мого покойного после аса иногда остается в прибыли после покрытия 
всех положенных расходов.

В кибитках для гостей: хозяин, хозяйка, взрослый сын. Кто хо­
чет, ставит себе палатку отдельно, чтобы гостям было больше места в 
кибитке. Гостям прислуживают сами хозяева кибитки (л. 289).

А ш : помощь семье подарками

Киргизы
Кокомерен
саяк

На аш, так же как и в случае смерти, круг родственников, а так­
же весь урук, в зависимости от важности умершего лица, дает в поль­
зу семьи умершего ынтымак — по одной или больше голов скота, 
крупного или мелкого.

Ошский р-н

Кое-кто из родственников и друзей (дос, тамыр) помогает се­
мье покойного скотом.

Казахи
Урджар
найман

По обычаю, помощь семье скотом обязательна.
IV-55

Родственники приносили в дар, приехав на ас, кто ямб серебра, 
кто лошадь, большинство приводили по барану. Во время поминок 
всего было приведено 30 баранов, которые вместе с 25-ю хозяйски­
ми были зарезаны для угощения гостей (л. 290).

I

Каждый родственник или приятель (посещая юрту умершего) 
должен привезти с собой подарок, собранный с достоинством своим 
и отношением к умершему. Все это собирается отдельно и должно 
быть употреблено на предстоящем аше (л. 328).

146



Так как такие издержки (30—40 тыс. рублей, например) не по 
средствам одному человеку, то обыкновенно в аше принимают уча­
стие целые роды (л. 329).

А ш : приглашения

Киргизы
Кокомерен
саяк

Старейшины после совещания рассылают приглашения явиться в 
такой-то день на такое-то место.

Ошский р-н

Приглашения в каждый чужой род посылаются нескольким знат­
ным людям, причем имеется в виду, что они явятся в сопровождении 
своих сородичей. При определении coiouidi принимаются в расчет 
размеры рода (количество кибиток).

Приглашения на аш посылаются, смотря по расстоянию, с расче­
том, чтобы приглашенные успели приехать. Марш<алашам (т.е. участ­
никам марака), одному—двум главам топов, также посылают пригла­
шения, указывая день конок байга.

Казахи
Малая орда, адай

Чтобы сделать ас, предварительно посылают приглашения на 
250—300 верст в округе, указывая точно день главных поминок.

Средняя орда, аргын-айдабан и каракесек

Савун айту — извещать (приглашать) о поминках. Намечают 
роды, которые нужно пригласить. Посылают гонца с приглашением к 
знатнейшему аксакалу рода. Тот, получив приглашение, расспросив, 
сколько народа и кто еще будет приглашен, сколько будет расставле­
но кибиток, сколько предполагают зарезать скота, судит сам, кого из 
своих сородичей взять с собой, кому передать оповещение. Таким об ­
разом, при приглашении за единицу берут ру,

тобыкты

Савун айту — посылают человека с парой верховых коней (один 
запасной), одного сайунши приблизительно на одну волость, на под- 
род, т.е. приблизительно на трех аксакалов. Аксакалы сами пригла­
шают из своих родов свиту. Собственно приглашение разглашается, и 
всякий волен ехать на аш, если захочет (л. 294).

I

147



наиман-дмтал

Извещение об асе посылается в письме почетному аксакалу груп­
пы, а тот уже сообщает всем своим, и кто хочет, тот едет.

найман-садыр

Оповещение об асе (приглашение гостей) делается после кенгеса. 
Оповещенные аксакалы сами доводят об асе сведения до своих зем­
ляков (л. 295—296).

I

Приготовление к асу и приглашение гостей делается за месяц и 
даже за два. Приглашают только вождей, причем уже подразумева­
ется, что зовется и весь подчиненный им люд.

П-258
Бедные, устраивая скромные поминки, посылают вестника {та­

кыру ши) не раньше самого дня поминок. Богатые оповещают зара­
нее и дают знать название урочища, где будет находиться аул: день 
учак казу у день мал сою, день ас беру или батасын оку (угощение 
и молитва) и, наконец, день am чабу (л. 330).

Организация аша

Киргизы
Сонгкуль
саяк

Для ЧОН Г аш заготавливают много посуды.

Аламедин
солто

Для аша (кемеге байга) токари специально делали чаши и
чашки 2̂.

Казахи
Малая орда, адай

На назначенном месте к сроку около аула поминаемого ставят 
450—500 кибиток (смотря по положению и зажиточности семьи по­
койного), куда приезжает четыре-пять тыс. людей. Для них режут 
700—1000 баранов.

Средне! 9рда. Йргын-айдабан

Ас беру — устройство поминок.
“боли жебемейт — т ре баймайтп" (Не поминая умерших, жи­

вой не разбогатеет).

148



аргын-̂ 1<аракесек

Вся утварь для пользования собрана с хозяев кибиток.
На одном асе, проходившем на р. Кусак, в Каргаралинском уез­

де у рода каракесек, было выкопано 150 очагов, зарезано 10 лоша­
дей, 1 0 0  баранов, поставлено 2 0 0  кибиток для гостей.

тобыкты

Когда все будут оповещены о месте аса, аулы, собиравшиеся ко­
чевать туда, согласно установленному порядку, оставляют эту пло­
щадь свободной, чтобы степь не была выедена и вытоптана до аса
(л. 291).

Кибитки ставятся в несколько рядов, дверями в одном направле­
нии. Обычно кибитки ставят длинным рядом. Лошадей привязыва­
ют к керме.

найман

За период между оповещением (кенгес) и началом аса площадь, 
предназначенная для устройства торжества, остается свободной от 
кочевий.

найман-садш

А с делается осенью на тех местах, где данная группа привыкла 
бывать в это время года, спустившись с гор. Иногда это делается на 
коктоме, и в таком случае гостей угощают копченым мясом, а скота 
на свежее мясо не режут.

Дней за 15 до назначенного срока аул покойного прикочевывает 
к условленному месту. С этого времени родственники начинают ока­
зывать помощь скотом и прочим. С этого же времени начинают ста­
вить и предназначенные для гостей кибитки.

Большая орда, жалаир

Дней за 10 до поминок начинают приготовления. Первым де­
лом ставят кибитки. Собираются аксакалы и решают, где копать 
очаги.

IV-54

Аул, где происходил ас, состоял из 13 вытянутых в одну линию 
кибиток, из которых пять принадлежали хозяину, сыну умершего. 
Три из этих кибиток занимали женщины. На некотором расстоянии 
от аула и параллельно ему вытянулось 15 кибиток, поставленных для 
съехавшихся гостей, преимущественно для мужчин, хотя там поме­
щались и женщины.

149



ΐν-55
На особо отведенном участке в многочисленных котлах варилось 

мясо здесь же заколотых и освежеванных животных. Тут же стояли 
две соединенные между собой в одно сооружение кибитки, в которых 
аксакалами производился раздел и раскладка по деревянным блюдам 
(табак) вареного мяса. Ели только мясо, навар просто выливался. 
Распределенное мясо тут же развозилось по кибиткам верховыми, 
приходилось по два-три табака на кибитку...

Никаких состязаний, общепринятых на ас, на этот раз не проис­
ходило (не было разрешено) (л. 292).

А ш : съез д гостей

Киргизы
саяк

Гости съезжаются днем, на кемегесин чават^ ,̂ т.е. на скачки в 
день, когда копают очаги вне кибиток.

Ошский р-н

В среднем гости начинают съезжаться к кемеге байга^ .̂

Казахи
аргын - каракесек

Гости приезжают целыми группами, с аксакалами во главе. Зави­
дя их издали, навстречу едет жигит, который узнает, кто приехал и 
сколько человек, и едет обратно к дайаши, принимающему гостей 
данного ру. Тот указывает жигиту, где их поместить. Получив инст­
рукции, жигит снова возвращается к группе и проводит ее в указан­
ные кибитки.

Ко времени аса люди перекочевывают поближе к указанному ме­
сту. Первой приезжает семья поминаемого и ближайшие родственни­
ки, потом аксакалы.

Распределения ролей между аксакалами нет. Для приема гостей 
существуют жигиты, которые попарно встречают гостей, появляю­
щихся группами. Один остается с группой, другой, узнав, кто прие­
хал, возвращается с докладом и получает инструкции, куда помес­
тить данную группу.

найман

Когда вдали появляются гости, встречать их едут два—три жиги- 
та. Узнают, кто они, и провожают прямо к кибитке покойного... по­

150



том по кибиткам. Обычно гости приезжают в день угощения, нака­
нуне скачек. Если же кто приехал раньше, того угощают и в день 
приезда (л. 265).

Урджар

Гостей встречают несколько человек, и они же распределяют при­
ехавших в кибитки.

Большая орда, жалаир

Гостей принимают молодые жигиты, например, по 10 человек на 
кажд)оо сторону света. Встречающие осведомляются, кто приехал и 
сколько человек; один из них возвращается и докладывает аксака­
лам, а те уже решают, в какие кибитки поместить прибывших. Остав­
шийся при группе жигит приводит гостей к указанному месту.

IV-54, 55

Гости ехали к аулу верхом, большими группами, целыми аулами. 
Навстречу им выезжали родственники хозяина и провожали до ки­
битки, для них предназначенной (л. 266).

А ш : размещение гостей

Киргизы
саяк

В назначенный день начинают съезжаться гости. Их помещают 
человек по 8 — 1 0  в кибитку на ночлег и угощение.

После кемегесин чават и других игр певцы возвещают, что сей­
час будут распределять по кибиткам, чтобы все собирались в группы 
(по родам). Сородичи устроителей аша являются не гостями, а хозя­
евами. Все выстраиваются в ряд, и специальные распорядители ука­
зывают хозяевам кибиток, кто каких гостей должен принять у себя. 
В эту ночь их угощают, утром поят чаем.

Ошский р-н

Гостей принимают в кибитках, поставленных родственниками. 
Жасаул — от каждого из семи родов (случай на Ажике) был вы­

бран один пожилой человек, который следил за появлением на гори­
зонте гостей, скакал к ним, узнавал, кто едет, и возвращался с доне­
сением. Вновь прибывшие останавливались на расстоянии и ждали 
приема. Жасаул возвращался к ним в сопровождении других, желав­
ших ехать навстречу гостям, и вел их к предназначенным для них ки­
биткам.

151



Казахи
аргын-каракесек

Когда размещенные по кибиткам гости расположатся и успокоят­
ся, тогда появляется дайаши, здоровается с каждым в отдельности и 
справляется, нет ли каких претензий или желаний у гостей. Он рас­
поряжается хозяином кибитки (л. 268).

тобыкты

Если гостей человек 20—25, их помещают в одну кибитку, если 
человек 40 — в две. В зависимости от общественного положения 
предводителю группы отводится лучшая кибитка или похуже. Родо­
вые группы стараются помещать вместе. Кибитку обслуживает один 
жигит. Хозяин бывает, но не обязательно все время.

найман

После чтения Корана в кибитке покойного гостей отводят по ки­
биткам соответственно распоряжениям какого-нибудь аксакала (эти 
же аксакалы были з^астниками кенгеса). В кибитке гостей принима­
ют и приносят сабу с кумысом.

У важных персон лошадей принимают жигиты, встречавшие их, 
но присмотр за лошадьми уже свой, так как почтенные люди приез­
жают со своими жигитами (л. 269).

I

Почетным гостям и их свите ставят юрты, число которых дохо­
дит до 1 0 0 0 , а остальные размещаются по кибиткам прикочевавшего 
народа, причем для порядка назначают: кто каких гостей принимает, 
так что каждый уже знает свое место. В юртах младших жен разме­
щаются их родственницы: женщины и девушки... Мужчины разме­
щаются по выставленным юртам, также группируясь по родам и под­
разделениям (л. 344).

I

Размещение гостей в первый день.
В середине круга ставят палатку, где гости обязаны в течение аша 

прочесть бату по умершим... Невдалеке от этой палатки ставится 
большая юрта, где помещается байбиче со своими детьми. По другую 
сторону ставится юрта младших жен (без знамени) (л. 322).

П-259

Для гостей ставят в 50—100 шагах от аула кибитки, по одной для 
каждого колена, так как из каждого колена приезжают и ночуют

152



только лучшие люди. Не поместившиеся люди входят попеременно 
для угощения (л. 344).

А ш : поминание покойного

тобыкты

От каждой кибитки для посещения кибитки умершего выделяют­
ся три аксакала. В кибитке покойного на хозяйском месте находится 
его постель и повешена одежда. Гости садятся на тор и правее. В 
нижней правой четверти сидят вдовы лицом к юрте и поют по очере­
ди даус {? — Ф .Ф .). На тор’е же сидит дежурный мулла и читает 
вслух Коран. Гости, посидев, обычно степенно говорят: “Аллах Ак ­
бар!” — и уходят. Сами они Коран не читают. И так по очереди 
делают все кибитки.

IV-55

Прибывшие родственники и друзья умершего подъезжали преж­
де всего к кибитке вдовы и приветствовали ее... Приезжие родствен­
ницы и приятельницы вдовы оставались в ее кибитке и сидели полу­
кругом в передней части кибитки против входа. В особой кибитке 
мулла читал Коран.

найман

Прибывших гостей жигиты проводят к кибитке покойного, где 
самые почетные из них читают Коран, в то время как остальные ждут 
снаружи. Читавших угощают кумысом. Потом их отводят по кибит­
кам... (л. 267)

Продолж ительность аша

Киргизы
Ошский р-н

Поминки продолжаются четыре дня: 1) гемеге байга — день ко­
пания очагов; 2) генгеш байга — день совещаний; 3) калта байга — 
проводятся скачки на небольшое расстояние; 4) конок байга — скач­
ки для гостей (большая байга).

Аш продолжается один—три или пять дней.

Казахи
аргын-каракесек

Обычно ас продолжается четыре дня или неделю: первый день — 
ошак (ошак казу) — копают очаги; второй день — сойс (мал сойар

153



гун^ )̂ — режут скот; третий день — лос (еш асар гун^ )̂ — варка и де­
леж мяса; четвертый день — табак тарту '̂  ̂ — угощение и день 
съезда.

тобыкты

Собственно ас продолжается три дня. Гости развлекаются.

Урджар
найман

Первый день — жер ошак; второй — жейн — собрание; третий — 
am чавалат^ .̂

Большая орда, жалаир

Продолжительность аса, например, пять дней.

П-258
IV-56

Ас продолжается три дня (л. 293).

Л ш : скот, мясо, угощение

Киргизы
Сонгкуль
саяк

Мясо (при угощении) крошат жигиты, варят рис как для палау, 
смешивают то и другое и раздают гостям. Головы и шкуры зарезан­
ных животных поступают муллам.

Ошский р-н

Баранов на союш дают в день калта байга. При определении со- 
юша (количества) принимают в расчет размеры рода (количество ки­
биток). Назначенное число баранов не изменяется в зависимости от 
числа фактически приехавших, и гости распоряжаются полученным 
как хотят, например могут угнать баранов домой.

Казахи
аргын-каракесек

Мясо, вареное и сырое, хранится в двух или больше кибитках. 
Боурсак, чай, сахар хранятся опять-таки в особой кибитке, вместе с 
самоварами.

тобыкты

Для мяса отведены две-три кибитки, для чая, сахара, муки, боур- 
саков отведена особая кибитка. Есть буфетчики, и мясо распределя­
ется аксакалом. В каждой (из этих.̂  — Ф .Ф .) кибиток имеется один

154



распорядитель и два-три помощника. Тавакши — верховые, развозя­
щие мясо.

Большая орда̂  жалаир

На четыре кибитки режут одну кобылу. Сырое мясо отдается хо­
зяевам кибиток, а те уже сами, выкопав очаг, варят его и угощают 
гостей. Пять-шесть очагов выкапывают для общего угощения палау 
или другим чем-нибудь особенным. Гостей угощают горячим, только 
что приготовленным мясом. Кумысное угощение идет от своих же ко­
был, которых хозяин кибитки пригоняет с собой.

IV-55

На гостей из 4-х волостей угощение было объявлено: четыре ло­
шади, шесть быков, 25 баранов. Каждый гость привозил на ас две— 
три сабы кумыса (л. 297).

I

(Для аша) готовят угощение в течение нескольких дней 
(20—30 лошадей и до 1000 баранов). Это заготовленное мясо сбере­
гается до последнего дня аша, для ежедневного же потребления на 
каждую юрту отпускают в день по два барана. Более почетным по­
сылают рис, чай, орехи, кумыс и пр. Также наделяют их нескольки­
ми кусками конины... Все это угощение отпускается только в выста­
вленные юрты. Те же, кто помещается у прикочевавшего народа, 
едят, что Бог послал.

Такое угощение гостей продолжается в течение всего аша, кото­
рый длится пять—семь дней (л. 333).

А ш : генгеш байга

Киргизы
Ошский р-н

Устраивается к приему съезжающихся гостей. Ближайшие по со­
седству роды, помогающие хозяевам аша, в данном случае: четт’ру: 
карабаргы, сарыбаргы, тазбаргы, тасма, тенгизбай, бору, монгол 9̂. 

“Союзники” также приглашены на кенгеш байга (л. 298).

А ш : первый день {кемегесин чават)

саяк

Скачки в день копания очагов для варки поминального угощения. 
Очаги копаются в форме особых ям вне кибиток. Скачки этого дня

155



Участники κοκ бору и зрители на поминках в дол. Каттаджике. Кыргызстан. 1927 г. Г М Э .

(И з  архива Ф .А .  Фиельструпа)



Курдш (борьба). Кыргызстан, джайляу Сусамыр. 1929  г. (Ф ото  Ф .А .  Фиельструпа)



делаются на 20—30 верст, потом борьба (курош) пешая, борьба 
всадников (енгиш), турнир (саиш).

После этого ирчи (певцы) возглашают песнью весть, что сейчас 
будут распределять по кибиткам.

Ошский р-н

Кемеге байга — угощения никому не делается — первый из 
четырех дней аша. Приезжают “союзники” и прочие приглашен­
ные на тамаша. Останавливаются и питаются у родственников 
(последние), а “союзники” , живя неподалеку, — у себя. “Союз ­
ники” приглашены назавтра (кенгеш байга), а прочие на конок 
байга. В этот день могут приехать и те, кто живет близко, но они 
возвращаются к себе на ночь, не получая никакого угощения. 
Угощают в этот день только особо почетных гостей. Если же кто- 
нибудь из дальних все-таки приедет, то находит себе пристанище 
самостоятельно у родственников, не претендуя на гостеприимст­
во хозяев аша. Если в этот день собирается много гостей и бегун- 
цов, то устраивают кок бору и am чават (скачки), если же мало, 
то не устраивают.

Роют ямы для установки казанов и варят мясо, которое будут 
раздавать на завтра.

При проведении небогатого аша, хотя название кемеге байга и 
остается, в этот день гостей уже угощают едой, приготовленной в те­
чение предыдущего дня и ночи (л. 299).

Казахи
Средняя орда, аргын-1̂ а̂ к^д^

Первый день — ошак — копают очаги по числу нужных котлов 
(тай дузгон — большой казан, вмещающий мясо целого жеребенка). 
В этот же день ставят кибитки и готовят кумыс.

Ошак казу — копание очагов. Устраивается ошак майлар — ос­
вящение очагов. Когда очаги готовы, режут и варят двух—трех лоша­
дей в этих новых очагах, устраивают купан чабар на пять—шесть 
верст с призами. Это устраивает семья поминаемого.

тобыкты.

Ошак (к )аз у  — день, когда копают очаги; кибитки приходят в то 
же время или позже. Топливо для костров уже собрано заранее.

найман

Начиная с копания очагов до собственно аса проходит три дня. 
Первый день — копают очаги, режут скот и варят мясо.

158



Урджар
найман

Первый день — жер ошак — копают очаги, режут скот и варят мясо.

Большая орда, жалаир

При выкапывании очагов режут одну—две скотины и варят на 
этих очагах так называемый кудайи. Варят это мясо не на всех новых 
очагах, а на двух—трех — сколько надо. Это делается, чтобы ас про­
шел благополучно.

IV-56
Первый день — копают очаги — жерочакнын азу.
За день до аса, когда рыли ямы для установки котлов, было пер­

вое состязание ошах майлар — бег на лошадях на небольшое рассто­
яние (л. 300).

А ш : второй день

I

Стрельба в ямбу (китайская монета). Ямба привязывается за три 
нитки к шесту, вышиною аршин в 12. Шест этот ставят на ровном 
месте, и желающие могут сбить ямбу пулями или стрелами на полном 
скаку. Сбивший ямбу получает ее себе в награду (л. 335).

аргын-каракесек

Сойс — режут скот; прикочевывают запоздавшие с кибитками и 
ставят их.

тобыкщ

Режут скот и варят мясо. В тот же день начинают съезжаться 
гости.

найман

Второй день — тавак тарту — угощение. В день угощения ве­
чером устраивается борьба. Призы болван ам (силачам) назначает 
устроитель аса из числа скота, полученного в помощь от родственни­
ков. После чая, кумыса и т.д. ложатся спать (л. 301).

Урджар
найман

Второй день — жеин — собрание.

159



наиман-садыр

На второй день начинают собираться гости. В этот день привя­
зывают к керме коня, служившего покойному, и потом режут его.

Большая оряа. жалаио

Второй день — жер ачак am чават — скачки в день рытья оча­
гов (л. 301).

А ш : третий день (калта байга)

Киргизы
Ошский р-н

По приходе лошадей с калта байга, когда розданы призы, со­
бравшимся аксакалам (родовых) групп объявляется, что такой-то 
группе будет дано на союш столько-то баранов, другой — столько-то 
и т.д., чтобы они послали людей туда-то и приняли их. Потом тут же 
совещаются, на какое расстояние назначать скачки для конок байга и 
откуда им скакать.

Получив баранов, их готовят и ужинают. Тем временем лошади 
отправляются к назначенному пункту. После ужина собирают акса­
калов, и они, рассмотрев общее количество призового добра (устро­
итель указывает им его), распределяют его на отдельные призы.

В этот день принимают марак^аш (участников марака).

Казахи
аргын-каракесек

Лдс: на третий день — варка и дележ мяса. В тот же день уже по­
являются первые гости из ближайших мест, которых угощают.

На третий день — ет тарту — происходят скачки жорго.

найман

Третий день: am навар — скачки. Для скачек самое большое рас­
стояние — 20—30 верст. Устраивают их в последний день. Все вста­
ют очень рано и отправляют лошадей к старту. Потом ждут без осо­
бых развлечений. Лошади возвращаются после полудня. После ска­
чек гости разъезжаются. Перед отправлением лошадей устанавлива­
ют призы для лошадей, начиная с четвертой (ибо три первые были 
установлены на кенгесе) (л. 302).

Урджар
найман

Ат чавалат — скачки бегунцов.

160



наиман-садыо

Am шават. После скачек аксакалы, свои и из гостей, приходят 
в кибитку к вдовам и прекращают траур. Почтенные женщины из 
гостей помогают вдовам и другим скорбящим женщинам привести се­
бя в порядок после того, как кибитка убрана.

Большая орда, жалаир 

Третий день — борьба.

IV-58

На третий день были скачки — каргытоды и состязания иноход­
цев — жорга байгы. Состязалось около 50 иноходцев, причем было 
выдано 10 призов (л. 303).

I

Скачки кунунов (трехлетних лошадей). На них скачут д^ги не 
старше 13 лет на расстояние 20—30 верст. Лошади допускак^гся на 
скачку без ограничения их числа, но выставляется только 9 неболь­
ших призов. Чаще всего первым призом является верблюд, послед­
ним — жеребенок двух лет.

Киргизы II

Байга устраивается преимущественно осенью — только на по­
минках (л. 336).

А ш : четвертый (главный)  день поминок 
(чонг  am частыш)

саяк

После ночевки и утреннего чая гостям объявляют снова через up- 
ни, что всем надлежит собраться на больш}ао байгу — чонг am час­
тыш — там же, где и вчера, чтобы присутствовать на скачках взрос­
лых лошадей, на 40—50 верст иногда, где присуждают большие при­
зы (25, 15 и девять лошадей). После окончания скачек гости сразу 
же разъезжаются по домам. Тш<им образом, в гостях они проводят 
всего одну ночь.

Ошский р-н

Конок байга — большая байга (для гостей) с ночевкой лошадей 
на старте. Лошадей отправляют к старту с вечера, они ночуют там и 
пускаются на скачку рано утром, до рассвета.

На конок байга гостей принято приглашать (л. 305).

11 Фиельструп Ф. Л. 161



Казахи
аргын-каракесек

Табак тарту — день, назначенный гостям для съезда.

тобыкты

Четвертый день называется ат шавар. Певцы ходят по кибит­
кам.

найман-садыр

Состязания в борьбе и проч. происходят в день ет тарту.

Большая орда, жалаир

Четвертый день — жамба атады — стрельба в комок кизяка на 
приз в один китайский ямб.

IV-56

На четвертый день аса были знаменитые бега — байга на 
30 верст, в которых принимало участие до 250 лошадей. Призы бы­
ли выданы 25 наездникам (л. 304).

А ш : пятый день

Киргизы I

Скачки четырехлетних лошадей. Призы небольшие. Расстояние 
до 50 верст в оба конца.

Скачки третьего и пятого дней преимущественно устраивают 
не хозяева аша и не дети, а друзья й близкие родственники умер­
шего.

Казахи
Большая орда, жалаир

Пятый день — ат чават — главные скачки (л. 338).

А ш : шестой день

Киргизы I

Приготовляются к большой скачке, разделяют призы, число ко­
торых бывает обыкновенно 15; вечером раздают мясо, заготовленное 
до начала аша всему народу, т.е не только живущим в выставленных 
юртах, но и тем, кто жил по аулам.

162



А ш : седьмой день

Этот день составляет сущность аша и обходится дороже всех дней. 
Призов обыкновенно бывает 15... Непомерная разница между первым 
и прочими призами заставляет всех сражаться за первенство...

Во избежание недоразумений при раздаче призов, обыкновенно 
назначают для скачек большое расстояние — от 80 до 1 0 0  верст в оба 
конца. Вследствие этого половина лошадей гибнет, и если некоторые 
и приходят к финишу, то лучшие: кто только легкой рысью, а кто ша­
гом. Случается, что седоки идут шагом и погоняют лошадей, лишь бы 
только она добрела... Было принято давать приз, если даже лошадь 
сама не дошла, но привезли ее голову.

Как средство выиграть приз затевают кутерьму. Для этого на 
полдороге хозяин лошади ставит человек 1 0  верховых, которые, вы­
ждав свою лошадь, подхватьшают ее на гумбуры, на всем скаку сни­
мают мальчика-жокея и гонят лошадь без седока. Если впереди ска­
чет одна лошадь без жигитов, то ее нередко задерживают, сбивают 
мальчика, иногда даже убивают его.

Этой скачкой завершается аш, и гости уже прямо едут по домам, 
не заезжая в юрты. Наследники воздали честь отцу, а сами, может 
быть, остались нищими (л. 340).

I

А ш : состязания, игры

Ошский р-н

Опкд чавиш — лысые (с коростой от парши на голове) бьют один 
другого конским горлом и легкими по голове, пока один из них не по­
бедит.

Йениш — борьба всадников.

саяк

Иениш.

Ошский р-н

Атала ваш — размешивают в воде муку и в жидком киселе 
ищут ртом на дне сосуда монету.

Бука-тартыш — двое становятся на четвереньки (на колени), 
повернувшись друг к другу задом, надев на шеи петли аркана (или

163



Состязание ит тартыш или бука тартыш. Кыргызстан, джайляу Сусамыр. 

19 26  г. (Ф ото  Ф .А .  Фиельструпа)



сложенный вдвое), пропущенного между ног, тянут в противополож­
ные стороны.

Талас

Ит тартыш о̂.

Сарыбулак
буку

Жаганаш чавыш — двое всадников, голые по пояс, дерутся, при­
меняя камчи. На случай если камча будет выбита из рук, у всадника 
за поясом есть запасная.

Стреляют на скаку в китайский ямб.
Таз сузуш тургон^^ — лысые с разгона стукаются лбами.
Копают большую яму по колено. Там помещается верблюд, по- 

крьггый кымкапом. Выход из ямы только с одной стороны. Верблю­
да привязывают к колу и так запутывают аркан, что развязать почти 
невозможно. Кругом становятся зрители.

Голая женщина должна развязать верблюда, причем ходит она по 
краю ямы и ей приходится все время нагибаться. Если она развяжет 
верблюда, то берет его с покрышкой себе^2 306).

IV-56

Подымание с земли монеты; опускание головы лошади — сал- 
мойин'у борьба — курес (л. 307).

А ш : состязание саиш

Сонгкуль
саяк

На саише бить можно только ниже шеи и выше пояса. Участву­
ют две группы, каждая выставляет своего бойца. Они дают бойцам 
необходимую одежду и помогают одеться. Батыр одет в свою одеж­
ду, а сверху на нем тердик и калпаки. Затем он садится на коня, по­
зади седла в торока (ремешки у задней луки седла. — Б .К., С .Г.) 
ему привязывают толстый чапан, чтобы было удобно сидеть; в чапан 
завернута палка (например, камчи) для прочности. Если противник 
так силен, что ему трудно удержаться в седле, это сооружение помо­
жет ему. Уверившись, что сидеть ему удобно, батыр слезает с лоша­
ди, становится на одно колено и обычным жестом просит бата (бла­
гословения) у своих сторонников. Получив это пожелание победы, 
он садится в седло, один человек берет его коня под уздцы и отводит

165



на край арены. У середины арены находятся двое посредников (ка- 
лис), которые руководят турниром. Если соперники промахнутся, то 
их снова те же поводчики берут и отводят, держа коней под уздцы, к 
краям арены (в тот конец, который ближе). Победой считается, ко­
гда противник выброшен из седла (л. 308).

Казахи I

Союш (поединок на пиках). Для поединка выбираются два лов­
ких жигита из различных родов и, по возможности, не состоящих в 
близком родстве. Люди эти надевают кольчугу, несколько халатов, 
повязывают голову платками, и так как победа доставляет славу 
всему роду победителя, то дают им самых лучших лошадей. Бойцы 
вооружаются длинными шестами с тупым концом. Народ для сою- 
ша размещается кругом, оставляя арену для бойцов, которые выез­
жают на нее с разных сторон и уже не могут оставить арену до кон­
ца турнира.

Цель поединка: сбить противника с седла, но так как киргизы — 
отличные наездники, то это дело очень трудное. Поэтому они норо­
вят или убить один другого, или нанести такой удар в бок или лицо, 
чтобы противнику нельзя уже было драться.

Побежденным считается только убитый или выбитый из седла; 
если же у одного из бойцов выбит глаз, то дозволяется его перевя­
зать и снова вступить в бой, если боец желает. Отказ равносилен 
поражению.

Призом за такую битву служит один верблюд и восемь лошадей, 
но обычно два—три верблюда. Если один из противников убит, то кун 
(расплата за пролитую кровь) за это не платится, только родственни­
ки убитого получают в свою пользу приз. В этой игре распаляются 
страсти родов, из которых вышли бойцы, и тут малейшего повода до­
статочно, чтобы произвести общую свалку всего народа, так как 
ярость и азарт бойцов всецело сообщаются зрителям. Поэтому нужно 
строго наблюдать, чтобы последствием турнира не стала баранта. По 
окончании поединка между мужчинами происходит такой же поединок 
между женщинами. Это делается уже более для потехи. Не слышно 
при этом криков ярости, а только раздается дружный хохот всего на­
рода. Дело кончается скоро: более ловкая киргизка (казашка. — Б .Х., 
С.Г.) разобьет в кровь лицо противницы, тогда побежденная уже са­
ма отказывается от боя и валится с лошади. Но случаются и здесь 
азартные поединки, когда противницы хватают — Ф .Ф .) пики и 
пускают в дело ножи. Тут уже хохот не уймешь... (л. 337).

166



Киргизы
Ошский р-н

в  сайише участвуют только мужчины. Бойцы надевают под ча- 
пан токум — кошемные потники. Конец копья вырезан как бакан, 
чтобы не соскакивал при ударе. Полагается бить только в грудь
(л. 308).

Сарыбулак
буку

Эр саиш. Найза делается развилкой, причем один рожок немно­
го покороче и тупой, второй же — подлиннее и заострен; первый ме­
шает второму проникнуть в тело при ударе. Бойцам на грудь надева­
ют шарпыАдак — кожаные латы, закрывающие грудь и спину, а по­
верх них стеганые чапаны. На голове топу и поверх него платок. 
С обеих сторон выбирают по два свидетеля (калис), которые смотрят 
за порядком на турнире.

Участники боя перед турниром, надев на шею пояса, с камчами в 
руках идут к своей группе зрителей и получают у них бату — поже­
лания и молитву.

Арена для боев равна 20 десятинам. По ее концам становятся 
бойцы и два свидетеля. Когда все зрители хором произнесут бату, 
бойцы бросаются навстречу друг другу. Оружие — казкак — копье 
без железного наконечника. Призом являются семь или девять голов 
скота. Если девять, то среди скота должен быть один верблюд, ос­
тальные — лошади.

Женщины бьются так же, но слабее.

П-255

На похоронах устраивают единоборство, называемое сеис. Два 
молодца (батыры) на хороших конях, вооруженные копьями, стара­
ются вышибить друг друга из седла... Иногда таким образом бьются 
две женщины. Победитель получает приз. Выигравший приз не де­
лится ни с кем. За смерть и увечье в этих состязаниях не платят ху- 
на (л. 309).

А ш : призы

саяк

Призы, полученные на скачках, делятся между одноаульцами 
пропорционально занятости каждого человека.

167



Ошский р-н

Расстояния и призы для скачек первых трех дней назначает рас­
порядитель аша.

Казахи
Малая орда, адай

К скачкам, борьбе и т.п. полагается девять призов (на богатый 
аш): первый приз — 10—30 голов скота и т.д.

Средняя орда, найман

Призы болван ам назначает устроитель аса, из числа скота, по­
лученного в помощь от родственников (л. 310).

Майаш

Киргизы
саяк

Майаш — если богатый человек не хочет устраивать байгу и про­
чее, то его люди режут несколько голов разного скота, делают очаги 
и готовят угощение всю ночь. Днем приезжают приглашенные гости, 
их угощают, они совершают молитву и уезжают без особого праздне­
ства (л. 311).

П осле аша: брак вдовы

саяк

После отъезда гостей остаются близкие, хозяева режут скотину 
и устраивают бракосочетание вдовы (вдов) умершего с его братом 
или другим выбранным родственником его. На следующий день 
разъезжаются и они. Последний раз поют женщины свой кошок во 
время аша утром в день бракосочетания.

Ошский р-н

По шариату не разрешается вдове выходить замуж в течение че­
тырех месяцев 1 0  дней после смерти мужа, даже если аш устроен был 
раньше (например, через три месяца), но если аш был позже, то она 
выходит замуж после аша.

Во время ника с вдовы снимаются траурные одежды, причем уха­
живающие за ней женщины уговаривают вдову, не желающую рас­
ставаться со своим вдовством, сменить эти одежды на обычные, ко­
торые дает ей жених.

До ника посещение женихом вдовы не разрешается.

168



солто-карамоин
После аша вдова во всяком случае может выйти замуж.

кайн^ад
После аша вдова выходит замуж через два—три года.
Если вдова намерена выходить замуж, то тул снимают ее родные, 

если же остается вдовой — это делают родные покойного мужа через 
неделю или 1 0  дней после аша, причем режут скотину и делают уго­
щение.

Казахи
Шегенды 
Малая орда

Вдова выходит замуж в вечер после аса и (неразборчиво. — 
Б .К .9  с . г . )  не заплетает волос.

Амангир — муж вдовы (вдов) своего старшего брата.

Урджар
найман

Раньше чем через год вдова замуж не выходит, хотя ас мог быть 
и раньше.

Мингбулак
найман

Вдова выходит замуж после аса (л. 312). 

найман-садыр

До аса о новом браке вдов не говорят, а обсуждают этот вопрос 
потом.
Большая орда, жалаир

Через год после смерти человека устраивают жилым беру — го­
довщину, не точно день в день, а с разницей, может быть, до одного 
месяца. Приглашают на угощение ближайших аксакалов и др. Тут 
решается вопрос о замужестве молодой вдовы. Претенденты на руку 
спорят и даже дерутся. Вопрос решается аксакалами. Получающий 
вдову должен задобрить соперников подарками. В этот же день вдо­
ва снимает траур, вновь приобретает прежний внешний вид (это ка­
сается одежды, волос) и выходит замуж. К новому мужу она перехо­
дит с отау и другим личным имуществом.

Если при выходе замуж токая (младшая жена. — Б .К., С.Г.) 
ее сын еще грудной младенец, то он остается при ней, пока не подра­
стет, а потом возвращается к вдовой байбиче; девочка же насовсем 
остается с матерью. Сын всегда принадлежит семье отца, его роду.

169



П-257

На чунг-ач — годовщину бросают в огонь черный платок и черную 
(? -  Ф .Ф  .) одежду вдовы, дозволяя ей выйти замуж (л. 313).

Заплетание кос вдове

Киргизы
Кокомерен
саяк

Чач жиди — заплетание кос вдове на 40-й день (кыркы). Жен­
щины и девушки, вдовы и близкие родственницы покойного распле­
тают себе косы со смертью его и ходят простоволосые.

Пока мужчины на байге, женщины-гостьи заплетают косы хозяй­
кам, причем те плачут и поют свой кошок. После этого со всех снят 
траур, кроме самой вдовы (вдов), и они могут ходить в чужие юрты.

Сонгкуль
саяк

Чач жийди — заплетание волос на пятый, шестой и 10-й дни. 
После смерти мужа вдова распускает себе волосы и ходит просто­
волосой до названного обряда, когда режут скотину и устраивают 
байгу. После этого вдове женщины-одноаульцы заплетают волосы 
снова.

Ошский р-н

Чач жийар. На третий день собираются женщины, режут бара­
на, и гостьи заплетают вдове волосы в две косы, при этом все поют 
кошок.

Чач уру — вдове, со смертью мужа распустившей волосы, через 
семь дней вновь их заплетают. При этом режут барана и читают мо­
литву из Корана.

М Йназа^

Чач жийди — заплетание волос через несколько дней после 
смерти мужа (на 40-й день).

Казахи
Шегенды 
М алая орда

До аса вдова кос не заплетает. Обряд заплетания не всегда вы­
полняется. Иногда она начинает заплетать себе волосы раньше вто­

170



рого брака. В одном случае, например не желая накликать смерть на 
своих детей, она заплетает косы через положенный срок (год), иначе 
может случиться несчастье (л. 279).

Заплетают волосы вдовы на годовщину. Собираются женщи­
ны, которые снимают с нее черную повязку, несмотря на ее сопро­
тивление. Ее уговаривают, напоминая, что у нее есть дети, сын, ко­
торый является хозяином дома, следовательно, утрата замещена 
(л. 280).

Б огоугодные дела во имя умершего

Во имя умершего ставят постройку и украшают коврами — она 
предназначена быть странноприимным домом (караван-сарай). 
В ней живет сторож для наблюдения за порядком — уахыб уй. Такой 
караван-сарай ставится около мечети.

Или роют в честь памяти покойного колодец для общего пользо­
вания (л. 314).

Смерть ж енщины, ребенка

Киргизы
Сонгкуль
саяк

По смерти жены муж не ждет аша, чтобы снова жениться, и в ки­
битке нет никакого тула.

Ошский р-н

По женщине носят траур: мать, дочь, сестра — только в виде си­
ней рубахи. Поют кошок в кибитке ее мужа.

По детям траура не носят, а поминки не справляют ни по женщи­
не, ни по детям.

солто-карамоин

По женщине аш устраивается значительно меньших размеров; ее 
лошадь также режут.

Казахи ΙΙ-238

По своей бабушке Торгай устраивал поминки в течение трех 
дней, с байгою. По Ибрагимову (один из информаторов Ф .А. Фи- 
ельстр)ша. — Б.К., с.г .), по женщине совсем не бывает пышных 
поминок (л. 315).

171



1 Римскими цифрами I, II, III, IV , V ,  V I  Ф .А .  Фиельструп обозначал литератур­

ные источники, из которых им были сделаны выписки. Вторая цифра — это стра­

ница книги.

I. Загряжский Г. Киргизские очерки (аш или тризна по умершим) / /  Тур ­

кестанские ведомости. 1873 . №  1.

II. Гродеков Н .И .  Киргизы и каракиргизы Сырдарьинской области /  /  Таш­

кент. 1 8 89 . №  1.

III. Андреев М .С .  Поездка летом 1 9 28  г. в Касанский район (север Ф ерга ­

ны) / /  Известия общества для изучения Таджикистана и иранских народностей 

за его пределами. Ташкент, 1928 . Т . 1.

IV . Р уденко С .И . Очерк быта северо-восточных казахов. Л ., 1930.

V .  Балаубаева-Голяховская А .М .  Погребальные обряды у казахов А км о ­

линской губернии / /  Сборник научного кружка при восточном факультете 

С А Г У . Ташкент, 1928 . Вып. 1.

V I . Клемену, Р., Хангалов М .  Общественные охоты у северных бурят / /  

Материалы по этнографии России. С П б ., 1910. Т . I.

2 Обычай опираться на посох, чаще ивовый, во время оплакивания покойника извес 

тен многим народам Средней Азии и Казахстана (Наливкин В .П ., Наливкина М  

Очерк быта женщины оседлого туземного населения Ферганы. Казань, 1886  

С . 2 3 3 —2 3 4 ; Валиханов Ч. Тенкри (Б ог) / /  Избранные произведения. М ., 1986  

С . 211; Андреев М .С .  Материалы по этнографии Ягноба (записи 1927—1928 гг.) 

Душанбе, 1970. С . 130—131; Кармышева Б .Х . Архаическая символика в погре 

бально-поминальной обрядности / /  Древние обряды, верования и культы народов 

Средней Азии. М ., 1986 . С . 146; Писарчик А .К . Смерть. Похороны / /  Таджики 

Каратегина и Дарваза. Душанбе, 1976. Ч . III. С . 1 2 4 ,1 8 0 —181; Баялиева Т!Д. Д о ­

исламские верования и их пережитки у киргизов. Ф рунзе, 1973. С . 71; Толеуба- 

ев А .Т .  Указ. соч. С . 9 4 ) . Причем в одних районах на посох опирались только муж­

чины, в других — мужчины, женщины и даже дети. Часто с посохами шли на клад­

бище, где их или втыкали в холмик над могилой, или бросали рядом с могилой или 

даже у входа на кладбище, или клали в могилу рядом с покойником и т.д.

Следует отметить, что к посоху вообще и погребальному, в частности, у на­

родов Средней Азии было отношение почтительное, т.к. он считался спутником 

человека, охраняющим его в пути (Писарчик А .К .  Смерть... С . 181), причем, по­

хоже, не только в этом мире, но и в мире ином. Тот факт, что погребальный посох 

делали из ивы, усиливал его охранительную функцию (об охранительной функции 

ивы см. раздел “Обряды, связанные с рождением и воспитанием ребенка” ). Л ю ­

бопытно, что китайцы вкладывали в правую руку покойника ивовую ветку как ма­

гический оберег, предохраняющий его от нечистой силы (Сидихменов В .Я . К и ­

тай: страницы прошлого. М ., 1978 . С . 8 7 ) .

Н о  следует иметь в виду, что посох в погребальной обрядности — явление 

многофункциональное, как и многое в семейной обрядности. Так, посох имеет и 

функцию обеспечения будущего плодородия, ибо дерево и его производные (по ­

сох, ветвь и т.д .) есть вегетативное божество, в котором “сосредоточена мощь 

плодородия на год” {Фрейденберг О .М .  Поэтика сюжета и жанра. Л ., 1936. 

С . 7 2 ) . Посох, как производное дерева, видимо, соотносится и с “мировым” де ­

ревом (Традиционное мировоззрение тюрков. I. С . 3 3 ). Н е случайно его втыкают 

в могильный холмик некоторые группы населения Средней Азии. О б  еще одной 

функции посоха см. примеч. 39 .

172



 ̂ у  многих народов мира, в том числе и Средней Азии, умершего оплакивали гром­

ко, с причитаниями и специальными плачами. Часто при этом женщины распуска­

ли и рвали на себе волосы, царапали лицо, мазали его в знак горя сажей и т.д. 

{Ш т ернберг Л .Я .  Первобытная религия в свете этнографии. Л ., 1 9 36 . 

С . 2 0 4 —205 ; Лэйн Э .У .  Нравы и обычаи египтян в первую половину X I X  в. М ., 

1982 . С . 391; Айдаров Г. Язык орхонских памятников древне-тюркской письмен­

ности VIII в. Алма-Ата, 1971. С . 15; Писарчик А .К . Смерть... С . 123; Баялие- 

ва TJH. Указ. соч. С . 7 2 —73; Кармышева Б .Х . Архаическая символика... С . 149; 

Есбергенов X . ,  Атамуратов А .  Указ. соч. С . 172—178; Толеубаев А ,Т .  Указ. соч. 

С . 9 5 —9 6 ) , что было пережитком доисламского обычая (Снесарев Г .П . Релик­

ты.., С . 132). Н о поскольку ислам осуждает такое бурное проявление горя, кото­

рое рассматривается им как протест против воли Божьей, то в районах, где придер­

живаются ортодоксального ислама, стараются воздерживаться даже от слез.

 ̂М \ о / /м у ч о  — подарок на помин души; то, что раздавалось в юрте покойного 

почетным представителям родов, а ныне раздается почетным гостям, прибывшим 

на похороны (Ю дахин К .К . Киргизско-русский словарь. М ., 1965 . С . 5 4 4 ) .

 ̂Ж иртыш/ /йирт ич  (от жиртмок, йиртмок — рвать, разрывать) — обычай 

раздачи кусочков ткани на похоронах, известный практически всем среднеазиат­

ским народам. Является пережитком древнего обряда разрывания и расхватыва- 

ния одежды умершего с тем, чтобы благодатная сила умершего, особенно, если 

это был старый и уважаемый человек, передалась оставшимся в живых (об обря­

де причащения с помощью таких кусочков ткани см.: Кармышева Б .Х .  Архаиче­

ская символика... С . 165— 166. Там же приведена и литература по вопросу). 

Вспомним, что из этих кусочков ткани, как особо благодатных, шили свадебный 

занавес, верхнюю одежду для детей и т.д. Восходит к гомеопатической магии, из ­

вестной многим народам мира (Ф рэзер  Дж . Указ. соч. С . 4 3 ) .

 ̂Д о р а н //до о р о н //до о р а н  — 1) отпущение грехов; религиозный обряд, соверша­

ющийся до выноса тела и сопровождающийся раздачей подарков на помин души; 

2 )  подарки духовенству за совершение обряда отпущения грехов (Ю дахин К .К . 

Указ. соч. С . 19 7). Название обряда встречается в форме давра у хорезмских уз ­

беков и таджиков (Снесарев Г.П . Реликты... С . 127— 128; Писарчик А .К . 

Смерть... С . 132— 134; Бабаева И .С . “Д авра” — выкуп грехов умершего / /  Э т ­

нография Таджикистана. Д ушанбе, 1985. С . 8 5 ) , ыскат, дауран — у каракалпа­

ков (Есбергенов X . ,  Атам уратов Т . Указ. соч. С . 184, 1 8 8 ), фидия (разг. пм- 

дмя), искат, даур — у казахов (Толеубаев А .Т .  Указ. соч. С . 9 7 )  и т.д.

Обряд широко известен в мусульманском мире, но восходит, по мнению иссле­

дователей, к домусульманским представлениям о возможности перенесения болез ­

ни, порчи и т.д. на какие-либо предметы или на животных (Ф рэзер  Дж. Указ. соч. 

С . 5 9 9 —60 7 ; Снесарев Г.П. Реликты... С . 108, 127—128; Абрамзон С .М . Кирги­

зы... С . 317; Толеубаев А .Т . Указ. соч. С . 9 7 —9 8 ) . С  появлением понятия грехов­

ности стало возможным, видимо, переносить на кого-либо и грехи. Искупители чу ­

жих грехов существовали, в частности, в Древней Греции, в Древнем Риме, когда 

кто-либо добровольно брал на себя чьи-то грехи или даже грехи всего населения то ­

го или иного города. Например, во время эпидемии или просто раз в год для “про­

филактического очищения” (Ф рэзер Дж . Указ. соч. С . 6 4 2 —6 4 3 ) .

У  среднеазиатских народов во время совершения этого обряда часто держа­

ли рядом за повод лошадь или верблюда (Снесарев Г П .  Реликты... С . 128; Е с ­

бергенов X . ,  Атамуратов Т . Указ. соч. С . 186; Толеубаев А .Т . Указ. соч.

173



с. 9 7 —9 8 ) .  Наличие животного, которое потом отдают искупителю грехов, — 

это, как считает Снесарев Г .П ., свидетельство того, что когда-то именно на не­

го (ж ивотное) переносили грехи умершего (Снесарев Г.П . Реликты... С . 128). 

Н о с другой стороны, как нам кажется, это и плата за взятие на себя грехов. 

Вспомним, что в Д ревнем Риме, например, человека, взявшего на себя грехи то ­

го или иного города, в награду кормили отборной пищей в течение определенно­

го времени, облачали в священные одеяния, а потом уже изгоняли или забивали 

(Ф рэзер  Д ж . Указ. соч. С . 6 4 3 ) .

С о  временем обряд трансформировался, в частности, у  народов Средней 

Азии до такой степени, что во искупление грехов умершего стали просто давать 

мулле, а также раздавать бедным определенное количество чего-либо (скота, 

тканей, денег и т .д .).

 ̂ Неисполнение намазов в положенном числе считалось грехом. См. примеч. 6 .

® О нг жак — букв, “правое место” . См . примеч. 13.

9 См. примеч. 6 .

Г .П . Снесарев объяснял обычай закрывать платком лицо покойного, исходя из зо- 

роастрийского представления о нечистоте трупа, нежеланием осквернить им небес­

ные светила (Снесарев Г.П . Маздеистская традиция в погребальном обряде наро­

дов Средней Азии. М ., 1960 . С . 4 ) . Н о как тогда объяснить тот факт, что вещи, 

связанные с покойником (например, кошмы, одеяла, на которых покойника несли 

на кладбище), и которые тоже были уже “нечистыми” , оставляли для очищения 

под звездами и луной.^ Или тот факт, что труп в теплое время года довольно час­

то обмывали во дворе, т.е. под солнцем, но обязательно за занавеской, чтобы ни­

кто, кроме обмывающих не видел его и, может бьггь, не сглазил, ничем не навре­

дил усопшему.^ Думается, что обычай закрывать лицо покойного платком восхо­

дит к дозороастрийскому периоду, и часть савана, закрывавшая лицо покойного, 

выполняла роль оберега от злых духов. Так оберегали от недобрых взглядов и но­

ворожденного, и жениха с невестой (С м . разделы “Обряды, связанные с рожде­

нием и воспитанием ребенка” и “Свадебные обряды” ). Д ля этой же цели умерше­

го сразу же помещали за циновку или специальный занавес — кошого (см. ниже). 

Во время обряда избавления покойника от грехов (см. примеч. 6 )  мулла спраши­

вает у искупителя грехов, согласен ли он принять на себя грехи покойного, и по­

лучает утвердительный ответ. Поскольку взрослый человек практически всегда 

грешен, этот (вопрос-ответ) повторяется столько раз, сколько умершему лет, ми­

нус 12 лет для мужчин и 9  лет для женщин, т.е. тех лет, когда человек считается 

несовершеннолетним, а значит, безгрешным.

Занавес (кошого) или циновка (чий), видимо, играли ту же роль, что и платок, 

закрывающий лицо покойника, а именно роль оберега от злых духов, дурного 

глаза (см. примеч. 10).

У  тюрков левая от тора половина юрты — место хозяев, а правая — гостевая. 

А .Т .  Толеубаев считает, что перенесение тела хозяина с левой стороны на пра­

вую связано с представлением о покойнике, как о госте (Толеубаев А .Т .  Указ. 

соч. С . 155). К  женщине такое представление, видимо, не относится, хотя ни­

же у Ф .А .  Ф иельструпа есть указание на то, что на правую сторону кладут и 

покойницу.

Есть и другое мнение по поводу переноса покойника на правую сторону. Е с- 

бергенов X .  и Атамуратов Т . связывают это с представлением о “нечистоте” 

трупа. А  именно на этой стороне юрты держали “нечистые” , по их мнению, ве­

174



щи: сбрую, ружья, здесь жили охотничьи собаки, ловчие птицы и т.д. (Есберге- 

нов X . .  Атамуратов Т. Указ. соч. С . 17 6).

Женщины охраняют покойника, видимо, от злых духов, как и новорожденного, 

и молодых в первую брачную ночь (см. разделы “Обряды, связанные с рож де­

нием и воспитанием ребенка” , “Свадебные обряды” ). Н е случайно эти ночные 

сидения рядом с покойником у казахов назывались “кузет” , т.е. “охрана” (Толе- 

у б а е вА .Т . Указ. соч. С . 9 1 ).

С м . примеч. 17.

16 Мусульмане стараются захоронить умершего в день смерти или, в крайнем слу 

чае, если смерть наступила вечером или ночью, на другой день. Захоронение че 

рез три дня и более поздний срок — свидетельство того, что у киргизов сохрани 

лись доисламские обычаи в погребальной обрядности.

Комок земли, который кладут на грудь покойнику, является, видимо, трансфор 

мированной формой древнего обряда вручения покойного земле, известного мно 

гим народам мира (Литвинский Б А .  Семантика древних верований и обрядов 

памирцев / /  Средняя Азия и ее соседи в древности и средневековье. М ., 1981 

С . 9 2 —9 3 . Там же приведена литература).

Соприкосновение тела с Матерью-землей, прародительницей всего сущего 

в том числе и человека, способствует более быстрому возвращению умершего 

ее лоно. Таджики долины Х у ф , например, для большей верности разрезали са 

ван так, чтобы тело соприкасалось с землей. Считалось также, что тело правед 

ника быстро превращается в прах, а тело грешника долго не разлагается (А н д  

реев М .С .  Таджики долины Х у ф  (верховья А м у-Д арьи ) Сталинабад, 1953  

Вып. 1. С . 191; Литвинский Б А .  Там ж е).

Железные конские путы (кмшен), которые клали на ноги покойника, тоже 

видимо, трансформированный обряд, но имеющий иное значение. Мож но объяс 

нить его трояко: 1) страхом перед покойником и желанием связать его ноги, что 

бы он не бродил среди живых и не приносил им вреда (Литвинский Б Л .  Курга 

ны и курумы западной Ферганы. М ., 1972. С . 104—106); 2 )  желанием отпугнуть 

злых духов, которые могли бы навредить покойнику. А  злые духи, как известно 

боятся железа и всего, что связано с лошадьми (см. раздел “Обряды, связанные 

рождением и воспитанием детей” ); 3 ) и, как нам кажется, этот обряд является од 

ним из инициационных обрядов. Попробуем объяснить последнее.

Когда ребенку исполняется год, и он делает первые самостоятельные шаги 

у киргизов, казахов и других тюркских народов совершается обряд “Разрезания 

пут” : ребенку связывают ножки, а затем кто-нибудь разрезает путы. Смысл это

го обряда заключается в том, что младенец пришел в этот мир со связанными 

ножками, т.е. “неходячим” . Отныне, после совершения обряда, он переходит в 

новый статус, статус “ходячего” человека.

Смерть — это один из переходных этапов существования человека, и сопрово­

ждается он определенными обрядами, в том числе, на наш взгляд, и инициационно­

го характера. Одним из таких обрядов и является связывание ног (или только боль­

ших пальцев) покойного, надевание на его ноги пут, что означает, что он переходит 

в статус “неходячего” . При возвращении его, “неходячего” , в этот мир (в лице ка- 

кого-нибудь младенца) потребуется опять обряд “разрезания пут” , чтобы он смог 

пройти свой земной путь самостоятельно и т.д. Объяснение же, что комок земли на 

груди покойного и конские путы на его ногах — это залог предохранения его от пор­

чи, скорее всего, попытка дать свое объяснение давно забьггым обрядам.

175



Народы Средней А з и и  выносят покойника из помещения по-разному. 

Б .А . Литвинский считает, что в Средней Азии вообще труп выносили ногами 

вперед, чтобы покойник не мог найти обратного пути в дом и не навредил живым 

(Литвинский Б А .  Курганы и курумы... С . 121—122). Действительно, таджики 

Ягноба, казахи, каракалпаки выносят покойника ногами вперед (А ндреев М .С . 

Материалы... С . 137; Толеубаев А .Т .  Указ. соч. С . 9 8 ; Есбергенов X . ,  А т а м у- 

ратов Т . Указ. соч. С . 18 7). Н о  таджики Каратегина и, как считает А .К .  П и - 

сарчик, таджики других регионов (кроме таджиков Ягноба) выносят покойника 

головой вперед с той же целью, чтобы не нашел обратной дороги домой (П исар- 

чик А .К .  Смерть... С . 133). Головой вперед выносят покойника и тувинцы (П о ­

тапов Л .П .  Очерки... С . 3 7 4 ) , и киргизы, и крымские татары, судя по записям 

Ф .А . Фиельструпа (см. ниже).

См. примеч. 6 . Возможно, вопрос: “Хороший ли был человек умерший.^” , и от­

вет; “Хорош ий!” — есть завершение обряда “отпущения грехов” .

20 О  связи временного захоронения с древним обычаем хоронить через определен­

ное время года (до года) см.: Толеубаев А .Т .  Указ. соч. С . 133—135. Временное 

захоронение было известно и таджикам (Писарчик А .К . Смерть... С . 141— 142. 

Там же приведена и литература по вопросу).

Запад (где солнце заходит) у всех южно-сибирских тюрков (думаем, что у всех 

тюрков вообще) связывается со смертью, в отличие от востока (где солнце восхо­

дит). При этом, по представлениям тюрков, запад тяготеет к северу, а восток — к 

югу. Именно поэтому тюрки хоронили умерших головой на запад или северо-запад, 

реже на север (Традиционное мировоззрение тюрков. I. С . 4 2 —45 ). Поворачива­

ние же при этом лица в сторону Мекки (с чем мы не раз встретимся в материалах 

Ф .А . Фиельструпа) — это мусульманизация древнего обряда захоронения.

22 См . примеч. 17. О бряд “вручение покойника земле” мусульманизирован, как и 

многие другие обряды.

23 См. примеч. 21.

24 Возможно, это пережиток обычая, когда страх перед покойником заставлял 

древнего человека принимать дополнительные меры по удержанию его в могиле, 

например, придавив его камнями (Литвинский Б А .  Курганы и курумы... 

С . 1 0 4—106, 120— 12 4). Последующее объяснение: “Д ля облегчения наказания 

на том свете” , видимо, является более поздним переосмыслением обычая.

25 Сено у тюркских народов широко используется во всех обрядах жизненного ци­

кла (Троиг^кая А Л .  Первые сорок дней ( “чилля” )... С . 3 5 7 ; Она же. Рождение 

и первые годы жизни... С . 125; Андреев М .С .  Тадкики долины Х уф . С . 9 4 ; Б а- 

ялиева Т.Д. Указ. соч. С . 75 ; Кармышева Б .Х .  Архаическая символика... 

С . 143; Чвырь Л .А . О пы т анализа... С . 125; Она же. Три “чилла” ... С . 7 4 ; Тра­

диционное мировоззрение тюрков. II. С . 14 9). И  это не случайно. В родильной 

и свадебной обрядности трава, солома (в которой могут быть и зерна) служили 

пожеланием будущего плодородия новорожденному и молодой (только что ро­

дившейся) семье. О бряд этот существует и сегодня. В погребальной же обряд­

ности этот смысл уже утрачен, хотя в прошлом он, видимо, имел большое значе­

ние. И бо смерть, по мнению человека родового общества, — это не конец жиз ­

ненного пути, а один из его этапов. И  человек, как частица природы, подчиня­

ется общей природной закономерности: умирает, чтобы вновь воскреснуть, воз ­

родиться во внуках, братьях, сестрах или в растительном и животном мире (ведь, 

прах, в который обращается в конце концов все живое делает землю более пло­

176



дородной, оплодотворяет ее, а она, в свою очередь, с большей энергией дает на­

чало всему живому: растительности, животным, ее поедающим, а значит, и лю ­

дям, которые едят и то, и другое (см. о круговороте в природе, например, в кни­

ге Андреева М .С .  Таджики долины Х у ф ... С . 2 0 4 .)

Кроме того, наличие травы, соломы во всех обрядах жизненного цикла 

должно было, видимо, означать и непрерывающуюся связь человека с природой: 

человек родится на траве (у  многих народов под роженицу подстилают 1раву, су ­

хой мох. С м .: Традиционное мировоззрение тюрков. II. С . 1 8 6 ) , умирает на ней 

(каратегинские киргизы, по материалам Б .Х . Кармьииевой, сразу же укладыва­

ют умершего на сено), т.е. пришел из природы и ушел в нее.

26 Ясин Коран хатим — букв, “чтение Корана, суры ясин” . Ясин — 3 6 -я  сура К о ­

рана, очень популярная у мусульман, играет также роль отходной и панихидной 

(К оран. /  Перевод и комментарий Крачковского И .Ю . М ., 1 9 63 . С . 3 4 8 —3 5 2 , 

5 8 4 - 5 8 5 ) .

27 О  семантике поминальных дат см:. Толеубаев А .Т .  Указ. соч. С . 119— 137.

28 Т .е . режут на поминки барана или лошадь.

29 См. примеч. 33.

^  Байга — конные скачки. Раньше имели не спортивный, а исключительно риту­

альный характер и устраивались только на поминках. В  качестве призов давали 

вещи, принадлежавшие умершему (Липеи, Р .С . Образы  батыра и его коня в 

тюрко-монгольском эпосе. М ., 19 8 4 . С . 2 2 2 ; Басилов В .Н ., К арм ыш еваДж .Х. 

Религиозные верования / /  Казахи. Историко-этнографическое исследование. 

Алматы, 1995. С . 2 6 2 —2 6 3 ) . К ок бору — скачки с козлом, “козлодрание” — в 

ритуальном плане, скорее, относились к свадебным торжествам (Симаков Г.Н . 

Общественные функции киргизских народных развлечений в конце X I X  — на­

чале X X  в. Историко-этнографические очерки. Л ., 1 9 84 . С . 1 4 9 —1 5 0 ). С о  вре­

менем то и другое стали устраивать при каждом благоприятном случае.

См. примеч. 4 8 .

2̂ Пожилая байбиче не причитает по мужу. Неясно, почему.

Табу на людей в трауре, в том числе на вдов (вдовцов), было известно многим 

народам мира и связано со страхом перед привидением, которое якобы находит­

ся поблизости от табуированного {Ф рэзер  Д ж , Указ. соч. С . 2 3 4 —2 3 7 ) . Вдов­

цы (вдовы) теряли на период траура все гражданские права. О ни не имели пра­

ва появляться на людях, проходить через селение и вообще общаться с внешним 

миром, возделывать сад, заниматься хозяйством и т.д. Д елать что-либо они мог­

ли только ночью и в полном одиночестве. Никто при этом не должен был видеть 

их (Ф рэзер Дж . Указ. соч. С . 2 3 ) .

В ряде селений Ферганской долины все женщины, члены семьи умершего, 

должны были бьггь в доме умершего 4 0  дней, оставив свои семьи на попечение 

мужа и его родственников. Навещать свою семью они могли только ночью {К ар- 

мышева Б .Х .  Архаическая символика... С . 1 4 8 ) . У  хакасов вдова в течение 4 0  

дней не только не имела права заниматься хозяйственными делами, общаться с 

родственниками, соседями, но вообще как бы находилась во власти потусторон­

него мира и теряла человеческий облик: надевала одежду наизнанку, расплетала 

косы, как это делалось покойницам. Завершение ее траура обставлялось как воз ­

вращение ее в мир живых (Традиционное мировоззрение тюрков. II. С . 1 6 2 ).

Последнее объяснение нам кажется более точным. Вдова (вдовец) и ближай­

шие родственники покойного как бы тоже уходили из этого мира в мир иной, а по-

12 Фиельстр\ п Ф. Л 177



тому, естественно, что они не могли общаться с людьми, заниматься земными де­

лами. Н е рядом с ними был призрак умершего, а они сами были “покойниками” и 

потому наводили страх на окружающих, и потому были табуированы. В нашем слу­

чае вдове-киргизке достаточно было отворачивать лицо от посторонних, но не од- 

ноаульцев, что говорит об определенной трансформации обряда. Н о в “черную ки­

битку” , т.е. юрту, где занимаются хозяйственными делами, варят пищу, вход ей был 

запрещен.

Объясняется, видимо, зороастрийским представлением о нечистоте трупа и все­

го, что с ним соприкасается.

Элечек — головной убор замужней женщины. А  поскольку вдова таковой уже не 

является, то, видимо, и элечек носить уже не должна. А  платок, будучи тоже го­

ловным убором замужней женщины, является также и элементом траурной оде­

жды (обратим внимание на запись Ф .А .  Фиельструпа: “Д евушка после смерти 

отца надевает платок” ).

Замужняя дочь при трауре по отцу волос не распускает, может быть, потому, что 

она теперь принадлежит роду мужа, а не отца.

Неясно, почему у казахов пракальщица не сидит на земле, а у киргизов должна 

сидеть именно на земле.

О  семантике цветов траурной одежды у киргизов, казахов, таджиков см. Бая- 

лиева TJH. Указ. соч. С . 6 9 —7 0 ; Писарчик А .К .  Смерть... С . 161; Толеуба- 

ев А Т .  Указ. соч. С . 1 0 5 -1 0 6 .

Тул — символическое изображение покойного во время траура (до одного года) 

в виде куклы (крестовины или подушки, одетых в одежды покойного) — очень 

древний институт в погребально-поминальной обрядности и известен многим на­

родам мира (Абрамзон С .М . Киргизы... С . 3 2 8 —3 3 7 ; Ш иш ло Б .П . Среднеа­

зиатский тул и его сибирские параллели /  /  Домусульманские верования и обря­

ды в Средней Азии. М ., 1975; Басилов В .Н ., Кармышева Д ж .Х . Указ. соч. 

С . 2 5 9 —2 6 0 ; Толеубаев А .Т .  Указ. соч. С . 1 0 6— 112). Предполагается, что “ку ­

кла” является вместилищем души покойного (вернее, вместилищем является 

одежда, в которую она одета) и потому она (кукла) является временным замес­

тителем покойного на земле.

Роль заместителя покойного играют и его копье, выставленное из юрты с 

траурным “флагом” (см. ниже), и любимый конь, и одежда, развешиваемая в 

юрте {Ш иш ло Б .П . Указ. соч. С . 2 4 9 ; Толеубаев А .Т .  Указ. соч. С . 10 9). Д у ­

мается, эту роль играет и траурный посох, на который опираются оплакивающие 

покойного (см. примеч. 2 ) . Н а эту мысль наводят следующие сведения: 1) пос­

ле смерти мужа казашка шила тряпичную куклу, перед которой она ежедневно 

плачет и причитает, а вечером кладет с собой в постель {Потанин Г.Н . Очерки 

северо-западной Монголии. С П б ., 1883 . Вып. IV . С . 9 9 ) ;  2 )  у хакасов вдова 

каждый вечер в течение траурного периода укладывала траурный посох рядом с 

собой {Усманова М .С .  Хакасы /  /  Семейная обрядность народов Сибири. Опьгг 

сравнительного изучения. М ., 1 9 8 6 . С . 113).

Возникновение института “временного заместителя покойного” С .М . А б ­

рамзон связывает с культом предков {Абрамзон С .М .  Киргизы... С . 3 3 5 —3 3 7 ) . 

С  ним полемизирует Б .П . Ш ишло, который считает, что возникновение тула 

связано не с культом предков, а лишь с идеей страха перед умершим, о чем сви ­

детельствует, по его мнению, уничтожение тула (и куклы, и копья) в годовщину 

смерти, что означает окончательный разрыв между умершим и живым {Ш и ш - 

ло Б .П . Указ. соч. С . 2 5 7 - 2 5 8 ) .

178



Н е вступая в полемику, нам, тем не менее, хотелось обратить внимание на 

аналогию, которую проводит Б .П . Ш ишло между киргизско-казахским обыча­

ем преломлять после окончания траура копье и деревянные части тула и сжигать 

их, и австралийским обрядом преломления костей покойника, после чего дух по­

койника навсегда возвращается в место пребывания других духов, где ему и сле­

довало находиться {Ш и ш ло Б .П . Указ. соч. С . 2 5 7 ) .

В  связи с этим вспомним, что у многих народов древности было совершенно 

определенное представление о костях животного и человека: сохраненные в цело­

сти (не преломленные и не разрубленные), они имеют способность обрастать мя­

сом и возрождаться. Уничтоженные же кости — верный способ добиться полного 

небытия животного или человека {Ф рэзер Дж . Указ. соч. С . 5 8 7 —5 8 8 ; Т]эадици- 

онное мировоззрение тюрков. II. С . 6 7 —6 8 ) . Если необходимо было навсегда ис­

коренить вражеский род, то мало было его убить, надо было уничтожить, изрубить 

его кости. Значит, австралийцы преломляли кости покойного, а казахи и киргизы 

(и  другие тюркские народы) пику покойного и деревянные части тула, символизи­

рующие костяк покойного с тем, чтобы он (покойник) больше не бродил по земле 

и не вредил оставшимся живым родственникам. Значит, движущей силой в этих 

действиях был страх. И  в этом Б .П . Ш ишло был, видимо, прав.

С  другой стороны, сжигание костей — это не только полное уничтожение их 

владельца, но и пережиток древнего способа погребения покойника и единствен­

ная возможность отправить душу его с дымом огня наверх {П от апов Л .П .  

Очерки... С . 373; Традиционное мировоззрение тюрков. II. С . 6 9 ) .  А  это имеет 

отношение к культу предков. Скорее всего, мы имеем дело с контаминацией двух 

разных причин возникновения данного обряда, а потому правы оба ученых.

Т .е . там, где лежал покойник.

Видимо, сторона в юрте определяется в данном случае от входа (см. примеч. 13). 

К . К . Юдахин указывал, что тул устанавливали над местом супружеского ложа 

{Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 7 6 4 ) , а А .Т . Толеубаев — на самом тбр’е (Толеуба- 

ев А .Т .  Указ. соч. С . 154).

С м . примеч. 48 .

К ак  протестуют они и при переламывании копья, поскольку вещи, как уже гово­

рилось, тоже являются вместилищем души покойного и играют роль временного 

заместителя покойного. И  женщины не хотят расставаться пусть даже с замес­

тителем покойного.

44 Сеп — одним из значений этого слова в современном киргизском языке является 

“приданое невестьГ. О  том, что раньше так назывались и личные вещи покойного 

(которые, как мы видим, так же как и приданое невесты, развешивались для обо­

зрения), знают немногие информаторы. Забылось. Н е отмечено это и в словаре 

К .К . Юдахина. Н е случайно Ф .А . Фиельструп поставил в скобках знак вопроса.

4̂  О  роли коня в погребальной поминальной обрядности см.: Толеубаев А .Т  Указ. 

соч. С . 1 3 7 -1 4 8 .

46 Туу — копье покойного или шест с платком на конце не только знак, указываю­

щий на то, что в доме покойник, но такой же временный заместитель покойного, 

как и одежда его, и тул, и любимый конь. Ц вет платка на копье указывает на 

возраст умершего: белый — значит умер старый или пожилой человек, черный — 

человек средних лет (т.е. человек с черной бородой), красный — молодой чело­

век {Баялиева Т!Д . Указ. соч. С . 70 ; Симаков Г.Н . Общественные функции... 

С . 14 2 ; Басилов В .Н ., Кармышева Д ж .Х . Указ. соч. С . 2 5 9 ; Толеубаев А .Т .

179



Указ. соч. С . 105). Казахский этнограф конца X I X  — начала X X  в. К . Халиди 

(1 8 4 6 — 1913) о цвете флага пишет следующее: «Если умер молодой человек, 

флаг делают из красного полотна, если старый, то из белого, если же это был че 

ловек средних лет, то флаг делают двухцветный: одну сторону из черного, дру 

1ую  — из красного или белого полотна. Этот знак характерен для простонародья 

Представители же сословия тюре водружают флаг в соответствии со своим зна 

менем: если тюре при жизни носил красное знамя, то после смерти по нем под 

нимают красное знамя, если же носил белое или синее знамя, то и кончина его 

знаменуется белым или синим знаменем, причем старые и молодые не различа­

ются. Какого бы цвета ни был флаг, водруженный по покойнику, его называют 

“кара” — черное, т.е. знак печали, наступления “черного” дня (для утративших 

близкого)». — Халиди К . Очерки истории пяти восточных народов (Таварих-и 

хамса-йи шарки). Казань, 1910. С . 4 9 2  (Рукописный перевод с татарского 

Д ж . Кармышевой).

Г .Н . Симаков считает, что генетически т у (т у г )  восходит к мировому дре­

ву {Симаков Г.Н . Соколиная охота и культ хищных птиц в Средней Азии. Ри ­

туальный и практический аспекты. С П б ., 19 98 . С . 2 7 7 ) .

У  казахов переломивший копье (а это был заранее назначенный человек) дол­

жен был стать мужем вдовы (Толеубаев А .Т .  Указ. соч. С . 16 7).

Чач жиди — букв, “собрали волосы” , т.е. заплели косы. Заплетенная коса у мно­

гих народов служила признаком принадлежности к миру людей, а расплетенная, 

напротив, свидетельствовала о десоциализации носителя (Т]эадиционное миро­

воззрение тюрков. II. С . 175). Именно поэтому покойницам расплетали косы. 

Поскольку вдова тоже должна была “уходить” с усопшим мужем в мир иной, 

она (а у многих народов и близкие родственницы покойного) должна была оп­

лакивать его с распущенными или срезанными волосами {Ю т ернберг Л .Я . 

Указ. соч. С . 2 0 5 ; Снесарее Г.П . Реликты... С . 132; Писарчик А .К .  Смерть... 

С . 123; Бабаева Н .С .  Указ. соч. С . 3 7 —3 8 ; Сидихменов В .Я . Указ . соч. С . 8 8 ; 

Лэйн Э .У .  Указ. соч. С . 3 9 6 ; Толеубаев А .Т .  Указ. соч. С . 9 5 — 9 6 .  См. также 

примеч. 3 3 ). Заплетание же волос означало завершение траура у вдовы, возвра­

щение ее в мир живых. Завершение траура сопровождалось и заменой траурной 

одежды и головного убора. Отныне вдова имела право выйти замуж .

К ырк шикару — проведение сороковин.

Названия казахских родов.

О  родовой взаимопомощи см. раздел “Свадебные обряды” (примеч. 21). 

Д еревянные, скорее всего. Видимо, деревянной посуде была присуща опреде­

ленная сакральность, коль для годовых поминок (самых многолюдных) специ­

ально ее выгачивали. К ак уже говорилось, у многих народов дерево рассматри­

валось как живое существо, и свойства дерева сохранялись в изделиях из него 

(см. примеч. 2 ) .

Кемегесин чават — (от кемеге — очаг вне юрты, чават, точнее, чапат, атчап — 

конские скачки) скачки, устраиваемые в день рытья очагов.

Кемеге байга (кемеге байге) — тоже скачки, устраиваемые в день рьггья очагов. 

О бычно это малые скачки. В них участвуют рядовые скакуны. Устраивались они 

накануне главных скачек для менее почетных гостей {Ю дахин К .К . Указ. соч.

С . 9 5 ) .

Букв, “день, когда режут скот” .

Букв, “день, когда едят мясо” .

180



Б укв, “раздают мясо” .

А т  чавалат — скачки бегунцов.

59 Ч етт у р у //ж ети  уру — семь родов. Перечисляются киргизские роды, кочующие 

в Ошском уезде.

Бука тартыш — (букв, “схватка, перетягивание быков, бугаев” ); ит тартыш 

(букв, “схватка, перетягивание собак” ) — вид состязания, состоящий в перетя­

гивании каната, стоя на четвереньках (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 15, 711).

Таз сузуш тургон — букв, “бодание паршивых” .

Подобное зрелище описано и Сабиром Абдиманнафом в рассказе “ И з  глубоких 

недр 1яньшанских гор. Описание похорон и поминок киргизского манапа Ш аб- 

дал батыра” (Ш ур о, 1913. №  5. С . 159. Рукописный перевод с татарского 

Д ж . Кармышевой), и Г .Н . Симаковым (Общественные функции... С . 12 0). 

С вяз ь подобных обрядов с магией плодородия не вызывает сомнения. Подобные 

инсценировки обычны в период возрождения растительного мира призваны сим­

волизировать и содействовать размножению плодов, животных и людей (Ф р э ­

зер Д  ж . Указ. соч. С . 3 6 3 ) . В  нашем случае подобное действо призвано, види­

мо, способствовать будущему возрождению и плодородию не самого покойника, 

естественно, а его души.



Глава вторая

ОБРЯДЫ, СВЯЗАННЫЕ 
С ХОЗЯЙСТВЕННЫМ БЫТОМ

СКОТОВОД СТВО'

Покровители скота и отношение к ним

Киргизы
Каракол-Сусамыр
солто

Если при переходе через горы верблюд не провалится где-ни- 
будь, то говорят: **БабединУ* ,̂ т.е. покровителю скота надо принести 
в жертву семь пресных лепешек (чават). Раздают их людям ввиду 
счастливо миновавшей опасности.

бугу

Бабедин — угодник божий. Его поминают при всех обстоятель­
ствах в минуту опасности и т.п. Если в горах человек сорвется со ска­
лы или приключится какое-либо другое несчастье, которое окончит­
ся благополучно, то он дает тилек — обет, восклицая: “Тогуз токач, 
БабединУ*  ̂— в этот момент, так же как “/Судай колдоУ* ,̂ т.е. обеща­
ет принести в жертву девять лепешек.

Если беркут плохо догоняет лису, охотник кричит: “Ха. Бабе­
дин!**

Талас
кайназар

Чолпон-ата — покровитель овец; Зенчи-ата — покровитель рога­
того скота; Камбар-ата — покровитель лошадей; Айсул-ата — покро­
витель верблюдов.

''Бабедин: а! Кудай бабедин колдоГ (л. 96).

182



Обычаи

Аламедин
солто-болокбай

Когда впервые пускают жеребца к маткам (составляют новый та­
бун), то ему ко лбу привязывают клочок ваты̂ .

Ар крабос — устанавливая в первый раз весной желе, приносят 
чашку проса (таруу) с молоком и две—три ложки бросают на то ме­
сто, где поставлено желе ,̂

Туло — жертвоприношение, пирушка, которую устраивают в 
случае счастливо миновавшей угрозы, испзо'а.

При откочевывании на месте бывшей юрты оставляют в очаге ку­
сочек сала̂ .

кайн^ар

При установке желе приносят лепешки, чай, другую еду и совер­
шают обряд всем аулом. К желе у колышка привязывают кусочек 
ватки®.

В прежние времена, уходя с места, где стоял аул, заливали ямки 
от колышков желе салом, чтобы место оставалось жирным .̂ Пока 
аул стоял на месте, желе не перемещалось.

Чонкур-Талас
чонг-кайназ^

При установке желе в первый раз приносят к месту семь чава 
(лепешек) и прыскают на желе айраном. Это называется кудай или
гпелеу̂ о.

Ак жалгасын — привязанный ко лбу молодого жеребца кусочек 
ваты, когда его пускают в новый табун.

При рождении ягненка притрагиваются рукой ко лбу его, потом 
целуют кончики пальцев.

При установке котон а говорят только; ^^БисмиллаУ'
При перекочевке, где стоял желе или котон, наливают айран в 

ямки от колышков.

Сонг-Кошой
солто-карамоин

В прежние времена, уходя с кочевки, в отверстие от желе втыка­
ли колышки свежесрубленного дерева̂ ^

183



Аул готовится к перекочевке. Навьючивание верблюдов. Казахи керей. 1927 г. 

(Ф ото  Ф .А .  Фиельструпа)

Перекочевка аула. Л ошадь, навьюченная кошмами. Н а заднем плане остов юрты. 

Казахи найман. 1927 г. (Ф о то  Ф .А .  Фиельструпа)

184



Сарыбулак
бугх

Когда откочевывают, то на месте желе сыплют пшеницу̂ ^̂  До 
пшеницы (до появления земледелия у киргизов) в ямки от колышков 
подливали айран, кумыс, чтобы был ак.

При установке желе жеребят обсыпают горстью пшеницы.
Кара жилик — не касаясь зубами, очистив только ножом, заты­

кают за ук в кибитке (справа у двери второй или третий ук) или бро­
сают в собаку, чтобы стада были целы̂ .̂

рч. Большой Кебин

Когда коровы телятся (весной) и дают первое молоко, то это моло­
ко кипятят, берут из казана ложкой, льют в огонь и мажут теленка, при­
говаривая: *'Кулоо(й)^^, кулоо(й), кулоо(й), киин калсанг кашкир 
жейт” (Теля(? — Ф .Ф .) , теля, не оставайся позади, волк съест). 
*'Илгери барсанг уури алахп (Вперед уйдешь, воры украдут). “Ооршо 
жердей чикпай жур!” (Находись всегда посередине (стада)!). Остав­
шееся молоко выпивают все приглашенные, молятся и расходятся. Так 
делают с каждой коровой, иначе теленок не будет хорошим.

Когда рождается верблюжонок, хозяйка откусывает ему кончик 
хвоста и пришивает этот кончик маленькому ребенку на чапан сзади. 
Затем прокалывает верблюжонку уши и пропускает в отверстия нит­
ки; прокалывает носовую перегородку и продевает нитку; просовыва­
ет в ноздри пальцы, чтобы ноздри стали больше. Верблюдице наде­
вают конскую уздечку, потом повязывают ей голову платком, покры­
вают ее ковром или цветной кошмой и говорят ей на ухо: “Бура, бу­
ра, бура екен.̂ ”!̂ , чтобы верблюдица радовалась, и от радости этой 
была бы ей поклажа легка. Затем хозяйка собирает соседей, готовит 
нан и масло и угощает всех (жентек).

Нитки верблюжонку продевают, чтобы он хорошо ходил. Повяз­
ку верблюдице делают, чтобы у нее не было кровотечения после ро­
дов; ковром закрывают, чтобы не простудилась (на три дня). Если не 
откусить у верблюжонка хвост, верблюд будет плох; откушенный же 
кончик нельзя бросать на землю, оттого и пришивают кончик хвоста 
любимого верблюжонка на спину любимому ребенку̂ .̂ Для других 
животных это не делается.

Если у хозяина нет пастуха и бараны пасутся без присмотра, то 
он говорит, что их пасет Бабедин (святой). **Бабедин, сенинг жо- 
олунгда (Бабедин! Тебе на дорогу)^7  ̂_  говорит он и делает семь ле­
пешек или жарма, чтобы волк не зарезал баранов и чтобы они не па­
дали со скал или в ямы.

185



Караван верблюдов, готовый в путь. Казахстан. 19 26  г. (Ф ото  Ф .А . Фиельструпа)



Сайапкыр — тренер (и врач? —Ф .Ф .) лошадей к байге̂ ®. 
Коктомо — первое весеннее пастбище, которое не везде имеется 

(в переводе “зеленовка”). Продолжается с конца зимовки (прибли­
зительно в конце марта) до мая, когда готовы летние пастбища. 
Отор — зимние и осенние пастбища.

Тебеневать от слова “тебет” — бить копытом снег, добывая 
корм̂ 9. Когда на летовке много волков, в ауле перекидывают с юрты 
на юрту арканы, хотя бы и высоко. Тогда волки не могут пройти к 
стаду, окруженному этой цепью внутри аула (л. 97).

Скот (об щ ие сведения)

солто-болокбай

Зимой баранов гонят в ущелье, а лошади пасутся в степи в рай­
оне зимовки. На кунгей мало снега. Ночью (зимой, длящейся три 
месяца) бараны находятся в загоне, приготовленном где-нибудь под 
скалой.

Дорогу овцам протаптьшают на перевал люди (пастухи) ногами. 
Состояние снега для них довольно безразлично, мешает глубина.

На зиму койши вместе с сыном хозяина отправляются пасти овец 
в ущелье. С ними их жены. Берут с собой всякую нужную утварь и 
пищу. Живут в сайма алачик. С зимником имеют сношения каждые 
15—20 дней. Лошади тем временем находятся в степи у зимовки. 
Молодняк родится на коктоме. Через месяц после этого периода лю­
ди оттуда откочевывают.

Тк\ас
кайназар

Кысрак болмо^  ̂ — весной собирают молодых и яловых кобылиц 
и запирают вместе с молодым жеребцом в куран (загон) больше чем 
на сутки, чтобы они привыкли табуниться. Потом загоняют в отдель­
ное ущелье, чтобы табун не смешивался с др)0 'ими.

Тубие — сытая кобыла, яловая, без жеребенка, но носившая уже 
жеребят, разрешившаяся плодом, нео1улявшаяся или потерявшая же­
ребенка.

Кысрак — яловая по молодости кобыла.
Овец летом не доят.

Чонг Кошой

Жеребята имеют постоянное место на желе. Там, где обычно на­
чинают доить, помещаются жеребята малодойных кобылиц, а в кон­

187



це (аяк) помещают жеребят тех кобылиц, которые дают большее ко­
личество молока. Первых труднее доить, так как у них вымя жестче 
и больше усилий надо, чтобы заставить их спустить молоко.

Чонкур-Талас

Для новорожденных ягнят устраивают шалаши из чия. Весной 
овец доят и пользуются молоком (л. 99).

Ошский у.. Актор Кумбель

В зависимости от количества снега зимой лошади пасутся в сте­
пи или находятся в стойле. Когда в первый раз привязывают жере­
бят, мужчина или женщина мажут колотушку и кол от желе маслом !̂.

Бельбашат (под Чолкунду)

Разводимые породы верблюдов: айре, нар, лок (с близко поса­
женными горбами).

Асый — лошадь пяти лет, екк асый — шести лет и с т а р ш е ^ 2

(л. 104).
Масти лошадей: чаар — белая пятнистая; ала {кар-у тор-, cap-) — 

пегая (вороная пегая, гнедая пегая, саврасая пегая); кызыл — серая; 
жийирде — рыжая; тоори — гнедая; буурул — чалая (серебрис- 
то-рыжая); кара-гир — темно-гнедая^З; кер — светло-гнедая^ ;̂ бос — 
сивая.

Каждый жеребенок имеет свое определенное место на желе, что­
бы матерям было легко находить их.

Для привязывания жеребят натягивается на двух колышках более 
или менее длинный аркан — желе, от которого одна за другой отхо­
дит нужное количество (по числу голов) петель (жикта^^), К петлям 
пристегиваются жеребята за оброть (нокто), в нижний конец его 
продета палочка (тийево^^), служащая как бы пуговицей.

Для ягнят также натягивается аркан (когон), к которому на опре­
деленном расстоянии один от другого продеты короткие арканы двумя 
концами наружу для завязывания вокруг шеи барашка — буурчак.

Телята привязываются к колышку или аркану просто за веревку 
в нижнем конце оброти (дзау-нокто).

Молодой скот (телят, ягнят, козлят) в полуденную жару часто 
привязывают внутри юрты слева от входа, чтобы защитить от лучей 
солнца.

Соль овцам дают в аш-тоо '̂  ̂ — узкое корытце, выдолбленное в 
длинном толстом отрезке жерди, концы которой горизонтально утол­
щены, просверлены и насаживаются на пару колышков, чтобы ко­
рытце не опрокидывалось при корме.

188



Жеребят холостят несколькими способами. Пара палочек служит 
зажимом. Захватив ими одно яичко (позади его), делают продоль­
ный надрез, потом выдавливают его. Либо перевязывают канатик и 
оставляют так, чтобы яичко отсохло само собой; либо пережигают ка­
нальцы раскаленным железом; либо обнаженные яички перевязыва­
ют, захватив другой парой палочек.

Укрощение коней производят в двухлетнем возрасте, когда жере­
бенка берут просто (? — Ф .Ф .) за ухо, взнуздывают и объезжают. 
Взрослых необъезженных коней нет.

Богачи доят кобылиц раза два в день.
Теердек — чепрак кошемный (на круп), маамы — коновязь, 

корпдчд — наседельное одеяло, жорго — иноходец, журмол^  ̂ — ма­
ленький иноходец, кулун — бегунец, буйла — стержень, проходящий 
сквозь носовую перегородку крупного рогатого скота, атан-тдд — 
верблюд холощеный, инген-тбб — самка верблюда, буура-тод — 
самец верблюда, тай-тайлак — двухгодовалый верблюд-самец, бу- 
уржун — двухгодовалая самка верблюда^9, кунан-тайлак — трехго­
довалый верблюд-самец, каймал-тоо — трехгодовалая или четырех­
годовалая верблюдица {каймал — “играющая”, так как на треть­
ем—четвертом году самки начинают играть)^ ,̂ бышты — четырехго­
довалый верблюд-самец^  ̂ (л. 107).

Верблюжата

Чонкур-Тк\ас
кайназар

Верблюжонку при рождении чешут подошву, откусывают кончик 
хвоста, продевают в уши и в носовую перегородку нитку с бусами 
(голубыми), приговаривая: ''Ата-ененгдинг ждрдлгдсу!**^ ,̂ В рот 
наливают топленого масла, чтобы из кишечника вышли остатки кала.

Сарыбулак
буту

При рождении у верблюжонка отрезают самый кончик хвоста, 
называя его киндик, тем самым как бы уподобляя его пуповине. Че­
рез семь-восемь дней верблюжонок настолько окрепнет, что сам смо­
жет сосать матку; до того его кормит человек. При рождении ему да­
ют топленого курдючного сала через соску, кормят как младенца. Де­
лают жентек и получают корумдук, как при рождении ребенка, и по­
казывают. Впрочем, показывают не все, боясь сглаза. Сделав в ухе

189



Белый верблюжонок в войлочной попоне, украшенной аппликацией, с амулетом 

на шее и поводком из пестрого аркана. Казахи аргьш-каракесек. 1927 г. 

(Ф ото  Ф .А .  Ф иельструпа)

дырочку, продевают нитку кок мончок и привязывают к уху перья 
филина.

Верблюдицу дня на три покрывают ковром, надевают на голову 
белый платок, серебряный жугон. В случае если тайлак заболеет, 
считают, что от сглаза, и делают аластау (л. 1 0 1 ).

Талас
кайназар

За весть о рождении верблюжонка полагается сююнчи. Новоро­
жденному верблюжонку дают ооз ондырмак — первую еду: кладут в 
рот медвежью желчь и трут ею язык и небо̂ .̂ Дня два—три дают ему 
сосать топленое сало с молоком из соски или кормят ложкой. Устра­
ивают жентек, режут барана, угощают.

Верблюдицу по поводу события украшают, надевая серебряную 
конскую (женскую) узду и все верблюжьи украшения: тоогом^  ̂ и 
др. Голову повязывают платком. В таком виде верблюдица пребыва­
ет в течение одной недели.

С верблюжонком три ночи спит человек. Когда верблюжонок со­
сет матку, его поддерживают. В уши ему вдевают бусы на нитке, а на

190



голову и на уши — перья филина; из кошмы делают тумар в виде тре­
угольника, обвязывая его черными и белыми нитками.

солто-карамоин

При появлении на свет верблюжонка тот, кто видел это, спе­
шит сообщить хозяину о событии, говоря: **Атан, екен, атан, 
екен/” 5̂, — и получает за это сююнчи. На верблюжонка и верблю­
дицу надевают чехлы. До трех дней между матерью и сыном нель­
зя проходить, так как иначе верблюдица может бросить {жерип 
кеткенУ^ верблюжонка, не давать ему молока.

Верблюжонку продевают в ухо чаар мончок — пестрые бусы и 
перья филина. На верблюдицу надевают узду с металлическими 
бляхами (женскую), подобие элечека (хозяйка дает свой элечек). 
По ночам в течение 10 дней подле верблюжонка кто-нибудь спит. 
Вечером и в полночь его кормят, вынося наружу на руках из кибит­
ки к матери, причем совершают аластау, обводя вокруг головы за­
жженной тлеющей веткой, чтобы он не заболел. Сосать матку ему 
помогают. Через 10 дней верблюжонок уже сам может сосать. Ес­
ли у этой верблюдицы прежние верблюжата погибали, то верблю­
жонку отрезают кончик уха̂ .̂ При рождении верблюжонка хозяин 
делает жентек. Приходят соседи, угощаются (смотря по достатку 
хозяина) и выражают свои пожелания: '^айлагындын боосу бек 
боАсун*  (Крепость тесьмы, нити жизни)^8 . Смотрят верблюжонка 
(л. 1 0 2 ).

Теленок

Талас
кайназар

После новотела готовят уус кожо^ .̂ Все едят в присутствии те­
ленка. Берут лож1̂  кожо, проносят под теленком и приговаривают: 
**Кулоу, кулоу! Иогори борсанг, бору жейт, томон калсанг, ур 
алат, ортодон чиква жарыттык, кулоу, кулоу** (кулоу — термин 
не известный^®), т.е. “Вперед пойдешь — волк съест, позади оста­
нешься — вор украдет, не выходи из сере,яины” . Если этого не сде­
лать, теленок всегда будет мычать.

солто-карамоин

В первый же день новотела готовят уус кожо, приглашают сосе­
дей и угощают этой кашей. Приглашенные говорят хозяину, чтобы он 
сделал кулоу своему теленку. Кто-нибудь из молодых мужчин берет

191



Онжырга — ошейник из позвонков крупного рогатого скота. 

Надевается на скотину, чтобы она зубами не бередила язвы на спине. 

Кыргызстан, Ошский окр., дол. Каттаджике. 1927 г.

Г М Э . (И з  архива Ф .А .  Фиельструпа)

чашку кожо и ложку, зачерпывает ложкой каши и, касаясь поочеред­
но головы, спины, крупа, говорит: **Кулоу, кулоуГ и т.д. (л. 103).

Болезни скота, метки

Аламедин
солто-болокбай

В случае болезни баранов идут к муравейнику или на кладбище и 
там проводят с ними ночь. Казиети бар — это священное.

буту

Тай стриг}гг гриву, оставляя кбкул̂  ̂и чооктук^^. Хвост подстри­
гают немного кольцом у основания (? — Ф .Ф .), а у кобылки (? — 
Ф .Ф  .) К ОЛ ЬЦ ОМ  внизу, оставляя небольшой пучок на конце. Кунан и 
байтал те же. Бышты уже не стригут (л. 100).

Конское снаряж ение

Бохчо — подстилка, которую устраивают женщины спереди сед­
ла и на которую ставится люлька с ребенком при переезде. Делается 
из чего угодно, например из халата или одеяла.

192



Копчук — кошемная подстилка на седло, которая прежде была у 
киргизов вместо теперешнего корпочо. Она была прибита к седлу по 
бокам спереди толщиной в два—три слоя двумя крупными гвоздями 
с круглыми пластинками. Корпочо из овчины накладывалось только 
на женское седло.

Желдык — заимствован у сартов; прежде был только тердик, а 
также токум (сплошной) — последний заменен теперь желдыком.

Вместо басмаила был быштан, отличавшийся тем, что от него от­
ходило два узких ремешка, которые охватывали переднюю и заднюю 
луки и крепче держали его и копч^.

Нокто тоже прежде не существовало (л. 105).

солто

Деревянные седла были обиты (обшиты) кошмой. Кошма по 
форме, — как тердык, по размерам — меньше токум.

Быштан, ОАонг, жырым — прежние подпруги для седла. Жы- 
рым — ремень (под брюхо), олонг — конец ремня, олонг-баш — 
пряжка железная, быштан(г) — тройной ремень, проходящий через 
седло: один держит само седло, а два других, охватывая луки, удер­
живают кошму. Каш — луки седла, каптал — полки (л. 106).

 ̂ П о  этой теме (правда, о скотоводстве у казахов) Ф .А .  Ф иельструп успел опуб­

ликовать статью “Скотоводство и кочевание в части Западного Казакстана” / /  

Казаки (казахи. — Б.К., С.Г.)· Антропологические очерки (Материалы особо­

го комитета по исследованию союзных и автономных республик). Л ., 19 27 . Вып. 

II. Сер. Казакстанская.

2 Бабедин (точнее, Баабедин) — 1. Бахаутдин (имя покровителя Бухары; к его по­

мощи обычно взывают богатыри эпоса среднеазиатских народов); 2 . Ж ертво ­

приношение, жертва по случаю избавления от какого-либо несчастья (Ю д а -  

хин К .К . Указ. соч. С . 8 9 ) .

 ̂ Букв. “Д евять лепешек, Баабедин!** — радостное восклицание по случаю избав­

ления от большой неприятности (Там ж е).

 ̂К удай колдо! — “Боже, помоги!**

5 Белый (ак) клочок ваты должен был, видимо, символизировать пожелание уда­

чи, хорошего роста (ак — белизна, счастье, удача).

 ̂ М олоко, айран, масло у тюрков имели сакральный характер и играли важную  

роль в различных обрядах, направленных на испрашивание у  М атери-П ри ро- 

ды обилия скота, хорошего урожая, охотничьей добычи (Традиционное миро­

воззрение тюрков. I. С . 3 0 — 31, 3 3 ) . В  данном случае жертвоприношение в ви ­

де двух-трех ложек просяной каши с молоком — просьба сохранить и увели­

чить таб)ш.

 ̂О  жертвоприношении 04aiy см. примеч. 4 3 , 7 9  в разделе “Свадебные обряды” .

® См. примеч. 5.

 ̂См. примеч. 6 .

13 Фисльструп  Ф. л. 193



К удай, кудайы — угощение с богоугодной целью (Ю дахин К ,К . Указ. соч. 

С . 4 3 7 ) . Телеу (туло) — жертвоприношение.

Самое главное свойство растений вообще и деревьев, в частности, согласно арха­

ическому мировоззрению, — необычайная сила и плодовитость. Отдельная часть 

их (ветка, например) или изделия из них (в данном случае колышек) сохраняют 

это свойство (Ш т ернберг Л .Я . Указ. соч. С . 4 4 0 ) . Поэтому и вставляли в ямку 

от желе колышек, в надежде не только сохранить, но и увеличить табун.

12 Пшеницу в ямки от желе сыплют с той же целью, что и вставляют колышки 

(см. примеч. 11).

13 К ость кара жилик (точнее, кары жилик) (лучевая кость) использовалась 

раньше и в иных случаях: достаточно было забить две такие кости в землю в 

определенном месте, чтобы в потомстве врага не появилось ни одного знатно ­

го (Ю да хи н  К .К , Указ. соч. С . 2 5 4 ) . Казахи считали, что эта кость защ ищ а ­

ет от различных бед, поэтому ее вывешивали у дверного косяка (Толеуба ­

ев А .Т . Указ. соч. С . 1 5 9 ).

1̂  “К улой Г  — возглас призыва телят (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 4 4 3 ) .

1̂  Букв. “ Верблюд-самец, верблюд-самец, верблюд-самец, оказывается!**

1̂  Х во ст  — одна из самых сакральных частей животного, поэтому его часто приши­

вали к одежде детей в качестве оберега (см. примеч. 51 в разделе “ Родильные об ­

ряды и воспитание детей**).

1̂  Точнее: “Покровитель Баабедин на твоем пути** (или “с тобой в пути**).

1® Слова сайапкыр в словаре К .К . Ю дахина нет. Н о  одно из значений слова сай — 

выдающийся, знаменитый, если речь идет о скакуне (Ю дахин К .К . Указ. соч.

С . 6 2 1 ).

l^ Тебет от теп — “бить ногой**; кар теп — (о  лошадях) разрывать копытом снег, 

чтобы добыть корм (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 7 2 6 ) .

20 Кысрак (кысырак)  болмо — букв, “не будь яловой**.

21 См. примеч. 6 .

22 Асий (асый) — по пятому году, т.е. уже взрослый (о  лошадях, крупном рогатом 

скоте, верблюдах, оленях); до четырех лет животные имеют специальные назва­

ния в зависимости от возраста; после четырех лет возраст считается по асыйям: 

жаны асый или бир асый — по пятому году; эки асый — по шестому году, уч 

асый — по седьмому году и т.д. (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 7 6 ) . С .М . А бр ам - 

зон считает, что у киргизов, как и у других тюркских народов, существовала си ­

стема наименования домашних животных не только с использованием числи­

тельных, но и по количеству зубов или по их форме. Одним из доказательств 

этого является наличие у киргизов термина асый, который он связывает с клы ­

ком, коренным зубом (Абрамзон С .М . Киргизы... С . 8 4 —8 5 ).

23 В словаре К .К . Ю дахина нет слова кара-гир: темно-гнедой, там переводится как 

кара-тору (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 7 5 4 ) .

2"̂  Кер — (о  масти лошаДи) карий, караковый; кер-тору — гнедой с подпалинами; 

светло-гнедой — кызыл-тору (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 3 7 6 , 7 5 4 ) .

2̂  В словаре К .К . Юдахина слово **чекте” имеет значение “ограничивать, ставить 

предел** (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 8 5 5 ) .

26 Видимо, туймд — “пуговица** (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 7 7 7 ) .

27у4ш т оо — от аш “пища**, табак “блюдо**.

2® В словаре К .К . Юдахина: журмол — скороход (о человеке и животном).

194



29 П о  К .К . Ю дахину, буурж ун — самец-производитель по пятому году (Ю д а -  

хин К К .  Указ. соч. С . 16 4).

П о К .К . Ю дахину. каймал — верблюдица по пятому году, а верблюдица трех­

четырехлетнего возраста — каймалча (Ю дахин К ,К , Указ. соч. С . 3 2 0 ) .

П о К .К . Юдахину. бышты — это животное (вообще) по четвертому году, ло­

шадь по четвертому году (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 17 4).

“Обычай твоих предков** (так говорят, например, и когда невесте впервые повя­

зывают на голову платок, заменяя девичью шапку).

Возможно. 03 ондырмак — от оо5 “рот**, онордон “покрываться налетом** (на ­

пример, о языке). М ож ет быть, трут желчью полость рта, чтобы очистить ее 

(убрать налет).^

В словаре К .К . Ю дахина этого слова нет.

Букв. “Л т а н , оказывается, атан, оказывается!**; атан — холощеный верблюд. 

Жерип кеткен — отчуждаться, не подпускать к себе своего детеныша {Ю да ­

хин К .К . Указ. соч. С . 251).

Сравним метки при рождении ребенка в семье, где дети умирали. И х  чаще все­

го делали для того, чтобы показать злым духам, что у новорожденного (ребен­

ка. верблюжонка) уже есть хозяин. И  вообще обряды, связанные с рождением 

верблюжонка во многом перекликаются с обрядами, проводившимися при рож ­

дении ребенка.

Точнее: “Пусть у Вашего верблюжонка нить жизни будет прочной**.

Кипяченое коровье молозиво с толокном и солью.

См. примеч. 14.

Сравним с кокул у детей (см. раздел “Родильные обряды и воспитание детей**). 

Чооктук — (от 400 — болезнь верблюдов, выражающаяся в растрескивании по­

дошвы), видимо, при стрижке гривы часть оставлялась, чтобы избавиться от бо ­

лезни или предохранить от нее.

ЗЕМЛЕДЕЛИЕ

Киргизы
Аламединка
солто-болокбай

В начале посева первую горсть из мешка дает сеятелю кто-ни- 
будь из людей и просит себе (благ) от Бога.

По окончании молотьбы и веяния втыкают в кучу »зерна лопату и, 
зарезав барашка, мажут ее (лопату) его кровью (л. 406).

На Сусамыре сеют ячмень по целине под плуг, потом пашут и бо­
ронят.

На Тк\асе зерно хранится в ороо (ямах, не обожженных), обкла­
дывая их соломой.

В июне—августе поспевает черная смородина, и дети, забавляясь, 
мажут ее соком себе лоб (.̂  — Ф .Ф .) (л. 407).

195



OXOTAi

Киргизы
солто-карамоин

Убраим пайгамбар^ — первый охотник с ружьем. Если кто стре­
ляет киика или другого зверя, то во имя Ибрагима: **Аллах Акбар! 
Убраим пайгамбар туе берсин*^ (Их души должны уйти к пророку 
Ибрагиму).

Чегир баян — покровитель ловчих птиц и тайганов, так как они с 
беркутом помощники один другому.

Кожам жаш — охотник, враг Кайберена (покровителя диких 
зверей), хотел перебить всех зверей.

Доут пайгамбар^ — первый изготовитель ружей и, может быть, 
первый охотник.

кайназар

Доут пайгамбар — первый сделал ружье и был первым охот­
ником.

Охотники с беркутами. Кыргызстан, Семиречье. 

1921 г. Г М Э . (И з  архива Ф .А .  Фиельструпа)

196



Сарыбулак
буку

Поговорки:

Куш аспанда, тор жирде. Птицы в небе, сеть на земле.

Ниете халис ерлардин Кроткому человеку Бог даст (д о-

Худай берет ар жирде. бычу) в разных местах (где бы он

ни поставил сети).

Песенка:

Тавакенын Ешберде Сироте Ешберде из рода тавеке

Кудайим суйуп куш берде. Бог (любя его) дал птицу.

Куш бергенде, беш берде. И  дал не одну птицу, а целых пять.

Сирота Ешберде поехал вместе с 10 товарищами ловить ловчих 
птиц. Товарищи заняли лучшие места, а его, сироту, прогнали. Он 
ушел, вырыл себе ямку и поставил сеть. Сел в ямку и держит бечев­
ку (от приманки). Ему попались сразу пять ловчих птиц в сети. И от 
этого он разбогател через несколько лет, сделал той, на котором акын 
(певец) пел записанн)оо выше песенку.

 ̂ В архиве Ф .А . Фиельструпа имеется большой полевой материал об охоте с лов­

чими птицами, на основе которого им в свое время была написана, но, к сожале­

нию, не была опубликована, большая статья (объемом 8 2  страницы) “Охота с 

ловчими птицами у киргизов и казахов"*. Ее широко использовал Г .Н . Симаков 

(рукопись статьи хранится у него) в своей книге “Соколиная охота и культ хищ­

ных птиц в Средней А зии (ритуальный и практический аспекты)**, изданной в 

Санкт-Петербурге в 1 9 9 8  г. О б  охоте у киргизов см. также: Абрамзон С .М . 

Киргизы... С . 9 3 — 100 (там же приведена и литература); Айт баее М ,Т . Очерк  

охоты у киргизов ( X I X  — нач. X X  ъ.) j I  Труды И н-та истории. Ф рунзе, 1959. 

Вып. V .

2 Пророк Ибрагим, покровитель диких зверей.

 ̂ “Аллах велик! П усть пророк Ибрагим даст верблюда” (т.е. пусть охота будет ус ­

пешной).

^ Д о уд (Д о дд) пайгамбар — пророк Д авид, покровитель ремесел.



f - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - f

Глава третья

ОБРЯДЫ, СВЯЗАННЫЕ 
С ОБЩЕСТВЕННЫМ БЫТОМ

ВРАЧЕВАНИЕ

Киргизы

Если кто заболел, около его юрты ставят козленка головой на за­
пад, зовут соседей, режут козленка и молятся. Не снимая с зарезан­
ного козленка шкуры, вынимают легкие и сердце и кладут их в чаш­
ку с водой, приглашают к больному старуху. Больной раздевается, 
старуха берет легкие и ударяет ими пациента по ладоням и подошвам 
ног, потом сердцем по сердцу. Затем эти орудия лечения выбрасыва­
ют, а чашку с водой обносят трижды вокруг головы больного, кото­
рый после того плюет в нее, а затем воду выливают. Козленка в шку­
ре отдают бедному соседу. Опкд чапты — “уд^ри  ̂легкими” .̂

Сарыкуль, Терскей

Лечение скота. Если у коровы болят сосцы: кладут в огонь семь 
камешков; когда они раскалятся, идут к корове, брызнут водой на 
камни и, пронося их под животным, опаривают вымя, покрыв корову 
предварительно хорошенько кошмой. Есть и другие способы лече­
ния: берут угольки из-под трех ног тулга (тагана) из кострища и сду­
вают с них пепел на сосцы, потом похлопывают по вымени, чтобы ко­
рова вылечилась; когда идут доить корову, кладут в ведро (подой­
ник) ложку и доят, не вынимая ее, потом, принеся домой, вынимают 
ее и, зачерпн}^ молока, касаются ею трех ног тулга и казана, после 
чего выходят к корове, обносят эту ложку с молоком вокруг ее голо­
вы и выплескивают .̂

Кокмээ — болезнь мозга у овец, когда они вертятся на месте .̂
Тавуп, или тамырчи, — лекарь, узнающий болезнь по пульсу .̂
Сынчи — предсказатель, гадальщик по лицу̂ .
Далчи — гадальщик по лопатке .̂

198



Тукурчу — знахарь, заговаривает болезнь .̂
Теепе — четки (101 зерно)®, состоят из трех соку^,
Комос^  ̂— музыкальный инструмент.
Толгд̂  ̂— 41 камешек для гадания о будущем.
'ΎαρβαΙ" (Пусть будет здоров!), — кричат мальчики, которых 

бахши усаживают вокруг юрты во время лечения.

Одежда бахши. Бахши одет в белый халат. Во время лечения он 
снимает этот халат и остается в бешмете, а голову перевязывает бе­
лым платком.

Бахши ходит безостановочно вокруг больного и поет слова на из­
вестный мотив, бьет его своим аса муса, сдавливает ему грудь и го­
лову, протыкает его шашкой, а когда вынимает ее, следов прокола не 
остается; проходит безболезненно сквозь огонь.

Сеанс лечения продолжается часа три вечером, между 7 и 12 часами.
Бахши пол)^ает свою силу обычно по наследству, но это бывает 

не всегда.

Больных маленьких детей завертывают на время в только что 
снятую шкуру козы или жеребенка 2̂ ,

У бешеной собаки на языке или на нёбе опухоль, которая, когда 
разрывается, выпускает яд. Если опухоль не разорвалась, укус безо­
пасен. Лечение от ядовитого укуса происходит так. Если поймают бе­
шеную собаку, сейчас же ее сжигают и ставят укушенного в дым от 
костра. Кроме того, пострадавшего вводят поочередно в сорок юрт, и 
в каждой юрте он должен укусить ухо (ручку) чугунного котла̂ ,̂ или 
же: убив эту собаку, берут ее мозг и середину его дают съесть уку­
шенному.

Дали — баранья лопатка, по которой гадают о будущем: с варе­
ной лопатки снимают мясо только ножом, не касаясь губами, и сей­
час же предсказывают будущее.

Назыр садака — милостыня, поданная дуана^ ,̂

рч. Большой Кебин

Сын тавупа бахши. Его брат также был бахши с 25 лет. У моего 
собеседника днем, во время обеда, в 1919 г. появился в глазах туман, 
он перестал видеть и лежал без памяти. Потом, как будто все стало 
проходить, и этот человек увидел всадника, который звал его к себе 
и который сказал, что заставит его скитаться в течение полугода—го­
да, бродить по людям, а потом отпустит, и тот снова станет нормаль­
ным человеком. Если во время своих скитаний он будет находить

199



больных, то должен лечить их, а всадник будет ему помогать. Всад­
ник сидел на вороном коне, одежда скверная, рваная, пестрая, глаза 
большие, нос горбатый, а на голове нечто вроде папахи, т.е. был во 
всем как человек. После этого видения бахши часто впадал в обмо­
рок, и всадник постоянно являлся ему. Тогда он стал ходить по людям 
и лечить больных. Когда лечил, то приговаривал;

С у  башында Сулайман, хак Туркестанде туман бар, жак

С у  айакда, Туркестан, хак Т у р к ^ , т у р к ^  сапарлар

Арбаладан сактачи бир худа Саклакучу бир алла

Жезиракы жемингдир Тободегыл бенделыр

Жетимакы жезенгдир Кызарачыкан балангдан

Жезиракы жезенгдир Кара (ра) чыкан чаландан

Жетимакы жезендир Тодай кунен кечыргил

Б у дунъеде зорлук бар Тозок отым очургул

Тиги дунъеде тенгдик бар Кайур, кайур, кайур бар

Адамакы жемендир Баладан сактагул

Адам етти жемендир Жаладан саглаул

Арам етти жезиндир Узун емыр жаш берсын

Алданын кормос жамалын Аллах Акбар.

Мухаметтин емотемин дегендир (П о  словам Б . Солтонаева,

Имамамдын шапатамин дегендир это песня дуана,

Улукларга тынш чылик а не бахши^^ л. 119).

Арпаладан сахта гучу алла

Камлание (лечение) продолжалось часа полтора вечером. Всад­
ник являлся бахши на помощь не во время сеанса, а во сне. Отказы­
ваться от подчинения требованиям всадника нельзя, иначе заболе­
ешь, станешь хромым и т.д.

Женщина-бахши называется бубу. Мужчина перестает быть 
бахши, когда женится (о женщине неизвестно)^ .̂

Костюм бахши обыкновенный, но плохой. Особые принадлежно­
сти: аса-муса и чанач за спиной.

Был тулку-бахшиУ^у который своих джиннов посылал жать по­
спевший ячмень, они перекололи себе все руки об ости и не смогли 
выполнить порз^ение.

В больном борются двое джиннов — его собственный и враж­
дебный. От результата борьбы зависит состояние здоровья боль­
ного.

Предсказанием по литью свинца занимались бубу (женщины- 
бахши) и бросали при этом в огонь сало̂ ® (л. 1 2 0 ).

Узгуч̂ "̂  — знахарь, лечит от головной боли: мнет голову пациен­
ту, стягивая боль к межбровной части лба, потом захватывает паль­
цами кожу в этом месте и, сильно стиснув, дергает.

200



Телуп — лекарь, лечит различными простыми лекарствами (дает 
пить воду и проч.).

Бахши и его атрибуты: аса-муса — палка из одноименного дере­
ва, с острым штыком на конце. Этой палкой бахши бьет больного 
(л. 1 2 1 ).

 ̂ П о  представлениям казахов, демоны-женщины албарсты время от времени пы ­

таются украсть души людей, которые находятся в легком человека (Очерки по 

истории народной медицины Казахстана. А лм а-А та, 1978 . С . 2 2 ) . Возможно, 

поэтому метод лечения со свежевынутыми легкими животного имел цель обма­

нуть албарсты, подставляя ему вместо души больного душу зарезанного ж ивот­

ного.

2 Очаг и котел у тюркских народов — символы стабильности и благополучия, за ­

щитники и хранители жизни рода, семьи (Традиционное мировоззрение тюрков. 

I. С . 136—147) и главного богатства кочевника — скота. Второй и третий спосо­

бы лечения скота, видимо, связаны больше с надеждой, что божество домашне­

го очага поможет вылечить скотину.

 ̂Кдкмоо или кокмээ — “вертячка” , болезнь скота, главным образом, овец и 

рогатого скота, выражающаяся в верчении головой {Ю дахин К .К . Указ. соч.

С . 418).

 ̂ Тавуп — табиб, лекарь (в отличие от врача), тамырчи — знахарь, определяю­

щий болезнь по пульсу (от тамыр — кровеносный сосуд, пульс). См . об этом: 

Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 6 8 6 , 7 0 0 .

 ̂Сынчи — П о К .К . Юдахину, знаток боевых качеств коней, беркутов, борзых со ­

бак (от сын — испьггание, экспертиза; внутреннее качество, достоинство). С м . об 

этом: Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 6 7 9 .

^Далчи, далычи — предсказатель по бараньей лопатке (от далы — лопатка).См.

об этом: Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 183.

7 Тукурчу  (от т укур — плевать) — знахарь, лечивший от укуса змей и ядовитых 

насекомых при помощи “целительного” плевка или дуновения. См. об этом: 

Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 7 7 9 .

® Теепе — в словаре К .К . Юдахина этого слова нет.

^ Соку — в словаре К .К . Юдахина этого слова нет.

Точнее, комуз — трехструнный щипковый музыкальный инструмент (Ю д а ­

хин К .К . Указ. соч. С . 4 0 0 ) .

Толго — ворожба, гадание на камешках или на альчике косули (встарь, главным 

образом) перед выступлением в поход (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 7 5 7 ) . 

Д овольно распространенный способ лечения больных у тюрков вообще. Больно­

го заворачивали в шкуру только что зарезанной козы или овцы мездрой к телу, 

чтобы вызвать обильный пот (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 2 4 4 ) .

О б  этом способе лечения см. раздел “Обряды, связанные с рождением и воспи­

танием ребенка” .

Назыр-садага — от назыр — “обет, жертва или угощение с богоугодной целью” 

и садага — “искупительная или благодарственная жертва для изгнания духа бо ­

лезни, от сглаза и т.п .” (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 55 0 , 6 2 0 ) .

201



“ В начале воды Сулейман, правда, истина (хак — употребляется и как эпитет 

Аллаха).

В конце воды Туркестан, правда.

Изнуренному хранитель один Бог.

Д оля вдов плохая, доля сирот плохая.

Охраняй долю вдов, охраняй долю сирот!

Н а этом свете — насилие, на том свете — равенство.

Д оля человека плохая (тяжелая).

Человеку в высшей степени плохо.

Человека надо очень оберегать.

Обманувшего слепца осуди.

1овори, что это положительное воздействие Мухаммада.

Говори, что это милость имама.

Великим покоя (мира) пожелаем.

О т  житейских хлопот оберегай, о Всесильный Аллах!

В Туркестане есть несметное войско (или туман, туча), правда. 

Разнообразные путешествия (или пути-дороги).

Береги силу. Единый Аллах!

Покайтесь, рабы божьи!

Краснеешь из-за твоих детей, темнеешь из-за клеветы.

Проживи большую жизнь, погаси мой адский огонь!

Существуют добро, милостыня, подаяние.

О т  беды сохрани! О т  клеветы защити!

П усть даст тебе долгие годы Аллах Великий!” .

Видимо, прав информатор Б . Солтонаев, эта песня, судя по содержанию, 

больше похожа на песнь дервиша, а не бахши.

Упомянутый в начале песни пророк Сулейман (Соломон) считается отцом, 

хранителем вод (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 6 6 6 ) .

П о  данным Т .Д . Баялиевой, мужчина-бахши мог жениться, иметь детей. Ж ен- 

щина-бахши (бубу), напротив, не имела права на брак {Баялиева TJI. Д оислам­

ские верования и их пережитки у киргизов. Ф рунзе, 1972. С . 130—131). 

Тулку-бахши — хитрый, плутоватый бахши (от т улку — “лиса” ).

Сало в огонь бросали, чтобы умилостивить дух огня (см. примеч. 4 3  в разделе 

“Свадебные обрядьГ).

^^Узгуч — от уз  “рвать, обрывать” (Ю дахин К ,К . Указ. соч. С . 81 6 ).



КАЛЕНДАРЬ И АСТРОН ОМ И Я  

Названия годов 12-летнего цикла

К и рги з ы К азахи Т урк м ены К р ы м , татары

(бмр мучал^) (йил хызаби^^)

М ы ш ь чичкан тшкан тычкан сычан (счан)

Корова уй сиир токыр сокыр алы

Барс, тигр, лев парс,

жолбарс

барс барс барс — жук- 

вертячка (Gyri- 

mos natatir)

Заяц койан, койон койан тоушан таушан, койан

Водяной жук. ул у , балык олу yty улу, олу

дракон, рыба

Зм ея жилам жилан йилан илан (йилан)

Лошадь жилтьи

жилкы

жалка йилкы йилхы (йылхы)

О вца кой кой кой хойун (к о й ун )

Обезьяна мечин,

маймул

Мишин бичин мечин — клоп 

красно-черный 

(Pyrrhocons 

aprenes)

Курица тоок таук такик таух

Собака ит ит ит ит

Свинья донус дон гуз дон уз донгис

Список состоит из “чистых” и “нечистых” животных. Цикл бы­
вает 12—13-летним, в последнем случае на слиянии двух циклов два 
года имеют одно название (л. 187).

Сезоны года

Казахи
тобыкты

Теперь делят год на три сезона: жаз, куз, кыс .̂ Прежде было че­
тыре, т.е. еще жай (весна).

1уркмены

Иаз  — весна, томир — лето, гуз — осень, киш — зима 
(л. 172).

203



Календарь (об щ ие представления)

Киргизы
саяк

Каждый месяц — 30 дней. В киргизском месяце 29—30 дней. 
В три года накапливается один лишний месяц, т.е. в три года — 
37 месяцев. 
солто

В году 360 дней и 48 жума ,̂ 

ошские
Месяцы имеют 29, 30 или 32 дня, смотря по луне̂ .

Казахи

Год состоит из 30 дней и делится на 12 месяцев. Мусульманские 
(лунные) месяцы передвигаются ежегодно на 1 0  дней вперед, поэто­
му установить соотношение между ними нельзя .̂ 

аргын-каракесек

В казахском году 356 дней, но Новый год (Науруз) всегда при­
ходится на 17 марта (№!)7. Науруз, однако, не принадлежит солнеч­
ному исчислению. 

жалаир-андас

В казахском году 355 дней. Месяцы имеют 29 и 30 дней пооче­
редно, причем каждый четвертый месяц — мухаррам (следующий за 
курбанайтУ — насчитывает вместо 29 дней 30, т.е. три месяца под­
ряд по 30 дней. 29 X  6  = 174 и 30 X  6  = 180 — всего 354 дня, а в 
високосный год — 355 дней. В прежнее время считали раз в три го­
да один лишний месяц (барат ай) для погашения ежегодных 1 0  дней 
лунного календаря. 

жалаир-балгалы

Через каждые три-четыре года теряется представление о том, ко­
гда наступает день Нового года и начинается месяц того же имени. 
Приходится корректировать по русскому календарю: находят ново­
луние, прибавляют к нему 9 дней в марте (феврале.  ̂— Ф .Ф .) и в по­
лученное число празднуют Новый год (л. 172а).

Определение чисел месяца

Киргизы
сарыбагыщ

Каждый месяц — 30 дней; полнолуние 15-го числа. Месяцы на­
чинаются с появления молодого серпа. Темные дни не считаются, и

204



таким образом может происходить утечка в числах и пополнение к 
30-ти дням киргизского года (недостающие четыре-пять дней до ев­
ропейского). Число определяют по величине месяца. Не считаясь с 
числом дней, прошедших без луны. 
ошские

Луна становится видимой на второй-третий день месяца.

Казахи

Первое появление луны (серпа) отмечается вторым числом меся­
ца, третье тоже определяется; потом до 13-го числа определить уже 
нельзя. С 13-го по 17-е включительно числа опять определяются на 
глаз, а затем снова вычисление теряется вплоть до последнего дня ме­
сяца. В последний день и первый день следующего месяца луны не 
видно. 29-го числа луну видно рано утром на востоке, 30-го ее не 
видно, первого видно на западе.

жалаир

Новый месяц видно на второе число; 28-го, после рассвета, ви­
ден серп луны, безразлично, будь то месяц в 29 или 30 дней (л. 173).

Календарь: приметы и поверья

найман-садыр

По народному представлению, дни лета и зимы (и т.д.) соответ­
ствуют друг другу. Люди ведут дневник: умеренная погода летом со­
ответствует такой же зимней, зной — морозу, дождь — снегу, ве­
тер — бурану и т.д. (л. 174).

Н овый год

Киргизы
срлто

Жаны жыл — Новый год справляют 11-го числа месяца куран^. 
Разводят костер из арни̂ .̂ Дети скачут через него. Взрослые обма­
хиваются полами над огнем̂ .̂ Тот, кому исполняется мучал, разбива­
ет чашку. Он режет барана, дает бедному рубаху или другую какую- 
нибудь одежду и разбивает ударами ноги деревянную чашу̂  ̂(д, 175).

И февраля̂  ̂ каждый приготовляет наору с кдчд̂  ̂ и приглашает 
соседей. Вечером разводят костер из арчи и поют: **Алас, алас, бале 
кеттен калас \ — чтобы не было несчастья^̂ . Этот день — день ро­
ждения для всех. В этот день каждый выворачивает из земли камни, 
по числу исполнившихся ему лет.

205



Сонгкуль

в  Науруз кто побогаче режет скотину и делает лапшу, а кто по­
беднее варит кочоу т.е. драную пшеницу или ячмень с салом и мясом. 
Ходят по кибиткам. Вечером разводят костер из арчи, и мальчики 
скачут через него, припевая: **Алас, алас, бала кеттен калас* 
(Алас, алас, от всякой скверны освободи впредь). Бала — “болезнь, 
скверна” . Тогда же мальчики бросают в степь свои альчики^^. Стари­
ки говорят: **Ески жил кетти, жаны жил келди — кутлу бол- 
сун^т.

ошские

Жаны жыл (Новый год) встречают либо на зимовке, либо уже 
на летовке, в зависимости от погоды. На Новый год варят кашу 
(атала) из муки, масла, воды, соли и молока. Особых молитв, кро­
ме бата, не говорят, когда ее поедают. Тот, у кого кончается мучал, 
ломает ложку или чашку: ''Мучелим оттиГ (Прошел мой мучал!). 
Костра не разводят.

С концом первого мучала мальчику считается 13 лет, а второго 
мучала — 25 лет. Ребенок, родившийся до Нового года, считается 
годовалым к киргизскому Новому году. Ребенок, родившийся в 
феврале следующего года, считается уже двухлетним. В следую­
щий год того же названия, что и год рождения, ему 13 лет, хотя фа­
ктически ему может быть меньше 1 2 , подчас почти только 1 1  лет
(л. 176). 

дол. Арпа

В каком бы месяце года ребенок ни родился, ему засчитывается 
весь год так, что к Новому году он считается годовалым, а в насту­
пающем году живет свой второй календарный год, т.е. ему два года 
(не идет ли здесь в счет 9 месяцев утробной жизни.̂  — Ф .Ф .). На 
первом году ребенку зима и лето засчитываются за два года (сравним 
определение возраста домашних животных: тай — двухлетка и счита­
ется такой к следующей после появления на свет весне).

В месяц Науруз, в год того же имени, в который родился чело­
век, празднуется его мучал (мучел чикарам^ )̂. Варят ячменную ка­
шу (кочо) и угощают приглашенных. Потом разводят огонь и “име­
нинник” прыгает через огонь (переступает несколько раз, обмахива­
ясь полой), приговаривая, что в огне остаются все его грехи за про­
шлый мучал {? — Ф .Ф .): **Алас, алас, ар баладан калас' (Алас, 
алас пусть предохранит от будущих несчастий. Алас, алас, пусть ис­

206



чезнут прошлые грехи). Грехи оставляют в огне шайтану, который, 
будучи хозяином огня, является человеку в виде огонька. Потом но­
гами он ( “именинник” ) ломает (топчет) деревянную чашу (аяк) — 
тоже чтобы очиститься от грехов.

Этот день празднуется также потому, что, по верованиям кирги­
зов, человеку суждено умереть (есть опасность смерти) в день и год 
того же названия, в который он родился.

Б. Солтонаев

В каждый Новый год устраивается костер, и люди (мужчины.  ̂— 
Ф .Ф  .), переступая через него, говорят: **Алас, алас, жаны жыл 
келди. Алас, алас, ески жыл кетти, Алас, алас, Алаш атанг кол- 
досун' (Алас, алас, отец Алаш подымет, поможет).

Алас считается калмыцким словом.

Туркмены

Науруз — три дня весеннего равноденствия (л. 177).

Казахи

Жана жил — новый год, т.е. 1 января (или новый год с начала зи­
мы, т.е. октября). Науруз — когда становится тепло, т.е. шестого 
марта — новый год Науруз не относится к казахскому году. Нау­
руз — сборный день рождения всех родившихся в данный год. Воз­
раст им считается по этому наступившему году. Например, если 
мальчику наступает 13-й год, то говорят, что ему 13 лет.

В Науруз толкут в ступе ячмень, чтобы освободить его от кожу­
ры ( 1 / 2 — 1  пуд, смотря по размеру казана), кладут в казан сало, мел­
ко крошат туда же мясо. Когда мясо изжарится, наливают воды и сы­
плют туда ячмень и варят. Люди ходят из кибитки в кибитку и уго­
щаются этим чонг кбчб 9̂. Вечером разводят костер с арчой для аро­
мата, прыгают через него. Приговаривая: **Алас, алас, жаны жыл 
келди , эски жыл кетти!" При этом шапку держат немного в ды­
му, чтобы она пропахла. Через огонь прыгают только дети. Мальчик, 
которому исполняется в данный Науруз первый мучал, если у него 
сохранилась чашка (аяк) с детства, разбивает ее ногой — детство 
окончено (л. 175).

семиз найман

Науруз — Новый год. Для этого праздника непременно остав.л- 
ют голову барана и лошади или даже коровы. Толкут пшеницу. Кла­
дут в казан мясо, толченую пшеницу, непременно вышеуказанную го­
лову, если есть, то еще курт, и варят все это. Получается кджд. Мя-

207



Названия месяцев у  киргизов.

К иргиз ы К и рги з ы К и р ги з ы

пишпекские ошские семиреченские

М арт чын куран^^ амал^^

Апрель бугу саур кокок

М ай кулжа жауза мамыр

И ю нь теке, каакшик саратан

И ю ль баш оона асат

Август айак оона (сумбеле 

мухаррем)

сумбеле

Сентябрь т огуздун  (~и н ,-ен ) мизан карача

Октябрь жетсин акраб

Ноябрь бештин хаус

Д екабрь уш т ун, уштин, 

учтин

тогсон^^

Январь бирдин чилд айы кантар

Ф евраль жалган куран(г) ут  (х у т ) кошаг айун

со вынимают и кладут отдельно на блюдо, отдельно же подают и 
кожо. Едят днем. Каждая семья это делает у себя, все ходят из дома 
в дом, поедая всюду приготовленные яства. Поздравляют друг друга 
с Новым годом.

Мушел — считается круглый год. Новорожденный^о должен в 
течение всего года заниматься душеспасительными помыслами и де­
яниями, подавать милостыню и т.п. Этот год считается для него опас­
ным в смысле заболеваний, несчастий.

найман-мурун

В Науруз говорят: **Самаркандынг коктас жибеде, ески жил 
отуп, жана жыл кирди \ т.е.”3еленый камень самаркандский рас­
таял, старый год прошел. Новый год вошел”. Приветствие: ''Науруз 
кутту болсунГ^^

жалаир-андас

В Науруз приготовляют кожо из разных злаков, мяса разных ви­
дов скота и т.д. и этим угощают других (л. 177).

208



туркмен, крымских татар, ногайцев 

Т урк м ены  К р ы м , татары

баш сефер а й ^

овоАки бийук молут,

хыдырлес айе 

т онкузи кичик молут, майе

учун жети ебел ай, керезС-чи)

йаз айи

дордим жети ахыр ай, чилла, йаз

чиллази 

ережеп, аустосрежеп

ораза

байрам

сафар

мерет

курбан

бот

К р ы м , татары  

д . Б аж ан

абрилла

шабан, куза

рамазан, к(х)асым

байрам, хыш чиллози,

харахыш

бош ай, каракиш

харахыш

курбан, чилла

ашир, чибыр, чубур,

чибырмак

Н огай цы

казиран 27

орах аие

агамтос, аустос 

свел кус

орта кус, Покрова 

касым, Егорье

хыш чилла

кучук, кошук ут  

(д . Казанлы — ут )

ахыр, сонокус

ут  после фев­

раля

Пояснение названий месяцев у крымских татар: сефер айи — ме­
сяц путешествий; бийук мдлудт — большое Рождество; кичик мо- 
лут — малое Рождество; ебел ай — первый месяц; ахыр ай — пос­
ледний месяц; еречеп — имя арабское; рамазан — месяц поста; бай­
рам айи — месяц праздника; курбан ай — месяц жертвоприношений; 
ашир ай — месяц убийства Гусейна; чибырмак — рассыпать.

Туркмены: мизан — три дня осеннего равноденствия; хазан — 
три дня, когда очень холодно, дней 25—30 спустя после мизан; но- 
уруз — три дня весеннего равноденствия (л. 189).

Названия месяцев у  казахов^®

А лнм К устанаи- А р г ы н ... А р г ы н - А б а к -к е -

скне казахи каракесек рей

Март камал (-х )^ ^ хамил науруз кокок

Апрель саур саур отамали отамали мамир

Май жауза зауза кокок кокок маусум ( ? )

Июнь саратан саратан шилда шилда шилда

Июль асет асат тамыз тамыз маусум ( ? )

N Фиельструп ф А 209



Август

А ли м

сумбеле

К устанаи- 
ские казахи

сомболо

А р г ы н ... А р г ы н -  
каракесек

сумболо

А бак -не- 
рей

Сентябрь мизан мизан бокрау кыргйок,

мизан

Октябрь акрап гакрап караша казан

Ноябрь

Д екабрь

Январь

каус

желде

далу

хаус

жадди

далу

кантар,

акпан

караша

желде

токсан

кангтар,

асет

Ф евраль хот хот акпан, ут науруз

Т обы к ты Н айман-

мурун

Н айм ан- 

каракерей

Ж а л аи р -

андас

Ж алаир-

балгалы

М арт кокок кокок кокок кокок

Апрель мамыр мамыр мамыр мамыр

М ай маусум маусум маусум маусум

И ю нь чилда чилда чилда чилда шилда

И ю ль тамыз тамыз тамыз сарша

тамыс

тамыс

А в 1у ст мизам ( - н ) мизам мизам мизам саратан

(зауза)

Сентябрь казан ( х - ) казан казан казан кыргйок 

(мизам )

Октябрь караша караша караша караша караша =  

казан

Ноябрь желтоксан токсан желтоксон желтоксон желтоксон

Д екабрь кангтар кангтар кангтар кангтар кангтар

Январь акпан уш т ун айе уш т ун  

айе, акпан

екагйнди екагайнди

Ф евраль бирдин айе бирдин айе бирдин айе науруз

Названия месяцев: 
народная этимология, пояснения, дополнения

Киргизы
Жалган курам — неправильный, т.е. не вполне наступило время 

готовности у диких козлов к размножению.
Чын курам — правильный, т.е. сезон течки в разгаре.
Тогуздун айы — бирдим айы носят названия по числам, когда 

Плеяды и Луна в эти месяцы противостоят друг другу: 19 сентября,

210



Месяцы
рождения
этих
животных

17 октября, 15 ноября, 13 декабря, 11 января — в эти дни особенно хо­
лодно (л. 190).

Бугу — олень (самка марала). Самцы отстают от самок, которые 
должны скоро разрешиться от бремени.

Кулжа — горный козел (самка-архар).
Теке — козел с бородой (самка — ечки).
Баш оона — молодые козочки начинают бегать с самцами; течка 

только начинается.
Айак оона — старые козлы бегают, т.е. время течки наступило и 

подвигается к концу.
Баш оона — лето начинает переваливать к осени, начало хорошей 

жизни, когда поспевают плоды.
Айак оона — конец этого сезона.

Бугу — олень выращивает хорошие, ценные панты.

Кулжа — весь скот входит в силу, и в лучшей поре 
совсем как кулжа.

Теке — самые длинные и жаркие дни, тают снега.
Куран — другое название теке.
Чын куран — начинается кумыс.
Токая ай — круглый месяц, когда месяц и Плеяды противостоят 

друг другу.
Кырк кун чилда — январь по 10 февраля — самое холодное вре­

мя зимы.

Семиреченские эпитеты для месяцев

Январь — май белек — руки по локоть в сале, когда режут ско­
тину на зиму.

Февраль — келсиннел — хочешь, приходи. Мяса много, накормим.
Март — шиюраш май — посекретничать. Мяса уже нет, чтобы 

накормить гостя, нужно посоветоваться с женой тайком.
Апрель — чи тартма — открьггь чий. Ставят чигдон чий для 

молочных скопов, появляется айран.
Май — сенде бир, менде бир — одинаковый и у тебя, и у меня. У 

каждого в изобилии есть молоко и другие продукты.
Названия месяцев по названиям животных обозначают период их 

рождения (л. 184).

Казахи

Саратан (июнь) — саратанынг сарык конгызы — желтый жук 
от желтого верблюда.

Алим куралай — 15—20 мая — 5 дней холодного ветра (период, 
когда киики рожают). Если такая погода — впереди хороший год, в 
смысле погоды, если нет — плохой.

211



Отамали — апрель, когда начинает расти трава и появляется мо­
лодняк. Происходит от оттау — пастись, мал — скот.

Кантар — заметно )о<орачивается ночь (кирг. '*биринчи аие”). 
День короткий, начало сильного мороза.

Кокок — кукушка начинает куковать. День становится длинным.
Жилда (шил — перс, “сорок” ) — 40-дневная жара.
Тамыз, соршат — жара, ни капли снега нет; желтый от зноя.
Кыргйол (кыргый) — перепелятник в это время выводит птен- 

цов.
Казан — исчезновение последних признаков лета. Трава начина­

ет сохнуть, ветер дует, зеленые листья желтеют, плоды созревают.
Караша — черный гусь. Его перелет — самый поздний у птиц. 

Погода холодает, червей и мух нет, раны от них у скота заживают. 
Начинается зимний период.

Челде токсан — начало 90 ветреных дней. Ветер дует и сбивает 
кибитки.

Кантар (хантару) - )̂о<орачивание шеи лошади подтягиванием 
повода, когда ставят ее на выстойку.

Науруз (наха — перс, “десять” ; уруз — “день”, т.е. “10-й 
день” ) — Новый год (месяц хамал).

Акраваата — конец месяца казан и начало караша: сентябрь, на­
чало зимы. Резали несколько голов скота, приглашали гостей, сосе­
дей, угощались и молились: М , кудай! Малымды кыстан сактай 
кор!** (Боже! Упаси мой скот от зимы).

Карана (кирг. **тогуздын айьГ). По названию колючего расте­
ния, белый пух которого разлетается осенью.

Бирдин айы — февраль. Новый год, Науруз.
Мамыр — появляется много айрана, и люди так наедаются, что, 

как линялые птицы, не могут подняться с места.
Маусум — Бог облаготворил; полное богатство — период полно­

го совершенства.
Мизам — хорошее состояние духа; напились, наелись; по имени 

стрекозы.
Акпан, Уштунайе, екагайнды — самый суровый месяц, начало 

зимы, середина зимы, два смешанных сезона — их граница, переход­
ное время.

Баратай — в прежнее время считали раз в три года один лишний 
месяц для погашения ежегодных 1 0  дней мусульманского календаря.

Кыргйок (кйок) — передник барана. Время ярости баранов и 
овец, поэтому тщательно подвязывают передник баранам. Снимают 
его в октябре^® (л. 185).

212



Точные дат ы в параллельных календарях

Киргизы: 5 июня (1925 г.) = 1 теке, 20 июля = 30 баш оона, 
22 июля = 1 айак оона, 24 июля = 3 айак оона, 25 июля = 5 айак оона 
(а не 4, потому что месяц поднялся повыше), 11 августа (1926 г.) = 
3—4 айак оона, 13 августа (1926 г.) = 5 сумбеле.

Казахи: 19 июля (1927 г.) = 19 тамыс, 8  августа = 9 мизам,
18 августа = 20 мизам, 29 августа = 2 казан, 4 сентября = 4 казан, 
6  сентября = 1 0  кыргйок.

Крымские татары: 18 марта = ут, 12 марта = амел-йолбаши — 
отсюда 31 день, 23 апреля = хыдырлез — начало лет̂  ̂ (л. 183).

**Несчастливые** дни недели

К и рги з ы К азахи Туркм ены К р ы м , татары

Воскресенье жекшенбе жексенбе йекшенбе базар

Понедельник душ ем бе дуйсомбо душембе базар ертесе

Вторник (хара )  сейшенбе сейсембе сишембе соли

Среда чаршембе сайсембе чаршембе чаршембе

Четверг бейшенбе бейсембе пейшембе жума ахшама

Пятница жума жума жума

Суббота ишембе сембе шемми жума ертесе 

(л. 18 2)

Киргизы

Вторник — (χαρα^2 ) сейшенбе, суббота — ишенбе. Если в один 
из этих дней отдавать скот, то будет большой расход; если резать 
скот — то скот будет падать. В эти дни не начинают пахать, не 
стригут лошадей, баранов, не сватают и не пускаются в дальний 
путь.

Человек, которому везет в жизни, хвастается, что он и во втор­
ник имеет удачу.

Нас кун̂  ̂— “несчастливые” дни. Три в начале месяца. В воскре­
сенье нельзя никуда выезжать и спать с женой.

Крымские татары

Накыс кун— “несчастливый” день (л. 181).

Казахи

Кергун (шаргез кун)  — “несчастливые” дни для путника — вос­
кресенье и вторник. Тяжелый день путнику также пятница.

213



наиман-мурун

Вторник, а у некоторых и пятница считаются “несчастливыми” 
днями.

Сарсембе туну журсон, сот — если едешь в среду — счастье. 
Бейсембе туну журсо, бер! деп шегат (бер! бейсембе) — если 

кто едет в четверг, говорит “дай” (непременно что-нибудь получит).
Сейсембе керак мотайт — во вторник новый косяк молодых ко­

былиц связывают с жеребцом (начинают приучать ходить вместе). 
Истын басы сембе — начало (всякого) дела — суббота.
Жер дунйоны жас аткан жексембе — воскресенье, в которое со­

зданы земли и весь мир. Воскресенье — удачный день для начала 
всяких построек.

Дуйсомбо торт тонгрокко биридей — понедельник равен че­
тырем частям света (куда бы ты ни направился, везде счастье).

найман-матай

В пятницу не работают кузнецы, и люди в дорогу не выезжают. 
В субботу скота не режут и ничего никому не дают. В среду больных 
не проведывают.

жалаир-балг^ы

Суббота и вторник — “несчастливые” дни, поэтому в путь не от­
правляются, скота не дают. В субботу скот не режут; в пятницу не на­
чинают дела, не начинают кочевки. Во вторник нельзя рубить свежий 
лес. Рамазан весь месяц “счастливый” (л. 182).

Календарь и з вез ды

Киргизы

Если держать путь в направлении несчастливой звезды̂ ^̂  дорога 
кончится несчастьем. 1 0 -го месяца эта звезда под землей и можно 
ехать куда угодно. 1 1 -го числа она справа от солнца на рассвете, т.е. на 
юге; 12-го — слева от него, т.е. на севере; 13-го — тоже на севере;
14-го — на западе; 15-го — на юге. Эта звезда обходит небосклон раз 
в 5 месяцев. Запрет относится только к мужчинам. Выражение жил- 
дызынг от обжур — поправить (объехать.  ̂ — Ф .Ф .) звезду справа.

Бозбаштык

Эта звезда была когда-то пери. Она не захотела жить с людьми 
и иметь с ними связь, поэтому она удалилась и стала жить с двумя ан­
гелами (бериште) — Арут и Марут, но они не устояли против ее

214



красоты и пожелали ее. Тогда она пошла к Богу, пожаловалась и по­
просила лучше сделать ее звездой. Бог так и сделал. Она сказала, что 
если какой-нибудь мужчина поедет когда-нибудь в ее направлении, 
она причинит ему несчастье.

Сагимбай

Первые 10 дней каждого месяца путнику нельзя ехать в направ­
лении меняющей свое положение звезды. В первый день нельзя ехать 
на восток, навстречу звезде, которая восходит первой; пятого эта 
звезда переходит на юг, и тогда поездка в этом направлении кончит­
ся несчастьем; седьмого она в созвездии Большой Медведицы, на се­
вере; 10-го она над головой, и поэтому выезжать совсем нельзя. По 
воскресеньям нельзя никуда выезжать и спать с женой (л. 179).

Казахи
алим

Бак жулдуз — счастливая звезда̂ ,̂ которая на месте не стоит. 
Каждый месяц 2-го, 12-го, 22-го она появляется на востоке; 3-го, 
13-го, 23-го — на юго-востоке; 4-го, 14-го, 24-го — на юге; 5-го, 
15-го, 25-го — на юго-западе; 6 -го, 16-го, 26-го — на западе; 7-го, 
17-го, 27-го — на северо-западе; 8 -го, 18-го, 28-го — у Полярной 
звезды; 9-го, 19-го, 29-го — неизвестно где; 10-го, 20-го, 30-го — 
тоже неизвестно где. Числа даны по лунному календарю.

Навстречу этой звезде ехать нельзя, иначе будет несчастье. По­
этому каждый из дней одно из направлений поездки табуировано. 
В дни, оканчивающиеся на девять, вообще путешествовать нельзя. 
В 10-е же дни звезда влияния не имеет.

Казахи найман-мурун 
Киргизы

1-го числа не езди на восток; 5-го не езди в сторону Кыблы; 
7-го — на жетиген^ ,̂ 9-го — вообще ездить нельзя, так как звезда 
под землей; 10-го, 20-го, 30-го она над головой — можно ездить 
всюду. Таково расписание для всех дней, оканчивающихся на эти 
цифры 7̂ , З̂ го нельзя ехать на уч тобо — три кучки звезд на 
юге—юго-востоке: лошадь захромает.

Киргизы
токолай

Токис^  ̂— приближение (столкновение) Плеяд (уркор) к Луне — 
17-го казана^9,15-го караша. 13-го жел токсон и т.д., до 1-го маусум, 
после чего Плеяды скрываются на 40 дней, а затем, появившись 
21-го тамыс, делают токис 23-го саршат, 21-го чилда, 19-го мизам и 
т.д. (л. 180).

215



Астрономия

К и ргиз ы К азахи Т урк м ены
К р ы м .

татары
Абаканць

Полярная К ут (п а  ) Тимр казык Демир Демир ха·

звезда жыл- 

л ы з ^  =  

Алт ын  

казык

(темир) казык зых ( -у ш  

данеУ^

Кастор и К ошогуз^^: А кбозат , Кыйрат, Аргом

Поллукс на А кбозат , К окбозат Бозат^^ чиллы

западе от К окбозат когат ( ? )

Полярной

звезды

Большая Ж ет и ген ^ Ж ити Иедиген Дорт  коп- Читиген

Медведица (Ж ет т и)

каракши^^

чех (-а к У^ , 

Четемен

Плеяды Улкор Уркур

(-о р )

Улкор Улкер Улгер

Созвездие Учаркар, Таразы М изан- Тсрази

Весов Тара-
з ы (?)47

таразы йилдыз

Утренняя Чолпан Шолпан Данг Танг йил­

звезда йилдыз йилдыз^^ ды з,Чол ­

Венера пан

Вечерняя Жарык Жарык Ахшам

звезда
49иилдыз^^ ж улдуз йилдыз^^

Е^диничная Исак кыр- Керван хо -

звезда на ган (ослы ран (кара­

востоке за подохли ван погиб).

два часа до Чолпан,

утра Чарван 

храр, Н ел- 

ван хр.. 

Чаркий^^

Восходит до Босака

утренней жулдуз^^

зари осенью

Иалдрак^^Н а юго- ( 0 - )

западе Умурзайа

( ? -
Ф .Ф .) .
отличается

яркостью

216



Созвездие 

Д евы (?  -  

Ф .Ф .)  на 

юго-востоке 

в полночь 

Млечный 

Путь

Комета

Падающая 

звезда 

Три звезды

К и р ги з ы  К азахи

Сумбула^^ Сум було

(вода будет 

холодная)

Туркмены
татары

Абаканцы

Зымрак

К уш т ин

жули

К уст ин

жул

Куйрук'
т ук

ж улдуз

Ж ул дуз

акти̂ ^

А к  майа- 

нынгсюйди йоли 

(Кйабе йул)

Кйабе 
,56

Уч аркар

(шесть

звезд)

Желтая на 

западе 

вечером 

Три кучки 

звезд на 

юго-востоке

Одна крас­

ная между 

ними

Натянутая 

саба (четыре 

звезды)

Д о рассвета 

по прямой 

линии на

Сары

йилдыз 59

Уч т б б д  60. 

Тура боз  

(синяя 

прялка)

Керген

сава̂ ^

Уч йилдыз 

( ? -
ф .ф .)5 8

Аралык^^

Аршин  

йилдыз — 

на юге(? — 

Ф .Ф .)  и 

К учук  

аршин

Йгилан 

куйрук̂ ,̂ 
Саба ( н )  

куйрук, 

Ойтемен, 

Пелванг  

храр —ры ­

царь

вправо от 

Ойтемен

(л. 191)

217



Степанов. Енисейская 1уберния. СПб., 1835. Ч. II.
«Татары Минусинска вообще: январь — джилай (от слова “ве­

тер” ); февраль — ажигай (от слова “переход, перемещения” ); 
март — курыгай (от слова “бурундук”); апрель — кичик курыгай (от 
слова “маленький бурунд)о<”); май — кратасчекай (от слова “копа­
ние”); июнь — агзыбай (от слова “рассветание” ); июль — улуай (от 
слова “большой”); август — аргакай (от слова “вязка”); сентябрь — 
юртюхнай (от слова “обгореть”); октябрь — джарышай (от глагола 
“разделить пополам”); ноябрь — у лук арлес ай (от слова “большой 
упадок” ); декабрь — кичик карлесс ай (от слова “малый упадок” )»
(л. 196).

Левшин А , Описание киргиз-казачьих или киргиз-кайсацких 
орд и степей. СПб., 1832. Ч. III. С. 150.

“Март — кокос, апрель — мамыр, май — мамрайу июнь — аряй, 
июль — чилдайу август — сюнбуля, сентябрь — саража-тамыз, ок ­
тябрь — карача-хаус, ноябрь — джютти-часкан, декабрь — кан­
тор, январь — джиштунай, февраль — бырдыны'" (л. 193).

Катаное Н .Ф , О  карагассах / /  Этнографический сборник. 
СПб., 1858. Вып. IV.

“От 7-го мая по 4-е июня — шомрай (от слова шамр — мелкая 
трава); с 7-го июня по 2-е июля — дозарай {от дозор — кора) — вре­
мя, когда снимается береста для местных юрт; со 2-го по 30-е июля — 
айкыслай (от ай — сарана, кысел — красно) — время, когда сарана 
цветет; с 30-го июля по 27-е августа — айнарай (нар — копать) — 
время, когда копают сарану; с 27-го августа по 24-е сентября — эп- 
тынхай (эптын — небольшой молоток, которым колотят кедров­
ник); с 24-го сентября по 22-го октября — джарры терай (джар — 
бык оленя, ыттер — бегать); с 22-го октября по 19-е ноября — 
кыштерай (кыш — соболь, тер — ловить) — начало соболиного 
промысла; с 19-го ноября по 17-е декабря — ырглерай (ырглер — 
дневка) — ...коротких дней, дневка продажи; с 17-го декабря по
15-е января — соогай (соог — мороз); с 15-го января по 12-е февра­
ля — уллус соогай (уллус — большой); с 1 2 -го февраля по 1 2 -е мар­
та — хругоог — зверя на лыжах гнать; с 12-го марта по 9-е апреля — 
тарбытай — в это время снег становится вязким; с 9-го апреля по 
7-е мая — ытталларай — собаками зверя гнать (по насту)”.

Катаное Н .Ф . Отчет о поездке в 1896 году / /  Ученые записки 
Имп. Казанского университета. 1897. Март.

''Кыскы мылтык (зимнее ружье) — 6  января; кыскы Сдмднбн 
(святой Симеон Богоприимный) — 3 февраля; сарыг кайак — масле­

218



ница; КЫЗЫЛ нымырка — Пасха; алыг Парис (характерный Бо­
рис) — 24 июля; чайгы мымык — 1 августа; Колада (коляда) — Ро­
ждество” (л. 199).

Катаное Н .Ф . Сагайские названия 13 месяцев года / /  Изв. об- 
ва археологии, истории, этнографии Казанского университета. 1897. 
Т. XIV. Вып. 2.

“Декабрь или январь — чел айы (месяц ветра); январь или фев­
раль — азыг айы (месяц медведя); февраль или март — пастагы ку- 
икайы (начальный месяц хорька); март или апрель — кичик курик 
айы (месяц малого хорька); апрель или май — кыр айы (месяц паш­
ни); май или июнь — чайг айы (месяц начала лета); июнь или июль — 
тос айы (кандык айы) — месяц бересты (кандыка); июль или ав­
густ — от айы (месяц травы); август или сентябрь — уртин айы 
(месяц жатвы); сентябрь или октябрь — пастагы куск айы (началь­
ный осенний месяц); октябрь — суг тутган ай (месяц убыли воды); 
октябрь или ноябрь — чарыс айы (месяц бегов); ноябрь или де­
кабрь — у луг соок (большой мороз)”. Со слов родового старосты са- 
гайцев Тобанака Чертыкова села Аскысского Минусинского уезда, 
1897 г. (л. 186).

Катаное Н .Ф . Карагасские тексты (1890 г.). Образцы народ­
ной литературы тюркских племен / /  Изд. Радловым. СПб., 1907,
Ч. IX.

“Январь — куруг дг (месяц сухих юрт); февраль — торбаш аи 
(месяц рубки дров); март — ытталаар аи (месяц охоты с собаками); 
апрель — шомур аи (месяц зелени); май — тозар аи (месяц собира­
ния бересты); июнь — ааи кызар аи (месяц сараны); июль — чаилаар 
аи (месяц летования); август — аптинг аи (месяц кедровых орехов); 
сентябрь — чарыш аи (месяц бегов); октябрь — аалдылаар аи (месяц 
охоты на соболей); ноябрь — друглар аи (месяц, похожий на косу, т.е. 
короткий); декабрь — соок ай (холодный месяц)” (л. 187).

Катаное Н .Ф . Предания присаянских племен о прежних делах 
и людях / /  Записки ИРГО по отд. этнографии. Сборник в честь 70- 
летия Г.Н. Потанина. 1909. С. 269, 277.

“Хотя хорьковая и медвежья охоты, кажется, уже вывелись из 
употребления, однако названия месяцев все еще продолжают держать­
ся. Лет 50 тому назад сагайцы и другие племена время считали по но­
волунию, насчитывая в год по 13 месяцев. Теперь все усвоили русский 
счет в 1 2  солнечных месяцев, но удержав прежние названия” .

“В названиях 12 месяцев года... у бельтиров вполне отражается 
древний и нынешний быт этого племени... По сообщению М.А. Ка-

219



стрена (Melanges russes) месяцем бегов у минусинских татар (конеч­
но, у койбалов) называется сентябрь, а месяцами морозов — октябрь 
и ноябрь, что едва ли верно, т.к. декабрьские морозы гораздо замет­
нее ноябрьских, а между тем они не отмечены...” .

Сводка Катанова из записей, сделанных 10 октября 1892 г. и 
20 марта 1897 г. у сагайцев: “ ...январь — месяц сухих трав, фев­
раль — месяц медведей, март — месяц охоты на хорьков, май — ме­
сяц пашни, июнь — месяц сбора кандыка и сдирания бересты для юрт 
и посуды, июль — месяц травы, август — месяц жатвы, сентябрь — 
месяц убыли воды, октябрь — месяц бегов, ноябрь — месяц малых 
морозов, декабрь — месяц больших морозов” (л. 188).

Протоиерей Вербицкий В.Н. Алтайские инородцы. М., 1883. 
С. 42.

“Названия месяцев: январь — тегун-ай кычи кырлаш (бессты­
жий, потому что посылает много морозов, хотя и небольших), фев­
раль — чен-ай, челъ-ай (ветреный месяц), март — курюк-ай, 
ажих-ай (год переваливается), апрель — ын-наалык, тарыг-ай 
(тар — рою; копаю абылом; Земля готовится к посеву), курюг-ай 
(бурундучий месяц), май — коог-ай, песъ-ай (кандычный месяц), 
июнь — тиду яйляг-ай, ода-ай (од — плевелы, сорная трава; хлеб 
полоть: пашни небольшие, полют чисто), июль — од-ай, улу-ай 
(большой месяц), август — бичень чабаттан-ай, атпышчан-ай 
(сено косить и хлеб поспевает), сентябрь — сычын-ай, ораг-ай 
(промышлять маралов и пролагать тропу (ора) к пашням для жни­
ва, октябрь — чан-ай, уртюнъ-ай (промышляйте зверей на поро­
ше — чан и молотите хлеб: уртюнь — гумно), ноябрь — кычи кыр- 
лач, куртьег-ай (старушечий месяц; день так короток, что старухи 
едва успевают обуться), декабрь — улу кырлач (-ш ) (большой мо­
роз)” (л. 198).

Радлов В.В. Опыт словаря тюркских наречий. В 4-х т. СПб., 1899.
т. II. Ч. I.

М есяцы Сагайцы Ш о р цы

Январь нал аи чал аи (с  середины января)

Февраль айыг (азыг) аи ажык аи

М арт кббрук аи кббрук аи

Апрель кара тарчанг аи* тарлы аи

М ай сап аи пас аи (жабын аи)

И ю нь тос аи от аи (кыра сургана)

И ю ль от аи чаилык аи (пишап шапкана)

А в 1уст оргак аи оргак аи

Сентябрь чарыс аи урт ун аи (йарыш аи )

220



Месяцы С агайцы  Ш ор цы

Октябрь куртуак аи куртуйак аи

Ноябрь улуг  кырлас аи улуг  аи

Д екабрь кичиг кырлас аи кичиг аи

* См .: Катаное Н .Ф .  Сагайские названия 13 месяцев года: кыра вместо кара 

(л. 197).

Спасский. Изображение обитателей Сибири: народы, кочующие 
вверху реки Енисея / /  Сибирский вестник. 1818. Ч. 1. С. 24.

“У кочующих вообще: сентябрь — оргок-ай, т.е. жнитвенный ме­
сяц; октябрь — уртюн-ай, т.е. молотят сырой хлеб на пашне (тар- 
лык ириУ\

Там же. Ч. II. С. 30.”Бельтиры и сагайцы: май — бессъ ай (ме­
сяц кандыка), июнь — ак чеп ай (месяц белой сараны)” .

Ядринцев. Начало оседлости (Сл. Палласа. Т. III. Ч. 1. С. 497).
“Бельтиры... молотят также на поле, солому всю сжигают, и по­

тому октябрь они называют уртюн-ай. Снимание хлеба бывает у них 
в сентябре, а потому они называют этот месяц оргокъ-аи' (л. 189).

Ядринцев. Начало оседлости / /  Литературный сборник. Изд-ва 
Вост. обозр. 1883. С. 156. (Ссылка на Палласа. Т. 1. Ч. III. С. 490).

"... Тут же упоминается Lilium math... и Lilium Pomponium. По-та- 
тарски сары-шеп и ак-шеп. Месяц сбора называют ак-чеп-ай” (л. 195).

Маан. Вилюйский округ Якутской области. 1887. Ч. III. С. 112 
(Якуты).

“Месяц начинается с нарождения луны, а год с: 1) бэсъ ыя 
(бэс — сосна, ыи — луна, месяц) соответствует июню, в котором сди­
рают с дерев сосновую заболонь; 2 ) отъ-ыя (от “трава”) — июль;
3) атыр ожах-ыя (от “вилы”) — август, в котором сгребают сено;
4) балахан-ыя (от “юрта” ) или тердюнь (тердюс — четвертый) — 
сентябрь, переселяются из летней юрты в нелетнюю по окончании 
полевых работ; 5) бэсюнби — октябрь, пятый; 6 ) алынъи — ноябрь, 
шестой; 7) сетроньи — декабрь, седьмой; 8 ) ахсыньи — январь, 
восьмой; 9) тохсунью — февраль, девятый; 10) олунъю — соответ­
ствует марту (? — Ф .Ф .), десятый (? — Ф .Ф .); 11) кулун тутар 
(кулун — жеребенок, тутар — хватающий), хватают жеребят, имея 
в виду дойку кобыл; 1 2 ) бус устар (бус — лед, у стар — плывет); 
13) ыам-ыя (метать икру) — июнь (л. 192).

Кн. Костров. Качинские татары. Казань, 1852. С. 58.
“ ... Название у качинцев июля — улу ай (празднество в честь 

Кудая)” (л. 194).

221



 ̂М учал — двенадцатилетний животный цикл исчисления, широко распростра­

ненный на Востоке, в том числе и в Средней А з и и  {Писарник А .К . Таблицы 

двенадцатилетнего животного цикла с приведением соответствующих им годов 

современного летосчисления / /  Материалы Ю Т А К Э . Ашхабад, 1949 . Вып. I. 

С . 173— 181; Захарова И .В .  Двенадцатилетний животный цикл у народов Ц ен ­

тральной Азии. Новые материалы по древней и средневековой истории К азах­

стана / /  Труды И И А Э  А Н  К аз. С С Р . А лм а-А та, 1960 . Т . 8 . С . 3 2 —6 5 . Там 

же приведена и литература по вопросу). Первый цикл. т.е. первый мучал, кон­

чается 13-летним возрастом. А  затем каждые 12 лет составляют цикл (Ю д а -  

хин К .К . Указ.соч. С . 5 4 4 ) .

2 Букв, “счет годов” .

 ̂Ж аз — “лето” , куз  — “осень” , кыс — “зима” .

 ̂Ж ума — имеет значение не только “пятница” (кстати, праздничный день у му ­

сульман), но и “неделя” {Ю дахин К .К . Указ.соч. С . 2 6 8 ) . “4 8  жума” значит 

“4 8  недель” .

 ̂ Год у киргизов состоял из 3 6 5  дней; на каждый сезон года падает 91 день, а один 

лишний день {жыАдын ажырыАышы — букв, “разделитель годов” . — Б .К .,  

С .Г .)  приходится на конец старого и начало нового годов (15 марта), который в 

счет не принимался. 16 марта — первый день нового хода (Айтмамбетов Д . 

Культура киргизского народа во 2 -й  половине X I X  — начале X X  в. Ф рунзе, 

1967 . С . 19 2 ). О б  исчислении по лунному календарю см.: Рахимов М .Р . Зе м ­

леделие таджиков бассейна р. Хингоу в дореволюционный период. Сталинабад,

1957. С . 1 6 5 -1 6 6 .

 ̂ П о  X .  Аргынбаеву, в казахском народном календаре в году 36 5 ,5  суток. 

12 лунных месяцев и И  суток, поэтому начало лунного месяца ежегодно меняет­

ся на И  дней (Аргынбаев X .  Народные знания / /  Казахи: Историко-этногра- 

фическое исследование. А лм а-А та. 1995 . С . 2 0 9 ) .  У  таджиков Каратегина и 

Д арваза существует мнение, что лунный год короче солнечного на 10 дней (Р а ­

химов М .Р . Народный сельскохозяйственный календарь и счет времени / /  Тад ­

жики Каратегина и Дарваза. Д ушанбе. 1 9 66 . Ч . 1. С . 181).

7 П о  X .  Аргьшбаеву. у казахов Новый год (Н авруз ) отмечают в дни весеннего 

равноденствия. 2 2  марта (Аргынбаев X .  Указ. соч. С . 2 0 8 ) , хотя, как отмечала 

Д ж .Х . Кармышева, на практике казахи при праздновании Навруза строго не 

придерживались определенной даты. Во многих районах ориентировались по 

прилету трясо1узки, по заходу Плеяд, по встрече их с молодой луной в западной 

части неба и т.д. {Кармышева Д ж . Земледельческая обрядность у казахов / /  

Д ревние обряды, верования и культы народов Средней Азии. М .. 19 86 . С . 5 3 ).

® М есяц мухаррам — название первого месяца в лунном календаре. Курбанайт 

Курбан хаит — мусульманский праздник жертвоприношения.

 ̂ М есяц куран соответствует марту или апрелю (см. ниже). Ш ироко известный в 

наши дни как весенний праздник Навруз когда-то праздновался и во время лет­

него солнцестояния {Лобачева Н .П .  К  истории календарных обрядов у земле­

дельцев Средней А з ии / /  Древние обряды, верования и культы народов С ред ­

ней Аз ии . М .. 19 8 6 . С . 8 —12).

Арча — древовидный можжевельник. Видимо, обладает сакральной силой, по ­

скольку дымом арчи окуривают и при болезнях, для изгнания нечистой силы. 

Обычай прыгать через костер или обмахиваться полами над ним связан, види­

мо. с очищающей силой огня (о  различных обрядах очищения огнем см.: Снеса-

222



рев Г.П . Реликты... С . 1 8 9 —191): Новый год необходимо было встретить без  

старых грехов и ошибок, без несчастий и болезней. М . Элиаде считает, что ри ­

туал. связанный с очищением в праздник Нового года — это не простое очище­

ние. а новое рождение, это попьггка вернуться, хотя бы на миг, в то “чистое” вре­

мя. каким оно было в момент “сотворения” (Элиаде М .  Космос и история. М .,

1 9 87 . С  6 8 ) .

12 Любопьггно. что во многих районах Средней Азии существовал обычай раз в 

год. в последнюю среду месяца сафар. считавшегося самым тяжелым месяцем, 

прыгать для очищения через костер и бить посуду. Предполагалось, что на эту 

посуду переносились все беды и несчастья человека (Андреев М .С .  Поездка ле­

том 19 28  г. в Касанский район (север Ф ерганы). С . 111—112; Снесарев Г.П . Р е ­

ликты... С . 1 8 9 — 1 9 0 ) . Д умаем, что и киргизы, разбивая чашки, переносили на 

них все грехи, болезни и несчастья ушедшего 12-летия с тем. чтобы встретить но­

вый мучал полностью очищенными. Впрочем, перенесение сил зла на неодушев­

ленные предметы было известно многим народам мира (Ф р эзер  Д ж . Указ. соч.

С . 5 9 9 - 6 0 1 ) .

Постоянной даты празднования Нового года и у киргизов, по-видимому, не бы ­

ло (см. примеч. 7 ) .

14 Ритуальная похлебка из семи видов различных злаков, которую готовили на 

празднование Нового года у многих народов (Ш т ернберг Л .Я .  Указ.соч. 

С . 4 6 6 ; Лобачева Н .П .  К  истории календарных обрядов... С . 16; Кармыше- 

ва Д ж . Земледельческая обрядность... С . 5 4 ) .

Юдахин К .К . переводит это заклинание так: “Алас. алас — от беды избавленье” 

(Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 4 6 ) . Алас — окуривание дымом арчи (знахарский 

способ лечения и очищения).

О б  альчиках см. раздел “О бряд ы , связанные с рождением и воспитанием ре­

бенка” . Мальчики бросают свои старые альчики в степь, возмож но, с той же 

целью, с какой разбивают старую посуду во время предновогоднего очище­

ния.

Букв. “Старый год ушел, новый год пришел! П усть будет счастливым!”

Букв. “Вывожу мучал” , т.е. “завершаю свой мучал” .

Чонг коно — букв, “большое кочо” .

20 Т .е. все те. кто родился в год этого же названия.

21 Букв. “ Пусть Навруз  будет счастливым!”

22 Т .е . “ Настоящий куран” (куран — “самец косули” , чын — “истинный, насто­

ящий” ). жалган куран — “ложный куран” . П о  другой версии, чын куран со ­

ответствует апрелю, тогда соответственно передвигаются и остальные месяцы 

(Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 2 8 ; Абрамзон С .М .  К иргизы... С . 101). Б у г у  — 

“олень” ; кулжа — “самка оленя” ; теке — “козел” ; каакшик — “сохнуть, пе­

ресыхать” ; баш оона — от баш ( “начало, голова” ); оона — “самец косули” , 

“самец антилопы” ; айак оона — айак ( “конец, ноги” ); т огуз дун  айы — “де ­

вятый месяц” ; жетин айы — “седьмой месяц” ; бештин айы — “пятый месяц” ; 

ушт ин айы — “третий месяц” ; бирдин айы — “первый месяц” . Названия ме­

сяцев по животным свидетельствуют о сохранении у киргизов остатков древ­

него фенологического календаря, а названия по числам — остатков не менее 

древнего исчисления по Плеядам (когда нарождающийся месяц виден одно ­

временно с Плеядами). Н иж е Ф .А .  Ф иельструп приводит пояснения к назва­

ниям месяцев.

223



в  Ошском районе, похоже, больше в употреблении арабские названия месяцев. 

Видимо, сказывается влияние узбеков, которые издавна живут в этом районе че- 

респолосно с киргизами.

24 Тогсон айы (от тогсон — “девяносто” ) — в народном календаре три зимних ме­

сяца: декабрь, январь, февраль {Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 7 4 3 ). Название ме­

сяца Тогсон указывает, видимо, на начало 9 0  зимних дней. Ж илде — 4 0  самых 

холодных (летом — самых жарких) дней в году. П о  Д . Айтмамбетову, декабрь 

у киргизов назывался жат, январь — детвы (Лйтмамбетов Д .  Указ. соч.

С . 19 2).

Баш ай — название 11-го месяца мусульманского лунного календаря; реджеп — 

название 7-го  месяца; ораза (ураза) — ураза, мусульманский пост, соблюдаемый 

в течение месяца рамазан; байрам — название 10-го месяца мусульманского лун­

ного календаря; мерет — название 8-го  месяца мусульманского лунного года; гур- 

бан — название 12-го месяца мусульманского лунного года; оволки — может быть 

озалки — предыдущий, предшествующий; тонкузи  — неясен перевод; унун же- 

ти — букв, “три семерки” ; дордим жети — букв, “четыре семерки” .

26 Названия месяцев у крымских татар, как и у других тюркских народов, предста­

вляют смесь народных и мусульманских названий и даже христианских. Причем, 

видимо, те, и другие, и третьи употребляются одновременно. Мусульманские на­

звания: сефер ай — название второго месяца мусульманского лунного календаря; 

ебел ай — возможно, στ Дж ум ади—аль-авваль — название пятого месяца; ахыр 

ай — возможно, от Д ж ум ади-алъ-ахы р — название шестого месяца; эре- 

жеп — название седьмого месяца; шабан — восьмого; рамазан — девятого; бай ­

рам — десятого; баш ай — одиннадцатого; курбан — двенадцатого; бийук мо- 

лут  — возможно, от бийук “большой, великий” , молут — “день рождения про­

рока Мухаммеда” ; кичик мдлут  — от кичик “малый” и мдлут; хыдырлес 

айы — может быть, от имени пророка Х ы д р , нашедшего, по преданиям, источ­

ник живой воды.

Христианские названия: майе, аустос — видимо, май и август; Покрова — 

месяц назван по христианскому празднику, который празднуется 1 (14) октября; 

Егорьев — тоже, видимо, христианский праздник.

Народные названия: йаз айи — месяц лета (указывает на начало лета); чил- 

ла — как уже говорилось, 40  самых жарких (холодных) дней в году; йаз чиллази — 

летняя чилла; хыш чиллази — зимняя чилла; харахыш, каракыш — черная зима; 

орах айи — месяц жатвы; свел кус — начало осени; орта кус — середина осени.

Этимология следующих названий неясна: керез(чи) ,  куза, касым, абрилла, 

кучук (кощ ук).

27 Керейтов Р .Х . в статье “Народный календарь и календарная обрядность ногай­

цев” (Календарь и календарная обрядность народов Карачаево-Черкессии. 

Черкесск, 1 9 89 . С . 9 8 )  привел следующие названия месяцев у ногайцев: март — 

навруз, апрель — коькек, май — курал, июнь — тамбыз, июль — шилле, ав­

густ — сары тамбыз, сентябрь — кырк кийик, октябрь — казан, декабрь — ка- 

рагыс, февраль — увыт .

П о  А .Г . Булатовой, у ногайцев первый месяц года — навруз-ай ( 1 7 -  

18 марта— 17— 18 апреля); далее, кокок-ай — “месяц кукушки” , или абырлы- 

ай — “месяц хорошего настроения” , или кырк оттын басы — “цветение 4 0  ви­

дов растений” (1 7 — 18 апреля— 17— 18 мая); курал-ай — “месяц лебедь” 

(18  мая— 17 июня); тамыз (18  июня—17 июля), шиллеш (18 июля—17 ав1уста);

224



сары-тамыз (18  августа—17 сентября); кырк кийик “сорок дож дей" (18  сентя­

бря— 17 октября); къазан~ай — “месяц котла” (1 8  октября—17 ноября); карама- 

ай (1 8  ноября— 17 декабря); каракыс — “черная зима” (декабрь-январь); къан- 

тар (январь-февраль); ш увут  — “глотающий” , т.е. начало бескормицы (ф ев­

раль· март). Бьгговал у них и лунный, и солнечный мусульманские календари. 

(Булат ова A S .  Сельскохозяйственный календарь и календарные обычаи и об ­

ряды народов Д агестана. С П б .. 1 9 9 9 . С . 2 9 ) .  Н а работы Р .Х .  Керейтова и 

А . Г. Булатовой любезно обратил мое внимание Ярлыкапов А .А .

28 Алимулы  — крупное родоплеменное объединение Младшего джуза; аргын, ке- 

рей. наймам — крупные родоплеменные подразделения Среднего джуза; жала- 

up — родоплеменное подразделение Старшего джуза. В Кустанайском уезде ко ­

чевали в основном казахи Среднего джуза (М асанов Н .Э .  Этнический состав, 

география расселения и численность казахского этноса / /  Казахи: И сторико-эт ­

нографическое исследование. Алматы, 1995 . С . 10—2 0 ).

29 Казахские названия месяцев также представляли собой смесь арабских и казах­

ских (народных) названий. Казахи-алим и кустанайские казахи, судя по матери­

алам Ф .А .  Фиельструпа, пользовались в основном мусульманским солнечным 

календарем. Остальные группы употребляли и арабский (солнечно-лунный ка­

лендарь), и казахский народный. Этимология народных названий дана ниже. 

Казахский этнограф X I X  в. Курбангали Халиди дал следующие объяснения на­

званиям месяцев: мамыр — от араб, “изобилие” , т.к. в этом месяце телятся ко ­

ровы, ягнятся овцы, люди наедаются молока; таммуз — от персидского слова, 

означающего сильную жару; мизан — от араб, “равноденствие” ; казан, или ха- 

зан — от перс, “печаль” , т.к. листья в это время желтеют, вся растительность 

увядает, становится тоскливо и печально; караша — от слова “кара” и уменьши­

тельного суффикса — “ша” , означает, что теперь немного дней останется земля 

черной, скоро выпадет снег, и она станет белой; жельды токсан — “ветреное 

90-дневие” , (в году четыре 90-дневия, но три из них не принимаются во внима­

ние, только четвертое зимнее, имеющее особое значение для скотоводов, дало 

название первому из трех месяцев); кантар — повелительное наклонение глаго­

ла кантармак (исполнение, удовлетворение. — Б .К . ,  С .Г .)»  период, когда гор­

ные козлы покрывают самок; ушдын айы — третий месяц после наступления 

токсана, с окончанием этого месяца кончается зимнее 90-дневие; бирдын 

айы — первый месяц, и хотя в третьей декаде этого месяца празднуют Науруз, 

но начало года считают с месяца кокек — “кукушка” (Халиди К . Таварих-и хам- 

са-йн марки: О черки истории пяти восточных народов. К азань, 1910 . 

С. 5 3 9 —541. Рукописный перевод с татарского Д ж . Кармьш1евой). Руден­

ко С .И . привел следующие названия месяцев и пояснения к ним: токсан айы 

(ноябрь) — месяц начала зимы, контар айы (декабрь) — связывающий, не да ­

ющий воли, унтогыс айы — (январь) — третий месяц холода, бырдынг айы 

(февраль) — месяц наступления тепла, кокек айы (март) — месяц кукушки, ма­

мыр айы (апрель) — месяц колыхания трав, маусым айы (май) — месяц радо­

сти (людей и животных), нилде айы (июнь) — сороковица, тамыз айы 

(июль) — месяц жары, мыйзам айы (ав1у ст) — месяц Весов (созвездие), месяц 

паутины (местн.), казан айы (сентябрь) — месяц котла (люди стремятся к оча­

гу), караша айы (октябрь) — месяц черной земли, нет снега (Р уденко С .И 1  

Очерк бьгга северо-восточных казаков / /  Казаки: Сборник статей антропологи­

ческого отряда Казакстанской экспедиции А Н  С С С Р . Л ., 1930 . С . 5 4 ) .

15 Фиельструп Ф. л. 2 2 ^



Годы 1925 , 1926 , 1927 и числа, видимо, соответствуют времени сбора материа­

ла Ф .А .  Фиельструпом.

2̂ Кара (кара) — черный, тяжелый, невезучий. Вторник был несчастливым и у 

других тюркских народов. Например, легенду енисейских тюрков о создании ка­

лендаря, о “счастливых” и “несчастливых” днях см.: Традиционное мировоззре­

ние тюрков. I. С . 51.

Возможно, от насак — больной, нездоровый {Ю дахин К .К . Указ.соч. С . 5 5 3 ). 

Зд есь и дальше речь идет, видимо, о созвездии Скорпиона, которое каждый 

день меняет свое местоположение на небосводе. У  многих народов оно считалось 

несчастливым для начала любых работ, в том числе и для начала путешествия 

или просто поездки. В начале работы лицо не должно было быть направлено в 

сторону этого созвездия (М ухиддинов И , Реликты доисламских обычаев и об ­

рядов у земледельцев Западного Памира X I X  — начала X X  в. Д ушанбе, 19 89 . 

К н. I. С . 1 3 -1 4 ) .

Видимо, здесь вкралась ошибка, т.к. дальше речь идет о “несчастливой” звезде, 

созвездии Скорпиона.

Ж етиген — Большая Медведица (см.ниж е).

Некоторый разнобой в числах можно объяснить тем, что сведения записывались 

от разных информаторов. И . Мухиддинов приводит следующие сведения о по ­

ложении Скорпиона на небосводе: 1, И , 21 (дни месяца) — на востоке; 2 , 12,

2 2  — на северо-востоке; 3 , 13, 23  — на севере; 4 , 14, 2 4  — на северо-западе; 5, 

15, 25  — на западе; 6 , 16, 2 6  — на юго-западе; 7 , 17, 27  — на юге, 8 , 18, 2 8  — 

на юго-востоке; 9 , 19, 2 9  — под земным шаром; 10, 2 0 , 30  — в зените (М ух и д- 

динов И . Указ.соч. С . 14).

Точнее: тогош — противостоять (о  планетах). Это  время, когда Луна и Плеяды  

стоят в отдалении друг от друга и друг против друга.

О  названиях месяцев см. выше.

Кут жыАдыз — Полярная звезда. Возможно, имеется связь с древнетюркским 

словом кут, означающим “душа, удача, счастье, благодать” (Древнетюркский 

словарь. Л ., 19 6 9 . С . 471).

Алт ын казык — золотой кол. Темир (демир) казык (хазых) — железный 

кол.

К ош огуз  — кирг. “два вола” или “спаренные в одной упряжке волы”.

А к -б о з  am, К ок-боз  am — “светлосерая лошадь, темносерая лошадь” , боз am — 

серая лошадь. П о  преданиям тюрко- и монголоязычных народов, две звезды  

Акбозак и Кокбозат (К астор и Поллукс) ходят посреди неба, привязанные к 

Железному или Золотому колу (Полярной звезде) — Липеи, Р .С . Указ. соч.

С . 2 0 0 .

Ж етиген, И едиген, Четемен, Читиген — от жети (йеди, чете, нити) — 

“семь” .

Ж ети каракши — “семь воров” .

Д орт  копчех ( -а к ) — “четыре кипчака” .

Учаркар — три архара. Таразы (теразы) — “весы” , мизан — “весы”. Легенду о 

том, почему созвездие Весов, состоящее из шести звезд, называют “Три архара” 

см.: Айт баев М .Т . Народные знания киргизов X I X  — начала X X  в. / /  И з ве ­

стия А Н  Кирг. С С Р . История. Ф рунзе, 1 9 59 . Т . 1. Вып. 1. С . 6 4 . Это Орион  

{Аргынбаев X .  Указ. соч. С . 211).

Танг (данг) иилдыз — букв, “утренняя звезда” .

226



Жарык йилдыз (ж улдуз ) — букв, “яркая звезда” . Абишев X .  считает, что это 

Сириус (Абиш ев X .  Элементы астрономии и погода в русском народном твор ­

честве казахов. А лм а-А та , 1 9 4 9 . С . 17).

Ахшам йилдыз — букв. “Вечерняя звезда” .

X .  Абишев считает, что это Ю питер, и приводит легенду о происхождении на­

звания (Абиш ев X .  Указ. соч. С . 17). У  киргизов, по М . Айтбаеву, эта звезда 

называется “Эш ек жылдыз” — “Ослиная звезда” и существует такая же леген­

да о происхождении названия, что и у казахов (Айт баев М .  Указ. соч. С . 7 0 ) .  

Крымско-татарское название звезды Керван хоран (Чарван храр) — “караван по­

гиб” свидетельствует о том, что и у крымских татар была подобная легенда. 

Чаркий — возможно, “яркая” .

П о Абишеву X . ,  это созвездие Близнецов (А биш ев X .  Указ. соч. С . 17). 

Йалдрак — букв, “сверкающая” . У  туркмен так называется “Созвездие гончих 

псов” (Туркменско-русский словарь. М ., 1 9 68 . С . 81 2).

Сумбула (Сум биле) — Сириус (Аргынбаев X .  Указ. соч. С . 210, 211). П о  А б и ­

шеву X .  так называется самая яркая звезда в созвездии Д евы (А биш ев X .  Указ. 

соч. С . 17), т.е. Спика. У  казахов существует примета: если восходит Орион, ут ­

ренняя заря начинает охлаждаться, если восходит С ум було, вода начинает охла­

ждаться (Абиш ев X .  Там ж е), т.е. с восходом Сириуса казахи связывали насту­

пление осени (конец августа—начало сентября) (Аргынбаев X .  Указ. соч. 

С . 2 1 2 ). Те же приметы известны таджикам и узбекам-локайцам (Кармыше- 

ва Б .Х .  Узбеки-локайцы Ю ж ного Таджикистана. Сталинабад, 1954 . С . 10 7). 

Зымрак куштин жули — дорога птицы Симург (З ум ур ук  — сказочная птица 

Симург). Млечный путь у киргизов называется еще **Кербен жол* — “путь ка­

раванов” , Сапарнынынг жоли — “путь путешественника” (А йт баев М .  Указ. 

соч. С . 6 5 ) , Кой жолу — “овечий путь” . Саманны жол — “путь соломенщика” . 

К уш  жолу — “путь птиц” (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 2 5 8 ) , К уст ин жул — 

“путь птиц” , А к  майанынг сюйди — “молоко белой кобылицы” , Кйабе йул (мо ­

лы) — “путь к К аабе” (мусульманский храм в М екке), видимо, мусульманизи- 

рованная версия народных названий Млечного Пути.

О  названиях Млечного Пути, о созвездиях, звездах, планетах у разных на­

родов см.: Н иконов География названий Млечного Пути / /  Ономастика 

Востока. М ., 19 79 ; О н  же. Материалы по космонимике Средней Аз ии / /  О н о ­

мастика Средней А з и и . Ф рунзе, 1980 . С . 2 9 0 —3 0 6 .

К уйрукт ук ж улдуз — букв, “хвостатая звезда” , ж улдуз акти — букв, “звез ­

да потекла” .

Ун йилдыз — букв, “три звезды” . Речь, очевидно, идет о созвездии Весов (см. 

примеч. 4 7 ) .

Сары йилдыз — букв, “желтая звезда” . Так называли Венеру (Ю дахин К .К . 

Указ. соч. С . 2 8 0 ) , видимо, вечернюю.

Ун т обо — букв, “три холма” .

Аралык — букв, “промежуток, между” .

62 Керилген сабаа (букв, “расправленная, растянутая саба” ) включает в себя четы- 

i>e звезды, составляющие четырехугольник (Айт баев М .  Указ. соч. С . 6 6 ) .

63 Йилан куйрук — букв, “змеиный хвост” .

227



ЖЕРТВОПРИНОШЕНИЯ. ПРАЗДНЕСТВА, 
МАГИЧЕСКИЕ ДЕЙСТВИЯ

Киргизы
рч. Большой Кебин

Тулдд — жертвоприношение, например моление о дожде при за­
сухе. Режут скотину, предварительно прочитав молитву (по-араб- 
ски) и прося дождя. Потом делят сваренное мясо и едят, ничего не 
оставляя Богу.

Жер-Суу τηαύυύ — ежегодное жертвоприношение перед кочев­
кой на жайлау. Жертвуют по одной скотине с юрты или в складчину 
несколько человек. Собираются вместе в зеленой степи подле воды. 
Скотина должна быть без изъяна, по возможности; масть ее безраз­
лична. Молением руководит мулла. Роют ямы для котлов — кемеге, 
в которых варят мясо. Вместо муллы может быть и старик, знающий 
церемониал. Молодежь играет, пока мясо варится. Во время празд­
нества устраиваются борьба, пение и прочее.

Один человек помнит: его мать варила в казане жарма, потом од­
ну ложку плеснула в огонь, другую в чангарак^, а остальное сами вы­
пили — чтобы хорошо жилось, все были здоровы и т.д. Особой мо­
литвы не было, была только произнесена обычная форма баты.

Когда весной подрастут жеребята настолько, что уже могут обой­
тись без материнского молока, и люди начинают делать кумыс, ста­
вят желе, идут туда с каймаком (свежие сливки), лепешкой, зовут 
стариков, которые, налив в чашку айрана, плещут из нее на желе .̂ 
Потом все собравшиеся съедают лепешки, каймак и молятся о хоро­
шем приплоде в табунах. После этого жеребят пригоняют, привязы­
вают к желе, и начинается дойка. Первые двое суток кумыс еще не 
пьют, чтобы его было много, потом, наутро, приглашают соседей, ко­
торые садятся вкруг в юрте, стелют скатерть, наливают гостям кумыс 
во все чашки, чтобы одновременно был у всех. Гости молятся, желая 
хозяевам много кумыса, пьют и расходятся по домам.

После Жер-Суу тайы отправляются сразу кочевать.

Улуш — богачами делается угощение, после которого не обяза­
тельно сразу уходят с места.

При постройке нового дома или юрты режут скотину, угощают 
приглашенных и только после этого поселяются в нем; то же самое 
относится и к орго. Огонь в новом жилье зажигается обычным спо­
собом.

228



туркмен-саиак

При улуше кропят кумысом желе.
Чинавай

Туло — жертвоприношение, делается в четырех случаях: после 
землетрясения, чтобы впредь этого не было; во время эпидемии, во 
время засухи (с просьбой о дожде); благодарственное жертвоприно­
шение, по устранении опасности. Садака — жертвоприношение по 
поводу болезни члена семьи: зовут старика аксакала, или сам отец 
читает бата и режет барашка. Мясом угощают приглашенных.

Упко чапты  ̂— если член семьи, уехав здоровым из дому, вернулся 
больным, то, не приглашая приехавшего в юрту, родные режут козлен­
ка и, не снимая шкуры, вынимают легкие, бьют ими захворавшего по го­
лове, лопаткам, бокам, ляжкам. Затем бросают легкие куда-нибудь, а 
козленка отдают соседу, сами не едят (см.: “Врачевание”).

Чтобы вернувшийся после дальней поездки сын не принес с со­
бой скверны в дом, его встречает мать и, налив чашку воды, трижды 
обводит ею вокруг его головы, заставляет плюнуть в нее и затем вы­
ливает содержимое чашки (л. 65).

При первом громе женщины берут ведро, или кдндк, бьют в не­
го половником и обходят юрту — дамбр таш̂ \ этим начинается лето.

У л ^  — праздник кобылиц, праздник кумыса, совершается груп­
пами, иногда довольно большими. У кого нет кумыса, тот ул ^а не 
делает. Наливание кумыса в ямки от колышков  ̂— калмыцкий (язы­
ческий.̂  — Ф .Ф .) обычай. Перестали это делать со времени освобо­
ждения из-под ига калмыков. Перед ул^ем долго собирают кумыс. 
После угощения мулла читает какую-нибудь арабскую молитву, а 
потом, когда к нему поднимают руки, присутствующие про себя при­
бавляют пожелания о благопол)^ии кобылиц и т.д., без определенной 
установленной формулы, по-киргизски обращаясь к Кудай’у· По­
том — борьба, состязания, игры (кокбору и др. — заимствованы у уз­
беков.̂  — Ф .Ф .). Обычно у л ^  делается в месяцы баш или а]ак- 
она7. Время определяется удобством, когда народ сгруппирован тес­
но, и близкие люди, объединенные родством, находятся вместе.

Жер-Суу-тайы устраивается каждый год, в любое время года, даже 
зимой, а особенно летом, в случае засухи. Всякий приводит жертвен­
ное животное (скотину) по своему достатку, и каждый жертвователь 
варит в своем котле мясо, а потом его собирают в один общий котел и 
раздают по группам, не считаясь с происхождением человека. Делают 
Жер-Суу-тайы также после землетрясения, когда необходимо присут­

229



ствие муллы. В других же случаях, когда это обычный ежегодный 
праздник, можно обойтись и без муллы, и любую молитву читает лю­
бой человек. После мусульманских молитв присутствующие обраща­
ются индивидуально к Богу (Кудай), аруахам, прося благополучия.

При ул ^ е режут барана.
Жер-Суу-тайы устраивается в случае бедствия — только араб­

ская молитва по-киргизски, без особой формулы произносится одним 
из присутствующих, почетным человеком; мулла здесь не обязателен.

Бозбаштык

Жер-Суу-тайы устраивается непременно ежегодно, но в разное 
время, произвольно назначаемое в зависимости от удобства. Молит­
ву от лица всех читает какой-нибудь старик, не мулла. Тайу — жерт­
воприношение, но только для настоящего случая.

При ул ^ е брызгают на желе кумысом и наливают в ямки от его 
кольушков. После этого сразу перекочевывают.

У л ^  делается целой группой родственников — 50—100 юрт. Ре­
жут кобылу, копят кумыс дня три, потом, приглашая, угощают друг 
друга. Если много аулов объединяются, то совещаются, как это делать, 
и делятся на две группы; таким образом, все кончается в два дня. При­
глашают по несколько человек в юрту, хорошо украшенную, дают стар­
шим подарки (чапаны, лошадей), устраивают борьбу, байгу, кокбура. 
Сперва развлечения, потом угощение {кокбура заимствовано киргиза­
ми у сартов, а от киргизов перешло к казахам).

Кропление желе кумысом и т.д. — языческий обычай (л. 6 6 ).
У л ^  устраивали в июле, по сговору (теперь обычно в пятницу). 

Это — праздник жертвоприношения в пользу всех — людей и скота.
Формула, произносимая при разных жертвоприношениях в мо­

мент заклания животного:

Жалыммак мендан. Просьба от меня.

Жалкамак сендан. Благословение от тебя.

Ерт е айтык, кеч калдык. Раньше хотели просить, но просим позднее.

А п ук ул кечер, Аллах Акбар. Прости нам, Аллах великий.

Произносит тот, кто режет, а другие держат руки перед собой 
Q -  Ф .Ф  .), как при молитве. Режет какой-нибудь молодой человек 
и при этом трижды говорит: **Бисмилла ραχΜΛί”®, — и т.д. Этим кон­
чается празднество.

Жер-Суу тайы совершается в любое время, даже зимой. Собира­
ется на удобном месте все население известного небольшого района, 
приводя скот на заклание, принося хлеб и т.д. Кто-нибудь молится. 
Формула просьбы та же, что и на у л ^ ’е.

230



рч. Большой Кебин

Летом отлучают от матерей двух-трехлетних кобылиц (бай- 
тал), числом девять на одного жеребца. Приводят жеребца. Под ­
вязав кусочек ваты (хлопка) ему на лоб ,̂ ставят головой на запад. 
Приглашают старика, наливают чашку айрана, берут с собой на 
этот случай ягненка и молятся Богу, чтобы было много кобылиц. 
Мажут потом айраном лоб жеребцу, а остаток из чашки выпива­
ют. А  ягненка оставляют жылкычи (таб)шщику), который осенью 
его себе зарежет. С жеребца снимают уздечку и пускают к кобы­
лицам.

Талас
кайназар

Жер-Суу тайы, кудайы. В случае засухи общество выходит 
на берег реки и приносит жертву — бычка, например, или коро­
ву. Идет на место жертвоприношения все население аула. Это 
происходит весной. Животное покупается у кого-нибудь за пше­
ницу или что-нибудь другое. Режут скотину обычным приемом и 
варят мясо на месте жертвоприношения. С остатками обращают­
ся так же, как это обычно бывает. Во время приношения просят 
у Бога дождя.

Аламедин
солто-болокбай

Жер-Суу тайы совершается по случаю засухи.

буку Сатывалды

Жер-Суу тайы— совершается по случаю эпидемии, засухи.
Молитва: *'Ивара кудайе малымды амантыл, жанынды аман- 

тыл, оору сыркодон амантыл. Караптурган окумотто жата- 
сын! ИвараГ^^

Род тут не играет роли. Жертвоприношение устраивают где-ни- 
будь у воды, угощаются из общего котла, угощают всех, кто бы ни 
пришел. Скот режут, как обычно, кровь не собирают (л. 111).

Талас Чолпанкулов
кайн^ар

У л ^  — устраивается один раз в году. В нем принимает участие 
все население аула. Длится два—три дня. Происходит взаимное по 
очереди угощение двух родов. Пируют с утра до вечера. Игр нет. Го­
сти распределяются по аулам.

231



Аламедин
солто-болокбай

Улуш — простое угощение.

Тк\ас Чолпанкулов
кайназар

Киис той̂  ̂— осенью, когда после стрижки овец сбивают шерсть, 
катают кошмы. Угощают женщин, которых приглашали на помощь, 
режут барашка и т.д.

Сарыбулак
буку

У л ^  делают один раз в году, обычно в месяц буку̂ .̂ Масштаб 
его бывает различный: у богатых аул угощает аул, у бедных — кибит­
ка кибитку. Человек, имеющий кобылицу и другой скот, копит в те­
чение трех—четырех дней кумыс на этот случай и режет одного ба­
рашка. Делают бата.

После ул ^а  нет надобности откочевывать.

Сарыбулак Сатывалды
буку

Улуш совершается в жаркое время года, и район приглашает рай­
он на пирушку, взаимно. Все хозяева режут кто что может. Во время 
пирушки сперва пьют кумыс, потом развлекаются скачками, играми 
и затем уже угощаются мясом. Старших гостей распределяют по бо­
лее богатым кибиткам, где резали кобыл, молодежь по другим, более 
бедным. После угощения молятся, чтобы на следующий год снова 
был у л ^ . Так же протекает ответное угощение. После ул^а нет 
обязательного откочевывания.

Кыдыр

У\^-той — один раз в году, в середине лета режут кобылу и уго­
щают приглашенных гостей. Когда гости разойдутся, хозяева снима­
ются со стоянки: разбирают кибитки, навьючивают все имущество и, 
готовые к перекочевке, последним снимают желе, а во все ямки, ос ­
тающиеся от колышков желе, наливают кумысу, засыпают их землей, 
втыкают в них палочки и так уходят с места, сказав обычное: “Аллах 
Акбар’’ (л. 112).

Тк\ас Чолпанкулов

Орулук. Аул, пришедший на пастбище раньше, должен угостить 
аул, пришедший после него. Зарезав скотину и сварив мясо (или про­

232



сто живого барашка), посылают к новоприбывшим. Этот обычай 
практикуется как между родственниками, так и между соседями по 
территории.

Угощать соседей один раз за лето — обязательный обычай.

Талас, Чон Кошой Жанызак
солто

брулук посылается, если прикочевавший аул мал (одна—две ки­
битки), если же большой, то приглашают всех к себе.

буку Сатывалды

Принято угощать новоприбывшего соседа у себя, чем хозяин мо­
жет (л. 113).

 ̂Ж ер -С уу  тайы — приносить жертву божеству Земля-Вода (Ю дахин К .К . 

Указ. соч. С . 6 9 0 ) .

2 Плеснуть ложку варева в огонь и дымоход, т.е. принести жертву домашнему 

очагу (С м . раздел “Свадебные обряды у киргизов” , примеч. 4 3 ) .

 ̂См. раздел “Скотоводство” .

 ̂Опко ЧОП — букв, “биение легкими” , способ лечения в народной медицине (С м .

раздел “Врачевание” ).

 ̂См. примеч. 3 в разделе “Прочие обычаи” .

 ̂См. раздел “Скотоводство” .

7 Соответствует июлю и августу (см. раздел “Календарь и астрономия” ).

 ̂Бысмыллаи-ррахманы ррахим — “ Во имя Аллаха милостивого, милосерд­

ного!” . Обычно любое дело, особенно важное, у мусульман начинается этими 

словами.

 ̂См. раздел “Скотоводство” .

Молитва: “Вездесущий Бог! М ой скот сохрани! О т  хворей защити! П усть  

здравствует присутствующий здесь отчитываемый. Вездесущий!” .

Кийс той {кийиз т ой) — празднество, пир в честь завершения валяния 

кошм.

Соответствует апрелю (см. раздел “Календарь и астрономия” ).

ОБЩЕСТВЕННЫ Е РАЗВЛЕЧЕНИЯ И ИГРЫ

Киргизы Рай Куваев
Ошский окр.

Кудайы — молитву с жертвоприношениями творят как для пре­
дупреждения несчастья, так и после счастливого исхода.

Назыр — обет, который дают в трудную минуту жизни.

233



Шерне — устраивается членами общества, которые обязаны уго­
щать друг друга по очереди; присутствуют случайные гости.

Улуш — устраивается спонтанно несколькими людьми, и участни­
ки не обязаны делать ответное угощение (л. 69).

Ошский окр.. Актор Кумбель

Шерне — пир)Ш1ка устраивается в летнее время взрослыми муж­
чинами. Готовят кумыс и мясо.

Шерне — устраивают люди побогаче, бедняки же приходят по 
своей воле. Устраивается через каждые два—три дня. То же и отно­
сительно гапа.

Гап — устраивается в зимнее время. Готовят мясо и чай.
Жоро — устраивается в зимнее время: буза (и мясо.̂  — Ф .Ф .).
У л ^  делается при выезде на жайлау большой группой лиц (ро­

дичи — шоп). Свозят кумыс в одно место, режут много баранов, 
молятся о благополучии всего скота (возлияний на желе при этом не 
делают).

Жер-Суу тайы не практикуется.

Кобургамбел

Улуш устраивается внутри топа. Устроитель режет двух—трех ба­
ранов, т.е. больше, чем его соседи-баи, которые дают по одному, на­
пример. Время выбирают, когда можно накопить много кумыса, т.е. 
договариваются за пять—шесть дней. Устраивают его четыре—пять 
раз за лето (уговора о количестве между участниками нет). При этом 
бывают игры, козлодранье, борьба и т.д. Кроме мусульманских 
праздников не знают никаких.

Шерне — веселые собрания, которые по очереди устраиваются 
членами определенного общества (в 20—30 человек). Меню разно­
образное. Шерне-баши — обычный председатель, избранный обще­
ством. В свою среду принимают желающих.

Жоро устраивается преимущественно бедными, так как еда на 
этом собрании не занимает важного места. Буза делается из проса — 
продукта, имеющегося и у бедняка. “Бедный рад напиться, а бай это­
го боится, потеряет деньги, которые у него в кармане”, — говорят. 
Поэтому люди побогаче предпочитают делать гап. На жоро происхо­
дят дебоши. На гап не пьют ничего спиртного, а едят мясо и другие 
блюда. Существуют и жоро-баши и гап-баши.

По возрастам группируются так: бородачи, молодежь, дети. 
Последние пируют на средства отцов. Женщины прежде также де­
лали подобного рода собрания.

234



От аталик, сол аталик, бий, эшик ага — должностные лица на 
жоро. Бий — председатель, онг и сол аталик — помощники, эшик 
ага — дежурный джигит в подчинении бия, наблюдающий за порядком.

Шерне — в летнее время собираются группы по 20—30 человек: 
молодые безбородые парни; люди средних лет; старики; все женщи­
ны и девушки вместе. Каждая из этих групп собирается поочередно 
каждый день у кого-нибудь, кто угощает их бараном и кумысом, 
предоставленным аулом, идут разговоры, песни и т.д. до вечера. Ес­
ли группа состоит из 60 человек, то режут кобылу, добавляют од- 
ного-двух баранов, зимнего мяса, колбасы и т.д. Принимающие 
З^астие в шерне записываются заранее; в группу молодых принима­
ются участники приблизительно с 14 лет. Все должны соблюдать 
правила хорошего поведения. Виновные в нарушении правил долж­
ны выпить тоо айак^ — большую чашу кумыса, иначе ему выльют 
в тебетей.

Жоро — происходит зимой и проходит приблизительно так же, 
но пьют сузмд максым^у мясо также едят. Сузмо максым — хотя и не 
буза, но тоже пьяный напиток (суз — “протирать” ) и отличается от 
простого максым тем, что ячмень, из которого готовят напиток, про­
тирают. Собираются каждые три дня, также по очереди, по таким же 
группам. Главарями-распорядителями являются эрке бала и бий (из 
стариков). Утром перед жоро, когда все уже собрались в очередную 
юрту, к эрке бала и бию посылают кого-нибудь с двумя чаначами бу­
зы, чтобы пригласить их; все участники подчиняются им. Группа со­
бирается на сезон. Эти двое, когда наступает их черед, делают более 
обильное угощение, чем другие.

Дингене — осенью и весной собираются иногда молодые парни 
группой в 1 0 — 1 2  человек из небогатых, покупают у кого-нибудь бара­
на или козла в складчину, варят и угощаются всем обществом (л. 29).

Аламедин
coлτo-Jбoлoκбaй

Уй шерне — форма пирушки. Вместо общественного пиршества 
женщины, образовавшие временный клуб, берут в каком-нибудь до­
ме свою порцию сырого мяса (.̂  — Ф .Ф .) и несут его домой.

Талас
кайназар

Жоро устраивается зимой, в сентябре—октябре. Сговариваются 
25—30 человек, выбирают из своей среды бия и эрке бала. Бий, ко­
гда до него доходит очередь, кроме бузы устраивает еще угощение

235



мясом и прочим лучше, чем другие. Собираются либо поочередно у 
всех членов клуба, либо нанимают одного человека, который берет 
просо у дежурного члена и готовит бузу. Он получает плату за рабо­
ту и за прием, ибо в этом случае всегда собираются у него. Бий всем 
управляет и даже берет просо у дежурного и передает тому, кто за это 
дело взялся. Собираются одни молодые.

Талас
кайназар

Шерне устраивают летом (в июне-июле). Мужчины собирают­
ся либо все вместе, либо по группам: молодежь и взрослые. Собира­
ется инициативная группа, сговариваются делать шерне и обсуждают, 
кого включить в число членов клуба. На первом же шерне, из соста­
ва всех членов выбирают бия, от чины и сол чины .̂ Меню этих пи­
рушек твердо устанавливается заранее. Меньше уговоренного никто 
предлагать для пирушки не может, обратное же вполне дозволено. 
Обязательными моментами являются кумыс и барашек. Кумыс либо 
целиком дается хозяйством дежурного устроителя, либо собирается 
им на стороне.

Шерне делается каждый день, причем очередь назначается за 
два дня (сегодня на послезавтра), чтобы дежурный успел подгото­
вить кумыс и мясо. Ввиду того, что серия пирушек начинается непо­
средственно за сговором, первое шерне обыкновенно проходит без 
кумыса, который некогда было запасти, являясь, таким образом, в 
известном смысле льготой для устроителя (л. 108). Оно дается чело­
веку победнее, у кого нет и впредь не может быть в достаточном ко­
личестве кумыса. Этот устроитель дает барашка (своего или покупа­
ет), чай, боурсак, сахар, если таковым являлось обещанное меню, и 
этим ограничивается.

Обычным, даже обязательным номером в программе дня являет­
ся кок бору. Если очередной член клуба — человек побогаче, то он 
устраивает и шерне и дает козла для игры (по желанию). Иногда этот 
вопрос решается всем сообществом, которое считает, что данный че­
ловек достаточно богат; напившись кумыса, все совершают бату, и 
требуют у него еще кок бору. Отказаться дать козла — право челове­
ка, выполнившего свою обязанность в виде пирушки, но все-таки ему 
будет стыдно, и он прослывет скрягой, поэтому обычно требование 
общества выполняется. Бедняку, например, может быть предложено 
вместо шерне — кок бору. Нормальным же явлением можно считать 
такое: член общества устраивает шерне, а его младший брат дает коз­
ла для кок бору.

236



Число участников — человек 20—30, могут быть из разных ау­
лов. Съезжаются по очереди в кибитках дежурных членов. Членом 
клуба может быть только один представитель семьи (.̂  — Ф .Ф .).

Начинается пир)Ш1ка с кумыса, и такое обилие этого напитка 
приготовляется, что мяса, которое подается затем, участники пира в 
состоянии съесть очень мало, и оно в большей части остается на до­
лю других любителей поесть.

Развлекаются с утра до вечера; кок бору устраивается во вторую 
половину дня, после пир)Ш1ки и других игр (см. ниже).

Бий является главой на шерне, но только во время питья кумыса. 
Его помощники — онг чыны и СОЛ  чыны — сидят соответственно по 
правую и левую руку его. Бий руководит попойкой, указывая, кому 
подать чашу с кумысом, требует, чтобы чаша была выпита до дна, на­
лагает на недопившего наказание, заставляя, например, спеть песню 
или выпить единым духом {темалмас) еще полную чашу. В случае 
драки он разнимает дерущихся, успокаивает их, наказывает. Бий сам 
в питье воздержан, и при избрании человека на эту должность при­
нимаются во внимание это и другие хорошие качества его характера, 
так же, как и его богатство (расчет на хорошее угощение), ибо пос­
ледним, кто устраивает шерне, является бий, а он лучше, чем кто-ли- 
бо другой, должен угостить своих избирателей. Онг чыны и сол чы­
ны угощают непосредственно перед ним, и тоже побогаче рядовых 
членов клуба (л. 109).

Исполнителями приказаний бия (очередность угощения кумы­
сом, например) являются устроитель и его семья; они же готовят, де­
лят и подают мясо.

Мясо подается на блюдах по группам, причем у каждого блюда 
сидит один из старших членов клуба. Старейшему из присутствую­
щих (не бию и его группе) подают голову барашка. Бий получает 
жамбаш, куймулчак и др. Он здесь уже не играет роли председа­
теля.

В играх, следующих иногда за шерне, принимают участие все же­
лающие, даже посторонние. Разделяются на две партии и соревнуют­
ся без приза.

Сусамыр Чим молло

Во время шерне были игры: тенга енгиш (на скаку с лошади 
поднять монету, положенную в неглубокую ямку в земле); ит тар- 
тыш — длинный, сложенный вдвое аркан надевается на шею двум 
противникам, стоящим на четвереньках, повернувшимся задами друг 
к другу так, что аркан проходит у них между ног ;̂ курош — борьба

237



на ногах. Были две партии: шерничи и вызвавшие их саламчи, т.е. те, 
кто входит в кибитку пирующих с приветствием (салам), не зван­
ный, с вызовом на игру.

Сарыбулак Алимбек
буку

Шерне бывают и смешанные (мужские и женские).

Сатывалды
В шерне число участвующих зависит от размера барана, которо­

го режут, — на сколько человек его хватит. Если число возможных 
участников невелико, то могут участвовать и по два—три человека из 
семьи (л. 1 1 0 ).

Игры. Игры в альчики (чукд): урда, кан (женская игра, когда 
складывают на обе руки альчики кучей и рассыпают по полу, затем 
сбивают один другим и т.д.).

Общественные игры. Ак чолмок^ — играют лунной ночью. Уча­
стники делятся на две группы. Берут белую, гладкую, чтобы не по­
царапаться, кость, такую, чтобы ее можно было взять в кулак. Во­
жди обеих групп сговариваются, до скольких выигрышей играть (до
5, 10, 15), потом кто-нибудь первый берет кость и кидает ее в поле. 
Обе партии бросаются ее искать. Кто найдет, хватает ее и бежит об­
ратно к указанному месту. По дороге за ним гоняются противники, 
а свои защищают его, и он может передать ее кому-нибудь из сво­
их. Прибежав, садится в “дом” . Затем он передает кость своему во­
ждю, и тот снова кидает, и т.д. до условленного числа выигрышей. 
Проигравшие становятся внутри круга, который образуют, связав 
концами аркан, и выигравшие бьют их (шапками, платками и др.), 
оставшись снаружи. Находящиеся в кругу стараются увернуться, 
избежать удара, путаются в аркане, падают. Если кто-нибудь из 
них поймает бьющего, то партии меняются местами. И так до кон­
ца развлечения.

Елден елденел чатир (самый воинственный народ из наро- 
дов)7. Играют также ночью. Две партии с двумя вождями, взявшись 
за руки, становятся “цепями” одна против другой. Кто-нибудь из од­
ной партии вызывает кого-либо из противников. В случае удачи уво­
дит к себе меньший обрывок “цепи” , если же не удается, то остается 
пленником в том лагере и прицепляется к ним. Так продолжается до 
тех пор, пока в одном лагере останется только вождь. Тогда все бегут 
за ним и, поймав, теребят ему голову.

Коз тангмаьА — жмурки. Играют также лунной ночью. Кто-ни­

238



будь завязывает себе глаза, другие бьют его, задевают, а он должен 
поймать кого-нибудь. После чего они сменяются.

Жоолук таштамаьР — игра в жгуты. Садятся в круг. Один из 
участников делает жгут и ходит затем по кругу за спинами сидящих. 
За чьей-нибудь спиной он его бросает. Если тот не заметит, то, обой­
дя кр)т, водящий поднимает жгуг и бьет того, кто сидел тут, приго­
варивая: "Найди свое место!” Битый поднимается и обегает круг, 
убегая от преследующего его владельца жгута. Обежав круг, он са­
дится на свое место. Если же он заметил, что жгут брошен позади не­
го, то он хватает его и гонится за бросившим, до своего места. Или, 
ударив кого-нибудь из сидящих, владелец жгута бросает его и бежит 
кр)том, а ударенный вскакивает и бежит вдогонку, стараясь отпла­
тить ему тем же. Преследуемый бежит до свободного места и садит­
ся. Преследователь выполняет его роль и т.д. (л. 28).

Конусмей^^. Участники делятся на две группы. Одна группа са­
дится: двое самых сильных сидят друг против друга и крепко держат­
ся один за другого руками и ногами; они крепко опоясаны платками. 
За одним “гуськом” сидит почти вся группа, держась за талию друг 
друга, за другим — пока только один человек. Противники стоят и 
принимаются отрывать одного за другим, подходя по одному. Когда 
всех оторвут, группы меняются местами.

Тебетей тепме (бить ногами шапку)11. Собираются человек 
10—15 мальчиков, каждый снимает свою шапку и кладет в ряд с дру­
гими. Потом, отойдя в сторону, выстраиваются в такую же линию, 
каждый против своей шапки, и по сигналу все бегут шеренгой к шап­
кам, и каждый вышибает на бегу свою, как во время игры в футбол. 
Мгарившие берут и надевают свои шапки, промахнувшийся же оста­
ется без шапки, и все играющие начинают пинать и поддавать его 
шапку ногами. Он должен ударить (рукой) того, кто бьет, только в 
момент удара. До или после удара ногой по шапке его удар не счита­
ется. Если ему удается ударить кого-нибудь вовремя, игра продолжа­
ется с шапкой попавшегося (л. 29).

Тогуз коргол^  ̂ — девять штук овечьего помета (или бобы и т.п.) 
и доска с 18 лузами.

Уюн-туду^^ — играют на той же доске, но только с пятью шари­
ками в каждой лузе. Играют двое, имея по девять луз каждый. Беря 
из лузы (на своей стороне сначала) все кости раскладывают их по од­
ной в соседние лузы (направо). Когда после этого действия оказыва­
ется пустая луза, то игрок берет себе содержимое из следующей за 
нею. Название игра получила от того случая, когда в лузе четыре ко­
сти, которые последний игрок также берет себе.

239



Чичма^  ̂ — игра-солитер с двумя пластинками, надетыми на ре­
мень, с которого их нужно снять.

Игра с кемирчак (корешок колючего растения)!  ̂— мальчики на­
бирают по 10—15 корешков и играют, подбрасывая нож: воткнется — 
выиграл, забирает корешки другого, упадет плашмя — проиграл.

Мангел урушабыс (сшибаем мангел — стебель растения ку- 
рай)1б. Мальчики набирают по охапке курая. Берут яблоко конско­
го навоза и, насадив на стоящий на корню стебель курая, кидают в 
него большим серпом {мангел срок). Сбивший яблоко забирает се­
бе весь курай товарищей, который собирается на топливо (мангел 
орок — большой тяжелый киргизский серп, который подвязывает­
ся спереди к поясу, когда им жнут чий: руки недостаточно сильны, 
чтобы справиться с крепким растением, помогают всем телом, рез­
ко выпрямляясь).

Таш боркок̂ '̂  — мальчики-овцепасы ловят несколько коз и овец, 
доят их, а так как сырое молоко пить нельзя — от сырого молока во рту 
образуются язвы и от этого течет неприятная слюна (так считают), — 
разводят огонь и нагревают в нем камешки, которые потом кидают в 
молоко и таким образом его кипятят. Молоко для этого наливают в уг­
лубление, которое делают в боку булкака (кожаный сосуд).

Играя с маленькими детьми, “ворожат” на ладони и отсчитыва­
ют пальцы, приговаривая, что каждый палец делал (см. главу 
“Фольклор” ) (л. 30).

Ашик-Чуко^^ — игра в кости (сравним: “бабки”) дикого козла, 
горного барана, домашнего козла (л. 28).

Думпулдук^^ — играют две партии. Одна партия лежит на зем­
ле, накрывшись шубами, халатами, один из лежащих держит конец 
длинного аркана. Из этой партии один человек не лежит, а является 
защитником лежащих и держит аркан за др)той конец. Вторая пар­
тия бьет лежащих чем попало (тюбетейками, платками, но не палка­
ми или чем-нибудь твердым). Защитник ловит бьющих (играют вне 
юрты), бегая за ними, не выпуская в то же время аркана из рук. Ес­
ли он кого-нибудь поймает, партии меняются местами.

Шавиат^^. 20—30 человек разделяются на две партии. Играют 
на открытом воздухе. Делают круг из шапок, тюбетеек, платков и т.п. 
Одна партия лежит в кругу, опираясь на обе руки и одну ногу, пере­
бегая время от времени в беспорядке на четвереньках. Другая партия, 
тоже в кругу, бьет их чем попало (см. предыдущую игру). Лежащие 
защищаются, стараясь ударить свободной ногой нападающего. Если 
кто-нибудь из них ударит ногой противника, то партии меняются ме­
стами. Круг ограничивает площадь передвижения лежащих.

240



Кидая жребий, берут травинку в руки и сжимают в кулаке обе ру­
ки. Нужно отгадать, в которой она руке (л. 30).

Саиш — турнир с саженными жердями-копьями во время аша. 
Для этой игры, которая нередко кончается сильными повреждения­
ми и даже смертью, делается своего рода панцирь: весь торс обшит 
кошемными шапками (колпак), которые в прежнее время делались 
гораздо толще теперешних, для защиты от ударов.

Об играх кыз ойун (см. раздел “Свадебные обряды у кирги­
зов”) — л. 30а.

 ̂ Этой теме посвящена работа Г .Н . Симакова “Общественные функции киргиз ­

ских народных развлечений в конце X I X  — начале X X  в .” (Л .,  1 9 8 4 ) , в кото­

рой представлен большой материал, собранный автором во время полевых иссле­

дований, а также извлеченный им из архивов и литературных источников. Н о  за ­

писи Ф .А .  Фиельструпа по этому вопросу, тем не менее, не только интересны, 

но и ценны. Названия многих игр и развлечений, приведенные им, более точно 

передают их сугь: **Елден елденел чапгир” вместо **Ак~терек, кок-шерек” , при­

веденных Г .Н . Симаковым, или **Ит тартыш” вместо **Аркан тартыиГ и др. 

(см. ниж е). Кроме того, Ф .А .  Фиельструпом зафиксирован ряд игр и развлече­

ний, может быть, забьггых населением со временем, и поэтому мы не находим их 

у Г .Н . Симакова: кийиз той, орулук, т огуз  коргол, оюн т ода, чуко, таш бор- 

кок и др.

2 Too аяк — (от m od — “верблюд; огромный, большой” ; аяк — “чаша, чашка” ) 

большая чаша.

 ̂ Сузм о максым — (от  суз  — “цедить, фильтровать, отделяя выжимки — послед­

ний этап приготовления бузьГ и максым — “кислое питье, приготовляемое из  

дробленого ячменя без солода” ) опьяняющий напиток.

4 Онг  чыны, СОА чыны (от от  — “правый” и сол — “левый” , чын “истина, истин­

ный, настоящий, действительный” ) — видимо, что-то вроде “правый и левый су ­

дебные заседатели” , поскольку одно из значений слова “бий” — судья, помощ­

никами которого они являются и отвечают за дисциплину участников сборища. 

П о Г .Н . Симакову, эти помощники бия называются онг аталык и сол аталык, 

т.е. “правый удел” и “левый удел” (Симаков Г.Н . Указ. соч. С . 161).

 ̂И т  тартыш — от ит — “собака” , тартыш — “перетягивание” , т.е. “перетя­

гивание собаки” . У  Г .Н . Симакова эта игра называется аркан тартыш — “пе­

ретягивание каната” (Симаков Г.Н . Указ. соч. С . 9 9 ) ,  что, собственно, верно, но 

ит тартыш звучит выразительнее, поскольку игра состоит не в простом пере­

тягивании каната, а в перетягивании его, стоя на четвереньках.

 ̂А к  чолмбк — от ак — “белый” , чолмок — “челнок швейной машинки” .

7 Элден элденел чапгир — точнее, “бегущий от народа к народу” . У  Г .Н . Сима­

кова эта игра называется ак-терек, кок-терек — “белый тополь, зеленый то ­

поль” (по двустишию, которое произносит та или иная команда: “>4к терек, кок- 

терек, сизден бизге ким керек” , т.е. “Белый тополь, зеленый тополь, кто от нас 

вам нужен.^” ) — Симаков Г.Н . Указ. соч. С . 2 8 —2 9 .

® К оз тангмай — букв, “глаза завязаны” (от коз — “глаз” , танг — “завязы-

16 Фнсльструп Ф л 241



вать” ). У  Г .Н . Симакова эта игра называется **Карангыда деп кдзум  ж ок” , т.е. 

“Н ет у меня глаз в темноте” (Симаков Г.Н . Указ. соч. с. 1 8 ) .

9 Ж оолук таштпамай — букв, “бросание платка” .

10 Точнее: коон узмдй — “срывание дыни” .

Тебетей тепмей — от тебетей — “шапка, тюбетейка” , теп — “бить ногами” .

12 Тогуз коргол — от т огуз  — “девять” , коргол — “овечий, верблюжий, козий по ­

мет” , т.е. “девять катышков” . Сложная киргизская настольная игра, отдаленно 

напоминающая шахматы: девять шариков и доска с 2 0 -ю  лунками; две лунки — 

казна — в игре не участвуют, а служат для складьюания шариков; для выигрыша 

требуется определенный расклад шариков по лункам (Ю дахин К .К . Указ. соч. 

С . 4 0 6 ) .  Г .Н . Симаковым эта игра не зафиксирована.

1̂  Видимо от СЮН — “игра” и додо — “куча, груда” . Г .Н . Симаковым эта игра не 

зафиксирована.

1̂  Точнее: чечма — “развязывание, распутьшание” от чеч — "развязывать, распу- 

тьшать” . У  Г .Н . Симакова нет.

1̂  Кемирчак — осот бесстебельный, корни которого съедобны.

1̂  П о  К . К . Юдахину, маигел — 1) серп без зазубрин для жатвы грубостебельча- 

тых трав (делается обычно из негодной к употреблению косы); 2 )  название дет ­

ской игры во время сбора топлива (ставкой служит набранное топливо); мангел 

уруш  — играть в мангел (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 516).

1̂  Таш боркок — то же, что таш кордо — 1) сосуд из конской кожи для варки пищи 

при помощи бросания в него раскаленных камней; 2 )  пища, сваренная при помощи 

бросания в сосуд раскаленных камней (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 4 0 6 ).

1® Ч уко — альчик (коленная косточка овцы или козы ).

^^Дум пулдук  — по Юдахину К .К ., эта игра переводится как “волки и овцы” 

(Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 2 0 3 ) .

20 П о  Ю дахину К .К ., шабиет — название игры мальчиков и мужской молодежи 

(Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 8 9 4 ) .

ПРОЧИЕ ОБЫ ЧАИ

Чингиш ажи

Когда кочующий караван проходит сквозь чужой аул, его встре­
чают кумысом или айраном, жармой и т.д.

Решение вопроса о мести за убийство. Берут палочку по прика­
занию старейшин, двое держат ее за концы. Вместе с палочкой дер­
жат двух—трехгодовалого бычка. Палочку перерезают пополам, од­
новременно отрезая и кончик хвоста бычка. Палки и отрезок хвоста 
бросают, а бычка берет тот, кто резал палку. Люди, принимавшие в 
этом участие, являются свидетелями конечного решения спора, кото­
рый не может бьггь после этого снова поднят. Это древний обычай.

242



Бозбаштык

При установке новой юрты (не свадебной) на смену испорченной 
старой делают той, хотя и не всегда: режут одну крупную скотину, и при 
этом особой молитвы, кроме обычной бата, не произносится (л. 67).

Неверность жены в прежние времена наказывалась тем, что ее 
перерезали пополам, бросали одну половину тела по одну сторону, 
другую по другую сторону дороги и затем откочевывали, проезжая 
посередине мимо трупа казненной.

Был такой обычай. Если во время битвы или при других обстоя­
тельствах в человека попадала пуля из ружья и нельзя было ее выта­
щить, раненый ложился и через него просили перешагнуть женщину 
{катын чин жолдаш — “женщина — истинный спутник” ). Если 
приглашенная женщина честная, верная жена, то от этого во 2 -й или, 
по крайней мере, в 3-й раз пуля сама выскакивала из тела пациента. 
И все женщины на это соглашались, что (показывало. — Б .К., С .Г.) 
их высокую нравственность в прежние времена. Такая женщина ни 
девушкой, ни молодухой не гуляла ни с кем. Если пуля не выходит, то 
значит женщина нечестна. В таких случаях, чтобы не опозориться 
публично, неверная жена заблаговременно скрывалась.

Запрета убивать какое-нибудь животное для отдельных уруков 
нет. По мусульманским законам нельзя убивать аиста и кита. Пос­
леднего в силу того, что Иона (Жунус) был во чреве кита. Ь^ода (са- 
сык упуп) нельзя убивать вообще всем киргизам (л. 6 8 ).

Бозбаштык ажи

При споре совершали чыбык кыркылды^. Двое держат палку за 
концы, и одним ножом, держа его вместе, каждый свободной рукой пе­
ререзает ее. За это они получали по одному тай’у или кунан’у» и обяза­
ны за это были свидетельствовать всегда о том, что спор закончен.

В случае обвинения кого-нибудь в преступлении обвиняемый, ес­
ли считает себя невиновным, должен был принести клятву по извест­
ным правилам на особом бугорке, около которого был сторож. В обя­
занность сторожа входило следить (не показываясь) за тем, чтобы 
клятва была принесена правильно. Поклявшийся после этого в тече­
ние целого года не смел входить в чужую юрту. С ним люди не здо­
ровались и не разговаривали. Общаться (и заходить) он мог только 
с родными. На такого человека смотрели с презрением даже после 
года, когда он сам, без особого разрешения, начинал появляться в чу­
жих домах и среди людей. Так было, когда киргизы жили смешанно 
с калмыками.

243



в  случае убийства или крупного воровства, если подозрение па­
дало на определенного человека (или группу), ему предлагали произ­
нести клятву в доказательство своей невиновности. Если обвиненный 
чувствовал себя сильным, он отказывался от клятвы. Тогда обе сто­
роны сговаривались: выделяли по одному человеку с той и с другой 
стороны, резали живого торпока^ на кусочки, выражая этим как 
будто желание и согласие виновного подвергнуться такой же з^асти 
на том свете. Резавшие получали за это по одному верблюду или 
средней лошади, как присяжные свидетели в разрешении спора.

Кукумбай Жинин

После принесения клятвы поклявшийся возвращается домой и 
там режет на куски живого торпака и еще козленка; мясо отдают бед­
няку (отрицает прежнее описание).

Клятву требовали часто не от подозреваемого в убийстве или 
краже, а от почетного человека, подчиненным которого тот являлся. 
Это сильно портило его репутацию, и хотя с ним по-прежнему разго­
варивали, смотрели на него искоса. В течение известного времени со 
стыда он не ходил к людям, держался в стороне. После клятвы он 
должен был сперва зайти в свою юрту и только потом имел право 
входить к другим. Его не гнали те, кого он посещал, но относились к 
нему не очень радушно.

Сатывалды

В четверг для аруаха делают лепешки и другую еду на масле или 
сале, чтобы был запах. Угощая гостей, делают бату по умершим. Ес­
ли это сделано, то аруах сулит долгую жизнь, и так всегда, без срока
(л. 7).

пер. Сандык Тенгри берген

При первом громе женщины берут ведро или конок, бьют в него 
половником и обходят юрту — дамбыр таш}\ этим начинается лето
(л. 13).

Сарыбулак

В кибитке заткнута за кереге шея (кусок позвоночника) барана, 
ягненка: чтобы зубы у хозяев были крепче. Сваренную шею обглады­
вают одними зубами, не пользуясь ножом. При перекочевке ее наты­
кают на палочку, которзоо втыкают затем у очага, чтобы утащила ка- 
кая-нибудь собака, — шея ребенка будет крепче.

244



Чонур-Талас
кайназар

Берут стебелек чия, переламывают пополам (не разрывая на 
две части), пропускают внутрь у перелома длинный лоскут белой 
ткани, перегибая его пополам. Потом обертывают этот конец поверх 
сложенного стебелька до конца лоскутка, приклеивают, послюнив, 
конец на головке и кладут этот предмет под мышку головкой кверху. 
В случае предполагаемой неудачи, когда лоскуток вновь развернут, 
то охваченной на изгибе лоскутка окажется не одна нижняя полови­
на, обращенная вправо, а и верхняя {? — Ф .Ф .) (л. 11).

При гадании на альчиках — (кирг. чукд, казах, ашик): 1) алчы 
или айкур (вогнутый бок косточки) — качественно лучший; в приме­
нении к определению человека — царь, хан; 2 ) таа (противополож­
ный бок) — скверный, несчастный; человек — вор или осел; 3) бого 
(верхняя сторона) — “толстая” ; человек — честный; 4) ниге (нижняя 
сторона) — женский нрав у мужчины.

Во время битвы начальник, стоя на лошади, бросает альчик на 
барабан (персидский) и гадает. Если выпадет первое положение — 
победа, если третье — мир, если четвертое — мир в пользу врагов, ес­
ли второе — поражение, если же онгко, т.е. альчик встал на голову, — 
вечное рабство у врагов (очень редко бывает).

Когда осенью режут барана, то если на ощупь желудок его туго 
набит, твердый, то значит зима будет хорошая для скота, если же 
мягкий, то это плохой признак и нужно откочевать в другое место на 
зимовку, где будет меньше снега.

Когда во время дождя ветер дует с запада, нужно гнать стада на 
запад и пасти. Если так делать, то зима будет хорошая. Если же ба­
раны не смогут идти и пастись против ветра, то, значит, зима будет 
плохая (л. 13).

 ̂ Чыбык кыркыАДы — букв, “прут (хворостину) перерезали” .

2 Торпок — “теленок” (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 7 5 3 ) .

^Дамбыр таги — женское заклинание при первом весеннем громе с целью вызвать 

обилие трав и молока. Женщины с подойниками три раза обегали юрту и крича­

ли: “Жер айрЫАЫп, кок чык! Желин айрылып, сут ч ы к Г , т.е. “ Разверзнись, 

земля и появись, трава! Разверзнись, вымя и появись, молоко!” (Ю дахин К .К . 

Указ. соч. С . 183).



%

Глава четвертая

ФОЛЬКЛОР

Поговорки и пословицы (макал)

Киргизы
Пишпекский у., сел. Буранинское 

Ж окдун жону кату,

Буканын мойну кату.

Айлинг ала болса,

Е к ’атынг шала болот.

К ун булуг болса,

Соору отук тулуп болат.

Айлингда жаргилчак болса,

Казанынгдынг калааси.

Айлингда бир ушакчи катын болса, 

Кудайдын живирген балааси.

Бийде кул десенг, кулкуси келет, 

Кулду кул десенг, блгбсб келет.

Билеме тоолук минды жегат, 

Билеги жоон бирды жегат.

К оло сары, жес сары, алтын сары, 

МНС сары.

Коошулип тур бул торто.

У  кого нет ничего (букв, “у бедняка спи­

на крепка” ),

У  того крепка шея (букв, “у быка шея 

крепка” ).

Если в ауле рознь идет.

Д ве лошади устанут (ходить туда-сюда). 

Если день пасмурный,

То сыромятные сапоги разбухают (как  

мешок).

Если в твоем ауле одна ручная мельни­

ца.

В  юрте (где она)... всегда базар (котел 

твой обложен кизяком).

Если в ауле одна баба — сплетница.

Она — посланное Богом несчастье.

Если бия назовешь рабом, он засмеется. 

Если (ж е) раба назовешь рабом, он хо ­

чет умереть (от оскорбления).

Умный человек, если борется, то побе­

дит и тысячу человек,

А  один сильный (мускулистый) борец 

победит только одного.

И  медная руда (шлак.^ — Ф . Ф . )  

желтая, и желтая медь желтая, и золото 

желтое, и красная медь желтая (а ценно, 

если разобраться, только золото).

Сложили вместе четыре {? — Ф .Ф . ) .

246



Населе бузук болтан сонг. 

Т уз о  тоду КИМ аано.^

Кизил чийе муш ташса,

К ызыгы вар урушдун. 

Майга салып бышырса, 

Ш и р ^ и  вар к у р у ш д ^ .

А ш та жеган куйуканы, 

токто унутба.

Токто жеген куйуканы, 

токта унутба.

Яшинда кажан болсанг, 

Олгондо мылжынг боларсан

Жахшидан жаман туаади, 

Бир айак ашка алгысыс. 

Жамандан жахши туаады. 

Адам айтса талгысыс.

Тайак тайага йеткизар.

Тай атга йеткизар.

Келиндин айаганан, 

Койчунун тайаганан.

К утту конок келсе,

Койунг йегис тувар.

Кутсус конок келсе,

Койунга кашкыр чавар.

Койу вардын-ойу вар.

Кырк койлуга калапет айтма, 

М инг койлуга карашкыр тиза. 

Бир койлуга бычаг ала жугурет.

Баарынг бирдеу койчу болсонг, 

кул болорсунг.

Баарынг бирдей тойчу болсонг, 

кун болорсунг.

Плохую родню не исправишь.

К то может это исправить.^ (Сравним: 

Имевшего черных предков мьггьем не 

отбелишь, родившегося дураком настав­

лениями не исправишь” ).

Если в кровь побьет кто-нибудь другого 

(подобно красной ягоде, побитой кула­

ком).

То драка будет интересной.

Если варят в сале (рис).

Рис будет вкусным.

Если тебя голодного накормят, в сьггое 

время не забывай.

Если тебя сьггого накормят, никогда не 

забывай.

Е1сли в молодости был буйным,

К  старости будешь бестолковым^

О т  хороших родятся плохие.

Которые не стоят и чашки пищи.

О т  плохого родятся хорошие,

О  которых люди без устали говорят.

Палка найдет жеребенка (двухлетку). 

Жеребенок найдет лошадь.

О т  ноги невестки (в доме).

О т палки пастуха (в стаде) все несчастье.

Если хороший гость приедет,

У  моей овцы родится пара ягнят.

Если дурной гость приедет.

М ою  овцу волк съест (т.е. гостю режут 

овцу: хорошему — с радостью, а если 

гость плохой — овцу ж аль).

У  кого есть овцы, у того и думы (з або ­

ты ).

У  кого 4 0  овец, не скажи ему обидного 

слова.

У  кого тысяча овец, не беспокоится, ко ­

гда приходит волк.

У  кого одна овца, бежит с ножом в руках 

(на двор).

Если будешь пастухом для всех — бу ­

дешь рабом.

Если будешь распорядителем пирушки — 

будешь всех хитрее.

247



Кишининг тоогун жесанг, 

кас баила.

Topnorihi жесанг, ат байла.

М ал аргьш сактазанг, аус майлар.

К иши аргьш сактазанг, 

тово кандар.

Карысыс нуска болмайде.

5^унсус кыска болмайде.

О зон баши ашу болот.

Ж ардьш баши кеч5^ болат.

Ишембеде иш кылмас.

Д онгус ly r j^  ташлемас. 

Сейшембеде тексиз бил, 

Жангадан ишди башламас.

А ппъш  тогы бар,

Арыктьш семиси бар.

Токол катьш тойдо жок,

Ι ο κ ο Λ  ечки койда жок.

Рысы жоктьш итегне будай салса, 

К отоку кооп тоголбт.

Осбек соодалат

соодасьш кльш б ]^ е н д ь ш  сонг. 

Каракалпак наар ичет,

К оосу кыйжиге синик жеткендьш

СОНГ.

1еж ик иштанан чечпейт емес. 

Чечет к о т ^ о  су жеткендьш сонг. 

Акмак тилалвайт емес, 

тилалат парасаты кеткендьш сонг.

Если ты ешь у людей курицу, готовь 

(букв. *привяжи*) гуся.

Если ешь двухгодовалого теленка, го ­

товь (букв. *привяжи*) лошадь.

О т  худой скотины дождешься когда-ни- 

будь жира (смажет тебе рот).

О т  худого человека дождешься только 

удара по темени.

Б ез  стариков не бывает образца.

Без длины не бывает короткого.

В  истоках реки бывает перевал.

В начале яра — брод.

В субботу не работают.

Свинья шерсти (щетины) не сбрасывает. 

Вторник считают безродным.

Н е начинают новой работы.

После голода бывает насыщение.

Худая (скотина) становится жирной.

Младшей жены нет на пирушке (не при­

сутствует).

Безрогого (комолого) козла нет среди 

овец.

Если несчастливцу (неудачнику) в полу 

насыплешь пшеницу.

То “что-то** у него стоит, и зерно высы­

плется.

Уз бек  торгуется

После окончания торговли.

Каракалпак принимает пищу.

Когда он совсем голодный.

Таджик только тогда снимает штаны. 

Когда в его з -цу  попадет вода.

Д урак поймет только тогда.

Когда бывает уже поздно.

Пишпекский у., дол. рч. Кочкор, уроч. Колодун-су 
сарыбагыш

Сарыбагыш κο ί^ ο  кап жауш. У р о д а  са р ы б а г ы ш  з - ц а  — м е ш о к  з а ш и т ы й .

Каракольск. у., Тонская вол., уроч. Кокбулак 
б уку^ кы л ы к

Б уку бутун майлайт. Р од  буку мажет H o iy,

буту г б т ^  майлайт. А  ногой мажет ж-пу.

248



Монголдорди кыйнаса, 

Коломтадан кукур тават.

Уч монголдордон алты тон вар, 

батвайт.

Бир монголдор бутун тырмап, 

жатвайт.

Г. Нарын

Баланы жашинан,

Катыны башинан.

Если заставить монгола,

О н  в лепешке кизяка найдет спичку.

У  трех монголов есть шесть шуб, но не 

вмещаются (в них).

У  одного монгола нога чешется, не 

лежится.

Ребенка (воспитывают) с малых лет. 

Женщину — с того момента, когда на 

ней женишься.

Байды тууп алат, 

Байбичены саатып алат.

Хозяина вырядишь.

Хозяйку покупаешь.

Племянник родственником (сородичем) 

не станет.

Загривок шубой не станет.

М ал арагын сактасанг, оус майлайт. Если худую скотину сбережешь, рот бу-

Ж ээн ЭЛ болвойт, 

Желке тон болвойт.

Киши арагын сактасанг, 

тобо кандайт.

Саргара сактасанг, 

кызара борторисинг.

Жахшименен жолдаш болсанг,

Жетерсинг муратка. 

Жаманменен жолдаш болсанг, 

Каларсинг уйатка.

Жахшыни жатым дебе, 

Жаманды досум дебе.

О с олтурвайт.

Ж ат жалгавайт.

Жардыга бирген кыс, куруйт. 

Чокойга кийген, бут куруйт.

Жаман 1̂  жахши болат. 

Уиалбаган бахши болот.

О з ^ г д у  жаттай сыйлагын. 

Ж ат жананан т ^ г у л с ^ .

Кшинын кшисы бар,

Чиикинин бышыги вар.

дет в сале.

Если худого (плохого) человека накор­

мишь, он тебя побьет.

Если доберешься до ожидаемого, 

будешь радоваться (букв, “будешь 

работать до желтизны, покраснеешь от 

радости” ).

Если будешь товарищем хорошему че­

ловеку.

Все будет, что захочешь.

Будешь товарищем плохому человеку. 

Опозоришься.

Н е называй хорошего человека чужим. 

Н е называй плохого своим другом.

Свой не убьет.

Чужой не окажет помощи.

Отдашь дочь за бедного, хорошего дня 

не увидит.

Наденешь поршни, ногам никогда хоро­

шо не будет.

Плохой день сделается хорошим. 

Нахальный человек станет бахши.

Своих почитай, как чужих.

Пусть чужой человек удивится.

Среди людей есть хорошие люди.

Среди сырого есть и вареное.

249



Балсыс журбо.

Балга ишембе.

Оного бро баталвайт,

Огого бло боталвайт.

Аттуга жо жеталвайт.

Екки нимингген кеч калвайт. 

Елчен деген ач калвайт.

Жаман катын алгынча,

Бойдок жургун карганча 

Жаман пчак алгынча,

Тиштеп жегин тойгинча.

Жахшидан жаан тууйт. 

Жамандан бон тууйт.

Жахшида жалуу жок.

Жаманда каруу жок.

Екки жахши жол журсо,

Кудалашип тшот.

Екки жаман жол журсо,

Кувалашип тшот.

Екки жахши б у р ^ с о , 

Меелеген етдей.

Екки жаман б у р ^ с о , 

Иркираган итдей.

Жахшименен жамандын баркы 

Асман менен жердей.

Уул жамани, увара.

Келин жамани, кетпес кезик.

К ы с жамани, кироо.

Без гадальных камешков (тулго) не ходи. 

Н е верь ворожбе.

С  простаком не договоришься. 

Подпилком бруска не наточишь. 

Верхового пешим не догонишь.

Если на двух едешь, не опоздаешь. 

Вблизи от аулов голодным не останешься^.

Чем брать плохую жену.

Лучше быть холостым до старости.

Чем есть плохим ножом.

Лучше досьгга есть зубами.

И з  хорошего душа родится.

И з  плохого дурак родится.

У  хорошего нет чванства и спеси.

У  плохого нет силы.

Если двое хороших (людей) едут по до ­

роге (вместе).

То слезают с лошадей сватами.

Если двое дурных (людей) едут по до ­

роге.

То слезают наперегонки с лошадей (что ­

бы освободиться друг от друга).

Если соединяются двое хороших.

К ак связанные вместе собаки (похожи). 

Если двое дурных соединятся.

То как грызущиеся собаки (похож и).

Разница между хорошим и плохим.

Как между небом и землей.

Если сын плохой, мученье.

Если сноха плохая, непокидающее не­

счастье.

Д очь нехорошая, что роса^ (выйдет за­

муж — как роса, исчезнет).

уроч. Кыдыра, Керле-Таш (под Караколом)

Д оосньш ^ н о  келсенг. Если придешь в дом к приятелю,

Жоонун тамаагын ичкенде ич. Еш ь у него, как у недруга^ (т.е. поболь­

ш е).

Пишпекский у., Джамансарина, западное побережье Иссык-Куля

Чарванынн т ^ у  — кенч. К то занимается скотоводством, имеет

кожу^.

К то занимается торговлей, имеет креди­

торов.

Сауданын т ^ у  — борч.

250



г. Нарын

Катындарнинг жамани, 

Карды тойсо, коп кундей. 

Осу билсе кокустан,

Ерин котко тепкундей. 

Кыс баланын жахшиси 

Кысыл алтын жам будай. 

Качан болсо, кыйма бел, 

Кымбат бакака алгындай. 

Тилдеп живер сайвангды, 

Тупту кошо суйлбтбб.

Баш к ун ^ен  балангде 

Жаман кылып ^ р е тм е : 

Аксакалдан оосунуп, 

Пыших суунуп торготбо. 

Асаматынг жахшиси, 

которгон атандай.

Асаматынг жамани,

Коп сулогон катындай.

Кыс баланынг жамани, 

Жаскы конггон кооноктой.

Уи б о л о с ^  ж уд’етет,

Миси мокок ороктой.

А. Кипчаков

Если женщина нехорошая.

Когда насьггится, становится грубой. 

Если научится хозяйству.

Готова выгнать мужа.

Хорошая девушка —

Как слиток червонного золота.

Когда у нее стан тонкий —

Как будто ее купили за дорогую цену. 

Ругай свою жену.

Совсем не давай ей разговаривать.

С  малолетства ребенка 

Н е учи дурному:

Вперед старшего сесть (садиться).

Н е позволяй ему садиться (лезть).

Если тот, кого хвалят, хорош.

То он подобен вьючному верблюду 

(молчит).

Если тот, кого хвалят, дурной.

О н  как болтливая женщина (подобен 

ей).

Если плохая девочка.

Все равно что ночующий гость весной 

(угостить нечем).

Семейство своих обижает.

Как тупой серп (реж ет).

Учанинская вол., дол. Арпа
Ойнош ОТТОН ызык,

Агер калса, боктан саасык.

Жахши болор балангды, 

Асты  базар горсотбо.

Узун куйрук — сагызхан, 

Кыска куйрук — тоошкан. 

Каиду калпак киишсе, 

Караптурвайт туушкан.

Туудум -  олдум. 

Тутаидум — куйдум.

Асманда булут бар болса. 

Малым бар деп ойланба.

Сагимбай Оросбеков
Любовница жарче огня,

А  если оставят друг друга^, то воняет 

хуже г-на.

Если добра желаешь ребенку.

Н е показывай ему базара.

Длинный хвост — сорока.

Короткий хвост — заяц.

Если наденут окровавленную шапку.

Н е будут родственники просто смотреть 

на это (т.е. после драки двух родствен­

ников, если начнут с одним из них 

драться чужие, другой вступается, не­

смотря на побои, полученные от этого).

Родился — умер.

Задымился — сгорел.

Если на небе есть тучи.

Н е думай, что у тебя есть скот.

251



Асраел барында,

Жаным бар деп ойланба.

Меенет кетбейт бечелден. 

Кеп кутулвайт чеченден.

Жаман гаргондун боруку, 

Казан бакдай.

Уру бол, бору бол, 

Инсаабынг менен бол.

А аты п жаскан жаман, 

Айтып качкан жаман.

Екки киши оругулса — 

бирсу айгак.

Оругулса, жалгыс кыл.

Когда ссть Азраил (ангел смерти).

Н е думай, что у тебя есть душа.

О т  недоразвитого ребенка труд не отхо­

дит (т.е. все ему дается с трудом).

У  болтливого человека болтовня не кон­

чается.

У  немилого шапка.

Что (гнутый) чехол котла.

Б удь вором, будь волком.

Н о  имей некоторую совесть.

Скверно выстрелить и не попасть. 

Скверно дать слово и не сдержать.

Если двое воруют, один — свидетель^. 

Если воруешь, воруй один.

Каракольский у., Тонская вол., уроч. Кокбулак

Бирсе дагы, бай жахши. Д ает — бай хороший,

Бирмесе дагы, бай жахши. Н е дает — бай хороший,

Жесе дагы, — май жахши, ^

Жимесе дагы, май жахши.

Ешь — масло хорошее. 

Н е ешь — масло хорошее.

Минг бугу 
кавак

О нг колундун ачусу келсе,

Сол колунгменен карман токтот.

Кырк жылы кыргьш болсо, 

Бейажал чимин олвейт.

CapVapa жортсонг,

Кызара бортос^г.

Кул “качам” деп коркутат.

К ^ г  “олом” деп коркутат.

Жаманга жалпанг урва, 

мал вар, деп,

Ещекти сипавагын, жалы вар, деп.

Жаман гиши мал тутсе,

Жанына конгшу жайлатпайт.

Жаман атка жал гутсе.

Если твоя правая рука рассердится. 

Удержи ее левой рукой.

Д аже если 4 0  лет будет (тянуться) кро­

вавая война.

Д аже муха не умрет, если не наступил ее 

смертный час.

Если дожелта будешь трудиться. 

Д окрасна (в лице) будешь есть.

Раб пугает, говоря “уйду” .

Рабыня пугает, говоря “умру” .

З а  бедным (плохим) не ухаживай, гово­

ря, (будто) у него есть скот.

Н е гладь осла, говоря, что у него есть 

грива (не сравнивай с лошадью).

Если у дурного человека появится скот, 

У  него не будет соседей (он их прого­

нит).

Если у дурной лошади в загривке есть 

жир.

252



Жанына тарсук байлатпат. 

Ашикбаган арава койонга жетет.

Т оп ойногон тозор,

Аш ик атган азар.

Кой кайтарып котон жеген озор.

Баши томоголоп,

Колин меелейлеп.

“Сеени кайсе Кудай урду?

Около нее нельзя привязать никакой ло­

шади (бьет ее ногами).

Если не спеша будешь гнаться в телеге 

за зайцем — догонишь.

Игроки в камешки в конец рваны и гряз ­

ны,

Игроки в альчики — тоже.

Пастух, пасущий баранов и едящий кур­

дюки, будет богатым®.

Про невесту (молодуху)
Н а  голове шоукеле.

Н а руках перчатки (рукавицы.^ —

Ф.Ф.) .

“Тебя какой Бог обидел.^” (говорят че­

ловеку, который сделал что-то нехоро­

шее, подрался, например).

Сартская послових^а 
Кыргыс баласын ой туса, ойго оды. Если киргизский ребенок родится в сте­

пи, назовут “степью” .

Родится в горах, назовут “горой” .Тоога туса, тогой оды.

Солто-соккучу

Ж оор байтальш-тоокучу.

Ж ам бергеидьш жанына турма.

Аул Кокумбая Минина

Биринчи байлик денсааулук, 

Еккинчи байлик — ак жаулук.

чу байлик — бел боолук, 

Тортунчи байлик — бос соолук.

Минг бугу 
кавак

К оргбн^гдан коп болыр 

кормогон^г.

Далай ишти к ор ор с^г, 

олмбгон^г.

Жалгыз атту жарышчак.

Жаман тонду урушчак.

Ы рызы жок таарынчак.

Соргок суусаак.

Солтинцы^ — толкачи (в ступе). 

Седлающие больную жауром^® кобылицу.

Н е стой подле человека, который дает 

клятву.

Первое богатство — здоровье.

Второе богатство — белый платок (хо ­

рошая жена).

Третье богатство — пояс (сыновья). 

Четвертое богатство — серые овцы (ярки).

Т ы  больше не видел, чем видел.

Будешь жив, еще больше увидишь.

У  кого одна лошадь, тот всегда пускает 

ее в карьер^^.

Плохо одетый всегда драчливый. 

Несчастливые люди всегда сердятся. 

М ного кушающий человек (обж ора) 

всегда хочет пить.

253



Бий болбогон бий болсо,

Суулевеген соз колмайт.

Бай болбогон бай болса,

Оттовогон жой калвайт.

Каавосу киис.

Карга осум — муус.

Кай баласы — чакмак.

А ны  билбеген акмак.

Савырдын т ^ у  сар’алтын. 

Саргарган жетет муратка.

Ашиккан калат уйатка.

Жаманды жасоол койсо,

Жалгыс баласын к о з ^  чигарават.

рч. Большой Кебин

М ал бакмак, байдак алат.

Малсиз адам байдани кайдан гелат?

Меенеткечке береке.

Меенетсиз одам келеке.

М алду болсонг жаарыксын ( -х - ) ,  

Беймеениткеч карыпсын.

К оп ок ^ан  бой белет.

Торт айакту малдардан 

Толго салбай гой белет.

Мундан башка чарвал 

Отодон башка нее белет?

рч. Кочкор 
сарыбагьдц

Жаамы жатакчи биригип,

Жарты байча болгон жок.

Жамы жилдыз биригип,

Жарты айча болгон жок.

А тай жолдош жок болсо,

Жугонынг алыв атка вас.

Если не бия сделать бием.

Н е останется несказанных слов (будет 

многоречив).

Если небогатого сделать богатым.

Н е останется хорошего места, где бы он 

ни сидел.

М еш ок из кошмы.

К люв вороны из рога.

Д ети овцы — ягнята.

К то этого не знает — дурак.

У  терпеливого человека будет золото. 

Д ож елта будешь работать — достиг­

нешь желаемого.

Торопящийся опозорится.

Если дурного человека (дурака) назна­

чить есаулом.

О н  у своего единственного сына выбьет 

глаз.

К то занимается скотоводством, тот по ­

лучает пользу.

Бесскотному человеку откуда придет 

польза.^

У  трудового человека достаток.

Н ад  нетрудовым человеком все смеют­

ся.

У  кого много скота, тот светлый. 

Нетрудовой человек — неимущий.

М ного учившийся много знает.

И з  всей четырехногой скотины 

Б ез ворожбы баранов знает.

Остальные же пастухи 

Что знают, кроме еды.^

Все собравшиеся джатаки^^

С  половиной богача не сравняются.

Все собравшиеся звезды  

С  половиной месяца (светом) не сравня­

ются.

Если у тебя нет особого товарища (спут ­

ника).

Бери свою уздечку и иди за лошадьми.

254



Айлингда жакшы ж ок болсо, 

Тайагинг алып датка вас.

К ери геткен онг бойвайт. 

Кенгешти жургазвайт.

К ере геткен бир бирининг 

тилим бир алвайт.

А ла  волсон астындагна алдрар. 

Баринг бирдей гок болсонг, 

Д обо дегене туресинг.

М инг оос бир болса,

Бир оос тек турат.

К оп бириксе ажанды кармайт.

Ошский окр.

Еерде меенет чирмаса,

К атык тует пир’не.

Х уш ту  меенет чирмаса,

К атык тийет тооруна.

К уш  аспанда, тор жирде. 

Ниете халис эрлардин 

Худай берет ар жирде.

Тавекенинг Эшберде 

Кудайим с у й ^  куш берде.

К уш бергенде, беш берде.

Если в твоем аиле нет умного человека, 

Бери свою палку и иди с жалобой.

Упрямый человек не исправится.

С  народом не советуется.

Упрямцы не хотят понять друг друга.

У  упрямца (из-под него) унесут добьиу^^. 

Если все будут согласны, как один. 

М ож но достать все, что находится на 

вершине.

Если тысяча человек согласны, как один. 

Один человек не сможет ничего сделать. 

Если много народа соберется, могут и 

неуловимого (поворотливого)^^ поймать.

Если мужчина много страдает.

О н  не признает своего пира (духовного 

наставника).

Если птица много страдает.

Она с силой ударяется в сети (ловушку).

Птица в небе, сеть на земле.

Кроткому человеку

Бог дает в разных местах (где бы он ни 

поставил сети).

Сироте Эшберде из рода тавеке 

Бог с любовью дал птицу.

Н е одну птицу дал, а пять штук.

Скороговорки (жангылмач)

Караколский у., Тургененская вол., пос. Зынден

Жогор тодон килемин ширгый минип. с горы еду, сев на молодую лесину.

Ш ирилдатыр.

Сайдыр баймин таамыма. 

Сойса, менен тамма,

Жигыл байман ангына.

Томонтон бир буе келетат. 

Жогордон бир ТОО келетат. 

Бийеси кеер’ви, тооси кеер’ви.·^

Керегедей жардан жигылдым. 

Кемегедей ангдан тур дум.

Ж оогор тон келет коп котос.

С  шумом еду.

Заколоть не дам свой дувал (д ом ).

Если зарежет, мне конец.

Н е упаду в яму.

Снизу одна кобыла идет.

Сверху один верблюд идет.

Кобыла ли стара, верблюд ли стар.^

С  яра, похожего на кереге, я упал.

Встал я из ямы величиной с яму для ко ­

стра.

Сверху идет много яков.

255



Кимдын, кимдын котосу?

Байсерке байдын котосу?

О т  жанына майли сорпо тогулдо. 

Сингер сингмас, сингип койвоос. 

Беш кашка кой.

Бешоо беш башка кой.

Беш кашка ешек.

Беш ала ешек, жорг ешек.

Уй  устунде боз корпо.

Ача алсам, кырк серке.

Кырк сиркенын мен кырк сыктым. 

Кырк сирке мени кырк сыкты.

Чей это, чей это як.^

Этот як бая Байсерке.

Около огня пролит жирный суп.

То ли впитывается (в  землю ), то ли нет. 

П ять овец с лысинами.

И з  пяти пять других овец.

П ять лысых ослов.

П ять пегих ишаков, ишаков-иноходцев.

Поверх юрты серая шкурка ягненка. 

Если открою, то там 4 0  гнид.

Сорок гнид я сорок раз подавил 

Сорок гнид меня сорок раз раздавили.

Загадки (табышмак)

Пишпекский у., с. Буранинское,
Тай готоно жаушмак.^

(К уйушкан)

К ооло к о з ^  г о р ^ м о к ,

Кор^ тур^ об^мок.
(К уску)

Уз ун сары атасы бар. (Сокбелек) 

Увак сары баласи бар. (Тару)

Ункул жонгкул енеси бар. (Сокку) 

Увак сары баласи бар.

(Тару, будай)

Мааселеде мааселе.

Башинг кеспей жесиле. (Б алык)

Карангы уйдо каман куру куройт 

(Темирген)

Д орт сарт бир орого сийет.

(Уидун торт емчеге)

Бир сарттын тошу 1у й ^ .  (Тулга)

Бир сарттын коту 1у й ^ .  (К азан) 

Е л  жаат садаге,

Е1левай екемдин екки улу жатбайт. 

(Уидун екки м ^ з е )

Иртенг менен кетет илегилек. 

Кечинде гелет илегилек.

(Тундук жабуу)

уроч. Жообазар 
к крупу жеребенка что приклеено.^ 

(Подхвостник).

Видят тень друг друга.

Ц елуют друг друга 

(Зеркало)

Есть длинный рыжий отец. (П естик) 

Есть мелкий рыжий ребенок. (Просо, 

зерно)

Есть мать — яма-котловина. (Ступка) 

Мелкий рыжий ребенок есть. (Просо, 

пшеница)

Вопрос да вопрос.

Н е режь голову, чтобы съесть. (Ры ба)

В  темном помещении кричит кабан. 

(М ельница)

Четыре сарта^^ в одну яму писают. 

(Четыре сосца коровы)

У  одного сарта грудь обгорела. (П о д ­

ставка под котел)

У  одного сарта ж -па обгорела. (К отел) 

Весь народ лежит.

Только двое сыновей Е1левая не лежат. 

(Д ва рога коровы)

Утром уходит илегилек^^.

Вечером приходит илегилек. 

(Покры шка на дымовое отверстие)

256



Калдур-гулдур жаргагым. 

Кариганча кормодум. (К улак)

Иртенгменен турдум.

Екки жолго киирдим. (Ш и м )

Улу айлана ч ^ р  каган ала 

гу ч^ . (К ырчоо)

Уваш сайн тас катын. (Савы н)

Жим, жим, жим гиис,

Жим алдана ак киис. (К амы р)

Кубургу бургу бурген, 

Жугалдынан жуугурген.

Кандынг кысы Кааникей 

Тукум унан жуугурген. (Чычкан)

К о л д ^ г  жейгей копкок.

Тоогоо минген сок-сок.

Кой баласы шишек.

Ааны тапмаган, ишак. (Б улут)

Епенг, епенг епенг кеелдым.

Екки етигим туро геелдым. 

Каргалга коно геелдым.

Кардын суусуун иче гелдым. 

(К ополок)

К ^ г у р  курейт,

К ^ е н и ш  шикурат,

Асоо бурайт.

Асыреел йалангыч 

Оозун ачип соорайт. (Уста)

Ажайип кемпир бар, бир айакды, 

Аузына капты чийден тайакды. 

Урган сайин семиради,

Белинде белбаич минг санг 

каватди. (И й ик)

Туда-сюда скрипит сафьян.

Д о старости друг друга не видят^^. (Уши)

Утром встали.

Пошли двумя дорогами. (Б рю ки)

Сам крутится, как бегающая собачонка. 

(Аркан, опоясывающий юрту)

В каждой юрте лысая (паршивая) жен­

щина. (М ы ло )

Ш умит, шумит, шумит кошма. 

Закрывается (засыпанная) белая кош­

ма. (Тесто)

Сверлит, грызет.

Позади сложенного скарба бегает.

Д очь хана Ханикей

С  родственниками своими бегает. 

(М ь ш 1ь)

Н а  берегу озера много зелени.

Н а верблюдах едет, трясется 

Д итя овцы пушистое.

А  если кто не разгадает, тот ишак. ( О б ­

лако, туча)

Х л о п , хлоп, хлоп (крыльями), прибыла 

(я).
Свернув обе полы, прибыла (я ). 

Переночевав у каргалы, прибыла (я ). 

Снежной воды напившись, прибыла. 

(Б абочка)

Гром гремит.

Чихает.

Поворачивает.

Азраил (ангел смерти) голый 

Рот открывает и просит (щипцы). (К у з ­

нец)

Есть интересная старуха, с одной ногой. 

Во рту откушенная палка из чия.

Если бить ее, жиреет.

Пояс в пояснице сложен в тысячу раз. 

(Веретено)

Нарынский у., Ташбулак близ Атбаши

Лжаги бир кемпир бар. Есть интересная старуха с одной ногой,

жалгыс аяк.

Олсунда тишдегени чииден тайак. Закусила во рту палку из чия.

17 Фиельструп Ф А. 257



Шапалак мен бир салса семирееди, 

Билинде бел болсу бар минг сан 

гават. (И й ик)

Жалпак йатти, узунг атты. 

(Талкуу)

Г. Нарын

Уч путту уйданг куштуу. (Тулга) 

Т орт путту т о д ^ г  куштуу 

(Тахта).

Д ОЛ . Арпа
Бир буйум торт айагим баазып 

турган.

Аузунан заар оттун чаачип турган. 

Бооруму болгон дордон бар башка. 

Иининен нагрети ашип турган. 

Сахаринан далай йандар 

качип турган. (Самоор)

А лты  кара карашкыр, алты ак 

карашкыр

Бир турнаны баасьш жеп жатыр.

Туурнаны кичине десем,

Бир шурагы алты канат уйго 

бакан болды.

Уи гичене бии десем,

Алтимиш атангга жуктеп жатыр. 

Атаны  кичине бии десем, 

Жатвальш терекдин баашин чалип 

жатир.

Терек кыска бии десем, 

Иртенгменен учкан турунтай 

Кеечинде башина конуп жатыр. 

К у н ^ г  кыска бии десем,

Иртенг менен бука кууган уй, 

Кечинде тууп жатыр. (Б ир жил)

Емил, емил, емилден^^

Жакан отту комурден.

Ш аардабе бир куш бар, 

Жумурткасы темирден. (М улты к)

Тептим, Т е р е к е  чиктым.

Терегим жилды.

Алыскым астима гелды.

(Узонго)

Ь^арить один раз ладонью, жиреет.

Н а пояснице пояс в тысячу тысяч рядов. 

(Веретено)

Плоский лежал, длинный удлинился. 

(К ож емялка и представление о половом 

акте)

Трехногий сильнее коровы. (Таган) 

Четырехногий сильнее верблюда. 

(Рундук — подставка под дж ук)

О дна вещь стоит на четырех ногах.

И з о рта ядовитый огонь рассыпает. 

Форма, совсем отличная от других вещей. 

Н а плечах навешаны награды (погоны). 

О т  яду его все живое убегает,

(Самовар)

Ш есть черных волков, шесть белых вол­

ков

Насели на одного журавля и пожирают 

его.

Д умал, что журавль маленький,

А  у него одна нога длиною с ук^® шести­

решетчатой юрты.

Д умал, юрта маленькая,

А  ее на 6 0  верблюдов вьючат.

Д умал, верблюды маленькие.

Лежащий съест верхушку тополя.

Д умал, тополь короткий.

Взлетевший утром ястреб 

К  вечеру на него садится.

Д умал, день короткий.

Если утром бык на корову вскочит,

К  вечеру она отелится. (Один год)

О гонь, зажженный от угля.

В городе есть одна птица,

У  которой железные яйца. (Руж ье)

Ногой упирался в тополь.

Тополь качает.

Было далеко, стало близко^®.

(Стремя, стремена).

258



Оозун, орблок,

Озогун герелек.

Камчи сааптык таавилгиси. 

Жерден чегалек.

Камчи менен чигелек 

Чиндин т ^ н е н  туйелек, 

Койандун ббжогун урду меле.

Длинный, плетеный,

В длину вытянутый.

Рукоятка камчи из дерева тавылги.

И з  земли еще не вырос 

С  нагайкой,

Пока не вырос от корня чия.

Н е родила зайчиха зайчонка (бил ее?)  

Аксак кулу той кулу деп жигылды. Калека, наедайся, калека; сказал и упал. 

(К алп) (О бм ан)

Нарынский у., Ташбулак около сел. Атбаши

Аман тапан, жаман чапан,

Иире комыс, айре белесе. (Т у о )

Кичилекей токмочук 

Екко кокур аазыге.

Котононг каккан каазиге.

(Бала бешике)

Г. Нарын

Жаралганга жавышкан.

(А ар нелсенинг ати)

Здоровая подошва (стопа), плохой чапан 

Изогнутый комуз, раздельно коч­

ки. (Верблюд)

Маленькая колотушка 

Д ва кокура^^ пищи.

В ж -у  забит колышек.

(Ребенок в колыбели)

К сотворенному прилепилось.

(И м я каждой вещи).

Бозингген ботосу ж ок кур бостогон Напрасно кричит сивая верблюдица без

верблюжонка.

Имеющий душу побежит рысью.

Лучше ветра.

Ногами часто перебирает бегунец. 

(Телеграфная линия)

В долине есть лес.

Вверху железо, внизу камень.

Конец с Москвою сообщается.

Корень с Пекином связан.

(Т&леграфная линия)

Жанивар желип кетсе,

Желден гу л ^ .

Айагын анда-санда бир козгогон. 

(Тилиграм)

Жапанда вар бир агач.

Усту темир, асты таш.

Учу Масква менен кулак таш. 

Тубу Беежинменен таанапташ. 

(Тилеграм)

Киндиги вар боорунда.

Булкарисы сооруда.

Уш  тараалиш беетинде.

Н а  печени (на передней стороне) есть 

пупок.

Кожа на крупе.

Три жилы на лице.

Уч броосу четинде. (Ж егач коомус) Три винта на краю. (Д еревянный кобуз)

Таагилуу екку ^ г у р д е , екки 

вучу.

Жай екен адамзатка аанынг ичи. 

Кыйналвай тигип алат мунулиши. 

(К ошого)

Базарда бир нерсе бар.

Кол мен гармап кулеп жатыр.

Вывешены на двух разрезах (по бокам) 

две бечевки.

Д ля человека удобное место внутри его. 

Н е мучаясь, сошьет человек.

(Спальный занавес)

Н а  базаре есть вещь,

Руками держат и настраивают.

239



Тили шекер, балдан татти. 

Хы зы гы н озу билбей суулеп 

жатыр. (Крамафон)

Байре, байре екенди.

Жигач айро екенди.

Бодоно болтог екенди.

Куйругу келтег екенде.

Теепдим, Тереке чикдым.

(А тк а минген)

Иири терекке кар жуквайт. 

(М^с)

Онекке илегилек уйазы.

Уш  ж уз алтимыш уч балаасы. 

Кырк сегис даанаси.

Еки алтын саарасы.

Бир чолок дуанасы.

Кичинекей текечер 

Айагыменен суу ичет. (А ш ты к)

Кичинекей материм,

Ж ер тувене жетерим. (К о з )

О т  жанында кара бала сийгек. 

(К умган)

Бир голот,

Бир голотдон иченде минг голот. 

(К итеп)

Иртенгменен кетети уйазына. 

Кечинде гелет кыйазына. 

(Тундук жабу)23

Ж етмиш кемпир жер тишдейт. 

Алтмиш кемпир ай тишдейт.

Чавай акем олом дейт.

Екки улу екки жагынак 

жолойм дейт. (Б осого)

Кулавеем кудука т ^ д у  

Куйругу сорокдей уушду. (С усгу)

Ж у г астында борколдой сеемис. 

(Чичкан)

Я зы к слаще сахара, меда.

Смех сам не понимая, разговаривает. 

(Граммофон)

Д авно, давно (это было).

Д еревья росли, как вилы.

Перепел шариком 

Х во с т  совсем короткий.

Н огу поставил и влез на дерево.

(С ел в седло; верхом)

Н а  кривом дереве снег не лежит.

(Р ога)

12 аистовых гнезд. (М есяцы )

3 6 3  детеныша, птенца. (Д ни)

И з  них 4 8  лучших. (Недели)

Д ва золотых, наилучших. (Д ва праздни­

ка)

И  еще один калека дуана. (М улла)

Маленький козлик-самец

П ьет воду ногами. (Х леб  поливной)

М ой  маленький метер^2,

Д остигающий конца света. (Глаз)

Около огня черный мальчик писающий. 

(К умган)

О дна щель,

А  в щели тысяча щелей.

(К нига)

Утром уходит в гнездо.

Вечером приходит по тропинке^^. 

(Покры шка юрты)

7 0  старух землю зз^ами грызут.

6 0  старух зубами луну кусают.

(Ук ’и, тундук и нижний край кереге)

О тец мой Чавай хочет умереть.

Д вое сыновей его поддерживают. 

(Д верная рама)

Бумажная кобыла, когда последнее на...

(? -  Б .Х ., С.Г.)
Х во с т  ее выше подымается^^. (Черпак в 

котле)

П о д  дж уком борколдой^б жирный. 

(М ы ш ь )

260



М олодеж ные игры и песни

рч. Большой Кебин

Кыз ойун. Из среды играющих выбирается опытная молодуха в 
руководительницы (ойун-баши), которая ведет игру. Она берет жгут 
(токмок) и прячет его на себе. Один из парней (они все в начале иг­
ры выходят), подходя к двери юрты, начинает петь еще издали, за­
тем входит в юрту, подходит к ойун-баши и просит, чтобы ему отда­
ли жгут. Его песня:

Токмогум тойда жоголды. М ой жгут потерялся на пирушке.

Токмогум алган ким болди? Кто это взял мой Ж 1 у г ?

Ойунга келген отуз екки жувандар На игры (вечерку) пришли 32  молодухи

(шайтандар).

Сен алдынбы токмокты?

Сен алвасенг, ким алды?

(или шайтана).

Ты взяла жгут.^ (обращается к женщи­

не).

Если ты не взяла, кто взял.^

Обращается к парням:
Ойунга калган оттис екки уландар. 

Сен алдьшбы токмокты.^

Сен алвасенг, ким алды.^ 

Каркылдап учкан карагас. 

Канаттьшан айрылди.

Караптурган боос бала (-д ар) 

Токмогынан айрылды.

Куркулдап учкан к}шакас. 

Куйругунан айрылды.

Куруп калган бос балдар 

Токмогьшан айрылды.

Н а игры пришли 32  парня. 

Ты взял жгут.^

Если ты не взял, кто взял.^ 

Н а лету кричит черный гусь 

Лишился своих крыльев. 

Присутствующая молодежь 

Лишилась Ж 1 у г а .

На лету кричит белый гусь. 

Лишился своего хвоста. 

Несчастные от горя ребята 

Лишились жгута.

Молодуха отдает жгут. Если же она не захочет отдать, то парень 
начинает непристойную песнь. Женщины, застыдившись, не могут 
не отдать жгут: лучше сразу отдать, чтобы не было позора. Получив 
жгут, парень уносит его, напевая любовную песнь:

Елким, елким, елким тоо. 

Е1лким тоого мен чиксам ( -х -) ,  

Е1л гарани к о р ^ бе й т.

Колдо жаткан коп ордок. 

Лачин тиийбей б о л ^б ей т.

Буктурвай бугу аттырвайт.

Мунгканбай сулу оптурвейт.

Повсюду врозь (стоят) горы.

Если я доберусь до вершины горы.

Н и слуха, ни духа не вижу: народа. 

Находящихся на озере уток много.

Без нападения лачины (род ловчей пти­

цы) не расстанутся (не разлетятся). 

Если не подкрадешься к оленю, он не 

подпустит на выстрел.

Если не будешь страдать (не помуча­

ешься) из-за красавицы, она не даст по­

целовать себя.

261



Какбай казык бекивейт. Если не вобьешь кол в землю, он не бу ­

дет крепко стоять.

Если не будешь постоянно воспевать 

красавицу, она не даст себя поцело- 
вать̂ 7.
Полотенца для сала, полотенца для во ­

ды (вытирания рук), медное блюдо. 

(К он чен о!) Л ож ись-ка здесь, одна 

часть песни.

Войдя снова в юрту с окончанием этой песни, он ударяет любую из 
женщин, которая ему нравится, и возвращается к порогу. 

Песни, которые поются на кыз ойун:

Какшатбай сулуу оптурвайт.

Майлик суулук жеставак. 

Ж ат бийака бир савак.

К ырчынду булак кыркууда 

Кыши-жайи бир сууда.

К ыс ыргажан еккоомиз 

Кльш едик бир сауда. 

Жандасундан айрильш 

Жангадан чиктыы бир коога. 

Суук булак Сурматаш. 

Булагынгда болбоодум.

С уу телесе, бал берген. 

Ы нагынгда болбодум.

Алтын имек,

Ж ес баргек.

Кулагында болбодум.

А кы к таштай тизилип, 

Мойнунгыста болбодум. 

Аргымак атгай арыштап, 

Ойнунгста болбодум.

А г  емчегинг карыштап. 

Койнунгста болбодум.

Ы ргай, ыргай, ыргайжан. 

Ыргалышкан кыздаржан.

А к  такйа топчу жан.

Ы ргып беери, копчу жан. 

Жоолундан беетинг ак. 

Байпагындан бутун ак.

Сен, кыз, живек болсонг, 

М ен чирак.

Горный ключ в горах 

Летом и зимой в одном русле.

Д евица (имярек) — мы оба 

Заключили одну сделку (сторговались). 

Отделившись друг от друга.

Снова появилась ссора.

Холодны й ключ Сурматаш.

В ключе твоем я не был.

Если мне хочется воды, он даст мед.

Я  не уговаривался^®.

Золотая мочка (ушко).

М едная серьга.

В  ушке твоем я не был.

К ак нанизанный коралл,

Я  не был на твоей шее.

К ак конь, аргамак ступает.

В  ваших играх я не был (не участвовал). 

Белые груди твои не измерял четвертью. 

За  пазухой у тебя не был.

Ирга, ирга, дорогая ирга.

Здесь сидит много девушек.

И  белая тюбетейка, и пуговицы.

Встань скорее, душа моя.

Твое лицо белее платка.

Ноги белее чулок.

Если ты, девушка, шелк,

Я  светильник.

Игра с пальцами ребенка

Ууру клаалы.

Кылса клаалы.

Кудайды кантеле.

К ант’мек елек.

Сойсо сойоло — сорпосина тойоло.

Большой палец сказал: “Айда поворуем” . 

Указательный сказал: “Ладно, поворуем”. 

Средний: “К ак же с Богом-то.^” 

Безымянный: “А  что Бог-то.^” 

Мизинец: “Заколоть заколем, выпьем 

шурпы вдосталь” .

262



Баш бармак. 

Бадалеки сууру баш.

Ортон оймок.

О йу чиимек.

Чип чипалак.

Большой палец стал короче всех в нака­

зание за то, что задумал воровать. 

Указательный палец — не будучи иници­

атором, согласился, потому подлин­

нее.

Средний наперсток боится Бога, поэто­

му длиннее всех.

Безымянный стал писать узоры, кото­

рые получаются на косом срезе дерева 

(при строгании и т .д .).

Маленький мизинец жадно согласился и 

захотел много шурпы, зато он короткий 

(как большой палец) 

и тонкий.

Песни (ы р ) 

Пишпекский у., с. Буранинское, уроч. Жообазар

Жаатип б с ^  жактырам. 

Жаспай аткан мергенде.

Урга чудей ишту бар. 

Ормок согуп тыргенден. 

К ыс баладай кыпыйтьш.

Кыргыйга тааксин жагауну.

Аппак булат кебесдей. 

Ахшумкардынг сингауру.

Алып т ^ а р  тобдакти. 

Алгыр куштун храны.

Илвесинде кут карвас.

Туйгун куштун краны.

Б о пуласак киилгеген, 

Далбаменен ундогон.

Хараа баарчин буркуттар. 

Каарши алдьша журбогон. 

Илла гилек калдагай.

Кара кунас тарбагай.

Балта ж ^ а р  жоорулар. 

Журт андаган урганай.

Леж ать в одиночестве я люблю.

Н е давая промаха стрелявшего стрельца 

(хорошего охотника)

И  среди женщин есть работящие. 

Которые искусно ткут ткань.

Похож ую, когда соткана, на стройную 

девушку (благовоспитанную д е ­

вушку).

Ястребу (соколу) повесят на шею жага- 

уну29 (когда его укрощают)

Белая, как хлопок, сталь.

Перья, похожие на перья (птицы) ах- 

шумкар^®.

С  быстротой схватывает он дудака. 

Быстрее, чем птица, которая быстро ло­

вит его.

Н ет такой птицы, которую 

он пропустил бы.

Туйгун (хищная птица), уничтожающая 

всякую птицу.

Н а  зов он не прилетел,

А  на приманку прилетел (в ответ).

Как черный пятилетний беркут^^

А ист и журавли никогда не летят^^. 

Против него (ему навстречу). 

Аист-растопыра.

Коршуны, которые глотают топоры. 

Следившие за перекочевывавшими 

людьми.

263



Песни пастуха овец (койчунун ыры)
Койчи бакыр киледи, койун жаип. Пастух идет и пасет овец.

А к  серкеси калади, мустан таайп. Белый козел упал на лед.

А к  серкенин мойнунда чалмаси бар. У  белого козла бывает на шее две пугов­

ки33

К ы с баланын койнунда алмасы бар. У  девушки на груди есть яблоки.

Екки алма чигат жанаша.

Екки алмандын бирим бер.

Тиги д ^ н о г о  барганда, 

Медерегыльш ж у р а й ^ .

Д ОЛ . рч. Кочкор, уроч. Сараласас 
Сар ат менип суу гесем.

Салкыны мага тииген жок. 

С ар’алтындан тон бышсан.

мага тииген жок.Он у

К ок  д р ^ а  койногунг,

К боп зарлангтинг д ^ н о г ^ .

Бер секетбай екен сис. 

Айткан созго бекем сиз. 

Алы е кетип зарлантып.

Азапка салар бекен сис.

Гок к о й н о г ^  д р ^ а ,

К оп зарлантинг д у н ^ а .

Бир секетбай екенсис. 

Аллыс геттип зарлантип.

Уалка халар бекенсис.

Г. Нарын
Кийа тартьш суурса,

Кнабы бар кльшггын,

Кизил чидей мушташса, 

Чыгыны бар уруштун.

К ы с, келин менен ойносо, 

К ызыгы вар кулуштун.

Майга сальш бышырса, 

Ш иреси бар к р у ш т^ .

Д ва яблока выросли вместе.

И з  двух твоих яблок дай мне одно. 

Когда я попаду на тот свет,

Буду ходить с любовным воспоминанием.

Н а  рыжем коне кто-то ездил.

М не не попалась тень его^^.

Если ты резала золотисто-желтую ткань 

на халат,

Н и  кусочка мне не досталось.

Т воя шелковая синяя рубашка.

М н ого от тебя забот мне в жизни 
(?  _  Ф .Ф . ) .

О дна ты любимая.

Сказанное слово держи крепко.

Д алеко от меня уходишь и ставишь за­

труднения.

Ты повергаешь меня в ад.

Синяя рубашка твоя шелковая.

М ного от тебя забот мне в жизни. 

Крепко держишь обещанное слово. 

Д алеко от меня уходишь и ставишь за­

труднения.

В тоске оставляешь ты меня.

Чтобы  вынуть шашку 

И з  ножен, нужно уменье.

Если побьешь (кого-нибудь) до крови. 

То терпишь расход.

Если играть с девками и молодухами, 

Если смеешься, то, значит, интересу­

ешься^^.

Если в сале варишь.

Рис будет вкусным.

Песня девушки, которую выдали замуж 
за пятилетнего мальчика 

Бай Гарабай — оз атам. Бай Карабай — мой отец.

Бий [арабай — кайнатам. Бий Карабай — мой свекор.

Куолу кызга коз атам. Гляжу на замужних подруг.

264



О т а у  — кошемный шалаш пастухов. Кыргызстан, Ошский окр. 1927 г. 

Г М Э . (И з  архива Ф .А . Фиельструпа)

О т а у, внутренний интерьер (справа — стопка одеял, висят два бурдюка). 

Г М Э . (И з  архива Ф .А . Фиельструпа)

265



К убсуз  жалгыз мин жатам. 

Кеериге чихсам, кунан жок. 

Жиирма жашка чикканча.

Емчеген есер улан жок. 

Аасы л койдунг к у й р ^ .  

Ж аш  балага туш кулган. 

Жарат кандын буйругу. 

Арзыкул акем айтс'екен. 

Атамды  жонго салс’екен^^ -  

Арзы мды  кавил корс’екен. 

Тенг тшоома бирс’екен.

Кетсе долот колунгдан. 

Келмеги кыйин мал гайтеп. 

Кедейчилик жигитти. 

Кейтет жанды саргайтеп. 

Чинарын кессе тубинен, 

Чирпыгы болот тал кайтеп. 

Чиндап ажал келгенсонг, 

Чихса кирбейт жанг кайтеп. 

Аргымак атынг арыса, 

Алмаге кыйин жал кайтеп. 

Алтымишта авишка 

Ж игит болбайт чал кайтеп.

Б ез  мужа я одна лежу.

Выйду на бугор, жеребят (трех годов) нет. 

Д о  2 0  лет (когда столько исполнится 

муж у)

М ои  груди сжимать некому.

Хорош ий курдюк барашка 

С  малым ребенком меня соединили^^. 

Такова воля Божья.

Брат мой Арзыкул сказал бы

О тец мой принял бы мою просьбу 

И  отдал бы за ровесника.

Если бы все мое богатство ушло из рук, 

Трудно было бы его вернуть.

В  бедности парень 

Желтеет от забот (трудов).

Если в саду порубишь чинары^®.

Ветви все-таки будут деревом.

Если действительно придет смерть. 

Д уша не вернется снова в тело.

Если аргамак худеет.

То трудно заставить его снова ожиреть. 

6 0 -летний старик

Н е мож ет сделаться снова молодым.

Замам акырда — День Страшного суда^^

Тектири жок жирга 

Темирген журет.

Теги жок жирден бу болот. 

Тоордуту КИШ болот.

И т  айагы МНС болот.

Токой токой болот.

Токол байбиче болот.

Жаарды жакани жайлар.

Иангыс ечкисин мойнонан байлар.

Д ОЛ . Арпа

Н а  невысокой равнине^®

Мельница будет ходить (работать.^ —

Ф.Ф.)
И з  последнего человека сделается бай^!. 

Кошма станет материей^^^

Собачье корьггце станет медным.

Роща станет пустырем (равниной)^^. 

Младшая жена станет старшей.

Бедные будут в низинах.

Имеющий только одного козла привя­

жет его за шею.

Песня деверя, когда приехала 
молодая сноха и входила в юрту мужа

Келин деген — кер ишак. Сноха — серый ишак.

Келбей халды беш т ^ о к .  Н е принесла с собою пять одеял.

А  сноха в ответ:
Кайнага деген — кар’ишак. Свекор — черный ишак (скорее,

свекор — “старый ишак” . — Б .К ., С .Г .)

266



Калынг бердынг бир ишак. 

Кайдан келсинг беш тушок?

В калыме ты дал одного ишака, 

Откуда тебе пять одеял?

Колыбельная песня (бешик ыры)
г. Нарын

Алдий балам, иилава!

А т ’ынынгдии кыйнава.

Алди балам, ак ббббк,

А к  бешике джат, бобок.

Кунан койду сой, бобок.

Куйругуна той, бобок. 

Ийлаганынг кой, бобок. 

Сайдан мистее терейиин.

Мангызын чакып берейин. 

Атанг барат базарга.

Ирте ж у н ^  азандаа.

Орук, меис ков алаат.

Балам жисиин дев алаат.

Алди балам, ейлава. 

А т ’ынынгдии кыйнава.

Имип тургун мамандии. 

Базарга барып килгенче.

Кутуп тургун авангдии.

Алди балам, жиргалым. 

Алдагандай ийладынг. 

Сафардан атанг килгенче 

Савыр гыльш турвадынг. 

Иладынг балам бишектее. 

Саан саап алеп,

Ининг журеет ешиктее.

Алдии балам, ак бобок.

А к  бешике жаат, бобок.

Ининг сага айлангсенг, 

Баланынг кону жайлангсонг. 

Садагасы сарт кетсиин,

Сартынг жаныы морт кетсиин. 

Алди балам, кешигим.

Алтын сырду бешигинг. 

Куванч клат кулгениинг.

Худай берген наасебим.

Д итя мое, альди (баюшки), не плачь!

Н е причиняй забот родителям.

Д итя мое, альди, беленький младенец,

В белой колыбели лежи, младенец. 

Трехгодовалого барашка зарежь, младе­

нец.

Съешь его курдюк, младенец. 

Перестань плакать, младенец.

В начале лога найденную медь я собе- 

РУ̂ ·
Зернышко тебе я отдаю^*

О тец твой едет на базар.

Завтра едет рано утром.

Урюка и кишмиша много купит.

Берет, думая, что есть их будет его дитя. 

Д итя мое, не плачь!

Н е причиняй забот родителям.

Соси свою титьку.

Пока возвращается он с базара. 

Ожидай своего деда.

Дитя, альди, все мое счастье (довольство). 

К ак-то ты плакало.

Д о возврата отца с пути 

Н е терпелось тебе.

В колыбели ты плакало, дитя мое. 

Надоенного взяв молока.

М ать твоя ходит во дворе.

Д итя мое, альди, беленький младенец,

В белой колыбели лежи, младенец.

Мать тебя ласкает (над тобою крутится). 

Чтобы ребенок успокоился.

Ради тебя я готова дать сарта^ как ми­

лостыню.

Д уша у сарта пусть сразу выйдет.

Д итя, альди, щеночек.

Колыбель твоя украшена золотом. 

Радует меня, что ты смеешься.

Богом данный мне дар.

Плач женщины по умершим (кошок)
Аатым Айша, бзум кыс. И мя мое Айш а, сама я девица.

Акрет кеткен атавыс. Ушел в тот мир (умер) наш отец.

Арман к льт айтавыс. О  горе мы поем.

267



Ойунгменен сорадынг.

Аулие-Ата, Ташкенди 

Ойроттун барын башкарып, 

Орустан алдынг чонг чинды.

О л  сона (оозуна) онг сол караган.

Атаке, ойротко сиендей ким гелди?

Уулунгдан ерке тугчеленг?

Улама молла, ешенди.

Нокусунг журтка тиетдеп.

Нускага салдынг неченди.

У^углугунг урматы.

Урумдан алдынг бир ченди. 

Узап-кетип д ^н ед ен .

Увайим кылдынг коп елди.

Узактан ишти тозуга.

Урууга систей ким гелди?

Бошко халды ченингиз.

Бостоп халды елингиз.

Болжоолуна каразак.

Бошооди кыргыс бееливис.

Хыйилди чинар багивис. 

Хыйирады алтын такивыс. 

Хыйамат кеткан ажатам.

Кысмат стер чагивыс.

Кыргыс уулу болгоно.

Кыйилача сынды шагвыс.

О ч ^  кетти шаамывыс.

О т ^  кетти д у ^ ’еден.

О к ^  ееси ханывыс.

Олчоп артын харазак.

О к с у д ^  хырыгыс бааривок.

Нурап халды жарвыс.

Усап кетти — ду^*еден.

Улук Ш абдан ханывыс.

Комулду каухар ташивыс. 

Кошулду’костон жаашивыс,

П о  своей воле вел он народ (распоря­

жался).

В А улие-А те, в Ташкенте 

Целым народом ты распоряжался,

О т  русских получил большой чин.

Тебе подчинялись правое и левое кры- 

лья47.
О тец, из ойротов^® кто вышел похожий 

на тебя.^

Зачем ты со мною был ласков, даже 

больше, чем с сыном.^

Ученых мулл и ишанов.

Чтобы твой дух не побил народа.

Своей программе учил нас, нескольких 

человек^9.

Величайший почет твой.

О т  урума^® ты получил большой чин. 

Проводили тебя с этого света^^

Оставил в горе много народа.

Издали защищает твое влияние от зло­

употреблений.

И з  нашего рода кто появился равный те ­

бе.^

Свободным (незамещенным) остался 

твой чин.

Кричал (в горе) твой народ.

Когда приходило время (случай) смот­

рели-52

Ослабела киргизская спина (оставшись 

без руководителя).

Срублена наша чинара, наше счастье^^. 

Разрушен золотой трон наш.

Ушедший на тот свет отец-ажи.

М ы  должны служить ему во всем (быть  

готовы).

Д ети (сыновья) — будущие киргизы. 

М ного ветвей поломалось.

Потухла наша свеча.

Ушел из мира

Распорядитель (хозяин), хан наш. 

Измеряя, позади оставшиеся смотре- 

ли34.
Отстали все киргизы^^.

Обвалился наш яр.

Провож аю с этого света^^.

Величайший Ш абдан — наш хан. 

Закопан алмазный камень^^.

Л ью тся слезы (из глаз) потихоньку.

268



Х а н  атам, сендан айрилып, 

Кангыды кара башивыс.

Кыргысга КЫ ЗЫ Л (а к -) тууленг.

А са  басы жаилган.

Казак-киргиз чо1улса.

Х аар кырасы еленг сайилган. 

Каркыраавыс кайрилды.

А са бавыс айрилды.

Калк иеси канывыс 

Тактасынан тайгылды.

Буданхар бутун баасынды.

Булутга жашинды.

Б у дуйнеден ким тават,

А ж ’атам сендей асылды? 

(Буллакдайт) иркелейт еленг 

Айшакан,

Еркелиигинг басылды.

Булбулдай тилингтанг шитип. 

Мунгменен унум ачилды. 

Мунгканып ийлап Айшакан. 

Мунгуменен басылды.

М у н у ...

Г. Нарын

Бейш теген жани вар.

Алмалы шекир бали вар. 

Буйурганынг ашайсиз.

Алла чиинеп жаш берган. 

Канболуш кант’кенде узах 

жашайсиз.

Койчунг гелет из менен.

Конг гурали куш менен.

Канболуш, кошо гетбейсиз менен. 

Жилкычи гелет из менен. 

Жилаажинды куш менен. 

Канболуш, жилаа гетбейсизм менен.

Булунгда менин койногум.

Булсам жетбейт мойнума.

Бул асапты к о р г^ че .

Канболуш, булка жатсанг оордунга 

Сарыдан менинг койногум.

Тарсам жетбейт мойнума. 

Сар’аазапты салгынча, канболуш.

Разлучившись с тобой, хан-отец. 

Черные головы наши бродят без кро-

ва̂ ®.
Киргизу красный (белый) флаг (знамя). 

Бессчетное имущество распространено 

(безгранично).

При собрании казах-киргизов.

Пучком перьев (на саукеле) ты казался. 

Этот пучок перьев поник.

Бессчетное имущество распалось. 

Хозяин народа, наш хан 

С  трона соскользнул.

(П ервы й) бегунец засек себе ногу. 

Заслонилось солнце мое тучами.

И з  этого мира кто найдется,

А ж и-отец, лучший, чем ты.^

Как ты ласкалась, девица Айш а,

Н о  ласки твои прекратились.

Как соловей, распевала.

С  горя поет, голос стал хорошим^^.

С  горя плачет Айшахан.

С  горя я перестаю плакать^®.

С  этим я перестаю.

Называемая раем душа есть.

В яблоке сахар, мед есть.

Назначенное Богом будете есть.

Бог дал миру лет (ж изни).

Хан-волостной, будете долго жить.

Ваш пастух идет по следам (вашим.^ —

Ф.Ф.)
С  ястребом и колокольчиком. 

Хан-волостной, ушла бы с вами вместе. 

Табунщик идет по следам 

С  колокольчиком, с ястребом. 

Хан-волостной, потихонечку (краду ­

чись) ушла бы с вами.

В углу моя рубашка.

Н е достает до шеи^^

Чем видеть эту муку,

Хан-волостной, тащи к себе 

Желтую мою рубаху.

Н е хватает до шеи^^

Желтую муку наложил на меня ты, хан- 

волостной.

269



Тарта жааччи ордунга.

Хайреле чикан кайнгдан. 

Хайберен туйлап уталвайт.

Хайран бир жаанынг откон сонг. 

Калганынг илап житалвайт.

Туура бир чипкан кайнгдан. 

Тулпарынг туйлап бталвайт.

Туйгун бир жанынг откон сонг.

Туугаанынг илап жеталвайт.

Белсенип жаткан жакынга.

Беш кулду Терек кулдесенг.
Беш беришта чаалийар.

Бейшти гостой жур десинг., 

Кырангдан чиккан кырк жилдыс. 

Кынгкайпалды баткалы.

Аз ил беиш, Кулойрон.

Кырк ажудан жол сорап жаткалы.

Тободого торт жилдыс 

Кынг кайиалды баткалы.

Торт ажидан жол сорап 

Анан кыйамат кетти жаткана.

А л т ’аркан салса бойлогус 

Кудугелен, Кулоойрон!

Алт'атангыс бег откон,

Улуг елей, Кулойрон.

Жет'аркан салса бойлогус 

Кудугелен, Кулойрон.

Жетти тангыс бек'откон,

Улут елен, Кулойрон.

Леж и на своем месте,

Густо выросшая березовая роща^^,

О тец диких козлов не может кубарем 

перескочить^^.

Раз драгоценная душа твоя вылетела, 

Оставшиеся будут плакать и биться —не 

догонят

Через поперек выросшие березы^^. 

Какой бы лучший конь (тулпар) ни стал 

биться — не перескачет.

Самый лучший белый сокол — твоя 

несравненная душа, раз она уш ла^. 

Родственники будут плакать — 

не догонят.

Н а месте, где расположилось оконча­

тельно твое тело.

П усть вырастут пять тополей в цветах. 

П ять пери (ангелов), твоих привержен­

цев, халифа 

П усть поведут в рай.

С  гор сошедшие 4 0  звезд  

Спереди начинают заходить.

Ж аль оставлять рай в стороне^^.

О т  4 0  ходжей спросив дорогу, пошел, 

чтобы остаться в загробном мире. 

Четыре звезды, стоящие над 

тобой, начинают садиться.

Спросив у четверых ажи дорогу, 

ушел в загробный мир, чтобы там ос­

таться.

Твое благородство, которое не 

достанешь и шестью арканами, Кулой­

рон!

Ш есть отцов перед тобою твердо 

правили, Кулойрон.

Твоё благородство подобно колодцу, 

глубину которого семью арканами 

нельзя измерить, Кулойрон.

С ем ь отцов твоих правили твердо 

своими делами, Кулойрон.

Сарыбулак 
буту 

Мелодия кошока вдовы и дочери умершего одна и та же, разные 
лишь слова. Таково же положение и с кошоком девичьим при прощании. 

На луне стоит дерево чинара, и души всех людей, живущих на 
Земле, находятся на этом дереве. Когда умирает человек, обламыва-

270



ется ветка (падает лист? — Ф .Ф .), а у людей звенит в ухе. Значит, 
если звенит в ухе — умер человек.

Песня молодого парня (жигит ыры)
К ы зы л кийа жагалмай.

Кылыгынг еске т ^ к б н д е ,  

Кылчайип истеп тавалвай.

Кара кийа жагалвай

Кадырынг еске тушконде 

Кайрылыр издеп тавалвай. 

К ызыл кийа жон жилка 

Кыйалай басыр кол булга. 

К ол булгачи барайин. 

Колунгдан тартып алайин. 

Билегим артсам мойнунга, 

Билгисбей йассам койнунга,

Кодулай баасып кол булга. 

К ол булгачи барбасам, 

Кудайга койчи он жилга. 

Которме беел айдайрак. 

К очо чиихсак бир жайлап. 

Ашиклик иши бек кыйин. 

Ажираштик, шор гайнап.

Н ад  красной перевальной тропой летает 

жагалмай (птица)^®.

Как вспомню твой нрав.

Оборотился назад, смотрю и не нашел 

(ее).

Н ад  черной перевальной тропой жагал­

вай летает^^.

Как, помню дружеские пожелания. 

Оборотился назад, смотрю и не нашел. 

Н а красной тропе речка по хребту.

П о  краю дороги иди и помаши рукой. 

Помашешь рукой, приду.

За  руку тебя подтяну.

Рукой обхвачу твою шею (обниму). 

Чтобы никто не заметил, буду спать на 

двойной постели^®.

Озираясь, маши рукой.

Если будешь махать рукой, а я не приду. 

Оставь меня на Бож ью волю на 10 лет. 

Поднятый перевал айдайрак^^.

Кочевали бы вместе на летовку.

Дела любовные трудны.

Разлука похожа на шор^^

Песня невесты (келин ыри)
А й  тиген ТОО рангча.

Алтындан сойко тумарча. 

Айчилик сапар жол кетди. 

Азабы нг таартым бирганча

К ^  тиген ТОО рангча.

Кумиштан сойко тумарча. 

К ^ чи л и к  сапар жол геттьшг, 

молдоодос.

К у й т ^ г  таартым бирганча.

М есяц светит в горах, где растет трава 

ранг̂ .̂
И з  золота подвески с амулетом. 

Отправился в месячный путь ты.

Зато я терплю муку (тоскую) несколько 

раз.

Солнце светит в горах, где растет трава 

ранг.

И з  серебра подвески с амулетом.

Ты уехал в однодневный путь, друг 

мулла̂ .̂
Горя, терплю несколько раз^^.

Песня невесты, уезжающей в аул жениха (кошок)

Поется на тот же мотив, что и другие кошок, например по по­
койнику.

К ы з  кошогу салтанат^^: .....................................................

Тилин белет ардагым. Язы к понимает мой милый.

271



Кылыгынды сенасам,

Журогим куйот, ардагым.

Кара койдон сеемизим.

Кадырынг белет, тенгизим.

К ызыл койдон семизим.

К ызыл кызматым белет, тенгизим.

Если вспоминаются ласки,

Сердце горит, мой милый.

Сытнее черной овцы^^.

О н  уважает ценности (богатства), моя 

добродетель.

Сытнее красной овцы.

Сознает мои труды, моя добродетель.

Любовная песня юноши (секетбай ыри)

Тенг Жумгалдын четинде. 

Упа-ендик бетинде.

Бурган сенинг мойнунгдан. 

Булгаари жетду койнунгдан.

Башингда кызыл мангтынгдан®®. 

Оозунда шекер каьпынгдан,

М ен горкомын антынгдан, 

Жангалмай канат кашиндан, 

Жайилган кара чачингдан.

Туура шакка тун еген.

Турумтай учкул куш екен.

Т ^ д е  ойной кундус айрилган. 

Аш ик жаар мушкул иш екен.

Секетбай ойдо, мен тоода. 

Аравыста киши жок.

Качан б ^ е т  бир соода.^

Сол чаченда тумарынг.

Сол бетинден бир опсом, 

Жасылат менин кумарым.

О нг чачьшгда тумарынг.

О нг бетингден бир опсом,

Жасылат менинг кумарым.

Токойдон койон ууларга. 

Товурчак атдын тооктугу®^. 

Толгонуп сени аларга.

Тозокту малдьш жоктугу. 

Адырдан койон уларга.

Аргымак аттын жоктугу. 

Айланип сеени аларга.

Азапду малдьш жоктугу.

Н а  краю ровного Д жумгала.

Пудра и кармин (краска для лица) на 

твоем лице.

(? )  на твоей шее^®.

Когда ты ложишься спать, пахнет ко-

Во рту у тебя сахар.

Я  боюсь твоей клятвы,

Твоих бровей, как крылья кобчика. 

Твоих распущенных черных волос. 

Поперек ветки ночевал.

Турумтай, оказывается, быстро летаю­

щая птица.

Ночью  играя, днем расставаясь.

Л ю бовь — самое мучительное дело, ока­

зывается.

Любимая в доме, я в горах.

М еж ду нами нет (посредника) человека. 

Когда мы будем на одной реке (в одной 

долине)®^^

У  тебя на левой косе тумар.

Если бы я поцеловал тебя в левую щечку. 

Желанья мои были бы утолены (про ­

шли бы ).

У  тебя на правой косе тумар.

Если бы в правую щечку тебя поцело­

вал,

Желанья мои были бы утолены (рассея­

лись).

И з -з а  кустарника охотился на зайца.

Вернулся бы и женился бы на тебе. 

Проклятого скота нет (для калыма).

С  холмов охотился бы на зайцев.

Н ет коня-аргамака.

О пять бы решил жениться на тебе.

Н ет у меня несчастного скота.

272



Кырчинды кыйдык тал жоктон. И з -з а  того, что нет ивы, пришлось сре­

зать мелкий кустарник.

Кытайга баардык мал жоктон. И з-за того, что нет скота, бежали в Китай.

Кыйинынгды тартдык ал жоктон®^.....................................................................................

Кайинды кыйдык тал жоктон. И з -з а  того, что нет ивы, срезали березу.

Казакка бардык мал жоктон. Пошли к казахам из -з а того, что нет

скота.

Кайгьшды тартдык хал жоктон®^.........................................................................................

Андижандын атчкаики. ................................................................................

О о  секет ат'иненгде малтайгы. ................................................................................

Кулжачар оттойт бас кайки ................................................................................

Курдашингда малтайгы. ................................................................................

Текечер оттойт бас кайике. ................................................................................

Тенг тушунгда мал тайике®^. ................................................................................

Пастушьи песни девушек и молодух, стерегущих овец 
по ночам (сак-сакай бек-бекеи)

А л а  байтал сак-сакай.

А й  калиш кан бек-бекей.

Кула байтал сак-сакай. 

Куйулуш кан бек-бекей. 

Кайтарган короом алты жус. 

А л т ’айланьгг келгенче. 

А л т ’аркар жилдыз бат’байби.^ 

Танг согул^ атбайби.^ 

Кайтарган койун жетти жус. 

Жет'айланьш басханча, 

Жетиген жилдыз батбайби.^ 

Жеер соо1у л ^  атбайби.^ 

Чагырмак жилдыс чарк айаз.

Тангдьшг корко турбайби.^ 

Чагарак муйус кок кочкар. 

Койдунг корку турвайви.^

К ызыл тазыл кыздарга. 

Килыктуу жорго бийларга.

Тогброк т ^ д ^  т о о н ^ у . 

Тоорт булунг сава бееники.

К ой к о л с^  к о к д ^  шивере.

К ош улс^  байдынг сувайи.

Жайхалсын жайдынг шивере. 

Жайлсынг байдьшг суувайе.

Пестрая кобылица, берегись. 

Обнявшись крепко, стой.

Саврасая кобыла, берегись.

Как следует обнявшись, стой. 

Охраняемых (овец) в моем загоне 6 0 0 .  

Пока обойду шесть раз.

Закатятся ли звезды Алтыархар.^®^ 

Заря займется ли.^

Охраняемых овец 7 0 0 .

Пока обойду семь раз.

Н е закатится ли Большая Медведица.^ 

Земля осветится ли.^®^

Сильно светит звезда в трескучий мо ­

роз®®.

Красота зари не установится ли.^

Рога синего барана круглые.

Разве это не красота для овец.^

Все красное и прекрасное — девицам. 

Подходящий (по ходу) иноходец — 

биям.

Круглый тундук — для верблюдов.. 

Четырёхугольная саба — кобылам®^.

П усть колышется весенняя трава (ве ­

сенний корм).

П усть будет на удовольствие стадам 

баев90.
Пусть колышется летняя трава (корм). 

Н а подножном корме пусть пасутся ста­

да баев^^

18 Фиельструп Ф А. 273



Бек-бекейди мен айтсам,

Берер бекен Кудайим? 

Сак-сакайди мен айтсам,

Сактаар бекен Кудайим?

Кара тоонун бооруна 

М ин конойун бек-бекей.

Кара макмал тоонунга 

Ж ен болойун бек-бекей.

К ызыл тоонун бооруна 

М ин конойун бек-бекей.

К ызыл жнеек тоонунга 

Ж енг болойун бек-бекей. 

Бек-бекейди мин айтам.

Бейли йахши мал гайтам. 

Сак-сакайди мин айтам.

Санаасыы йахши жанг айтам, 

А з ы р , азыр, азыр бол.

А з ы р  Кудай озунг бол.

Жилкы суту жилтрак.

Жилкы урдаган куу туйак.

К о й д ^ г  с ^  коргошун.

Кой урдаган онг бойсунг.

Танг атардынг белгесе.

Чолпон жилдыз жаркрайт.

Е1л го чк он д ^  белгиси.

Карача каймал буркрайт. 

К ой-гозусу маарашип.

Кулунтайи чууркрайт.

Тогуз-тороо 
кавак

Бекбекей увайим,

Берер бекен Кудайим.^

Саксакай увайим.

Сактар бекен Кудайим.^

Бекбекей кетти, бел ажип,

Белине бедерлу тондор жаращип. 

Сак сакай кетти, сак ашип,

Санына саймалу, саадак жарашип.

Укуругум долоно.

Уру-бору жолово.

Инем у ч ^  майтардым.

Б у г ^  коро хайтардым.

Если я скажу (спою) бек-бекея^^,

Д аст ли мне Бог.^

Если я скажу (спою) сак-сакая^^. 

Сохранит ли меня Бог.^

Посредине черной горы^^

Я  переночую.

К  твоей черно-суконной шубе^^

П усть я буду рукавом.

Н а середине красной горы^^

Я  переночую бей-бекей.

К  твоей шубе с красной оборкой 

П усть я буду рукавом.

Я  скажу (спою) бек-бекей 

Ради (д ля) хороших стад.

Я  скажу (спою) сак-сакай 

Д ля тех, у кого благие мысли 

Будь наготове.

Бог сам всегда готов^^.

К обылье молоко светится.

К то ворует коней, тот с сухими копьгга- 

ми (бедняк).

М олоко овец как свинец (тяжелое).

К то ворует овец, никогда не будет счаст- 

ливым^®.

Признак зари (рассвета):

Светит звезда Чолпон.

Признак кочевки народа:

Кричит черная верблюдица.

О вцы  и козы блеют.

Жеребята (двух-трех лет ) ржут.

Стой твердо (пасущий баранов)^^.

Д аст ли Бог.^

Будь осторожен (охраняя баранов). 

Сохранит ли Бог.^

Бек-бекей ушел, перевалив через пере­

вал.

Надев разноцветные шубы.

Сак-сакей ушел, перевалив сторожевую 

гору.

Повесив на бедро огнестрельное ру­

жье (?  -  Ф .Ф . ) Щ  

М ой  укрюк из рябиньИ®^

Вор и волк, не подходи.

Сгибаю кончик иголки.

Сегодня сторожу загон (д вор).

274



Кееруде(а?)н кер гекилик былг 

етти.

Keep айилдай бек-бекей^®^

Keep жоргосун жил житты.

Суудан айр кееклик былг итти^®^. 

Сурайилдай бекбекей.

СурЮб жоргосун жилжитты.

С  нагорной площадки пестрый кеклик
(куропатка)^®2

Пестрого иноходца пускают поти ­

хоньку104

Очень красивая песня бек-бекей. 

Желтоватого (масть) иноходца пускают 

понемногу.

Разное

М ен 0 3 ^  чалман.

Чалда болсом, каткан чалман. 

Жагыма шуру бермейт-таккан 

чалман.

Бооэ балалар ичинг куйсо туз  

жалагын.

Койнуна далай кыздын жаткан 

чалман.

рч. Большой Кебин

Монголдор тынысмейтден. 

Сарыбагыш сайак чирикден: 

Оскочо сенин алкымынг. 

Конгулумду ериткен.

М ен ериме, бир атсинг.

Уч арыма, канатсинг.

Айтар болсом арвак,

Туго талвас санатсинг.

Атынг сенинг жилкисынг.

Адам улунунг м улкус^г.

А р  гыйалинг санасам.

Туго талвас м улк ус^г.

Жеттитор

Я  сам старик.

Однако крепкий, хоть и старик.

В лесу бусы, навешенные на лицо,

кавак

О й  усталар, усталар! 

Балта, керки буусангар. 

Унгусун алып жуссангар.

Кыйаматка барганда, 

Лыкылдатып куссангар.

сверкают^®^.

Молодые ребята^®®, если у вас пожар в 

животе, принимайте соль.

Вместе с несколькими^®^ девками 

спавший старик.

Среди этих родов был.

Н о  нигде не видел такой красавицы. 

Когда вижу в особенности горло (ш ею ), 

мысли мои тают^^®.

Если буду ездить, ты будешь лошадью 

(конем).

Если буду летать, ты будешь крыльями. 

Если начну говорить о тебе всегда.

То не могу окончить описание твоей кра­

соты.

Твое имя — лошадь.

Ты сокровище человека (сынов челове­

ческих).

Если начну думать о твоем характере, 

Бесконечное мое сокровище.

Эй, кузнецы, кузнецы!

Чинящие молоты и топоры.

Остатки (материала) возьмите и 

спрячьте.

Когда на тот свет пойдете.

Вас часто будет рвать (будете блевать).

275



Йакши усталар болгондор. 

Адамдын тилин алгандар. 

Кыйаматка барганда,

Аргымак менип кушсалар.

Коругун кок букадай о к у р т^ . 

К о м у р ^ г  кара койдой секиртип.

Рысменде бат’рай.

Ушундай уста турвайвай.

К ой гайтарып коз алдым. 

К озуму беерип кыз алдым. 

К ызтын ат’ тас кара.

К о т т у н ^  жуну кап-кара.

У й ^ д е  жалам айраны жок 

Уулуунун ааты Жууратбек  

У й ^ д е  утту мончогу жок, 

Кысынын ааты Ш урубек.

А т  айаган жер гарайт.

Ж ер гаравай, не гарайт.^

К уш айаган кок гарайт.

К ок гараза, коп гарайт.

Хорошие вы кузнецы.

Послушные человеческому языку.

Когда на тот свет пойдете,

Сядете на хороших коней и будете охо­

титься с соколами.

М ехи кричат (ревут), как синий бык . 

Угли ваши заставляют скакать, как чер­

ных баранов.

Эй , Рысменде-батыр.

Такой-то ты кузнец.

Баранов пас, ягнят привязывал.

Д ал ягнят, взял (в жены) девушку.

И мя девушки — Паршивая Чернявка. 

Ш ерсть в з -е  ее очень черная.

Д ома нет айрана даже на палец взять,

А  имя сына — 1устой Айранбек.

Д ома нет и простой бусины,

А  имя дочери — Дорогие Бусы.

Если ему жаль лошади, на землю смот­

рит.

Если не смотрит на землю, то куда смо­

трит.^

Если жаль ему птицы, на небо смотрит. 

Если на небо смотрит, долго смотрит.

Когда лошадь хорошая, всякий желает ее получить, и от желания 
всех (сглаз) она околевает. И хозяин ее смотрит в землю. Хорошую 
ловчую птицу всяк желает получить. Когда ее пустишь на дичь, она 
улетит. А  хозяин смотрит, не вернется ли.̂  Долго смотрит в небо.

Сеенинг кылган бийлигин — 

М енинг сииген сиидегем. 

Байлигинга байпагым. 

Ешегине жараша тушага. 

Еришине жараша аркагы.

О р ^  толгон мал жатат. 

Уйенде чаарчи бозу жок. 

К ок куректе толган.

Бир отоктонду сози жок.

Твой приговор —

Это моя моча.

Н а твое богатство — мой чулок. 

Смотря по ишаку, путы.

Смотря по основе, уток.

Н а  холме у него скот^^ .̂

В доме на платок ситца нет.

В груди у него, согнувшись, лежит^^^. 

( А )  в мыслях слова нет^^ .̂

Предания и легенды

Сагимбай Оросбеков

Аблай-хан хвастается, что “переговорит” хоть кого. Киргизы вы­
ставили против него сары-чуваша̂ ^̂ , Хан сказал, что едет в Ташкент

276



(а сары-чуваш жил на Тк\асе у Аулие-ата), пусть сары-чуваш гото­
вится встретиться с ним. Приехал Аблай-хан и приветствует сары- 
чуваша: ""Ассалом-алейкум, сары-чуваш туркум** (Здравствуй, са- 
ры-чуваш, необразованный). “О алейкум-ассалом, айхарлу кара 
буругум' (Здорово, чубатый, черный необрезанец). Аблай-хан го­
ворил, что убьет себя, если найдет человека, который его перегово­
рит. В этом же году он убил себя.

Чала-мерген (охотник наполовину) !̂  ̂ — пойдя на охоту, нашел 
много зверей, но когда собрался стрелять, вдруг увидел мальчика 
верхом на диком козле среди них, который управлял своим стадом, 
как будто ругая их разными поносными словами ( “вонючая голова” и 
др.). Пока он стоял и смотрел, с его стороны подул ветер, и звери по­
чуяли его. Тогда мальчик поспешно угнал свое стадо прочь. Этого 
охотника прозвали чала-мерген за этот случай, когда он только напо­
ловину выполнил свое дело.

Один охотник Исянгуловской волости рода асык пошел на охоту, 
увидел козу и подстрелил ее в ногу. Коза побежала на трех ногах, а 
он вдогонку за ней. Подбегает к обрывистому яру, а там малые коз­
лята на привязи, и какая-то старуха перевязывает уже козе ногу. Он 
подошел, старуха подала ему айрана в коровьем копыте. Он пьет- 
пьет, до дна выпить не может. Старуха его спрашивает, чего ему нуж­
но: голову или друг)оо часть. Он сказал, что ничего не надо ему, толь­
ко как охотник он хочет стрелять зверей. Она указала ему место, где 
пасется бык-олень. Он убил его и притащил домой, но не успели они 
его даже сварить, как вся семья перемерла̂ б̂,

В 1915 г. Сагимбай сам видел: волк ранил жеребенка. Сагим- 
бай пошел к нему и увидел вдали много зверей. Он остался у жере­
бенка и послал своих двух охотников застрелить их. Пошли двое, а 
он видит, как идут там трое. Не дождался возвращения их Сагим­
бай и пошел домой. А  охотники вернулись только поздно ночью, 
когда он уже лег спать, оборванные, ноги в крови, усталые и без 
добычи. Наутро Сагимбай спрашивает их, много ли они застрели­
ли. Они говорят, что ничего — пули из стволов только вылетали и 
тут же падали. А  кто был третий человек с ними.̂  Третьего никого 
не было, они никого не видели.

Пишпекский у., Буранинская вол., сел. Гаур

Как Хайреддин Хашимбеков видел албарсты. Пришла тетка и 
стала разговаривать с ним; у нее ступни ног были повернуты назад, а 
сходство с теткой неполное, во внешности. Хайреддин сидел на ло­

277



шади с нагайкой в руке. Он быстро выпрямился и замахнулся на нее 
(он и раньше слыхал об этом оборотне), и албарсты пропало.

В прошлом (1923) году, едучи в Ташкент, ночевали в Токмакском 
районе на станции, на бричке вдвоем с товарищем. Рядом, на другой 
бричке, также ночевала русская женщина. Хайреддин не спал. Она 
подошла к нему, он хотел сказать слово — нет сил. Она постояла, по­
том пропала; тогда дар речи вернулся к нему.

У каждого человека есть в кадушке ярмоУ̂ '̂ , У одного человека ка­
ждый день наутро оставалась только половина кадушки, хотя с вечера 
ее наполняли. Кроме того, вся семья его страдала тем, что по ночам 
кто-то лежал на груди у них и мешал дышать и двигаться. Однажды 
ночью он лег на постель, не раздеваясь, с нагайкой в руке. Когда все, 
кроме него, уснули, в кибитку вошли четыре женщины. Одна захоте­
ла пить ярма, другая стала зажигать огонь в очаге, а самая толстая из 
них захотела лечь на кого-то из семьи. Тогда он поднялся, схватил ее 
за волосы и стал бить нагайкой. Она вырывалась, но он держал ее 
крепко и не отпустил, а потребовал, чтобы она отдала ему ту бумажку, 
которую все албарсты имеют во рту и которая составляет их силу. Тол­
стая албарсты отдала ему бумажку, и он ее отпустил. Ее спутницы убе­
жали еще раньше. Эту бумажку он положил в Коран (л. 116).

Однажды он собрался ехать верхом куда-то и вынул из Корана 
ту бумажку, чтобы предохранить себя в дороге от возможных опас­
ностей, и положил ее в карман. Дорогу ему пересекала речка, на бе­
регу которой стояли две красивые молодые женщины. Они попроси­
ли его помочь им перебраться, так как на том берегу жили их знако­
мые (знакомые также и ему), у которых в то время должен был ро­
диться ребенок. Он посадил одну из них позади себя и стал переправ­
ляться. На середине речки женщина запустила руку в его карман. 
Он наотмашь ударил ее, но позади него никого уже не оказалось, а 
бумажка из кармана исчезла. Оставшаяся на берегу женщина тоже 
исчезла.

Рассказ старухи. Ее отец был охотник. Ночью в горах он слы­
шит, что какая-то женщина оплакивает (поет кошок) смерть сына, 
которого будто унес орел. Он сразу понял, что эта женщина — албар­
сты, и стал ругать его и погнался за ним. Албарсты ушло к себе в жи­
лище под землю. Охотник начертил крест-накрест линии через его 
след и заставил таким образом снова выйти на поверхность. Он по­
требовал от него, чтобы оно сказало ему свое слово и отдало изо рта 
бумажку. Получив требуемое, он сделался куучу, т.е. своим появле­
нием всюду изгонял албарсты.

275



Албарсты боятся хорошего человека, хорошего коня и орла; об ­
ладают физической силой и имеют детей. Ловят в лесу охотников и 
т.д. Это оборотень женского пола. Настоящий вид его — в женской 
одежде.

ур. Колодун-су

Албарсты — обычно рыжая девушка.
Шайтан невидим; проявляется при несчастливых событиях, 

крупных и мелких (жин — сумасшедший, повидавший духа̂ ®̂. Бак- 
ши также жин).

Каип — дух, хозяин зверя; дух, неожиданно являющийся во пло­
ти, и так же нежданно исчезающий̂ ^̂ .

Сасык албарсты — “вонючий албарсты”, прозвище (л. 117).

солто Жанызак

Марту и албарсты — одно и то же. Это существо женского пола 
с громадными, длинными грудями, которые оно закидывает за спину.

солто-карамоин Ибрагим К.

Душа (аруак) приходит постоянно к дверям своей кибитки, в чет­
верг, во второй половине дня, и остается стоять снаружи всю ночь и 
всю пятницу, подслушивая и подглядывая, читают ли по ней Коран и 
поминают ли ее с молитвой. Если поминают, то она радостно смеет­
ся и уходит, если же нет, то сулит женщинам такую же участь — заб­
вение.

Куучу — человек, который получает власть над албарсты. В раз­
ную погоду ночью бывают огоньки то тут, то там. Если человек под­
крадывается к огоньку, огонек потухнет, а на его месте будет пепел. 
Человек ножом очерчивает круг и потом крест-накрест перерезает 
его. Затем он бьет по тому месту камчой, пока перед ним не появит­
ся на этом месте маленькая девочка. Она просит его перестать бить 
её и учит его, плюнув ему в рот, своему закону, обещая впредь не по­
падаться ему и уходить с того места, куда бы он ни пришел. Поэто- 
му-то во время родов, когда женщину давит албарсты, она кричит и 
зовет на помощь батыра (его звание). Он является, бьет камчой во­
круг и говорит грозные слова по адресу албарсты, отчего оно и ухо­
дит (л. 10).

Сонгкуль к. Чинин

Албарсты — существо в виде маленькой девочки, живет в горах 
и в степи, по ночам приходит к грязно живущим, непорядочным лю­
дям и давит на них. Оборачивается в животных, даже в предмет

279



(в кизяк, например). Если подкараулить его ночью, разведя совсем 
маленький огонь, и поймать за волосы, научиться у него словам, и то­
гда (когда держишь его за волосы) оно не может освободиться или 
обернуться во что-нибудь. Его отпускают, научившись словам и взяв 
обещание не быть там, где будет получивший это обещание. Челове­
ка, получившего такую власть над албарсты, называют куучу. Его 
призывают, когда роды трудны — албарсты давит.

При его приближении албарсты должно бежать.

пер. Терс.-Сандык Тенгир-Берген

Албарсты обычно является в виде мальчика или девочки шести— 
семи лет, голое, босое, с длинными волосами. Его нужно поймать за 
волосы и бить, пока оно не скажет “свои” слова, — тогда оно подпа­
дет под власть поймавшего и не сможет уже превращаться в разных 
животных, т.е. становиться оборотнем.

Куучу — человек, подчинивший себе албарсты. При тяжелых ро­
дах, если женщина впадает в обморок, говорят, что душу похитило 
албарсты. Тогда зовут куучу. Подъезжая к юрте, он издали кричит, 
приказывая албарсты оставить больную, напоминает свое требова­
ние, чтобы албарсты не приходило туда, где он находится. Затем ку­
учу входит в юрту, бьет камчой вокруг роженицы.

В левом от входа дальнем углу юрты привязывают ногу филина, 
чтобы албарсты ночью не давило жену хозяина, т.е. вешают тумар 
(амулет) (л. 13).

Жес тулишук — существо на четырех ногах, с руками, с длин­
ным клювом и медными когтями.

Арвак — гений человека, который имеется только у выдающихся
людей^ 20^

ТУркмен-сайак

В местности Кетмень-тюбе жил великан (доо) Ачимулук, кото­
рый одним ударом кетменя выбросил эту гору. Около соляной горы 
течет река Сырдарья (верховья). Ачимулук ненавидел людей. Он за­
хотел смьггь рекой соляную гору (полезную людям), а для этого нуж­
но было прорубить другое русло для Сырдарьи. Он взял кетмень и, 
копнув им, бросил землю в речку. Река наполовину остановилась. 
При этом ударе кетмень у него сломался. Е1сли бы он мог бросить в 
реку еще один кетмень земли, то река была бы совсем запружена, а 
тут воды смыли первую плотину. Тогда великан рассердился и сам лег 
поперек реки. Вода остановилась. Еще немного, и она снесла бы всю 
соляную гору, но в этот момент прибежал белый верблюд с ревом,

280



как будто молился, жаловался Богу на великана. Тогда в реке приба­
вилось силы, и вода унесла Ачимулука. Он встал, пустил реку и, рас­
сердившись, помочился на одну гору вблизи. Теперь на этой горе есть 
следы частых потоков.

Ачимулук хотел остановить и Чу и, копнув земли на реке Или 
кетменем, бросил ее по направлению к Чу, но земля упала только на 
берегу и образовала холмы Боролдой (Болот Абор).

Ангыр (атайка, турпан). Во времена какого-то пророка, жена его 
сына как-то раз испражнялась, не прячась от его (свекра) взора. То­
гда он проклял ее и сказал: **Анда бай сийсанг — ангыр бол"*, т.е. “Не 
замечая других, мочишься, поэтому будь турпаном” . Поэтому-то у 
атайки каждый месяц появляется кровь (менструация).

Пожелание охотника зверю, убежавшему от него: ''Атту На- 
дыр астындан чихсин", т.е. “Да встретится тебе впереди конный 
Надыр” . “ Vo Надыр котунен чихсин* (А  сзади пеший Надыр).

Было два Надыра, один конный, другой пеший.
Оба такие хорошие охотники, что ни один зверь не мог от них уйти.

Над всеми птицами царь — будаик — куштун тороси^^ .̂ Ког­
да он летает, валятся ели и все деревья, и все птицы и звери.

 ̂Точнее: “В  старости будешь пустомелей” .

2 Точнее: “Назвавшийся послом голодным не останется” .

 ̂К ыроо — иней (не роса).

 ̂Точнее: “Ешь у него, как здоровяк” .

 ̂Точнее: “Кто занимается скотоводством, имеет богатство” . (К енч — клад, со ­

кровище, богатства). Сравним: “Д ыйкандьш тубу — кенч, соодагердин тубу — 

борч” , т.е. “Земледелие ведет к богатству, торговля к долху” . (Ю дахин  /С./С. 

Указ. соч. С . 148).

6 Точнее: “А  если останется (у  тебя)” .

 ̂Айгак — доносчик.

® Точнее: “ Играющие в мяч — в пыли, в грязи” .

“Играющие в альчики — азартны.

Пасущий баранов — голоден” .

 ̂ Солт о — одно из родоплеменных подразделений киргизов.

Ж оор — ссадина на спине (главным образом, от седла на спине верхового живот­

ного).

Ж арышчак — любитель скачек. Сравним: “Жалгыз — аттуу жарышчаак, Жаман 

катын урушчаак”, т.е. “Однолошадник любит скачки, а дурная жена — перебран­

ку” . (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 2 3 7 ) .

Джаатак — бедняк, не имеющий скота и вынужденный поэтому и лето прово­

дить на зимовке.

281



Точнее: “ И з -з а  розни, несогласия (ала болсо) у них унесут даже то, что под 

ними” .

Ажаанды — злой, злющий. Ажаанды кармайт — поймает и Аж аанды. Есть 

предположение, что имя это связано с ойратским правителем Чуйской долины, 

отличавшимся большой жестокостью.

Д о  революции сартами назывались узбеко- и таджикоязычные жители горо­

дов и селений, занимавшиеся земледелием, ремеслом и торговлей. Поскольку  

отношения их с кочевниками и полукочевниками, каковыми являлись и кир­

гизы, были не всегда мирными, то название “сарт” в устах киргизов (как, 

впрочем, и “кыргыз” в устах сартов) часто звучало полупрезрительно и на­

смешливо.

Илегилек — аист.

Точнее: “ Грохочет мой сафьян (перепонка). Н о  до старости я его так и не видел” . 

Уук — унина (ж ердь купола юрты).

Эмия — (в фольклоре) название очень крепкого дерева.

20 Точнее: “Оттолкнувшись ногой, взобрался на тополь. Тополь сдвинулся. Д але­

кое стало подо мной” .

К окурок — грудь (каждая из ее половинок), т.е. обе груди во рту у ребенка.

22 М ет ер (метел) — непереводимое слово.

2  ̂ Тундук жабу — покрышка на дымовое отверстие юрты.

24 Точнее: “ Вечером возвращается на косогор” .

25 Точнее: “М оя саврасая (кобыла) в колодец спустилась. Ее хвост вверх за­

дрался” .

26 Борколдой — непереводимое слово.

27 Точнее: “ Красавица не даст себя поцеловать, если не помучает” .

28 Точнее: “Я  не был близким тебе” .

29 Ж агоо — ободок с деревянными иголками, надеваемый на шею ловчей птицы. 

Акшумкар — белый кречет.

Точнее: “Черные пятилетние беркуты” .

^2 Точнее: “Перед ним не летели” .

Точнее: “У  белого козла на шее аркан” .

Точнее: “На рыжем коне я переезжал через воду. Но я не почувствовал про­

хлады” .

Точнее: “То смеяться интересно” .

Точнее: “Д остался маленькому ребенку” .

“Направил бы отца” .

^8 Точнее: “Если порубишь (спилишь) чинары под корень”.

Букв. “ Во время конца света” .

Точнее: “Там, где нет равнины (ровного места)” .

Точнее: “Там, где нет ничего (основы), будет это (все)” .

42 Точнее: “Твой туурдук станет собольим” (ТЬордук — четыре кошмы, которыми 

покрывается решетчатая основа юрты).

4  ̂Точнее: “Заросли кустарника станут лесом” .

44 Точнее: “В ложбине соберу я фисташки” .

45 Точнее: “Расколю и зернышки тебе дам” .

С м . примеч. 15.

47 Киргизские племена делились на два крыла, правое и левое.

^8 Ойрот — в данном случае “народ” .

49 Точнее: “ Был примером многим” .

282



Урум — потомство.

Точнее: “Уйдя с этого света” .

Точнее: “В назначенный срок без опорьГ.

Точнее: “Вырублена наша платановая роща” .

54 Точнее: “Оглядываясь на прошлое” .

55 Точнее: “Рыдали (жаловались на судьбу) все киргизы” .

56 Точнее: “валился он с этого света” .

57 Точнее: “Закопан наш перл (драгоценный камень)” .

58 Точнее: “Истекают кровью наши почерневшие головы” .

59 Точнее: “О т горя прорезался мой голос” .

Точнее: “О т горя пропал мой голос” .

Точнее: “ Если разорву (пополам), не достает до моей шеи” .

62 Точнее: “Если потяну, не достает до моей шеи” .

6  ̂Точнее: “Через криво выросшую березу” .

Кайберен — покровитель диких жвачных животных, общее название диких 

жвачных животных. **Кайберен туйлап уталвайт” , т.е. “Кайберен не может 

перепрыгнуть” .

65 Через  прямо выросшую березу.

66 Туйгун — белый ястреб-тетеревятник; часто встречающийся эпитет души. (М о ­

ж ет быть, “когда вылетит твоя душа” ).

67 “Вечный рай тебе, Кулойрон” . Кулойрон — так обычно, оплакивая, называет 

вдова умершего в молодости мужа.

68 Точнее: “На красном косогоре (кыя) — кобчик (жагаямайУ.

69 Точнее: “На черном косогоре — кобчик” .

70 Точнее: “Если незаметно полезу (?  — Ф .Ф . )  к тебе за пазуху” .

71 Ставится чучело на перевале, спрятавшись за которым, часовой смотрит за вра­

гами.

72 Точнее: “Разлучились мы, несчастные” . Ш оор — белый горький осадок, получа­

ющийся при кипячении степной воды; неудачник.

7̂  М ож ет бьпъ, “М есяц коснулся цветных гор” .

74 М олдоо — помимо значения “мулла” , “грамотный человек” , является уважи­

тельным обращением к человеку.

75 Точнее: “Горюю я” .

76 К ы з кошогу салтанат — торжественная песня невесты.

77 Точнее: “Тучнее черной овцы ” . П оскольку в киргизском обществе цени ­

лись всегда тучные овцы — основное богатство кочевников (полукочевни ­

к о в) , то сравнение с тучной овцой звучало как ласка по отношению к лю би ­

мому.

78 Точнее: “Твоя шея пахнет польшью” . Бургон — вид польши.

79 Точнее: “Твоя грудь благовонная” ; булгаары ж ыт т уу — приятный запах.

80 Н а  голове у тебя красная (может быть, налобная повязка.^).

81 Точнее: “ Когда кончится этот торг.^” (возможно, имеется в виду уплата калыма 

за невесту.^).

82 “ Н о  остановился хороший конь” .

83 Намучались из-за того, что нет положения (состояния).

84 Намучались из-за того, что нет решения вопроса.

85 Неясно.

86 А лт ы  Аркар — М алая Медведица.

87 Точнее: “Земля не развернется ли.^”

283



Возможен вариант: “Ярко светящаяся звезда, как ясный (чистый, прозрачный) 

круг”.
Точнее: “Четырехугольная саба моя” .

Точнее: “ Пусть прибавится у бая сувайьГ (сувайы — название травянистого 

растения).

Точнее: “ Пусть расстилается у бая сувайьГ (см. выше).

Бекбекей  — название женской песни, распеваемой летом во время ночной охра­

ны овечьего стада; окрик женщины, охраняющей ночью овец.

Саксакай — слово, употребляемое в песне бекбекей.

Точнее: “Н а склоне черной горы” (боор — склон горы).

Точнее: “Н а твоей черной бархатной шубе” (макмал — бархат).

Точнее: “ Н а склоне красной горы” .

Точнее: “Будь сам бдительным, как Бог (т.е. ■ “Н а Бога надейся, но сам не пло­

шай” ).

9® Точнее: “ Пусть у ворующего овец дела не идут на лад” .

99 Точнее: “ Беспокойтесь (пасущие баранов)” .

100 Точнее: “Повесив на бедро колчан (саадак)” .

Точнее: “М ой укрюк из боярышника” (укрюк — жердь с арканом и петлей на 

конце для поимки пасущихся лошадей).

102 ТЬчнее: “ Н а склоне высокой горы шевельнулся пестрый (коричневый) кеклик 

(куропатка)” .

М ож ет быть, “Керуудай” , т.е. “верх горы” .

Точнее: “каракового” .

“ Недалеко от воды шевельнулся кеклик” .

С ур  — голубой (о  масти лошади).

Точнее: “Надевающий (на женщин.^) ожерелья из поддельного коралла и 

жемчуга” .

108 Точнее: “ Беременные” .

0̂9 Точнее: “С о многими” .

“Среди беспокойных монголов, среди гнилых сарыбагышей и саяков (монгол, 

сарыбагыш, саяк — родоплеменные подразделения киргизов). (Н игде не видел) 

такой шеи (горла), заставившей мое сердце растаять” .

Точнее: “ Полное пастбище скота” .

^̂ 2 Точнее: “ Грудь переполнена (от слов.^)” .

“ Н о  нет ни одного веского слова” .

Сары — желтый, рыжий; человек, осведомленный о происходящем вокруг, зна­

ток общественных событий (Ю дахин К ,К . Указ. соч. С . 6 3 7 ).

Чала-мерген — точнее: “плохой, несовершенный охотник”.

Самец оленя — ву г у  — считается прародителем киргизского рода бугу, его то­

темом. Поэтому убийство его каралось так жестоко.

Ярма (жарма) — крупное толокно, дробленое жареное зерно пшеницы, ячме­

ня; похлебка из дробленого жареного зерна, приправленная молоком, жиром, а 

также без приправы {Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 2 3 5 ).

Ж ин — бес, злой дух, демон; бесноватый; духи, якобы посещающие шамана и 

приводящие его в состояние экстаза (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 2 5 4 ) .

^̂ 9 Кайып — то же, что кайым, т.е. “скрытый, незримый, исчезающий” ; добрый 

дух (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 3 2 4 —3 2 5 ) .

Арбак — духи святых или чтимых предков; слава; блаженство (Ю дахин К К .  

Указ. соч. С . 6 5 ) .

284



Б уудайы к — сказочная птица (Ю дахин К .К . Указ. соч. С . 16 3). К уш т ун  

тороси — “господин, царь птиц” (от куш — птица, тдрд — господин). А  вот 

что пишет сам Ф .А . Ф иельструп в рукописи статьи “Охота с ловчими птицами 

у казахов и киргизов” : “ Будаяк — царь всех птиц. Его ловят в сети, но приучить 

его невозможно, если не убить того человека, который его поймал. Убив этого 

человека, кормят его печенью будаяка неделю. Тогда он смирится, и нет зверя, 

которого он не мог бы поймать” (С м . об этом: Симаков Г.Н . Соколиная охота...

С . 1 7 8 ,1 7 9 -1 8 4 ) .



СЛОВАРЬ МЕСТНЫХ ТЕРМИНОВ

Ад а л  — сакрально чистый (разрешен­

ный шариатом)

Ад а л б а ка н ,  алабакан  — сучкова ­

тый шест, служащий вешалкой в 

юрте

Аз а н  — азан (призыв к молитве у му ­

сульман)

Аз а н ч ы  — муэдзин 

А з ы к  — провиант, продовольствие 

Ай а к  (аяк)  — нога, конец; чаша, уго ­

щение

Ай а т (аят)  — стих Корана; глава К о ­

рана

Ай б ал та  — бердыш 

Ай р а н  — кислое молоко, слегка разба­

вленное водой 

Ай р е  (ай ры )  — раздвоенный; двугор­

бый верблюд 

Ай ы р м а ч  — детское седло 

А к  — белый, белизна; счастье, удача 

Акты к — белизна; невиновность, пра­

вота

Акты к бе р  — дать доказательства 

правоты (путем клятвы, свидетель­

ских показаний)

Акы н  — певец-импровизатор; поэт 

А л а  киис (ала кийиз ) — орнаменти­

рованный войлок 

Ал а л  — см. Ад а л

Ал а ста у (аласта)  — окуривание д ы ­

мом арчи с целью очищения, изгна­

ния нечистой силы 

Алб а сты  (албарсты )  — демоническое 

существо в образе женщины, якобы  

вредящее роженице и сжимающее 

горло спящего 

Ал б а р сты -м а р туу — см. Алб ар сты

Ал ты н  таяк (теек) —  з о л о т а я  п а л к а  

Ам а н а т — ч т о - л и б о ,  д а н н о е  н а  х р а н е ­

н и е ;  “ в р е м е н н о е  п о г р е б е н и е ” 

Ам а н гн р  — м у ж  в д о в ы  с т а р ш е г о  б р а ­

т а

Ан гы р  — к р а с н а я  у т к а ,  а т а й к а  

Ап ы л  — т о р о п л и в о , п р о в о р н о  

А р а м  — ( п р о т и в о п о л .  адал)  н е ч и с т ы й , 

з а п р е щ е н н ы й  р е л и г и е й  

А р а ч н  (арачы) — п о с р е д н и к ,  в  т о м  

ч и с л е  и  в  с в а т о в с т в е  

Ар к а н  — а р к а н  ( ш е р с т я н а я ,  в о л о с я ­

н а я ,  т о л с т а я  в е р е в к а )

А р у а х  (арбак) — д у х и  с в я т ы х  и л и  

ч т и м ы х  п р е д к о в  

А с  —  с м .  Аш

А с а  (аз а )  — т р а у р ;  ч т о - л и б о  п р и н е ­

с е н н о е  с е м ь е  п о к о й н о г о  н а  п о м и н к и  

( с к о т ,  в е щ и  и  т . д . )

А с а в а  (асаба)  — ф л а г  

Ас а -м ус а  — а б е л и я  ( д е р е в я н и с т о е  р а с ­

т е н и е ) ;  п о с о х  и з  а б е л и и  

А с  б е р у — каз. у с т р а и в а н и е  г о д о в ы х  

п о м и н о к  

Ас м а  — в и ся ч и й

Асы р а н д ы  — п р и е м н ы й  р е б е н о к , п р и ­

ё м ы ш

А т  чаб у, ат чават —  к о н с к и е  с к а ч к и  

Аул  агасы (айыл агасы )  — с т а р ш и й  

( п о  п о л о ж е н и ю )  в  а у л е  

А р ч а  — м о ж ж е в е л ь н и к  

А ш  —  п и щ а ;  п о м и н к и  в  г о д о в щ и н у  

с м е р т и

Аш а ктун  орун у (очо кты н г о рун у)  —

м е с т о ,  г д е  н а х о д и т с я  ( у с т р а и в а е т с я )  

о ч а г

Аш то о  — к о л о д а ,  к о р ь г г о

286



А ш ы к  — альчик (коленная косточка 

овцы и козы), одна из игрушек де ­

тей

Бай б и ч е  — старшая жена (при нали­

чии другой жены или других ж ен); 

хозяйка в доме, жена 

Бай га  (байге)  — скачки; приз на скач­

ках

Б а й р а к — флаг; пика с бунчуком, вы ­

ставлявшаяся (только у влиятель­

ных и богатых) острием вверх 

сквозь тунд]^, как знак, что в юрте 

есть умерший мужчина 

Бай тал  — кобылица 

Бал ван  (палван, балбан)  — силач, 

борец

Б а р а н г — пистонное оружие (в отли­

чие от кремневого и фитильного) 

Басм аи л (басмайыл) — катаур (под ­

пруга, идущая через седло) 

Басты рм о к — придавить; подчинить 

Басш и  — см. Баш чи  

Ба та  — название первой суры Корана; 

молитвенное напутствие, благосло­

вение (совершалось после угощения 

при окончании или начале сговора, 

какого-либо дела; выражало удов­

летворение результатами или поже­

лание успеха)

Батасы н  оку — чтение молитвы 

Б а х ш и  (бакшы) — шаман; знахарь, 

якобы лечащий болезни изгнанием 

духов

Ба ур ум ! — горестный возглас 

Б а ш  босого  — притолока, верхняя пе­

рекладина дверного косяка 

Б а ш ты к — торба, сумка 

Б а ш 1уо  (баштоо) — (бук в, “головной 

верблюд” ) вожак 

Баш чи  (башчы) — стоящий во главе, 

руководитель, вожак 

Б е й т баши — сороковины 

Бе лде мчи  — женская юбка с разрезом 

от пояса

Бе лкуд а  — родители (отцы ), просва­

тавшие своих еще не родившихся 

детей

Бе ш и к — детская колыбель

Бий —  с у д ь я ;  г л а в н ы й  р а с п о р я д и т е л ь  

н а  ж о р о  

Бо з  3 ^  — ю р т а  

Бо рп ы  — д е т с к а я  б о л е з н ь  

Бо со го  — д в е р н а я  р а м а ,  п о р о г  

Бо урсак (бо о рсо к)  — о б ж а р е н н ы е  в  

ж и р е  к у с о ч к и  т е с т а  

Буз а — о п ь я н я ю щ и й  н а п и т о к  и з  проса 

Буй ла — д е р е в я н н ы й  к о с т ы л ё к ,  п р о д е ­

в а в ш и й с я  в  н о с о в о й  х р я щ  б ы к а  и л и  

в е р б л ю д а  и  с л у ж и в ш и й  д л я  прикре­

п л е н и я  п о в о д к а  

Быш тан , ак быштан — реМешок, о х ­

в а т ы в а ю щ и й  п о д у ш к у ,  п о д с т и л к у  

н а  с е д л е

Бы ш ты  тайлак — в е р б л ю ж о н о к  п о  

ч е т в е р т о м у  г о д у

Гилем (киле м) — к о в е р  в о р с о в ы й  

Гун (к]щ)  — д е н ь

Д абу — т к а н ь

Дай аш и  — р а с п о р я д и т е л ь  с о в е т а  п о  

п о д г о т о в к е  к  г о д о в ы м  п о м и н к а м  

Д и и ге и е  ( д е н ге и е )  — у г о щ е н и е  в  

с к л а д ч и н у ,  д л я  к о т о р о г о  п о к у п а е т с я  

о в ц а

Д ж и р ты ш  — см. ж и рты ш  

Д ос (д о ст)  -  друг

Л уан а , дубан а, дуван а , думаи а —

Юродивый, нищий

Егалгы ч — э л е м е н т  г о л о в н о г о  у б о р а  

ж е н щ и н ы

Е т  асар  Г ун  — каз. д е н ь  в о  в р е м я  г о ­

д о в ы х  п о м и н о к , к о г д а  в а р я т  и  е д я т  

м я с о

Е т  тар ту — каз. р а з д а ч а  м я с а  п р и б ы в ­

ш и м  н а  г о д о в ы е  п о м и н к и  

Ети к ( о т ^ )  — с а п о г и

Ж ай лау (ж ай ло о ) —  л е т н е е  п а с т б и щ е  

( о б ы ч н о  в ы с о к о г о р н о е )

Ж ам б аш  — т о ч н е е ,  ж амбаш  со о гу — 

п о д в з д о ш н а я  к о с т ь ;  п о д а е т с я  у в а ­

ж а е м о м у  ч е л о в е к у  

Ж а м б ы  атмак — в и д  с о с т я з а н и я :  

с т р е л ь б а  и з  л у к а  в  с л и т о к  с е р е б р а ,  

п о д в е ш е н н ы й  н а  н и т к е ;  п о п а с т ь  

н у ж н о  б ы л о  в  н и т к у

287



Ж ам па — коровяк (лепешка коровьего 

помета)

Ж ан аз а  — молитва по покойнику, со ­

вершаемая перед погребением; за ­

упокойная молитва 

Ж арм а — крупное толокно, дробленое 

жареное зерно ячменя; похлебка из 

дробленого жареного зерна, при­

правленная молоком, жиром, а так ­

же без приправы 

Ж арты лч ак — ручная мельница 

Ж асты к, ж аз ды к — подушка; про­

долговатая подушка 

Ж е ке й  борзое — дорогой женский го ­

ловной убор 

Ж е лди к — седельные луки (под лав­

ками седла)

Ж е ле  — привязь для жеребят (натяну­

тая между двумя колышками); при­

вязь для скота 

Ж е н га  (ж е н ге )  — жена старшего бра­

та по отношению ко всем родствен­

никам мужа; старшие родственницы 

невесты (которые руководят ее про­

водами в дом жениха, организуют 

тайные посещения женихом невес­

ты в добрачный период), наставни­

ца невесты 

Ж е н ге тай лы к — подарки жениха 

старшим родственницам невесты 

(см. ж е н ге )

Ж е н ги ш  — состязание; победа 

Ж е н те к — угощение, устраиваемое по 

случаю рождения ребенка или, ко­

гда верблюдица приносит верблю­

жонка

Ж е р  очак (о чо к)  — очаг, выкопанный 

в земле

Ж е р -Су у  тайы — приносить умило­

стивительную и благодарственную 

жертву бож еству Зем ля-В ода  

(Ж е р -С у у )

Ж е тсы н , ж е ты  ас — каз. поминки на 

7-й  день

Ж и ги т — парень, молодой мужчина;

жених 

Ж и ла — см. Ж е ле

Ж и лбо у (ж е лбоо )  — (две) веревки, 

идущие от дымового отверстия в

ю р т е  в н и з  и  с л у ж а щ и е  д л я  у к р е п л е ­

н и я  ю р т ы  в о  в р е м я  в е т р а  

Ж и ле к (ж е ле к) — ф л а г ;  т о  ж е ,  ч т о  

бай рак

Ж и лкы чи  (ж ы лкы чы )  —  к о н с к и й  

п а с т у х ,  к о н е п а с  

Ж и лкы чи  (ж ылкы чы) кой — д о л я  

( ч а с т о  б а р а н )  т а б у н щ и к а ,  п а с ­

т у х а

Ж и лы м  б е ру — каз. п р о в е д е н и е  г о ­

д о в щ и н ы

Ж и р ты ш  (ж ы рты ш ) —  к у с к и  м а т е ­

р и и , р а з д а в а е м ы е  в о  в р е м я  п о х о р о н ;  

п о д а р о к  н а  п о м и н  д у ш и  

Ж о й ум б аш  — к и с т е н ь  

Ж о р го  — и н о х о д е ц  

Ж о р о  — к о м п а н и я , у ч а с т н и к и  к о т о р о й  

п о о ч е р е д н о  у г о щ а ю т  о с т а л ь н ы х  б у ­

з о й  ( о п ь я н я ю щ и м  н а п и т к о м  и з  п р о ­

с а ) ;  у г о щ е н и е  

Ж о то у — к о с т ь  с  а л ь ч и к о м  

Ж о ул ук, ж аулук (ж о о лук)  — п л а т о к  

ж е н с к и й

Ж ур ка и  ( ж ууркаи )  —  о д е я л о  ( н а  

с т е ж к е )

Ж ур т — м е с т о ,  г д е  с т о я л а  ю р т а  и л и  

а у л ;  н а р о д ;  с т р а н а  

Ж уучи  ( ж ууч у)  — с в а т ,  с в а х а  

Жутон —  у з д а

Ж у к  — г р у з ,  в ь ю к ;  о д е я л а ,  п о д у ш к и  и  

т . п . ,  с л о ж е н н ы е  с т о п к о й  в  ю р т е  

п р о т и в  в х о д а  

Ж ук  ж и ю  — с б о р  п р и д а н н о г о  

Ж ^  кормо й  — см. Ж ] ^  саи ар  

Ж ^  саи ар — п о д с ч е т  п р и д а н о г о  н е в е ­

с т ы  п е р е д  о т п р а в л е н и е м  е е  в  а у л  

ж е н и х а

Ж урм о л  — с к о р о х о д  ( о  ч е л о в е к е ,  ж и ­

в о т н о м )

Ж ы лы  — г о д о в щ и н а  

Ж ы р ы м  — к о р о т к а я  р е м е н н а я  т е с ь м а  

п л о с к о г о  п л е т е н и я ;  р е м е н н а я  т е с ь м а  

н а  л а в к а х  с е д л а ,  к  к о т о р о й  п р и к р е п ­

л я е т с я  з а д н я я  п о д п р у г а

З ы я р а т — п о к л о н е н и е  с в я т ы м  м е с т а м ;  

п а л о м н и ч е с т в о  к  с в я т ы м  м е с т а м

И м ам — л и ц о ,  р у к о в о д я щ е е  м о л е н и е м  

в  м е ч е т и

288



И р ге , и ре ге  — место у порога (в  юрте 

это место отводилось для менее по ­

четных гостей)

И рке  бала (эрке бала) — организатор 

игр и забав на ж о ро  и ше рне  

И р ч и  (ы рчы )  — народный певец; 

рапсод (исполнитель отрывков бо ­

гатырского эпоса); импровизатор 

И т — собака

И и рты ч — см. Ж и рты ш  

И о лдаш  — спутник; послед, детское 

место

Каб ы р  — могила, надгробие, мавзолей 

Кад а (каада)  — обычай, правило, це­

ремония; то же, что кады м, т.е. не­

большое угощение по случаю свадь­

бы, обрезания, когда почему-либо 

нельзя устроить надлежащее пир­

шество; подарки женщинам, приго­

товившим свадебную юрту 

Каз ан  — котел 

Каз ы к — кол, клин; прикол 

Ка й б е р е н  (пишется такж е: кай п ,  

кай ып, кайп эрен , кай ып эре н )  — 

мифич. покровитель диких жвачных 

животных; общее название диких 

жвачных животных 

Кай н  (кай ын )  — родственник по му­

ж у или жене (слово это обычно 

употребляется с другим словом, 

обозначающим степень родства: 

кайиата — тесть, свекор и т.д .) 

Калп ак — колпак, остроконечная вой ­

лочная шапка 

Калта — мешочек, с)^очка  

Калы н  мал (калынг мал)  — (бук в.

“скот для калыма") калым 

Кам ча, камчи (камчы)  — нагайка, 

плетка

Кан ат кере ге  — полотнище ке ре ге  

Кап  — мешок

Кап тал — боковая часть ленчика, ко ­

торая прикасается к бокам лошади 

Кар а  салн у — черная повязка вдовы, 

которую она носит в течение перво­

го года

Кар аван  сарай (кербен сараи )  — по ­

стоялый двор

Кары н ман  —  с л и в о ч н о е  м а с л о ,  х р а ­

н и в ш е е с я  в  в ы с у ш е н н о м  ж е л у д к е  

о в ц ы

Каскак —  д р е в к о  к о п ь я ;  к о п ь е  

Каш  — л у к а

Каш ка ж и лн к — б е д р е н н а я  к о с т ь  

Кал та бай ге  — с к а ч к и  н а  к о р о т к о е  

р а с с т о я н и е  

Ке ли н —  с н о х а ,  н е в е с т к а  

Ке ме ге  бай га (бай ге )  — б а й г а  в  д е н ь ,  

к о г д а  р о ю т  о ч а г и  д л я  аш а  

Ке ме ге си н  чават — см. кемеге  байга 

Ке ми рчак (ке мн рче к)  —  о с о т  б е с с т е -  

б е л ь н ы й

Ке мп и р бай лау —  п о в я з ь ш а н и е  п л а т к а  

п о - с т а р у ш е ч ь и  

Ке н е ш  (ке н ге ш )  — с о в е щ а н и е ,  с о б р а ­

н и е

Ке птахй а — см. Такы я  

Ке ре ге  —  д е р е в я н н а я  р е ш е т к а  ц и л и н д ­

р и ч е с к о й  ч а с т и  ю р т ы  

Ке рки  —  т е с л о

Ке рм е  — в е р е в о ч н а я  к о н о в я з ь ,  п р о т я ­

н у т а я  м е ж д у  д в у м я  ю р т а м и  

Ки и к (ки йи к)  — киик ( в с е  р а з д е л ь н о ­

к о п ы т н ы е ,  к р о м е  с в и н ь и )

Ки и т( ки й и т)  — п о д а р к и  о т  р о д с т в е н ­

н и к о в  ж е н и х а  р о д с т в е н н и к а м  н е в е с ­

т ы  п о с л е  п о м о л в к и ;  п о д а р о к  о д е ж ­

д о й

Ки н ди к —  п у п о в и н а  

К и н д и к-э н е  — б у к в ,  “ м а т ь - п у п о к  

( п у п к а ) ” , n o B H iy x a  

Кичкин е  —  м а л е н ь к и й , м а л ы й  

К*шен (кишен) — о к о в ы ,  к о н с к и е  п у т ы  

Кй б у ( ιή^ δ δ , ш ^ о в )  —  ж е н и х ;  м о л о ­

д о й  м у ж ;  з я т ь  ( в  о т н о ш е н и и  в с е х  

с т а р ш и х  р о д с т в е н н и к о в  и  р о д и ч е й  

ж е н ы )

Ко й ш и  (ко й чу)  — о в ч а р ,  п а с т у х  о в е ц  

и  к о з

Коли мто  (к(»ломто) —  м е с т о  в  ю р т е ,  

г д е  р а з в о д и т с я  о г о н ь  д л я  п р и г о т о в ­

л е н и я  п и щ и  

Ко лукту — н е в е с т а ;  м о л о д а я  ж е н а  м о ­

л о д о г о  м у ж а  

Ко н о к байге  — байга ( с м . )  в  д е н ь  

п р и е з д а  г о с т е й  н а  г о д о в ы е  п о ­

м и н к и

19 Фисльструп Ф. Л. 289



Ко рго л  — п о м е т  ( о в е ч и й ,  к о з и й , в е р б ­

л ю ж и й )

Ко то н  — скотный двор 
Ко ш о к — плач, причет (оплакивание 

З^ершего или невесты, когда ее от­
правляют в аул жениха)

Кб гб н  — о в ц е в я з ь ,  с о с т о я щ а я  и з  д л и н ­

н о й  в е р е в к и - к е ж и  и  п р и в я з а н н ы х  к  

н е й  к о р о т е н ь к и х  в е р е в о к  ( б у у р ч а к )  

Кб ж о  — в з в а р  п ш е н а  и л и  п ш е н и ц ы ;

п о х л е б к а  и з  д р о б л е н о г о  з е р н а  

К о к  бору — с к а ч к и  с  к о з л о м ,  к о з л о -  

д р а н и е  ( б у к в ,  “ с е р ы й  в о л к ” )

К о к мончок — б и р ю з о в ы е  б у с ы  

Кб кто мб  (кбктбм)  — р а н н я я  в е с н а ;

в е с е н н е е  п а с т б и щ е  

Кб кул  — ч е л к а ,  к о с и ч к и ,  с п у с к а ю щ и е ­

с я  н а  в и с к и  

К б кур  (кббкор)  — б у р д ю ч о к  ( с  г о р ­

л ы ш к о м  д л я  к у м ы с а  и з  т и с н е н о й  

в е р б л ю ж ь е й  к о ж и ,  п о  ф о р м е  н а п о ­

м и н а ю щ и й  п л о с к и й  г р а ф и н )

Ко и г — с л е ж а в ш и й с я  о в е ч и й  п о м е т  

( о б р а з у е т  т о л с т ы й  п л а с т  н а  м е с т е  

п о с т о я н н о й  к о ч е в к и  о в е ц ;  е г о  р у б я т  

н а  б р и к е т ы  д л я  т о п л и в а ) ;  к и з я к  ( в  

ф о р м е  б р и к е т о в  и з  к о н с к о г о  и  к о ­

р о в ь е г о  п о м е т а )

Ко н о к — к о ж а н о е  в е д е р к о  с  н о с и к о м ,  

с л у ж а щ е е  п о д о й н и к о м  п р и  д о е н и и  

к о б ы л и ц

Кбн о чб к — м а л е н ь к о е  в е д е р к о ,  ч а щ е  

в с е г о  и з  в е р б л ю ж ь е й  к о ж и  

К о п ч ] ^  — п о д с т и л к а  п о д  с е д л о ,  з а м е ­

н я ю щ а я  п о д у ш к у  

Кб б ко р  токоч — ф и г у р н а я  л е п е ш к а  

К о р з ^ ] ^  — ( б у к в ,  “ з а  с м о т р и н ы ” )  

п о д а р к и ,  п р и н о с и м ы е  т е м и , к т о  х о ­

ч е т  п о с м о т р е т ь  р е б е н к а  

Ко чкб й  — ( о т  кбч “ к о ч е в к а ,  п е р е к о ­

ч е в к а ” ; кой “ б а р а н ,  о в ц а ” )  е с л и  п р и  

к о ч е в а н и и  а у л  ж е н и х а  п р о х о д и т  ч е ­

р е з  а у л  н е в е с т ы ,  т о  с  п е р в о г о  в з и м а ­

е т с я  с к о т и н а  

Кб ч о  — см. Ко ж б

Кб ш б го  — занавес; свадебный зана­
вес, за которым сидит невеста; за­
навес, отделяющий постель ново­
брачных или молодых супругов

К р ут ( кур т)  — шарики или лепешеч­

ки из отжатого и высушенного тво ­

рога, часто соленого 

Куд а — сват 

Куд ай  -  сж. Кудайу 

Куд ан д а — побратим 

Куд ай у (Кудайы ) — угощение с бого­

угодной целью; жертвоприношение; 

то ж е, что Ж е р -Су у  тайы  

Куй мулчак — копчиковая кость, хво­

стовой отросток вместе с мясом и 

жиром; подается самой почетной 

гостье 

Кул — раб

Кулд ук у р  (кулдук кы л)  — (от кулдук 

“выражать покорность, согласие” ) 

(при сватовстве) просить согласие 

( у  родителей невесты)

Кулун  — жеребенок-сосунок 

К ум а р а  (кум ура)  — глиняная корча­

га с узким горлом или бурдюк той 

ж е формы из верблюжьей кожи 

(д ля приготовления айрана и ку ­

мы са)

Кум ган  — металлический, главным об ­

разом медный, кувшин с ручкой и 

носиком; служит для кипячения во ­

ды и для умывания; для обмывания 

тела покойного часто существовал 

специальный кумган 

Кун  — вира, пеня за убийство, увечье 

(ответчиком является весь род ви­

новника)

Кун ан  — жеребенок по третьему году 

Кун ан  чабар — скачки жеребят по 

третьему году 

Кун ге й  (кз^1гой) — сторона, обра­

щенная к солнцу, южный склон 

горы

К ураи (куурай) — курай (составная 

часть названия многих травянистых 

растений)

1̂ з о м  — сезон осенней стрижки овец 

K j^ 5 o  жолдош — дружка (парень, со­

провождающий жениха в его поезд ­

ках к невесте); супруг, супруга 

К ур ко  — комнатушка, лачуга; бала­

ганчик

290



Кы й ак (кыяк) — к и я к  ( д в у х с т р у н ­

н ы й  с м ы ч к о в ы й  и н с т р у м е н т  т и п а  

с к р и п к и )

Кы л д р о уч  (кылдыроо ч) — б а х р о м а  

н а  ю р т е  н и ж е  тбтогб, б а х р о м а  н а  

г о л о в е  у к р а ш е н н о г о  в е р б л ю д а  

Клы ч  (кы лыч) — м е ч ,  с а б л я  

Кы м кап  — п а р ч а ;  н а з в а н и е  ш е л к о в о й  

м а т е р и и  

К ы р ки  (кы рк)  — с о р о к о в и н ы  

К ы ср а к (кысырак) —  м о л о д а я  к о б ы ­

л и ц а ,  т о л ь к о  ч т о  п у щ е н н а я  в  к о с я к  и  

е щ е  н е  ж е р е б и в ш а я с я  

К ы ш та у уй  (кыштоо уй )  — з и м н е е  

ж и л и щ е

Л а т ( л ахад )  — б о к о в а я  н и ш а  в  м о г и л е ,  

к у д а  у к л а д ы в а л и  п о к о й н и к а  

Л о к —  о д н о г о р б ы й  в е р б л ю д - с а м е ц

Май то кач (май то ко ч)  — л е п е ш к а ,  

ж а р е н а я  в  ж и р е  

Ми лте ли  (милтел]^) мы лты к — ф и ­

т и л ь н о е  р у ж ь е  

М о кр ух  (макуроо)  — т о ,  ч т о  н е  о д о б ­

р я е т с я ,  н е  р е к о м е н д у е т с я  р е л и г и о з ­

н ы м  з а к о н о м ,  н о  и  с т р о г о  н е  в о с п р е ­

щ а е т с я

М акур о о лук — с к в е р н а ,  р у г а н ь  

М ] ^ гкур -Н а н гкур  —  и м е н а  д в у х  а н ­

г е л о в ,  к о т о р ы е  я к о б ы  я в л я ю т с я  к  

п о к о й н и к у  с р а з у  ж е  п о с л е  т о г о ,  к а к  

е г о  з а к о п а ю т ,  и , к а к  т о л ь к о  л ю д и  

о т о й д у т  о т  м о г и л ы , н а ч и н а ю т  д о ­

п р о с  “ с  п р и с т р а с т и е м ”

М ’чо ( mJ^o )  — о д н о  и з  з н а ч е н и й :  п о ­

д а р о к  н а  п о м и н  д у ш и  ( т о ,  ч т о  р а з ­

д а в а л о с ь  в  ю р т е  п о к о й н и к а  п о ч е т ­

н ы м  п р е д с т а в и т е л я м  р о д о в ,  а  н ы н е  

р а з д а е т с я  г о с т я м , п р и б ы в ш и м  н а  

п о х о р о н ы )

Н ай з а —  к о п ь е  

Н ан  —  х л е б ,  л е п е ш к а  

Н а р  —  о д н о г о р б ы й  в е р б л ю д  

Н о кто  — н е д о у з д о к ,  о б р о т ь

Ой и п (ай ы п)  — с т ы д ,  п о з о р  

Ой н аш -там ы р (ойно ш) —  л ю б о в н и к ,  

л ю б о в н и ц а

О йун башн — руководитель игр 

Оло н г — задняя подпруга (прикрепля­

ется к ленчику седла)

Он г — правый; верный, правильный 

Он г ж ак — правая сторона (стороны в 

юрте определяются не от входа, а от 

то р а )

Ор а з а  (о ро ао)  — пост у мусульман в 

течение месяца рамазан 

Ор о м ал — женский головной платок 

Ота у (о то о ) — маленькая походная 

юрта; юрта пастз^хов; юрта для но­

вобрачных 

Отко  май салыш — (букв, “бросать в 

огонь жир, сало” ) обряд, совершае­

мый в день приезда молодухи в дом 

мужа

Ош а к майлар — каз. (букв, “обмасли- 

вание очагов” ) обряд жертвоприно­

шения очагу 

О к ор  (о к у р ) — громкий плач мужчи­

ны при приближении к юрте, где на­

ходится или находился покойник; 

платок для вьггирания слез 

Окул ата — посаженный отец 

ό π κ δ  — легкие

ό π κ δ  чавиш (чап ы ш ) — (букв, "би е ­

ние легкими” ) свадебный обряд; 

способ лечения 

Оргб о  — свадебная юрта, юрта для но­

вобрачных 

Оргб о  ж абар — подарки за покрытие 

кошмами остова юрты для ново­

брачных

О р у л]^  — угощение, устраивавшееся 

для вновь прикочевавших теми, кто 

прикочевал сюда раньше

П алау (палоо)  — плов

Са б а  — большой кожаный бурдюк для 

приготовления и хранения кумыса 

Са в у (саа)  — доить (кобылу)

Са вун  ай ту — приглашать на поминки 

Сай м а алачык, сайма уй  — неболь­

шая юрта без кереге, которая обыч­

но ставится для конских и овечьих 

пастухов

291



Сай ы ш  — б о й  в с а д н и к о в  н а  п и к а х  

( и н о г д а  н а  д у б и н к а х ) ;  с о с т я з а н и е  

в с а д н и к о в  н а  д р е в к а х  п и к  ( п о б е ж ­

д а е т  т о т ,  к т о  с о б ь е т  п р о т и в н и к а  с  

к о н я ) .  Е р  сайыш — с о с т я з а н и е  п е ­

ш и х  н а  п и к а х , д у б и н к а х  

Са лы т — ч а с т ь  к а л ы м а ,  к а ч е с т в о  и  к о ­

л и ч е с т в о  к о т о р о й  н е  о п р е д е л е н о ;  т о ,  

ч т о  о т е ц  н е в е с т ы  т р е б у е т  с в е р х  к а ­

л ы м а  о т  р о д н ы х  з я т я ,  о т п р а в л я я  

д о ч ь  к  м у ж у  ( о б ы ч н о  т р е б у е т  к о н я )  

Се н с  — см. Сай ы ш  

Со л — л е в ы й ;  н е в е р н ы й , н е п р а в и л ь н ы й  

Со й и ш  (со ю ш ) — с к о т ,  п р е д н а з н а ­

ч е н н ы й  д л я  у б о я  ( г л а в н ы м  о б р а з о м ,  

д л я  б о л ь ш о г о  у г о щ е н и я ,  н а п р и м е р , 

д л я  с в а д ь б ы ,  п о м и н о к  и  т . д . )

Со й ко  — б о л ь ш и е  с е р ь г и ,  п о д в е с к и  в  

ф о р м е  к о н у с а ,  с в и с а ю щ и е  н а  ш е ю  и  

г р у д ь ;  сойко сад — п р и в е ш и в а т ь  д е ­

в у ш к е  м а т е р ь ю  ж е н и х а  с о й к о  в  з н а к  

у с п е ш н о г о  з а в е р ш е н и я  с в а т о в с т в а  

Суе к (сбо к)  — к о с т ь ;  с в о й с т в е н н и к ,  

р о д с т в е н н и к  п о  б р а к у  

Суп р а  (суп ур а)  — п о д с т и л к а  д л я  т е с ­

т а  ( и з  в ы д е л а н н о й  о в е ч ь е й  и л и  к о з ­

л и н о й  ш к у р ы )

Суякш и  (со о кш ы ) — о б м ы в а л ь щ и к  

С] ^  акы — ( б у к в ,  “ п л а т а  з а  м о л о к о ” )  

п о д а р к и  м а т е р и  н е в е с т ы  ( к о г д а  о н а  

у е з ж а е т  и з  д о м а  ж е н и х а  п о с л е  

о к о н ч а н и я  с в а д е б н о г о  о б р я д а )  

Сю ю н чи  (суй ]^ чу)  — п о д а р о к  з а  с о ­

о б щ е н и е  р а д о с т н о й  в е с т и

Таб ак — б л ю д о

Таб ы т — н о с и л к и  д л я  п о к о й н и к а  

Таз а  — ч и с т ы й ,  о п р я т н ы й ,  ч и с т о п л о т ­

н ы й

Тай  — к р у п н о е  ж и в о т н о е  ( б ы к ,  л о ­

ш а д ь )  в  в о з р а с т е  о д н о г о  г о д а  

Тай ган  — б о р з а я  

Такта — д о с к а ,  т е с

Такьш  — т ю б е т е й к а  д е в и ч ь я  ( о б ы ч н о  

у к р а ш е н н а я  п е р ь я м и  ф и л и н а , с о в ы )  

Такьш  сай ды, такьш сайыш — о д н а  

и з  с в а д е б н ы х  и г р  к и р г и з с к о й  м о л о ­

д е ж и :  с  г о л о в ы  н е в е с т ы  п а л к о й  с б и ­

в а е т с я  ж е н и х о м  т ю б е т е й к а

Талп ак — высушенная шкура зверя, 

служащая для подстилки 

Там  уй  — дом (глинобитный, камен­

ный и т.д .)

Там ы р  — (букв, “корень” ) друг, при­

ятель, побратим (меж ду мужчина­

ми)

Та р уу — просо 

Та р ы  — см. Тар уу

Те з ак (теаек) — помет (гл. обр., кон­

ский), кизяк 

То кач (токо ч)  — хлеб домашнего при­

готовления (лепешки разной фор­

мы)

То кум — потник

То н о к ж абар ( т ^ д з ^  ж абуун )  — ку­

сок войлока, служащий для закры­

вания дымохода 

To o  — верблюд (общее название); ог­

ромный, большой 

То р  — место против входа в юрту, по­

четное место, передний угол 

То ш о к салар — постилание постели 

для жениха и невесты, за что жених 

давал выполнявшей это родствен­

нице невесты подарок 

То ш о к талаш (тошок талаш уу)  — од ­

но из свадебных развлечений перед 

отправкой невесты в дом жениха 

(от тошок — постель, талашуу — 

оспаривание, борьба претендентов 

за что-либо)

То то го  — украшение в виде полосы, 

проходящей вокруг юрты с наруж­

ной стороны 

Туг ( туу)  — знамя умершего 

Тукум  — род

Тул — изображение умершего мужа 

(на деревянном остове его верхняя 

одежда и шапка), которое стави­

лось над местом супружеского ложа 

(сидя под этим изображением суп­

руга оплакивала муж а)

Тумар — амулет 

Туз  — правильный, прямой 

Т з ^ д з ^  — верхний деревянный круг 

остова юрты, держащийся на верх­

них концах уук’ов, служащий ды ­

моходом

292



Туп о к — пучок конского волоса; бун­

чук (кисть из конского волоса или 

из хвоста яка, привязывавшаяся к 

древку копья)

Урук  — род, племя; родственники 

Ук  (у у к ) — унина (ж ердь купола 

ю рть.)

Уз ук  — место соединения кошем, по­

крывающих юрту

ж ан ы  — свадебный обряд: первое 

посещение женихом невесты в осо­

бой юрте

— часть, доля, следуемая кому- 

либо; угощение, устраиваемое бога­

тым человеком на летних пастбищах 

для окрестного населения

Х у р д ж и н  (курдж ун) — переметная 

сума

Ч ай и б  берди  ( ж а й ы п  б е р д и )  —

(букв, “разложил, расстелил” ) вы ­

ставление на показ приданого неве­

сты

Чан ач  — бурдюк из снятой чулком и 

прокопченной козлиной шкуры; 

употребляется, главным образом, 

как сосуд для кумыса, хранят в нем 

и сыпучие тела 

Чан гарак (чамгарак) — гнутые па­

лочки, вставляемые крест-накрест в

Чапан  — халат 

Ч а р а х  — см. Чы рак  

Чач  — волосы (на голове человека) 

Чач  ж иды (чач чийди , чач чийар, 

чач ур у, чач ж и й ды )  — заплетение 

волос вдове в знак окончания траура 

Чачи ла (чачыла) — свадебный обряд.

заключающийся в обсыпании моло­

духи сластями, когда она впервые 

подходила к юрте свекра; сладости, 

подаваемые гостям для обсыпания, 

разбрасывания 

Че ги р баян (че ки р баян)  — мифиче­

ский покровитель птиц, в частно­

сти, ловчих 

Чий  — высокая, жесткая степная тра­

ва, стебли которой идут на изготов­

ление циновок; циновка из чия 

Чи хдан  — см. Чы гдан  

Чо н г бай — (букв, “большой бай” ) 

крупный представитель этой груп­

пы, который не скаредничал и знал­

ся с власть имущими 

Ч з ^о — альчик (коленная косточка ов ­

цы или козы)

Чы гдан  — загородка из чия в женской 

(правой от входа) половине юрты, 

за которой хранятся кухонные при­

надлежности и продовольственные 

запасы; загородка из чия, которой 

отгораживался покойник до похо­

рон

Чы рак — светильник 

Ш арш и  — платок

Ш е рн н е  (ш е рн е )  — компания, каж ­

дый участник которой по очереди 

угощает остальных мясом, мясной 

пищей

Ы н гы рчак — бычье седло 

Ы ср ы к ( ы сы ры к)  — рута (употреб­

ляется для знахарского окуривания)

Эле че к — белый тюрбан замужней 

женщины

Яр м а — см. Ж а рм а



список СОКРАЩЕНИИ

АН — Академия наук
ИИАЭ — Институт истории, археологии и этнографии
ИРГО — Известия Русского географического общества
КСИЭ — Краткие сообщения Института этнографии АН  СССР
М АЭ — Музей антропологии и этнографии
САГУ — Среднеазиатский государственный университет
СЭ — Советская этнография
ЮТАКЕ — Южно-туркменская археологическая комплексная экс­

педиция



УКАЗАТЕЛЬ 
ЭТНИЧЕСКИХ НАЗВАНИЙ

Абаканцы  216  

Абак-керей 2 0 9  

Австралийцы 179

Адай 9 6 , 1 0 1 ,1 0 2 ,1 0 6 -1 1 0 ,1 1 2 ,1 1 7 ,

1 1 9 ,1 3 5 ,1 4 2 ,1 4 3 ,1 4 7 ,1 4 8 ,1 6 8  

Адигине 16, 39 , 57. 6 9 ,  81, 8 4 . 8 5  

Айсоры  9 2  

Алим 2 0 9 ,2 1 5 ,2 2 5  

Алимулы 2 2 5  

Алтайцы 8 9  

Андас 141 

Аргын 2 0 9 , 225  

Аргын-айдабан 1 4 7 ,1 4 8  

Аргын-каракесек 8 9 ,1 0 8 —110,112,117, 

122, 135, 137, 142, 143, 149, 150,

1 5 2 - 1 5 4 ,1 5 8 - 1 6 0 ,1 6 2 ,2 0 4 ,2 0 9  

Аргын-тобыкты 136 

Ардакты  123  

А сы к 2 7 7

Бельтиры 1 3 6 ,1 3 7 , 21 9 , 221  

Большая орда 1 2 3 ,1 2 8 ,1 3 6 ,1 4 1 ,1 4 6 ,  

1 4 9 ,1 5 1 ,1 5 4 ,1 5 5 ,1 5 9 - 1 6 2 ,1 6 9  

Бору 155

Буту (буку) 14, 16. 3 5 , 3 6 . 3 9 , 4 0 . 

4 6 - 4 8 ,  6 6 . 6 7 , 6 9 ,  71, 7 4 . 7 5 , 8 0 . 

8 2 , 8 6 . 8 7 ,1 0 1 ,1 0 6 ,1 0 9 ,1 1 2 ,1 1 8 ,  

120, 12 4 , 125, 129, 165, 16 6 , 182, 

185. 1 8 9 , 1 9 2 ,1 9 7 . 2 3 1 - 2 3 3 ,  2 3 8 , 

2 4 8 , 2 7 0 , 2 8 4  

Б уку-кыдык 2 4 8

Буряпя 6 2 , ЮЗ. 1 0 5 ,1 1 3 ,1 3 2 ,1 3 3 ,1 3 6  

Греки древние 9 5

Жалаир 1 2 2 ,1 2 8 ,1 3 6 ,  141, 14 6 , 149 , 

151, 154, 155, 1 5 9 -1 6 2 .  16 9 . 2 0 5 , 

2 2 5

Жалаир-андас 2 0 4 , 2 0 8 , 210  

Жалаир-балгалы 2 0 4 , 210, 214

К ава (кавак) 2 7 , 2 8 , 4 4 , 2 5 2 , 2 5 3 ,

2 7 4 , 2 7 5

Казахи 6 , 9 , 1 0 , 5 4 , 5 5 , 5 9 , 6 0 , 6 3 . 9 2 ,  

9 4 - 9 6 ,  9 8 - 1 0 2 ,  1 0 5 -1 1 0 , 1 1 4 -  

12 0 , 1 2 2 -1 2 5 ,  127, 128, 130, 132, 

1 3 4 -1 3 7 , 139, 142, 1 4 3 ,1 4 6 - 1 4 8 ,  

150, 1 5 2 -1 5 4 , 1 5 8 - 1 6 0 ,1 6 2 ,  16 6 , 

1 6 8 -1 7 1 , 173, 175, 176. 1 7 8 -1 8 0 .  

19 4 , 201, 2 0 3 - 2 0 5 ,  2 0 7 , 211, 213, 

215, 21 6 , 2 2 2 , 2 2 5 , 2 2 7 , 2 3 0 , 2 6 9 ,  

2 7 3

Казахи кустанайские 2 0 9 , 2 2 5  

Кайназар 2 9 , 3 2 , 3 3 , 3 6 . 41, 4 6 .  6 5 , 

6 6 , 6 8 ,  6 9 , 7 1 - 7 4 ,  7 8 , 7 9 , 8 4 . 8 7 . 

8 8 , 102, 106, 10 9 , 112, 117, 124 , 

12 6 , 12 9 , 130, 134, 1 6 9 , 170, 182 , 

183, 187, 1 8 9 -1 9 1 , 1 9 6 , 231, 2 3 5 , 

2 3 6 , 2 4 5  

Калмыки 6 2 , 6 3 . 2 2 9  

Карабаргы 155

Каракалпаки 55 , 6 0 . 6 3 , 6 4 , 91, 173, 

176, 2 4 8  

Каракесек 1 3 7 ,1 3 9 ,1 4 7 ,1 4 9  

Каракиргизы 128  

Карачаевцы 5 8 . 8 9 . 9 0  

Качинцы 1 3 2 .1 3 7 .2 2 1  

Керей 127, 2 2 5

Киргизы 6 , 8 - 1 0 , 1 4 ,  2 2 , 23 , 2 5 , 3 3 , 

55 , 5 7 - 6 0 ,  6 3 , 6 4 , 7 5 . 8 9 , 9 0 , 9 2 . 

9 3 , 9 5 , % ,  9 8 -1 0 2 ,1 0 4 - 1 1 0 ,1 1 4 ,

116, 1 1 8 -1 2 0 , 1 2 3 -1 2 5 , 128, 129 , 

1 3 1 -1 3 4 , 137, 139, 142, 1 4 6 -1 4 8 ,

150, 151, 153, 155, 1 6 0 -1 6 3 ,  165,

295



167, 16 8 , 170, 171, 175, 176, 178, 

1 7 9 ,1 9 4 - 1 9 7 ,2 0 3 - 2 0 6 ,2 0 8 ,2 1 0 ,  

2 1 3 - 2 1 6 ,2 2 2 - 2 2 4 ,2 2 7 ,2 3 0 ,2 3 4 ,  

2 5 3 , 2 6 9 - 2 7 6 ,  2 8 1 - 2 8 4  

Киргизы алайские 5 9  

Киргизы каратегинские 5 9 , 6 0 , 61, 91, 

9 2

Киргизы кашгарские 5 7  

Киргизы ошские 2 0 4 —2 0 6 , 2 0 8  

Киргизы пишпекские 2 0 8  

Киргизы северные 91 

Киргизы семиреченские 2 0 8  

Киргизы чуйские 5 9  

Китайцы 172  

Койбалы 2 2 0  

К ушрад 5 8  

Кшук-тобыкты 140  

К ы д ы р 1 2 5 ,129

Малая орда 101, 106, 1 0 8 -1 1 0 , 112,

117, 122, 127, 134, 14 2 , 143, 147,

1 4 8 ,1 6 8 - 1 7 0  

М инг бугу 2 5 3

Младший зкуз (М ладший дж уз) 10, 

2 2 5

Монгол 155, 2 4 9 , 2 7 5 , 2 8 4

Найман 9 9 , 106, 10 8 , 122, 124, 127,

130, 135, 136, 140, 142, 145, 146 ,

149, 150, 1 5 2 -1 5 4 , 1 5 8 -1 6 0 ,  168 , 

16 9 , 2 2 5  

Найман-дмтал 147 

Найман-каракерей 210  

Найман-матай 214

Найман-мурун 145, 2 0 8 , 210, 214, 215  

Найман-садыр 1 2 3 ,1 2 4 ,1 2 8 ,1 3 1 ,1 3 2 ,

134, 135, 137, 141, 145, 148, 149 , 

1 6 0 - 1 6 2 ,1 6 9 ,  2 0 5  

Ногайцы 6 ,1 0 ,  2 0 8 , 2 0 9 , 2 2 4  

Нурбико 1 3 5 ,1 3 7

Русские 2 6 8

Сагайцы 139, 219, 2 2 0 , 221  

Сарт 61, 2 3 0 , 2 5 6 ,2 6 7 ,  2 8 2  

Сарыбагыш 2 0 , 6 8 , 7 5 ,  7 7 ,8 1 ,  8 3 , 8 4 ,  

8 6 , 8 7 , 115, 118, 2 0 4 , 2 4 8 , 2 5 4 ,

2 7 5 , 2 8 4  

Сарыбаргы 155

Саяк (сайак) 17, 7 8 ,  8 2 , 9 5 , 9 8 ,  

1 0 0 -1 0 2 ,  1 0 4 -1 0 8 ,  110, 114, 116,

118, 120, 124, 125, 12 9 , 132, 133,

135, 137, 139, 14 2 , 1 4 6 -1 4 8 ,  150,

151, 154, 155, 161, 163, 165, 16 6 ,

1 6 8 ,1 7 0 ,1 7 1 , 2 0 4 , 2 8 4  

Семиз-найман 2 0 7

Солто 16, 22 , 23 , 2 5 , 2 8 , 33 , 3 8 , 41, 

4 5 , 6 5 - 6 8 ,  7 0 , 7 3 , 7 9 , 8 4 . 8 6 , 9 9 ,  

116, 1 3 7 ,1 4 8 , 18 2 , 2 0 4 , 20 5 , 2 3 3 , 

2 5 3 , 2 7 9 ,2 8 1  

Солто-болскбай 14, 3 9 , 4 0 , 4 8 , 8 6 ,  

1 8 3 ,1 8 7 ,1 9 2 ,1 9 5 , 231, 2 3 2 , 235  

Солто-карамоин 7 3 , 7 8 , 8 3 , 8 5 , 8 7 ,  

12 6 , 130, 132, 1 6 9 , 171, 183, 191, 

1 9 6 , 2 7 9  

Солто-талкан 170

Средняя орда 9 9 , 1 0 8 -1 1 0 ,  112, 117, 

12 2 , 124, 127, 130, 135, 137, 139,

1 4 2 ,1 4 3 ,1 4 7 ,1 5 8 ,1 6 8  

Средний жуз (Средний дж уз) 10, 2 2 5  

Старший жуз (Старший дж уз) 1 0 ,2 2 5

Тавеке 197, 255

Таджики 55. 59 , 8 9 - 9 4 ,  173, 175, 

1 7 6 ,1 7 8 , 2 2 2 , 2 2 7 , 2 4 8  

Таджики каратегинские 5 9 , 9 4 , 176, 

177  

Таэбаргы 155 

Тасма 155

Татары крымские 6 .  10, 1 0 0 —10 4 , 

1 0 6 - 1 0 8 ,  115, 1 1 7 -1 1 9 , 13 6 , 

1 7 6 , 2 0 3 , 2 0 8 , 2 0 9 , 213, 216, 2 2 4 ,  

2 2 7

Татары минусинские 2 1 8 , 2 2 0  

Тёленгиты 6 , 8 9  

Тёлеуты 6 2  

Тенгизбай 155

Тобыкты 102, 1 4 0 , 1 4 5 , 147, 14 9 ,

150, 1 5 2 -1 5 4 , 158, 159, 162, 2 0 3 , 

210 

Токолай 215

Тувю 1цы 55. 5 9 ,6 1 ,  6 2 ,  9 1 ,1 7 6  

Турки 91 , %

Туркмен-сайак 2 2 9 , 2 8 0  

Туркмены 10. 55. 117, 2 0 3 , 2 0 7 - 2 0 9 ,  

21 3 , 2 1 6 ,2 2 7  

Тюрки 91. 9 7 ,1 7 4 ,1 7 6 ,1 9 3 ,  201

296



Тюрки алтайские 6 2  

Тюрки енисейские 2 2 6  

Тюрки южно-сибирские 176

Уаки 140

Узбеки 55 , 58 , 61. 2 2 4 , 2 4 8  

Узбеки-локайцы 227  

Узбеки хорезмские 5 8 , 6 3 , 6 4 , 9 0 , 9 2 , 

173

Хакасы  6 , 6 2 , 8 9 , 91, 9 3 ,1 7 7 ,1 7 8

Черик 4 4 , 75  

Четг ру 155 ,181  

Чонг-кайназар 183 

Чуваш 2 7 6 , 2 7 7

Ш орцы 6 , 2 2 0

Якуты 221



УКАЗАТЕЛЬ 
ГЕОГРАФИЧЕСКИХ НАЗВАНИЙ

Аймтау 145

Актор К )^6ель 25 , 37 , 3 9 , 4 0 , 188,

2 3 4

Аламедин 4 0 , 183, 1 9 2 , 231, 2 3 2 ,

23 5

Аламединка 8 6 , 195 

Алтай 6 , 61, 6 2  

Амударья 175 

Арпа 8 , 2 0 6 , 251, 2 5 8 , 2 6 6  

Аскысское 219  

Ат^аши 2 5 7 , 2 5 9  

Аулие-Ата 9 9 , 2 6 8 , 2 7 7

Бажан 10, 2 0 9  

Баястан 131

Бельбашат 16, 3 9 6 , 188  

Бишкек 6

Большой Кебин 8 , 2 0 , 2 4 , 3 0 ,3 3 ,3 5 — 

3 8 , 4 0 , 41, 4 4 , 4 7 , 6 5 - 6 9 ,  81, 8 3 , 

8 4 , 8 5 ,1 1 5 ,1 1 8 ,1 8 5 ,1 9 9 ,2 2 8 ,2 3 1 ,  

2 5 4 , 26 1 , 27 5  

Боролдой (Б олот А б о р ) 281  

Буранинская вол. 2 7 7  

Буранинское 6 5 —6 8 , 7 6 , 77 , 85 , 8 6 ,  

2 4 6 , 2 5 6 , 2 6 3  

Бухара 193  

Бучук 27

Восток 2 2 2

Гаур 2 7 7

Д арваз 2 2 2  

Джамансарина 2 5 0  

Джергалан (Д жиргалан) 8  

Д жумгал 35 , 37 , 2 7 2

Д ревний Рим 173, 174  

Д ревняя Греция 173

Ж еттитор 28 , 4 4 , 2 7 5  

Ж ообаз ар 256 , 2 6 3

Зы нден 255

И ли 281

Иргизский у. 135 

Иссы к-К уль 1 5 ,1 8 ,1 9 ,  2 5 0  

Исян1уловская вол. 2 7 7

К авказ 4 , 6

Казахстан 54, 55. 5 7 , 61, 9 5 ,1 7 2  

Каравос 17, 2 7 , 2 8 , 3 4  

Каракол 2 9 ,1 2 5 ,1 2 9  

Каракол-Сусамыр 182  

Караколский у. 21, 2 6 , 31, 37, 2 4 8 ,  

2 5 2 , 255  

Караойская вол. 7 6  

Каратаг 59 , 9 0  

Каратегин 5 5 ,1 7 6 , 2 2 2  

Каргаралинский у. 149  

Каспийское море 3  

Кашкадарьинская обл. 5 8  

Керле-таш 250  

К етмень-тюбе 2 8 0  

Киргизия 8  

Китай 2 7 3  

Кобургамбель 2 3 4  

Кокбулак 2 4 8 , 2 5 2  

Кокомерен 9 8 , 100, 102, 1 0 4 -1 1 0 ,  

114, 118, 120, 124, 125, 129, 135, 

1 3 9 ,1 4 2 ,1 4 6 ,1 4 7 ,1 7 0  

К о о л 2 7

298



Копенгаген 3 

Кочкор 2 4 8 ,2 5 4 ,2 6 4  

К олодун-су 2 4 8 , 2 7 9  

Крым 6  

Кусак 1 4 9  

Кустанайский у. 225  

К ыдыра 2 5 0

М акмал 2 2 , 4 8 ,6 8 ,  7 8 , 8 2  

М акмал-Нарын 19, 2 3 , 2 8 , 2 9  

Матча 91  

М екка 176 , 227  

Мингбулак 1 2 2 ,1 2 7 ,1 3 6 ,1 6 9  

Минусинск 218 

Минусинский у. 219  

Монголия 4  

М осква 2 5 9

Нарын 17, 9 9 ,1 0 0 ,1 0 2 ,1 0 4 ,1 0 5 ,1 0 7 ,  

114, 120, 125, 133, 251, 2 5 8 , 2 5 9 , 

2 6 4 , 2 6 7 , 2 6 9  

Нарынская вол. 27 , 2 5 7 , 2 5 9

Ошский окр. 16, 25 , 3 7 , 3 9 , 4 0 , 6 9 ,  

7 0 , 7 5 , 7 6 ,8 0 ,8 1 ,  8 4 ,  8 5 , 2 3 3  

Ошский р-н 119, 122, 123, 126 , 129, 

130, 133, 139, 142, 147 , 150, 151,

1 5 3 -1 5 5 , 158, 160, 161, 163, 168 ,

1 7 0 ,1 7 1 , 2 2 4  

Ошский у. 18 1 ,1 8 8

Пекин 2 5 9  

Перовский у. ИЗ 

Петербург 3, 4

Пишпекский у. 6 5 —6 8 , 7 6 , 7 8 ,8 5 ,8 6 ,  

2 4 6 , 2 4 8 , 2 5 0 ,2 6 3 , 2 7 7  

Приуралье 6

Россия 3  

Рушан 9 2

Самарканд 9 2  

Сандык 2 4 4 , 2 8 0  

Санкт-Петербург 6  

Сараласас 2 6 4

Сарыбулак 14, 16, 2 8 , 3 5 , 3 6 , 4 0 , 

4 6 - 4 8 ,  6 6 , 6 7 , 6 9 , 71, 7 4 , 75 , 8 6 , 

109, 165 , 185, 189, 1 9 7 , 2 3 2 , 2 3 8 , 

2 4 4 , 2 7 0

Сарыкуль 198  

Север 6 2  

Сибирь 6 2  

Сонг-К ошой 183

Сонгкуль 17, 75 , 7 7 , 8 6 , 8 7 ,1 1 6 ,1 2 5 ,  

129, 132, 133, 135, 137, 154, 165,

1 7 0 ,1 7 1 , 2 0 6 , 2 8 0  

Средняя А з ия 5 4 , 55 , 5 7 , 61, 6 2 , 

9 5 , 9 6 ,  1 7 2 - 1 7 4 ,  1 7 6 , 2 2 2 ,  

2 2 3  

С С С Р  6  

Сурматаш 2 6 2  

Сурхандарьинская обл. 5 8  

Сусамыр 8 ,1 9 5 , 2 3 7  

Сырдарья 2 8 0

Талас 8 , 2 9 , 3 2 , 3 3 , 3 6 , 4 1 , 4 6 , 5 7 , 6 5 ,  

6 9 , 7 1 - 7 3 ,  7 6 , 7 8 , 165, 182, 187, 

190, 191, 195, 2 3 1 - 2 3 3 ,  2 3 5 , 2 3 6 , 

2 7 7  

Ташбулак 2 5 7  

Ташкент 6 , 2 6 8 , 2 7 6 , 2 7 8  

Тенгизбаево 75 , 8 2  

Терскей 198

Тогуз-тороо 19, 2 3 , 2 8 , 2 9 , 2 7 4  

Тоджер 131 

1окмакский р-н 2 7 8  

Токузбулак 15, 18, 19, 120, 130, 135, 

137

1онская вол. 2 4 8 , 2 5 2  

Тургененская вол. 255  

Туркестан 2 0 0 , 2 0 2  

Тюп 8 , 2 0 - 2 2 ,  2 6 , 3 0 , 31, 3 4 , 3 7 , 3 8 , 

4 6

Тюпская вол. 75  

1янь-Ш ань 8

Урджар 106, 122, 124, 127, 135, 145,

1 4 6 ,1 5 1 ,1 5 9 ,1 6 0 ,1 6 9  

Учбулак 2 7  

Учанинская вол. 251

Фальгар 9 0  

Фергана 6 0

Ферганская долина 6 , 177 

Фрунзенский кантон 109, 110, 120, 

1 2 9 ,1 3 4 ,1 3 7

299



Хорез м  5 9  

Х у ф  9 3 . 9 4 ,1 7 5

Чиминдисай 8 0  

Чолк)шду 16, 3 9 , 188  

Чонг (Ч о н ) Кошой 7 3 , 8 5 , 18 7 , 

2 33

Чонгур-Чон 71

Чонкур-Талас (Чонур-Талас) 6 6 , 73 , 

7 4 , 8 4 , 8 7 ,1 8 3 ,1 8 8 ,1 8 9 ,  2 4 5

Ч у 281

Чуйская долина 2 8 2  

Ш ахристан 92

Ш егенды 1 2 2 ,1 2 4 ,1 2 7 ,1 6 9 ,1 7 0  

Эмель 3 5 , 37 

Ю ж ная Америка 5 

Ягноб 9 1 ,1 7 6



% - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 1

ОГЛАВЛЕНИЕ

Ф.А. ФИЕЛЬСТРУП И ЕГО ИССЛЕДОВАНИЯ СРЕДИ 
КИРГИЗОВ..........................................................................................  3

Глава первая
ОБРЯДЫ ЖИЗНЕННОГО ЦИКЛА

Свадебные обряды у киргизов.........................................................  14
Обряды, связанные с рождением и воспитанием ребенка.............. 65
Погребально-поминальные обряды ................................................. 98

Глава вторая
ОБРЯДЫ, СВЯЗАННЫЕ С ХОЗЯЙСТВЕННЫМ БЬГГОМ

Скотоводство ...................................................................................  182
Земледелие ......................................................................................  195
Охота ................................................................................................ 196

Глава третья
ОБРЯДЫ, СВЯЗАННЫЕ С ОБЩЕСТВЕННЫМ БЫТОМ

Врачевание .......................................................................................  198
Календарь и астрономия..................................................................  203
Жертвоприношения, празднества, магические действия ................ 228
Общественные развлечения и игры ................................................. 233
Прочие обычаи.................................................................................  242

Глава четвертая
ФОЛЬКЛОР........................................................................................  246

СЛОВАРЬ МЕСТНЫХ ТЕРМИНОВ...............................................  286

СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ................................................................  294

УКАЗАТЕЛЬ ЭТНИЧЕСКИХ НАЗВАНИЙ................................... 295

УКАЗАТЕЛЬ ГЕОГРАФИЧЕСКИХ НАЗВАНИЙ.........................  298



Научное издание 

Фиельструп Федор Артурович

ИЗ ОБРЯДОВОЙ ЖИЗНИ 
КИРГИЗОВ 

НАЧАЛА XX ВЕКА

Утверждено к печати 
Ученым советом 

Института этнологии и антропологии 
им. Н.Н. Миклухо-Маклая РАН

З а в . редакцией Н.Л, Петрова

Р ед ак торы  у4 . / / .  Борисова, С.С. Губаева 
Х у д ож н и к  Ю .С .  Шлепер 

Х уд ож ествен н ы й  редактор В.Ю. Яковлев 
Технический редактор Т,А. Резникова 

К орр ек торы  у4 .£ .  Васильев, Р.В. Молоканова, 
Н.И, Харламова

Л Р №  0 2 0 2 9 7  суг 2 3 .0 6 .1 9 9 7

Подписано к печати 0 8 .0 2 .2 0 0 2 . Ф ормат 6 0  X 9 0 V l6  
Гарнитура Академическая. Печать офсетная 

Усл.печ.л. 1 9 ,0 + 0 ,1  вкл. Усл.кр.-отт. 19 ,4 . Уч.-изд.л. 19,1 
Тираж 7 0 0  экз. Тип. зак. 3117

Издательство “Н аука”

117997 Г С П -7 , Москва В -4 8 5 , Профсоюзная ул., 9 0

E-mail: secret@naukaran.ni 
Internet: www.naukaran.ru

Санкт-Петербургская типография “Наука” 

1 9 9 0 3 4 , Санкт-Петербург В -3 4 , 9 -я  линия, 12

mailto:secret@naukaran.ni
http://www.naukaran.ru


АДРЕСА КНИГОТОРГОВЫХ ПРЕДПРИЯТИЙ 
ТОРГОВОЙ ФИРМЫ “АКАДЕМКНИГА”

Магазины ^^Книга-почтой”

121009 Москва, Шубинский пер., 6; 241-02-52
197345 Санкт-Петербург, ул. Петрозаводская, 75; (код 812) 235-05-67

Магазины ^^Академкнига” с указанием отделов ‘‘Книга-почтой”

690088 Владивосток, Океанский пр-т, 140 (“Книга-почтой”); (код 4232) 5-27-91 
620151 Екатеринбург, ул. Мамина-Сибиряка, 137 (“Книга-почтой”); (код 3432) 

55-10-03
664033 Иркутск, ул. Лермонтова, 298 (“Книга-почтой”); (код 3952) 46-56-20
660049 Красноярск, ул. Сурикова, 45; (код 3912) 27-03-90
220012 Минск, проспект Ф.Скорины, 72; (код 10375-17) 232-00-52, 232-46-52
117312 Москва, ул. Вавилова, 55/7; 124-55-00
117192 Москва, Мичуринский пр-т, 12; 932-74-79
103054 Москва, Цветной бульвар, 21, строение 2; 921-55-96
103624 Москва, Б. Черкасский пер., 4; 298-33-73
630091 Новосибирск, Красный пр-т, 51; (код 3832) 21-15-60
630090 Новосибирск, Морской пр-т, 22 (“Книга-почтой”); (код 3832) 35-09-22
142292 Пущино Московской обл., МКР “В”, 1 (“Книга-почтой”); (13) 3-38-60
443022 Самара, проспект Ленина, 2 (“Книга-почтой”); (код 8462) 37-10-60
191104 Санкт-Петербург, Литейный пр-т, 57; (код 812) 272-36-65
199164 Санкт-Петербург, Таможенный пер., 2; (код 812) 328-32-11
194064 Санкт-Петербург, Тихорецкий пр-т, 4; (код 812) 247-70-39
199034 Санкт-Петербург, Васильевский остров, 9-я линия, 16;

(код 812) 323-34-62 
634050 Томск, Набережная р. Ушайки, 18; (код 3822) 22-60-36 
450059 Уфа. ул. Р. Зорге. 10 (“Книга-почтой”); (код 3472) 24-47-74 
450025 Уфа, ул. Коммунистическая, 49; (код 3472) 22-91-85

Коммерческий отдел, г. Москва 

Телефон 241-03-09 

E-mail: akadem.kniga@g.23.relcom.ru 

Склад, телефон 291-58-87 

Факс 241-94-64

По вопросам приобретения книг 
просим обращаться также 
в Издательство по адресу:
117997 Москва, ул. Профсоюзная, 90 
тел. факс (095) 334-98-59 
E-mail: initsiat @  naukaran.ru 
Internet: www.naukaran.ru

mailto:akadem.kniga@g.23.relcom.ru
http://www.naukaran.ru


ISBN 5 -0 2 -0 0 8 7 7 5 -0

9 l l7 8 5 0 2 0 l l0 8 7 7 5 0



че;

Кто такой «временный saA^CT t̂eiib» покойного?

с  какой целью связывают покбйнцк^ Hort?

i .  Г

в свяШс чем ро/штели «покупают»"'собст^шюго

и  /
жених и невеста во время бракосочетания ̂ , 

I  «закусывали» пулю? ^

[очему новобрачных бьют легкими 
свежезарезанного барана, 

а его го /^ у  выбрасывают через дымоход в юрте?

Об ЭТИХ ^ н о ги х  других интереснейших обычаях 
у киргим вы узнаете, прочитав эту книгу.

АУК А


