




ЦЕНТР

ПЕТЕРБУРГСКОЕ  ВОСТОКОВЕДЕНИЕ»zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

R I E N T A L I A



Russian Academy of Sciences
Institute of Oriental Studies

S t Petersburg B r a n c h

A . A J Ö i i s m a t o u l i n

t e  S u f i  R i t u a l  P r a c t i c



Российская Академия няук
И н сти тут востоковедения

СанктП етербураский филиал

АЛ^исматулинzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

примере  братства



Утверждено к печати Ученым советом

Санкт- Петербургского филиала

Института востоковедения РАНzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Ответственный редактор
О. Ф. АкимушкинzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Хисматулин  А.  А. Суфийская ритуальная практика: (Н а примере
братства Накшбандийа). — СПб.: Ц ентр «П етербургское Востокове-
дение«, 1996. -  208 с. (Orientalia).

В данной книге впервые в истории российского востоковедения предприня -
та попытка рассмотрения ритуальной мистической практики на примере конкрет-
но взятого суфийского братства (Накшбандийа). И сламская мистическая прак -
тика методологически отражена в работе как выросшая в рамках культовой
практики нормативного ислама и затем вышедшая за них.

Книга условно делится на три части: историческую (Глава I), практическую
(Главы II, III, IV, V) и П риложение. В исторической части рассказывается о по -
явлении, становлении и развитии школы Хваджаган и братства Накшбандийа,
описываются характерные черты практики школы, последовательные изменения
в ней и ее трансформация с приходом Баха ад- Дина Накшбанда. П рактическая
часть рассматривает ф ормирование бинома «муршид- мурид», последовательно
касаясь технических приемов и упражнений, служащих для становления и зак -
репления отношений внутри бинома  (сухбат,  тасарруф, таваджжух,  муракаба и
др.). Главы III, IV и V разбирают конкретно взятые виды практики братства  (зикр,
хатм,  самас), уделяя внимание их происхождению и правомерности существова-
ния с точки зрения нормативного ислама и переходя затем к их практике в
братстве. В приложении представлен перевод трех избранных глав из клас-
сического произведения Абу Хамида ал- Газали «Эликсир счастья».

Для востоковедов, религиоведов, этнографов, а также для всех интересую-
щихся культурой стран Востока и исламским мистицизмом.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Перепечатк а  данног о  издания , а равн о  отдельны х его часте й запрещена .
Любо е  использовани е  материало в  данног о  издани я  возможн о  исключительн о
с письменног о  разрешени я издательства .
No  par t   of  thi s  publicatio n  may be reproduced ,  store d  in a  retrieva l  system s or
transmitte d  in any for m or by any means :   electronic ,  magneti c  tape ,   mechanical ,
photocopying ,   recordin g  or otherwis e  withou t   permissio n  in writin g  for m  of  the
publishin g house .

IS B N  5 - 8 5 8 0 3 - 0 7 4 - 2 © А. А. Хисматулин, 1996
© Ц е н тр «П етербургск о е

Восток оведен и е», 1996

© R I E N T A L I A
зарегистрированная торговая марка

зарегистрированная
торговая марка



Содержание

Введение 7
К раткий обзор основных источников и исследований 12

И сточники 12
И сследования 15
П ринцип изложения материала 16zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Глава I. И стория образования братства Накшбандийа 18
Ш кола Хваджаган 19
Б ратство Накшбандийа . 21

Глава П. Принципы духовно- религиозной жизни
и формирование биномаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  «луршид- лурид» 29

Варианты обучения в братстве:  джазба и су лук 34
Путь «привлечения»  {джазба) Зб

Сухбат и нисбат 44
Тасарруф 47

Анализ практики инициации, сухбагпа,  нисбата и
тасарруфа 53
Путь обучения  (сулук) 63
К онцентрация внимания (табаджжух) 65
Мураыба 68
Выводы 69

ГлаваШ . Теомнемия  (зикр) 73
Традиционные формулы зикра 78

Стадии зикра 82
Зи/ ср в братстве Накшбандийа 84
Ш кола Хваджаган 84
Б ратство Накшбандийа 86

Анализ практики  зикра 92
Выводы 102

Глава IV. Рецитация канонических текстов  (&атл). 105
Традиция рецитации К орана 109

Внешний этикет 109
Внутренний этикет 111
Стили рецитации 114
Рецитация и дыхание 116

Хатл в братстве Накшбандийа 118
Школа Хваджаган 118
Б ратство Накшбандийа 121

Выводы 124
Глава V. Аудирование  (сала0)  , 127

Типы аудирования в зависимости от исходных
качеств (состояния) аудитора. 128



6  А. А. Хисматулин. Суфийская ритуальная практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Беззаботное слушание 129
Слушание с порицаемыми качествами 130
Слушание с похвальными качествами 131

Условия, несоблюдение которых приводит к запрету
на дозволительные типы аудирования 131

К атегория исполнителей 132
К атегория инструментов 132
К атегория исполняемого 132
К атегория аудиторов 133

РазрядыzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  самав суфизме 134
Аудирование К орана и обоснование
предпочтения другим видам аудирования 135

Этикет  самас 136
Самас в Накшбандийа 137

Ш кола Хваджаган 137
Б ратство Накшбандийа 137

Анализ практики  самас 139
Выводы 140

Заключение 141
Абу Хамид ал- Газалй. Кймййа- йи сасадат. И збранные главы 145

Зикр. Асл девятый. О поминании Всевышнего 147
Самас. Асл восьмой. Об этикете слушания,  ваджда,
и о понятии слушания, [которые] мы, если будет
угодно Аллаху, рассмотрим в двух разделах 156
Асл восьмой. О чтении К орана 1б5

Литература 190
Глоссарий 194
Summary 203



Введение

Всякая укорененная в истории
народа религия является равным образом

выражением его психологии, подобно
формам правления, им выработанным.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Карл Густав Юнг1

LJ есмотря на наличие контактов мусульманского П ророк а с пред-
" •  ставителями других конфессиональных систем, можн о сказать,
что ислам -  последняя из образовавшихся мировых религий -  по-
добно другим появляется на основе индивидуального религиозного
опыта самого Мухаммада. С течением времени первоначальный ми-
стический опыт П ророка кодифицируется и догматизируется пос-
ледователями новой религии. Все изменения  (бидса7п)2 в ритуале и
догматах, если они официально принимаются и постулируются, на-
ходятся в границах того же исходного мистического опыта и свя-
занных с ним действий П ророка, опираясь на К оран и Сунну, как на
объективный результат этого опыта. «Содержание опыта освящает-
ся и <...> застывает в жесткой, хорошо разработанной структуре.
П рактика и воспроизводство первоначального опыта <...> могут
стать на века ф ормой религиозного опыта для миллионов людей без
малейшей нужды в изменениях»3.

Однако получение сугубо индивидуального мистического опы-
та одним индивидумом лишь отчасти можно внести в рамки его не-
зависимого приобретения другим. Он настолько индивидуален по
глубине и силе охвата, по последствиям и изменениям в психике,
что какие- либо границы здесь могут быть чисто условными. В связи
с чем мистические настроения пока еще в рамках ислама возника-

1  Юнг К  Г. Архетип и символ. М., 1991. С. 184.
2 Общепризнанным считается, что термин  биЬсат обозначает только негативные
нововведения, хотя Абу Хамид ал- Газали в своем «Эликсире счастья» («Кймййа- йи саса
дат») убедительно показывает, что  бидсат иногда может быть и положительным но-
вовведением  (бидсагП'П нику ) в традицию. В качестве примера им приводится  таравщ,
введенный халифом  сУмаром в ритуал молитвы. Кимийа- йи сасадат. Лакхнау, Навал-
кишор, 1871. С. 180.
3  Юнг К. Г. Архетип и символ. С. 134



8  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ют уже непосредственно после смерти Мухаммада, в среде мисти-
ков- аскетов, размышляющих над полученным П ророком текстом и
приобретающих свой опыт нуминозного. П остепенно происходит
накопление критической массы этого опыта, и она рождает общие
принципы теории и практики исламского мистицизма, размывая тем
самым строгие границы ритуала и догматов нормативного ислама. В
дальнейшем попадающий в сф еру действия исламской культуры ми-
стическо- религиозный опыт других конфессий успешно перекоди -
руется первой и органично включается в арсенал суфизма. Теоре-
тические рассуждения суфиев становятся все более спекулятивны-
ми, вырабатываемая накапливаемым опытом практика -  все более
усложненной и изысканной, а количество последователей -  все бо-
лее значительным. С появлением лиц, группирующихся вокруг од-
ного лидера, обладающего бесспорным индивидуальным мистиче-
ским опытом, начинается процесс относительной фиксации этого
опыта и передачи его и всего, что с ним связано, из поколения в
поколение.

П рагматический суфизм как в целом, так и в ф орме, функ -
ционирующей в братстве Накшбандийа в частности, начинает пред-
ставлять собой определенную систему, работающую в первую оче-
редь с психикой адептов суфийских братств. Она, веками оттачи -
ваемая и выпестованная в рамках нормативного ислама и затем вы-
шедшая за них, включает в себя хорошо подобранный комплекс
различных психотехнических, духовно- религиозных и чисто физи -
ческих упражнений, позволяющих очень гибко и индивидуально
подходить к личности каждого последователя мистического пути.
П оэтому, по справедливому замечанию п роф . О. Ф. Акимушкина,
«прагматический мистицизм должен стать <...> предметом всесто-
роннего изучения психологов, этнопсихологов и медиков- психиа-
тров» 4 . Однако специфичность и узкая направленность этого «пред-
мета», связанная с его маргинальным, находящимся на стыке не-
скольких наук положением, а также отсутствие возможности ре -
ально ознакомиться с необходимыми для изучения оригинальными
текстами, привели к тому, что вышеуказанные специалисты, с одной
стороны, не смогли в должной мере обратить внимание на практи -
ку исламского мистицизма как на объект, требующий всесторонне-
го исследования, а с другой стороны, отечественное востоковеде-
ние, практически не затрагивая вопросов, относящихся к сф ере
деятельности тех же специалистов, оставило своеобразную лакуну в
изучении прагматического суфизма, которая фактически никак не
заполнялась с момента выхода в Самарканде в 1905 году книги
К. К азанского «Суфизм с точки зрения современной психопатоло-

4zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Тримитем  Дяс.  С. Суфийские ордены в исламе/ П ер, с англ., под ред. и с предисл.
О. Ф. Ахимушкина. М., 1989. С. 209.



Введение  9zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

гии*. И сключение представляют отдельные публикации, ориентиро-
ванные на общее описание ритуальной практики суфийских братств
в конкретно взятом регионе. В качестве примера можно привести
работу И. П. П етрушевского «Ислам в Иране» (1966. С. 310- 350) и
работу С. А. Кириллиной «Культово- обрядовая практика суфийских
братств Египта (Х1Х~нач. XX в.)» (1989). К сожалению, такого рода
публикаций -  считанные единицы, и они подчас носят достаточно
фрагментарный характер, если рассматривать практику конкретно
взятого братства.

Гораздо лучше обстоит дело в западном востоковедении, хотя
справедливости ради надо отметить, что и здесь суфийская практи -
ка оказалась реально обойденной вниманием требуемых специалис-
тов. Н есмотря на это, того белого пятна, к оторое образовалось в
отечественной ориенталистике, в западной не существует, и по пре-
имуществу благодаря многочисленным изданиям оригинальных тек -
стов различных суфийских братств и виднейших теоретиков су-
физма, сопровождаемых, как правило, переводами, а также в силу
попыток самих востоковедов разобраться в механизме воздействия
мистической практики на психику адептов братств. К онечно же,
строго академических работ, посвященных только практике ислам-
ского мистицизма, не так много, как того хотелось бы, но они, под-
готовленные на хорошей источниковедческой базе, есть. Хотя не-
которые из них носят сугубо описательный характер, тем не менее
проводится сравнительный анализ наиболее ярких аспектов прак -
тикиzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  тасаввуфа с аналогичными в других конфессиональных систе-
мах и иногда привлекаются материалы из смежных отраслей науки.
Среди последних особо следует отметить работу французских ори -
енталистов G.- C. Anawati и Louis G ardet «Mystique Musulmane» (1976),
а также представителя немецкой школы востоковедения А.- М. Schimmel
«Mystical D imensions of Islam» (1975), которые наряду с фундамен-
тальным трудом английского ориенталиста J. Sp. Trimingham'a «The
Sufi Orders in Islam» (1971), остаются наиболее информативными ис-
следованиями по прагматическому суфизму в целом.

Актуальность всестороннего рассмотрения этого предмета
должна стать очевидной, если задаться вопросами: каким образом
создаются отношения в биноме5 «муршид ~ мурид» или «учитель -
ученик», на чем они базируются, благодаря чему первый элемент
становится ддя второго как бы реальным воплощением бога на Зем-
ле, как и почему второй элемент этого бинохма становится всецело
зависимым от воли первого, и как потом в период каких- либо со-
циально- политических кризисов это ядро дервишеского объедине-

5 Весьма удачно найденный термин заимствован нами из работы О. Ф. Акимушки-
на. См.: Акимушкин О. Ф. Институт «хангах» и бином «муршид- мурид» в становлении
организационных форм тасаввуфа //  Ислам и проблемы межцивилизационных взаи-
моотношений. М., 1994. С. 11- 20.



1 0  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ния, являясь его цементирующей и сплачивающей основой, начи -
нает играть определяющую роль в проведении той или иной уже
чисто политической линии конкретно взятого суфийского брат-
ства. В особенности это касается чрезвычайно политически актив-
ного братства Накшбандийа, ареал распространения к оторого не
ограничен каким- то отдельным регионом, но весьма и весьма ши-
рок -  от К аира и Боснии на западе до Китая и И ндонезии на восто -
ке, от П оволжья и Северного Кавказа на севере до Индии и Хиджа-
за на юге. В этой связи уместно вспомнить о политической роли
братства хотя бы в отечественной истории, а именно, о его роли в
сопротивлении имперским амбициям сначала царской России (вос-
стание Шамиля), а затем и Советской Республики (басмаческое дви-
жение в Дагестане и Средней Азии в 1918—1923 годах, вооруженное
сопротивление советским войскам в Афганистане и т. д.).

П оставленные выше вопросы косвенно нередко затрагива-
лись в различных исследованиях о социально- политической роли
суфийских братств. Н е раз говорилось и об особой роли шейхов,
как своего рода неких политических вождей, ведущих за собой
массы в период социально- политических конфликтов и неурядиц.
Н е раз отмечалось также и особое значение отношений «шейх -  му-
рид» 6 . Н о дальше констатации факта полного и беспрекословного
подчинения второго первому и объяснения этого ф акта специфи -
кой восточной системы воспитания дело, как правило, не шло. В
западной ориенталистике первый реальный свет на ф ормирование
этих отношений пролила все та же работа Дж. Тримингема, где
автор в разделе о ритуале и церемониях в братствах недвусмыслен -
но замечает, что для некоторых адептов практикуемые в мистициз-
ме упражнения, доводящие первых до состояния транса, «...стано-
вятся [ реальным ] наркотиком, по которому тоскуют душа и те-
ло» 7 . Если к этому добавить, что получение такого рода психи-
ческого наркотика целиком и полностью зависит от воли шейха, то
налицо одно из связующих звеньев для становления бинома.

П ервым существенным сдвигом в указанном направлении в
отечественном востоковедении стала публикация статей по суфизму
О. Ф. Акимушкина и А. Д. Кныша в энциклопедическом словаре по
исламу (1991). Одновременно А. Д. Кнышем был поднят вопрос о
необходимости изучения механизма функционирования братств и
его конкретных проявлений, в особенности, в малоизученных сред-
неазиатских суфийских братствах (1991. С. 183, 186). Следующим
шагом стала публикация статьи О. Ф. Акимушкина (1994), в которой

6 См., напр.:zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Кириллина  С. А. Эволюция египетских суфийских братств (Х1Х- начало
XX в.) / /  Ислам. П роблемы идеологии, права, политики и экономики. М., 1985.
С. 173- 174.
7  Тримишем Дж.  С. Суфийские ордены... С. 164.



Введение  1 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ясно и лаконично показан общий путь развитияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  тасаввуфа, начиная
от демократических отношений внутри суфийской общины и закан -
чивая «...превращением учителя в авторитарного наставника- дикта-
тора...» 8 . Однако до появления необходимого объема исследований
и переводов по данному предмету и превращения количества в
качество еще далеко. П оэтому всестороннее изучение практики ис-
ламского мистицизма как раз и может обеспечить накопление та-
кового объема и дать более широкое представление о сути отно-
шений внутри основного структурного элемента братства -  бинома
«шейх — мурид» и о его базисе, представленном каждодневными
практическими упражнениями, в ходе выполнения которых выкри-
сталлизовываются эти отношения.

Н астоящая работа посвящена изучению некоторых основных
аспектов практики братства Накшбандийа и его предшественницы
школы Хваджаган в классический период своего становления и раз-
вития на территории современной Средней Азии до начала появле-
ний дочерних образований братства в других регионах (Турция,
И ран -  вторая половина XV в., Афганистан, Индия -  середина XVI в.,
Палестина -  начало XVII в., Й емен, Хиджаз, Египет, Сирия -  сере-
дина XVII в., П оволжье -  XVIII в., Курдистан, Индонезия, Кавказ -
начало- середина ХЕК в.), то есть будет рассматривать практику школы
и братства в период с середины XII по конец XV века. Этот период
знаменует собой выработку и закрепление за братством его орга-
низационных принципов, а также собственного мистического пути,
выраженного в практике братства, характерные черты которой, за
небольшим исключением, можно впоследствии наблюдать в его
дочерних формированиях. Автор попытается ответить на вопросы,
что же стоит за индивидуальным мистическим опытом, каким обра-
зом и благодаря чему он приобретается, и как он передается от
учителя к ученику.

Акимушкин О. Ф. Институт «хангах»... С. 16.



Источники

Краткий обзор
основных

источников
и исследований

ИсточникиzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

И сточниковедческой базой для подготовки и написания работы
большей частью послужили оригинальные материалы, касающи-

еся, с одной стороны, рассмотрения повседневной нормативной
практики ислама и вставшей на ноги в ее рамках общесуфийской
практики аудированияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (сама"), теомнемии  (зикр) и рецитации кано -
нических текстов  (&апгм), а с другой -  материалы, относящиеся су-
губо к практике братства Накшбандийа.

Среди первых имеет смысл особо выделить труд виднейшего
исламского теолога, ф илософ а и правоведа Абу Хамида ал- Газалй
ат- Тусй (1058- 1111) «Кймййа- йи сасадат» («Эликсир счастья»)1. Следу-
ет отметить, что творчество ал- Газали отнюдь не ограничивается
этой работой. Его перу принадлежат многие известные произведе-
ния по философии, юриспруденции, логике, теологии и суфизму,
которые до сих пор представляют собой ценнейшее идейное насле-
дие современного ислама. Ал- Газали до сегодняшнего дня остается
самым плодовитым мыслителем мусульманского мира. Говорят, что
если разделить количество написанных им страниц (из дошедших до
нас произведений) на дни его жизни, то получится, что в день он
писал по четыре страницы 2 . В целом же творчество ал- Газали под-
разделяют на три основных периода.

П ервый период относят к началу его преподавательской дея -
тельности сначала в Нишапуре, а затем в Багдаде при правлении
сельджукидского вазира Низам ал- Мулка ат- Тусй (убит 1095) 3. . Дея -

1  Щеглова О. П. Каталог литографированных книг на персидском языке в собрании
ЛО ИВ АН СССР. М., 1975. Т. 1. С. 220. №  453-
2  сАбд ар'Рафйс Ханкнлт. Тарйх- и  сурф ан ва сурфан - и йранй (аз Байазйд- и Бистамй та
H yp сАлйшах- и Гунабадй). Тегеран, 1993. С. 412. Далее -  Тарих- и  сурфан...
3  Hourani  George F. The Chronology of G hazali's Writings / /  JAOS. Vol.79. N 4 (Oct.-
D ec ) . 1959. P. 225- 233.



Краткий обзор основных источников и исследований  1 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

тельность последнего характеризуется созданием сети религиозных
учрежденийzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (мадраса) на территории от современной Сирии до Хо-
расана с целью «реанимации» и защиты суннитского ислама.

В одно из таких учреждений, названных в его честь Низа-
мийа, Низам ал- Мулк приглашает своего земляка из Туса 4 . В те-
чение четырех лет (1091/2- 1095) ал- Газали, нардду с преподавани-
ем, пишет массу работ, посвященных главным образом философии,
юриспруденции, теологии и различным школам нормативного исла-
ма. Однако к концу этого периода, проштудировав и осмыслив все
основные труды своего времени по теологии и философии, ал- Га-
зали начинает изучать известные произведения мусульманских мис-
тиков, что приводит к его искренней заинтересованности мисти-
ческой практикой. Он прекращает преподавание в Низамийа и на
полгода становится последователем мистического пути. По- види-
мому, аналитический склад ума ал- Газали не позволил ему отдать
себя всецело в руки шейха, что привело философа к неудачам на
поприще прагматического суфизма, к духовному кризису и отъезду
из Багдада .

Второй творческий период ал- Газали определяется 11- ю го-
дами странствий (1095- 1106), в течение которых около 2- х лет он
проводит в Сирии, затем отправляется в другие арабские страны,
посещая Иерусалим, после чего совершает  хаджж, а по окончании
хаджжа он возвращается в родной Туе, откуда его приглашает на
преподавательскую службу в Нишапур в медресе Низамийа сын Ни-
зам ал- Мулка Oagp ал- Мулк. Эти, проведенные в странствиях 11
лет, стали самым плодотворным периодом жизни ал- Газали. Между
1097 и 1102 годами, будучи в Сирии, Иерусалиме, Хиджазе и на ро-
дине в Тусе, он пишет свое пожалуй самое известное и объемное
произведение -  «Ихйа1 °улум ад- дйн» («Воскрешение наук о вере»)  6 ,
в котором очень детально и со свойственной ал- Газали логикой и
аргументацией рассматриваются абсолютно все аспекты практики
нормативного ислама и выросшей из нее мистической практики то-
го времени. Наряду с прочими написанными в этот же период со-
чинениями, в свет выходит другая популярная работа ал- Газали «Кй-
мййа- йи сасадат» («Эликсир счастья»), которая была закончена им
между 1102- 1105 годами. Эта работа -  одна из немногих, созданных
автором на персидском языке. Существует расхожее, но, как пред-
ставляется, не совсем корректное мнение, будто бы «Эликсир« по
содержанию дублирует «Воскрешение наук». Трудно предположить,

4 Тарих- и  сурфан... С. 416; Грюнебаум Г. Э. фон. Классический ислам/Пер, с англ.. М.,
1988. С. 144- 145.
5 Тарих- и  сурфан... С. 410.
6 Несмотря на известность сочинения, на русский язык переводились только не-
многие избранные главы. См: Шумкин В. В. Воскрешение наук о вере. Избранные
главы. М., 1980,



1 4  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

что, находясь в зрелом возрасте, будучи уже известным всему му-
сульманскому миру, ал- Газали взялся повторить единожды написан -
ное. Действительно, «Эликсир» структурно схож с «Воскрешением
наук». Там то же самое разделение по главам, такое же композици -
онное построение, но даже беглого взгляда достаточно, чтобы уви-
деть, что содержание глав сильно сжато. Оставлена только самая
суть, переосмысленная во многих местах пройденным жизненным
путем. Отсюда и другое название произведения.

Третий период творчества ал- Газали можно условно обо-
значить моментом его возвращения к преподаванию в нишапурскои
Низамийа в 1106 году, продолжавшемуся не более двух лет, вплоть
до его смерти в 1111 году в Тусе.

Хотя при подготовке настоящей работы были использованы
как материалы из «Воскрешения наук», так и из «Эликсира счастья»,
мы посчитали целесообразным в связи с тем, что «Эликсир счастья»
никогда не переводился на русский язык, дать в П риложениях (А, В
и С) перевод избранных глав, относящихся к разбираемым ниже
аспектам прагматического суфизма. П еревод сделан на базе второ -
го индийского издания сочинения в Лакхнау, Навалкишор (1871 г.).

Среди материалов, относящихся исключительно к ритуальной
практике братства Накшбандийа, почетное место занимает серьез -
ное агиографическое сочинение Ф ахр ад- Дйна сАлй б. Хусайна Ка-
шйфй Васиза (1463- 1531) «Рашахат сайн ал- хайат» («Капли из источ-
ника вечной жизни») 7 , писавшееся им в течение многих лет и за-
конченное к 1503 г. Сочинение в строгой последовательности со-
держит жизнеописание и высказывания 98 шейхов (принадлежащих
в основном к братству Накшбандийа, частично же -  к возникшему в
тюркской среде братству Й асавийа), что охватывает период разви -
тия братства и его практики на протяжении более чем трех с поло-
виной веков, то есть с момента появления основателя школы Хва-
джаган Й усуфа ал- Хамаданй (ум. 1140) и до 1499 г.8. Это сочинение
много раз переиздавалось в Индии, И ране, Средней Азии (Ташкент),
Египте, Мекке, переводилось на арабский и турецкий языки. Мы в
настоящей работе пользовались индийским изданием Лахкнау, На-
валкишор (1897 г.).

Другим ценным источником, вобравшим в себя пять трудов
шейхов братства, стало их литографическое издание под редакцией
Абу- л- Мухсина Мухаммад- Бакира б. Мухамада- сАлй, вышедшее в свет
в 1910 году в Бухаре под общим названием «Макамат- и хазрат- и Јва-

7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Щеглова О. П. Каталог... Т. 1. С. 134. 237- 24(Х
8  Farhadi Rawan A.  G. On some early N aqshbandi major works, in: N aqshbandis, His-
torical D evelopments & Present Situation of Muslim Mystical Order / /  Proceedings of
the Sevres Round Table 2- 4 May 1985. Varia Turcica, XVIII. Istanbul; Paris, 1990. P.  66.



Краткий обзор основных источников и исследований  1 5zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

джа Накшбанд» («Деяния хваджы Накшбанда») 9 -  Салиха ал- Бу^арй
(XIV в.). К роме названного центрального сочинения в него в ниже-
приведенной последовательности на полях были также включены:
«Анфас- и нафйса» сУбайдаллаха Ахрара (1404- 1490), «Рисала- йи хаз-
рат- и  сазйзан>» сАлй Рамитанй (ум. 1315 г. или 1321 г.), «Рисала- йи куц-
сиййа»» Мухаммада П арса (1345- 1420) и «Рисала- йи хазрат- и мавлана
Джами» сАбд ар- Рахмана Джами (1414- 1492). Ценность издания со-
стоит в том, что в указанных текстах так или иначе отражена спе-
цифика практики братства на протяжении, по крайней мере, 150-
200 лет. Этот сборник был переиздан в Индии и И ран е 1 0 . В нашей
работе был использован его первоначальный бухарский вариант.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Исследования

ак уже отмечалось выше, отечественная литература отнюдь не
изобилует исследованиями, которые были бы посвящены анализу

практики исламского мистицизма. Самыми информативными и про -
фессионально написанными следует считать статьи по суфизму
О. Ф. Акимушкина и А. Д. Кныша в исламском энциклопедическом
словаре (1991). Среди тех, кто хотя бы вскользь в своих работах
останавливался на практике братства Накшбандийа, стоит отметить
А. А. Семенова (1914), В. А. Гордлевского (1934, 19б2), С. М. Деми-
дова (1978) и А. Мухаммедходжаева (1991).

Западные исследователи, менее стесненные идеологическими
рамками, сдерживавшими долгое время отечественную науку, по-
шли дальше в своих изысканиях. К  середине 70- х годов нынешнего
века там вышел ряд общих работ по практике исламского мисти-
цизма и также ряд специальных, посвященных какому- либо кон -
кретному братству. И з первых обращают на себя внимание общие и
специальные работы по суфизму, подготавливаемые и публикуемые
экспортированными на Запад формированиями суфийских братств.
Среди таковых следует выделить публикацию сборника статей изда-
тельством братстваzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Нисматуллахийа  -  Classical Persian Sufism: from
its Origins to Rumi (1990), в котором работа М. I. Waley (Contem-
plative Disciplines in Early Persian Sufism) рассматривает ключевые
аспекты практики мистицизма в целом, сформировавшиеся на осно-
ве традиции нормативного ислама.

В отношении работ, специально посвященных практике На-
кшбандийа, необходимо остановиться на трудах ученого, целена-
правленно занимавшегося изучением всех аспектов деятельности
Накшбандийа (в том числе и практики). Речь идет о проф ессоре

9  Щеглова О. П. Каталог... Т. 1. С. 131. №  228.
1 0  FarhadiR.  A. G. On some early N aqshbandi... P. 65.



1 6  А. А. Хисматулин. Суфийская ритуальная практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

К алифорнийского Университета в Б еркли Хамиде Алтаре (H amid
Algar: 1975) п . Его плодотворные исследования в библиотеках Ев-
ропы и исламского мира увенчались серией статей по Накшбан -
дийа, однако найти их в России затруднительно.

Особо следует выделить также Мариана Моле (Marijan Mole:
1957, 1958, I960), подвижничество которого на поприще исследо-
ваний, главным образом на ниве публикаций оригинальных суфий-
ских трактатов, трудно переоценить. И менно таким людям необхо-
димо воздать должное за создание той источниковедческой базы,
без которой невозможно написание ни одного серьезного исследо-
вания.

Целый сборник статей по Накшбандийа был подготовлен и
вышел в свет в Стамбуле под общим названием N aqshbandis (1990).
Его издание было обеспечено проведением в 1985 г. второго меж-
дународного круглого стола по проблемам исторического развития
и современного положения в братстве. Касательно темы нашего
исследования здесь нужно отметить работу Michel1 a Chodkiewicz
«Quelques Aspects des Techniques Spirituelles dans la Tariqa N aqsh -
bandiyya», которая напрямую затрагивает некоторые основные ас-
пекты практики братства, а также статью Johan 'a G. J. Тег H aar
«The N aqshbandi Tradition in the Eyes of Ahmad Sirhindi», разбираю-
щую вопросы сохранения и передачи традиции и относящуюся в
основном к практике в дочернем формировании братства -  Н акш-
бандийа- Муджадцадийа -  в Индии во второй половине XVI- начале
XVII веков. К роме них к вопросу практики обращается и Stephane
Ruspoli («Reflexions sur la voie spirituelle des N aqshbandi»).

И наконец, нельзя не отметить исключительно добротное ис-
следование мистической практики Накшбандийа, выполненное не
так давно немецким ученым Ф рицем Майером (Fritz Meier: 1994).

Вышеприведенный краткий обзор дает общее представление
о работе, проводимой в западной ориенталистике в части исследо-
ваний практической стороны мистицизма в Накшбандийа, однако
(за редким исключением) указанные исследования по большей части
носят описательный и констатационный характер, так как базиру-
ются на одних и тех же источниках -  трактатах шейхов братства.

Принцип изложения материала

U астоящую работу можно условно подразделить на три части: ис-
" торическую (Глава I), практическую (Главы II, III, IV, V) и П ри -
ложения. В исторической части рассказывается о появлении, ста-

11zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Algar Hamid Bibliographical notes on the Naqshbandi tariqat //  Essays on Islamic
philosophy and science/Ed, by George F. Hourani. Albany, 1975. P. 255.



Краткий обзор основных  источников и исследований  1 7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

новлении и развитии школы Хваджаган и братства Накшбандийа,
описываются характерные черты практики школы, последователь-
ные изменения в ней и ее трансформация с приходом Баха ад- Дина
Накшбанда. П рактическая часть, во второй главе рассматривает
формирование бинома «муршид- мурид», последовательно касаясь
технических приемов и упражнений, служащих для становления и
закрепления отношений внутри биномаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (сухбат,  тасарруф,  тавадж-
жух, мурашба и др.). Главы III, IV и V разбирают конкретно взятые
виды практики братства  (зикр,  хатм,  самас)} уделяя внимание их про -
исхождению и правомерности существования с точки зрения нор -
мативного ислама и переходя затем к их практике в братстве. В
конце каждой из этих глав предлагается анализ данного вида прак -
тики и выводы. В Заключении даны выводы в целом по всему иссле-
дованию. П риложения представляют собой переводы трех избран -
ных глав из  Кимийа- йи сасадащ Абу Хамида ал- Газали, относящиеся к
трем аспектам разбираемого здесь прагматического мистицизма:
зжра, хатма, самас.

Поскольку работа основывается на персидских письменных ис-
точниках, термины и имена собственные, представленные в ней, даны
в персидском варианте произношения — в отличие от арабского. В
соответствии с этим при первом употреблении они обязательно да-
ются с диакритикой, отражающей персидскую традицию.

Автор выражает свою искреннюю признательность О. Ф. Аки-
мушкину, С. М. П розорову, Д. Л. Спиваку и Ю. В. К норозову за по-
мощь и ценные консультации при написании этой работы.

Автор благодарен своей жен е Татьяне, терпением и любовью
много способствовавшей завершению этой книги.



Глава IzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

История
образования

братства
Накшбандииа

К середине XI века в мусульманском мистицизме происходит на-
копление той критической массы индивидуального религиозно-

го опыта ранних суфиев, которая позволяет его осмыслить и по-
дойти к качественно новому витку развития -  превращению досто-
яния немногих в массовое достояние. Сочинениями и руководства-
ми, объединявшими разрозненный дотоле мистический опыт суфиев
различных уголков исламского мира, подготовлен общий идейный и
теоретический фундамент, на котором отчетливо выстраиваются
основные положенияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  тасавбуфа. П роисходит окончательная шли-
ф овка института  силсила (цепи духовной преемственности), обосно-
вывавшего правомочность существования того или иного духовного
опыта в рамках ислама, и ритуала инициации, позволявшего приоб-
щиться к этому опыту. На базе обителей - кружков  (хаигах/ рибат),
служивших до этого ф ормой случайных и непостоянных объедине-
ний мистиков, уже начинают зарождаться отношения нового типа -
«муршид- мурид» («наставник- послушник»), характеризующиеся пере-
становкой акцентов с места, где можно было обогатить свой духов-
но- религиозный опыт и обменяться им, на человека, следование за
которым и признанный авторитет мистического пути которого по-
зволяли овладеть этим путем, получить разрешение  (иджаза), давав-
шее право на набор, наставничество и обучение собственных пос-
ледователей тому же авторитетному мистическому пути и бесспор-
ному мистическому опыту. Не последнюю роль играет и то, что в
своем подавляющем большинстве ключевыми фигурами, на-
чинающими объединять вокруг себя желавших встать на мистиче-
ский путь, становились выходцы из элитной среды, получившие пре-
красное образование и имевшие репутацию первоклассных право-
ведов, теологов и философов в сф ере нормативного ислама. Дру-
гими словами, мистический опыт этих людей, удовлетворяя религиоз-
ные потребности рядового мусульманина, перестает быть крамоль-
ным с точки зрения нормативного ислама, и суфизм практически
полностью становится готовым принять широкие массы или же пой-
ти в них.



Глава  I.  История образования братства  Накшбандийа  1 9zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Ш кола Хвадзкаеан

О дним из признанных авторитетов такого рода в Хорасане и
Мавераннахре становится хваджа Абу Й аск^б Й усуф ал- Хамада-

нй (1048- 1140). Хорошо подготовленный в мусульманской юриспру-
денции благодаря руководству известного шафи ситского юриста
Абу И схака аш- Шйразй (ум. 1083) ] , он какое- то время преподает в
медресе Низамийа в Багдаде, после чего неожиданно оставляет по-
прище правоведа, становясь последователем мистического пути.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
Хирку он получает сразу от трех шейхов: сАбдаллаха ал- Джувайнй,
от шейха Хасана ас- Саккака ас- Симнанй, известного своей обителью
в Симнане, и от Абу сАлй ал- Фармазй ат- Тусй (ум. 1084 г.), объеди-
нившего практику нескольких существовавших в то время суфий-
ских течений  2 . Собрав воедино полученные от них знания, Й усуф
ал- Хамадани отправляется в странствия, обучая и обучаясь  (ифада 6а
истифада намуда), пока не оседает в Хорасане, периодически меняя
место своего пребывания с Мерва на Герат, и наоборот3 . Во время
посещения им Бухары его муридом в возрасте 22 лет становится
сАбд ал- ^алик ал- Гидждуванй (ум. 1220 г.) -  впоследствии четвертый
халифа Й усуфа ал- Хамадани и основатель школы Хваджаган.

сАбд ал- Халик ал- Гидждувани приходит к Й усуфу ал- Хамадани
с уже приобретенным мистическим опытом. Традиция свидетель-
ствует, что этот опыт он получает благодаря Хизру (ар.: ал- Хидр,
ал- Хадир) -  духу мусульманского гнозиса, после чего им же направ-
ляется на обучение к Й усуфу ал- Хамадани. С приходом  сАбд ал- Ха-
лика в прагматическом суфизме, по крайней мере на территории
Мавераннахра и Хорасана, вводится новая практика отправления
зикра на задержке дыхания, составляющая суть опыта сАбд ал- Хали-
ка и характеризующаяся тихим про себя или молчаливым прогова-
риванием формул теомнемии, которая принципиально отличается
от предлагаемой его земным учителем (см. Гл. III). Сам став шей-
хом,  сАбд ал- Халик закладывает восемь основных принципов духов-
но- религиозной практики будущей школы, половина из которых ка-
сается непосредственно предложенного им варианта отправления
зикра, а оставшиеся -  регламентируют повседневную жизнедеятель-
ность каждого вставшего на мистический путь в рамках школы и
закрепляют отношения в биноме «муршид- мурид» (см. Гл. II). Они,
вместе с практикой тихого  зикра (зикр- и  &афй), начинают выступать
в качестве характерных отличительных признаков школы Хваджа-
ган, с которыми она выходит в простой народ.

1  Трнмитем  Дж. Суфийские ордены... С. 54
2 Тарих- и  сурфан... С. 384, 423
3  Фахр ад- Лии  сАли  б. Хусайи  Кашифи  Васиз. Рашахат сайн ал- хайат (Капли из источ-
ника вечной жизни). Лакхнау; Н авалкишор, 1897. С. б. Далее -  Рашахат...



2 0  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Цепь духовной преемственности школы Хваджаган далее по
нисходящей проходит через четвертого халифа сАбд ал- Халика -
сАрифа Ривгари (ум. 1259 г.), от него -  через Махмуда Анджира
Фагнави (ум. 1286 г.), от последнего -  через сАли Рамитани (ум.
1315 г.), от Рамитани -  через Мухаммада Баба- йи Саммаси (или Си-
маси) (ум. 1340 г.) к шейху Амиру Кулалу (ум. 1370 г.) -  наставнику
Баха ад- Дина Накшбанда. На протяжении более чем одного столе-
тия -  от сАбд ал- Халика до Баха ад- Дина Накшбанда -  деятельность
школы Хваджаган не выходила далеко за пределы Б ухарскогоzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  ви-
лайагпа. Все шейхи школы были из деревень и селений вокруг Буха-
ры: Гидждуван -  шесть  фарсангоб 4 от Бухары, Ривгари -  шесть  фар-
сашоб от Бухары, один -  от Гидждувана, Рамитан -  два  фарсаша от
Бухары и т. д. За редким исключением шейхи школы не отличались
наличием формального образования, а некоторые из них были во -
обще полуграмотными. Н абор учеников и последователей осуще-
ствлялся из такой же деревенской среды и происходил либо спон -
танно, по воле случая, в самых людных местах во время путешест-
вий шейхов по деревням и городам, либо целенаправленно, когда
кто- то из родственников будущего ученика приводил последнего на
обучение к шейхам школы, или же деревенская молодежь, стекав-
шаяся в города в поисках работы или возможности получить какое -
то образование, становилась объектом внимания шейхов школы.
Так например, Амир Кулал был «найден» своим шейхом на базаре, а
у Накшбанда интерес к мистике проявился благодаря его деду, ко -
торый имел прочные связи с суфиями  5 . За этот же период време-
ни прагматический путь школы претерпевает некоторые изменения,
и ее практика становится более колоритной, когда четвертый ха-
лиф а сАбд ал- Халика -  сАриф Ривгари, находясь при смерти, отхо -
дит от использования в качестве основного упражнения исклю-
чительно тихого  зикра и обосновывает правомерность отправления
громкого подобающими для этого ситуациями, а именно: в момент
физической смерти мистика и во время духовного рождения вновь
посвященного, то есть во время инициации и на начальной стадии
обучения. Начиная с правопреемника сАрифа -  шейха Махмуда Ан-
джира Фагнави -  и вплоть до появления в школе Баха ад- Дина Накш-
банда, наряду с тихим  зикром практикуется и громкий его вари -
ант 6 . И наче говоря, инициатива, предложенная основателем школы
по части отправления мысленного богопоминания на задержке ды-
хания, не стала достаточно популярной с тем, чтобы утвердить себя

4 1  фарсанг или  фарсах может быть равен: а) трем милям или 12 000 локтей, то есть
12 600 м; б) 5919 м « 6 км. См.: М. М/ ин. Фарханг- и ф арси (П ерсидский толковый
словарь). Тегеран, 1992. Т. 2. С. 2517.
5 Ислам. Энциклопедический словарь. М., 1991. С. 186.
6 Рашахат... С. 54.



Глава I. История образования братства Накшбандийа  2 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

в качестве единственно возможной. Скорее всего, это можно
объяснить влиянием устойчивой традиции рецитации вслух Корана
и тесными контактами с уже сформировавшимся к тому времени и
отправлявшим только громкийzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зи/ ср тюркским братством Йасавийа,
основатель к оторого -  Ахмад Йасави (ум. 1166/  67 г . ) -  проходил
курс формального обучения вместе с сАбд ал- Халиком у Йусуфа ал-
Хамадани.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Братство  Накшбандийа

В озродить практику тихого  зикра сАбд ал- Халика суждено было
Баха1 ад- Дйну Накшбанду (718/Ш&- 791/1389) -  основателю- эпо-

ниму братства Накшбандийа, родившемуся в селении Каср- и хиндуван
(«Замок индусов»), расположенному неподалеку от Бухары. Впослед-
ствии это селение в его честь переименовывается в Каср- и  сариф'ан
(«Замок мистиков»).

Задолго до рождения Накшбанда шейх школы Хваджаган Му-
хаммад Баба- йи Саммаси часто посещал это селение, приговаривая:

«Отсюда веет духом человека, благодаря которому скоро
Каср- и хиндуван станет  Каср- и сарифан*.

Через три дня после рождения Накшбанда его дед, бывший
одним из искренних почитателей Мухаммада Баба- йи Саммаси, ре-
шил принести новорожденного к шейху. Как только тот увидел его,
то сказал:

«Это -  мое чадо  (фарзанд). Мы его признали  (кабул)».
Затем, обратившись к своим последователям, заметил:
«Это -  тот человек, веяние духа которого мы слышали рань-

ше. Надеюсь, что вскоре он станет эпохальным вождем».
Вслед за тем шейх остановил свой взгляд на Амире Кулале,

который был его заместителем, и, обращаясь только к нему, сказал:
«Ты не откажешь моему чаду Баха ад- Дину в милости и обуче-

нии. Я тебе не прощу, если в отношении него с твоей стороны бу-
дет совершена какая- либо ошибка» 7 .

С раннего возраста, как свидетельствует традиция братства,
Накшбанд стал проявлять чудеса предвидения. Когда ему было че-
тыре года, он сказал отцу о том, что их корова должна будет скоро
отелиться теленком, у которого на лбу будет полумесяц (махча).
Через некоторое время так и произошло. Все посчитали этот слу-
чай результатом влияния благословенной воли Мухаммада Баба- йи
Саммаси  8 .

7  Салих ая- Бухари. Макамат- и хазрат- и хваджа Накшбанд. Бухара, 1910. С. 5. (Далее -
Макамат- и...); Рашахат... С. 41- 42.
8 Макамат- и... С. 6; Рашахат... С.54.



2 2  А. А. Хисматулин. Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Дальнейшее обучение Б аха ад- Дина мистическому пути связа-
но с именем Амира Кулала, который дал слово своему патрону, что
в отношении обучения Б аха ад- Дина с его стороны не будет ника-
ких ошибок. И менно он посвящает Накшбанда, и именно от него
Баха ад- Дин узнаетzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зикр (формулу богопоминания) школы. Однако
Накшбанд отказывается принимать участие в совместных громких
радениях, а практикует тихий  зикр, преподанный ему в видениях
духом  сАбд ал- Халика ал- Гидждувани, чем вызывает недовольство
остальных учеников и последователей Амира Кулала. х

После неоднократного повторения случаев недовольства Амир
Кулал выбирает подходящий момент во время коллективного стро -
ительства мечети и в отсутствие Баха ад- Дина, занятого укладкой
кирпичей, сообщает своему окружению:

«Вы думаете плохое в отношении моего ребенка Б аха ад-
Дина. Вы сильно ошибаетесь, толкуя некоторые его душевные
состояния как пренебрежение  (fcycyp). Вы его не узнали. В его
состояниях всегда присутствует особый взор  {пазар- и &асс) Все-
вышнего, а взор рабов Всевышнего должен отвечать взору Все-
вышнего. К роме того, в его состояниях присутствуеют моя воля
и творчество».

Вслед за тем Амир подзывает Баха ад- Дина и при всех обра-
щается к нему:

«Баха ад- Дин, дитя, я выполнил благословенное желание
(нафс- и мубарак) хваджы Баба в отношении тебя. Он сказал мне,
чтобы то, что он сделал, занимаясь моим духовным воспитанием,
я бы сделал по отношению к тебе, не совершив при этом ошибки
(таксйр). Так я и поступил.

Затем Амир указал на свою грудь и молвил:

«Я иссушил свою грудь для те0я. Птица твоей духовности
вылупилась из яйца человеческой натуры. Н о птица твоего ве-
личия поднялась слишком высоко. Сейчас дозволительно отправ-
ляться на обучение к тюркам и таджикам. Н о в желании
обучения не делай ошибок из- за своего величия»»9.

П осле такой отповеди Амира Кулала Накшбанд семь лет про -
водит в духовном общении со вторым халифа Амира -  сАриф ом
Диггарани, практикуя вместе с ним тихий  зикр, почитая его как
шейха и смиряя свою гордыню. П о истечении семи лет Накшбанд
попадает в ученики к шейхам братства Йасавийа — Кусам- шейху и Ха-
лйл- ата. П римечательно, что незадолго до этого он видит сон, в
котором к нему приходит посланец от Халил- ата с указанием посе-
тить шейха. Лицо этого посланца западает ему в память. Он начи-
нает с нетерпением ожидать этой встречи. Н аконец посланник по -

9 Рашахат... С. 54- 55.



Глава I. История образования братства Накшбандийа  2 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

является таким, каким Накшбанд видел его во сне. Вслед за ним
Накшбанд отправляется на встречу с шейхом. В услужении и обуче-
нии у него он проводит в общей сложности 12 лет, пока вновь не
возвращается к Амиру Кулалу. Будучи при смерти, Амир Кулал на-
значает Накшбанда своим первым халифа, на что со стороны пос-
ледователей Амира следует вопрос о том, что Б аха ад- Дин не прак -
тикует громкогоzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зи/ сра, который был в ходу у Амира. Ответ Амира
рассеивает все сомнения:

«Любое действие, исходящее от этого человека, подобно
зеркалу, отражающему божественную мудрость. Его личной во-
ли в этом нет».

В этой же связи приводится интересное высказывание шей-
хов школы: «Если тебя вывели без твоей воли, не бойся. Если же ты
вышел по собственной воле, опасайся» 1 0 .

Став шейхом, Накшбанд, как считается, добавил к восьми
принципам духовно- религиозной жизни  сАбд ал- Халика еще три сво-
их принципа  1, которые способствовали закреплению практики ти -
хого  зикра за братством. Накшбандом же декларировался отказ от
коллективного аудирования  (сама*) и громких радений с танцами.

И звестность Баха ад- Дина Накшбанда, приобретенная им бла-
годаря обучению у шейхов школы Хваджаган и у шейхов братства
Й асавийа, приводит к значительному численному увеличению пос-
ледователей братства Накшбандийа и среди оседлого населения, и
среди кочевых тюркоязычных племен Средней Азии. Начиная с шей-
ха Накшбанда, деятельность братства выходит далеко за пределы
Б ухарского вилайата, постепенно охватывая всю территорию Хора-
сана и Мавераннахра. П ри этом «...основную роль в консолидации
Накшбандийа, расширении его влияния и укреплении организаци -
онной структуры» 12 сыграли первый и второй халифа Б аха ад- Ди-
на -  сАла' ад- Дйн  сАттар (ум. 1400 г.) и Мухаммад П арса (1345 -  1420).

Отец  сАла ад- Дина был выходцем из Хорезма. П осле его смер-
ти  сАла ад- Дин отказывается от своей доли наследства в пользу двух
братьев, уезжает в Бухару и там поступает в одну из медресе. П о
одной версии,  сАла ад- Дин, по всей вероятности так и не закончив
обучения, сам приходит к Накшбанду, инициируется им и становит-
ся учеником, а впоследствии и зятем Накшбанда. П о другой версии,
у Накшбанда была младшая дочь  {сабпййа- йи сагпра). Как только она
достигла совершеннолетия, Накшбанд явился в комнату сАла ад- Ди-
на, которую он занимал в медресе. Зайдя в комнату, он увидел ста-
рую циновку, два кирпича вместо подушки и разбитый кувшин для

10 Рашахат... С. 55.
11  М/ тамади Махиндухт. Мавлана Халид Накшбанди ва пайраван- и тарикат- и у. Те-
геран, 1989. С. 100.
12 Ислам. Энциклопедический словарь. С. 187.



2 4  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ритуального омовения. сАла ад- Дин при виде Накшбанда припал к
его ногам и начал умолять его взять к себе. На что Накшбанд отве-
тил: «У меня есть дочь, которая сегодня достигла совершеннолетия.
Я уполномоченzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (ма'мур) отдать ее тебе в жены».

После этого заявления  сАла ад- Дин смущается и начинает объяс-
нять, что у него нет ничего, что он мог бы предложить ей и за нее.
Накшбанд не обращает на это внимания и все же выдает свою дочь
замуж за сАттара. От брака сАттара с дочерью Накшбанда рождает-
ся мальчик -  старший сын  сАттара Хасан, также ставший в дальней-
шем шейхом братства.

Рассказывают также, что после того, как Накшбанд «признал»
сАла ад- Дина за своего ребенка  (Joa фарзандй кабул  кард) и увел из
медресе, он дал ему указание ходить босиком по рынкам и улицам
Бухары с корзиной яблок на голове и во весь голос предлагать их
на продажу, на что сАттар с готовностью согласился. Об этом про -
слышали братья  сАттара, которые, как сообщается, были весьма не-
порядочные люди  (бйнамус). Им стало стыдно за своего брата. Тогда
Накшбанд, велел сАттару торговать яблоками уже непосредственно
возле магазинчика братьев. сАла ад- Дин так и сделал. Вслед за тем,
говорит традиция, Накшбанд «...сообщил ему путь и занялся его ду-
ховным воспитанием» 1 3 .

Мухаммад П арса сам пришел к Накшбанду. Рассказывают, что
он, постучавшись в дверь дома Баха ад- Дина и испросив разреше-
ния о встрече, оставался в смиренном ожидании снаружи, пока слу-
жанка сообщала шейху о прибывшем. Когда шейх спросил служан-
ку о том, кто его спрашивает, она ответила, что за дверьми дожи-
даегся шейха некий благочестивый молодой человек  (джаван- и  парса).
Шейх вышел и, увидев пришедшего, спросил: «Это вы -  благочести-
вый  (парса)?». С тех пор это прозвище осталось за Мухаммадом.

О Мухаммаде П арса известно, что он сопровождал Накшбан-
да в втором паломничестве в Хиджаз, где и был им инициирован 14.
Свой же самостоятельный  хаджж он предпринял незадолго до своей
смерти, посетив по пути могилы святых в Термезе, Балхе, Герате и
Нишапуре. Везде, где бы он ни проезжал со своими учениками,
«...саййиды, шейхи и улемы пользовались случаем, чтобы выразить
такому всемилостивому и всепочитаемому  (а1 заз  6а акрам) свое поч-
тение  (тамаллук)»15. Этот  хаджж оказался для него последним. Уже
в Мекке он почувствовал себя плохо, а приехав через два дня в Ме-
дину, скончался и там же с почестями был похоронен.

П ри жизни Мухаммад П арса активно вмешивался в поли-
тическую жизнь Тимуридов. По- видимому, не без его участия или

13 Рашахат... С. 80.
14 Там же. С. 57- 58.
15 Там же. С. 62.



Глава  I.  История образования  братства  Накшбандийа  2 5zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

поддержки в Самарканде был свергнут с престола правитель Маве-
раннахра, внук Тимура и сын Мираншаха, неискушенный в полити-
ческих интригах Тимуридов, но прекрасный военноначальник Мир-
за Халил- Султан (1384- 1411) 16, который выразил недовольство час-
той перепиской шейха Накшбандийа с правителем Хорасана, млад-
шим из сыновей Тимура, Мирзой Ш ахрухом 17.

Пожалуй, одного из наивысших пиков популярности и поли-
тической активности на территории Средней Азии братство Накш-
бандийа достигло при шейхе сУбайдаллахе Ахраре (1404—1490), при-
нявшем цепь духовной преемственности от Йаскуба Чар^й (ум. 1447 г.),
одного из многочисленных учеников Накшбанда.

Хваджа Ахрар, как называли  сУбайдаллаха, с раннего детства
попал под непосредственное влияние шейхов и последователей брат-
ства. Его дед, отец и дядя имели очень тесные отношения с шейхами
Накшбандийа. С младенчества хвадже Ахрару предн ачертав ал ась
роль великого шейха. Так, согласно традиции братства, его дед -
Шихаб ад- Дйн Шашй, будучи при смерти, подозвал двух своих сыно-
вей и велел им пригласить к нему внуков. Увидев сУбайдаллаха, он
взволновался и попросил сыновей приподнять себя с постели. Его
приподняли, и он, усадив мальчика подле себя, начал касаться своим
лицом всех частей тела ребенка, горько плача при этом и пригова-
ривая, что именно такое дитя он ждал от Всевышнего. П осле чего
добавил, что этому младенцу уготована судьба властелина и распро -
странителя шариата и что братство под его началом будет процве-
татьzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (раунак)18.

Очень рано молодого хваджу Ахрара стали посещать видения
пророческого характера. Как рассказывает сам Ахрар, однажды у
гробницы одного из шейхов увидев в грезах Иисуса, он припал к
его ногам. Иисус поднял его и сказал: «Не печалься, мы тебя воспи-
таем». Через н екоторое время хваджа Ахрар видит во сне П ророка,
который стоит в окружении своих сподвижников у подножия очень
высокой горы. П ророк замечает Ахрара и велит отнести его на
вершину этой горы. Ахрар усаживает П ророка к себе на шею и
доносит до вершины, после чего удовлетворенный П ророк говорит:

16  Бартольд В.  В. Сочинения. Т. 2. Ч. 2 (Работы по отдельным проблемам истории
Средней Азии). М., 1964. С. 73, 90.
17 Рашахат... С. 61- 62. Здесь имеет место историческая неточность. Автор называет
Халиля сыном Мухаммада Джахангира и утверждает, что первый был убит  (ба  кат л
расанпда) Ш ахрухом непосредственно после выражения своего недовольства и
объявления войны Ш ахрухом. На самом деле битва между ними действительно со-
стоялась в 1409 году, но Халил был только взят в плен, умер же два года спустя.
П одробнее см:  Бартольд В. В. Указ. соч. С. 87- 90.
18 Рашахат... С. 218- 219



2 6  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я  ритуальна я  практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

«Я знал, что в тебе есть эта сила и что у тебя это получится. Н о я
также хотел, чтобы в этом убедились и другие» 1 9 .

Опекой Ахрара в юношестве занимался его дядя -  хваджа
И брахйм Шашй, который увез Ахрара в возрасте 22 лет из родного
Ташкента в Самарканд с желанием дать племяннику образование.
Однако всякий раз, когда Ахрар приступал к учебе, его настигала
какая - то болезнь, мешавшая ему учиться. В конце концов, дядя ра-
зуверился в том, что Ахрар когда- нибудь выучится, и позволил ему
заниматься тем, чем он сам пожелает. Ахрар начинает посещать
известных шейхов Накшбандийа как в Самарканде, так и за его
пределами. В Самараканде он несколько раз встречается со спо-
собнейшим учеником  сАла ад- Дина сАттара Низам ад- Дйном &аму-
шем (ум. 860/  1456 г.) и его учеником Сасд ад- Дйном Кашгарй (ум.
860/ 1456 или 862/ 1458 г.). Через н екоторое время Ахрар решает
посетить Бухару, а затем -  Герат, в котором он в течение 4 лет так -
же тесно общается с известнейшими суфийскими шейхами -  Клей-
мом Табрйзй и Баха' ад- Дйном  сУмаром. П о истечении 4 лет он на-
правляется в провинцию Балх с надеждой встретиться с Й аскубом
Чархи. От Чархи ему передается цепь духовной преемственности
Накшбандийа, и Чархи же формально инициирует Ахрара, сообщая
емуzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зикр братства и способ его проговаривания.

Вспоминая ритуал своей инициации и передачу эстафеты ду-
ховной преемственности, Ахрар описывает один момент ритуала,
весьма интересный с точки зрения сравнительного религиоведения
и очень редко фиксируемый суфийскими трактатами. Речь идет о
подаче руки инициирующим инициируемому, обозначающей момент
передачи духовного наследия.

П осле того, как Й аскуб рассказал хвадже Ахрару о своей
инициации Баха ад- Дином Накшбандом, «...он протянул свою ру-
ку, [говоря тем самым]: давай, присягай  (байсатп). Естество мое
не приняло его руку, поскольку на благословенном лбу у него
выступала какая - то белизна  (байази), напоминавшая некое забо-
левание, что и стало причиной отвращения в моем естестве. Он
уловил это омерзение  (карахагп) во мне и тут же отдернул руку.
Его лицо изменилось и приняло вид, от к оторого я потерял свою
волю и был близок к тому, чтобы безвольно припасть к нему. Он
тут же вновь протянул свою руку и сказал: "Хваджа Баха ад- Дин,
да будет свята его могила, [в свое время] взял мою руку, сказав,
что твоя рука -  это наша рука, всякий, кто возьмет твою руку,
возьмет нашу руку. П оэтому бери руку хваджы Баха ад- Дина".

Я без промедления взял руку Й аскуба Чархи, после чего
он объяснил мне  зикр пути Хваджаган, да освятит Аллах их души,

1 9 Рашахат... С. 221- 222.



Глава I. История образования братства Накшбандийа  2 7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

в виде "отрицания- утверждения"zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (нафй 6а  исбапг), называемый
также как "осознание исчисления" (букуф- и садади)».

Примечательно, что по окончании ритуала инициации Йаскуб
Чархи заметил Ахрару: «От Великого хваджы, да будет свята его
могила, дошло до нас то, что если мы воспитываем ученика путем
привлечения {ба тарйк- и джазба), то наш выбор правильный»20.

Здесь попутно заметим, что путь привлечения  джазба харак-
теризуется крайне активной формой духовных действий со сторо-
ны шейха по отношению к потенциальному муриду. Подробнее путь
привлечения будет рассмотрен в следующей главе.

После посвящения хваджа Ахрар возвращается в Герат, вслед
за тем -  в родной Ташкент. В Ташкенте хваджа Ахрар, как говорит
традиция братства, вместе с неким компаньоном (J5ä fcacü  шарик  ту-
да) начинает заниматься земледелием и спустя некоторое время ста-
новится одним из самых богатейших людей среднеазиатского реги-
она. «Только в Каршинской и Самаркандской областях хвадже Ах-
рару принадлежало 375 тыс. танабов =  свыше 60 тыс. га плодород-
ной земли»21. Другими словами, в Средней Азии при хвадже Ахраре
братство Накшбандийа становится обладателем не только политиче-
ской власти (в этом отношении большую работу проделали еще пред-
шественники Ахрара), но и власти экономической.

В этой связи довольно интересными представляются высказы-
вания хваджы Ахрара о его роли в политической и духовной жизни
региона. «Если бы мы, -  говорит Ахрар, -  в это время занимались
[только] привлечением учеников, то ни один шейх не нашел бы себе
мурида. Однако нам было велено защищать мусульман от несправед-
ливости тиранов. Для этого мы должны были поддерживать контак-
ты с правителями  (и&тилат ба п'адшахан кардан) и держать их деяния
под своим контролем  {ну фу с йшан- pä  муса&&ар гарданйдан), реализо-
вывая вместе с тем устремления мусульман. Всевышний своей мило-
стью даровал силу, благодаря которой мы, если захотим, одним рос-
черком пера  {ба пак ракса) сможем сделать так, что оплошавший и
претендующий на божественность падишах оставит свой пост и бо-
сиком через терновник и мусор побежит к нам» 2 2 .

Из этих высказываний очевидно, что хваджа Ахрар, а вместе
с ним и братство Накшбандийа, стали полностью контролировать и
определять во всех аспектах жизнь среднеазиатского региона. Дос-
таточно заметить, что отец Бабура,  сУмар Шейх Мирза, был уче-
ником Ахрара, во всех своих делах советовавшимся с учителем. Сы-
новья Ахрара поддерживали очень тесные контакты с самим Бабу-

2 0 Рашахат... С. 242.
21 Ислам. Энциклопедический словарь. С. 187.
2 2 Рашахат... С. 295;  Nizami  К. A. The Naqshbandiyyah Order / /  World Spirituality. N.- Y.,
1991. Vol. 20. P. 173-



2 8  А. А. Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ром  2 3 . Сам хваджа Ахрар так определил всю дальнейшую социаль-
но- политическую линию братства: «Чтобы исполнять свою духовную
миссию в мире, необходимо пользоваться политической властью» 4 .

Таким образом, образовавшаяся на территории современной
Средней Азии в конце ХИ - начале XIII в. школа Хваджаган привела к
рождению братства Накшбандийа, которое к рубежу XV- XVI веков
стало мощным социально- политическим объединением, играющим
ведущую роль во всех сф ерах жизни среднеазиатского региона и
имеющим огромное число сторонников и последователей.

Несомненно, что в основе роста популярности и влияния Накш-
бандийа среди населения лежало нечто особенное, позволявшее брат-
ству успешно конкурировать с другими суфийскими братствами,
действовавшими на той же территории, как то: Кубравийа, Кади-
рийа, Й асавийа и т. д. Скорее всего, это «нечто» следует искать в
принципах духовно- религиозной жизни, заложенных первоначально
сАбд ал- Халиком ал- Гидждувани и положивших начало образованию
школы Хваджаган и дополненных затем Баха ад- Дином Накшбандом,
а также -  в организационной основе братства, то есть в отношени -
ях «учитель- ученик», и конечно же -  в повседневной практике
братства, которая в первую очередь привлекает внимание потенци -
альных последователей. Для рассмотрения этих аспектов предлага-
ем обратиться к следующим главам.

23zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  NizamiKA. The Naqshbandiyyah Order P. 173.
24 Ислам. Энциклопедический словарь С. 185.



Глава ИzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Принципы дужобно-
религиознои зкизни и

формирование бинома
«муршид- мурид»

Ч тобы понять, каким же образом формируется бином «муршид-
мурид»> и на чем впоследствии зиждутся столь прочные отноше-

ния внутри бинома, необходимо рассмотреть принципы духовно-
религиозной жизни, предложенные основателем школы Хваджаган
сАбд ал- Халиком ал- Гидждувани. Скорее всего, именно в них содер-
жится основа того, на чем строятся отношения «учитель- ученик»»
сначала в школе, а затем и в братстве, и именно в них следует ис-
кать ответы на поставленные вопросы. Из восьми принципов, вве-
денных сАбд ал- Халиком, половина (5, б, 7, 8) на первый взгляд не-
посредственно не касается обсуждаемых отношений, определяя тех-
нические аспекты отправленияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зикра, поэтому здесь мы останавли-
ваемся на них вкратце, а более детальный разбор относим к главе,
посвященной практике зикра. Оставшиеся четыре (1, 2, 3, 4), по- ви-
димому, должны представлять наибольший интерес.

1.  Хуш дар дам («осознанность в дыхании»»)-  каждый
вдох и выдох мистика должны быть осознаны, поскольку ды-
хание обеспечивает произнесение слов. Слова же не должны
быть пустыми, но -  всегда указывать на сокровенность боже-
ственной сути (игшрат ба гайб- и хувиййат- и хакк) 1.

2.  Назар бар кадам («взгляд под ноги»») -  а) в прямом
смысле мистику следует смотреть туда, куда он ступает и где
он идет, будь то город или пустыня, или любое другое место.
Другими словами, его передвижение должно быть осмыслен-
ным; б) в переносном смысле этот принцип указывает на
скорость прохождения мистического пути, то есть мистик
должен, проходя жизненный путь и досгигая на нем каких- то
результатов, преодолевать опасные моменты себялюбия и удов-
летворенности собой  (катс- и масафат- и хастй 6а тай- им  сака-

Рашахат... С. 21.



3 0  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

бат- и  gydnapacmu).zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA Это значит, что, достигнув чего- то, он
должен поставить туда ногу, чтобы быть готовым сделать сле-
дующий шаг.

3-   Сафар  дар  батан («путешествие в месте прожива-
ния») -  под «путешествием» имеется в виду духовное переме-
щение, переход  (интикал), под «местом проживания» -  чело-
веческий характер (ina6üc ат- и  баишри). И наче говоря, это -
«[духовный] переход от человеческих качеств  (сиффат- и ба-
гиарй) к ангельским  (сиффат- и  малакй) и от порицаемых  (замй-
ма) -  к похвальным  (хамйда)»2.

4.  %алват дар анджулим («уединение в обществе«) -  внеш-
нее пребывание с людьми, внутреннее -  с Б огом. Второй ха-
лифа сАбд ал- Халика, хваджа Авлййа1 Кабйр, описывая это со-
стояние, говорил, что «...занятость и погруженность в поми-
нание Всевышнего достигают такой степени, что если зайти
на рынок, то не замечаешь ни голосов, дш слов, по причине
охваченности истины сердца  зикром » 3 .

5.  Надкард («поминание») ~ постоянное произнесение
формул теомнемии, иначе называемое  зикр.

6.  Базгагшп («возврат») -  мысленное возвращение к Богу
в процессе отправления  зикра, сопровождаемое произнесением
фразы: «Господи, Ты -  моя цель, и стремление мое направле-
но к тому, чтобы Ты был удовлетворен мною». Эта ф раза
должна мысленно проговариваться по завершении каждого
цикла  зикра. Даже если у начинающих поначалу она не идет
от сердца, не следует прекращать ее проговаривание, посколь-
ку постепенно оно станет искренним .

7.  Ниг'ахдашт («сохранение», «бдительность») -  сохране-
ние состояния сосредоточенности на формуле  зикра,  с тем
чтобы во время ее проговаривания не появились бы посто-
ронние мысли. И наче именуется как наблюдение за мыслями
(луракаба- йи &a6ämup).

8.  Й'адд'ашт («запоминание») -  постоянное осознавание
божественной сути в виде внутренних вспышек - озарений,
возникающих как результат сохранения состояния сосредоточен-
ности  5 .

Кроме восьми указанных принципов духовно- религиозной прак-
тики и введенного тихого  зикра обращает на себя внимание содер-
жание духовного завещания  сАбд ал- Халика, адресованного .после-

2 Рашахат... С. 22.

^  Там же. С. 23.
4 Там же. С. 24
5 Там же. С. 25.



Глава II. Принципы духовно- религиозной жизни  3 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

дователям его школы. Текст завещания представляет собой длинную
череду императивов с небольшими пояснениями к ним. В основном
эти императивы касаются того, чего нельзя или не рекомендуется
делать с точки зрения основателя школы. Хотя его требования к
повседневной жизни суфия достаточно жестки и, вполне вероятно,
не характерны дпя большинства мистиков того времени, тем не ме-
нее, по ним можно представить общую картину быта и взаимоот-
ношений мистиков как между собой, так и с мирянамиzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (ахл- и  дунш).

«Внимательно изучай наследие предшественников  (салаф).
Соблюдай религиозную и общественную традиции. Изучай  фикх и
хадисы. И збегай невежественных суфиев. Отправляй намаз вмес-
те с другими, но не будь при этом имамом и муэдзином. Н е ищи
себе славы, так как это несчастье  (афат). Н е связывай себя ка-
кой- либо должностью  (мансаб). Будь постоянно безызвестным. На
документах не расписывайся. Н е присутствуй на судах. Н е давай
никому гарантий. Н е появляйся в завещаниях людей. Н е общайся
с правителями и принцами. Н е создавай суфийские обители (&ä-
нагах) и не сиди в них. Н е предавайся часто  сама\  от него исхо-
дит слишком много лицемерия. Частое участие в  самас умерщв-
ляет сердце. Однако и не отрицай  сама\  поскольку последовате-
лей у него много. Мало говори, мало ешь и мало спи. И збегай
людей подобно тому, как избегают львов. Оберегай свое уедине-
ние. Н е общайся с мужчинами, женщинами, вольнодумцами,
власть предержащими и чернью. Ешь то, что дозволено [шариа-
том]. Остерегайся пить из [общих] кружек. П ока можешь, воз-
держивайся от женщин, так как возжелаешь мирского и в нем
погубишь религию  (дин  б а  б'аЬ  дохи). Много не смейся и избегай
хохота, поскольку частый смех умерщвляет сердце. Смотри на
всех с состраданием в глазах и не считай кого- либо презренным
(хакир). Н е наряжайся, так как внешние наряды [происходят] от
отсутствия внутренней цельности  (хдр'аби). С людьми не спорь и
не проси ничего у них. Н е прислуживай никому, а шейхам служи
имуществом, телом и душой. Н е отрицай их деяний, так как от-
рицающие их никогда не найдут спасения в [этом] мире. Н е будь
горделив в общении с мирянами, ведь твое сердце всегда должно
скорбеть. Сердце твое должно быть больным, глаза твои — мок -
рыми от слез, деяния твои -  чистыми, молитвы твои -  смиренны-
ми, одежда твоя -  старой, друзья твои -  дервишами, достаток твой -
нищенским, дом твой -  мечетью, близкий друг твой -  Всевыш-
ний« 6 .

Из приведенного текста ясно видно, что сАбд ал- Халик пред-
лагает достаточно суровый аскетический образ жизни, который в
его время уже начал уходить в прошлое. На смену аскетизму ран -



3 2  А.  А.  Хисматулин. Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

них суфиев, державшемуся «...на энтузиазме, коллективных молит-
вах и методах духовной дисциплины <...> и объединенных скорее
духом и целью, чем формальной организацией»7, приходит жизнь в
миру, полная мирских соблазнов и удовольствий, способных отвра-
тить мистика от истинной цели. Осознавая это, основатель школы
пытается своими наставлениями удержать последователей Хваджа-
ган от соблазнов мирской жизни.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Хатах-  суфийскую обитель, слу-
жившую мистикам раннего периода местом приюта во время стран -
ствий, местом отправления соместных религиозных обрядов, а так -
же местом встреч и диспутов суфиев различного религиозно- мис-
тического опыта 8 , -  как видно из завещания, не следует ни стро -
ить, ни посещать. Это говорит о том, что такого рода заведений
уже достаточно много и что они становятся местом получения мир-
ских наслаждений. «К XII в. многие ханака стали богатыми и процве-
тающими поселениями. <...> Это богато украшенные дворцы, с про -
точной водой. <...> Суфийские группы [в таких ханака] -  истинные
цари этих мест, бог обеспечил их жизненными благами сверх меры,
освободив их от заботы о необходимости заработать себе пропита-
ние.. .»9. Чтобы возродить если не сам аскетический образ жизни,
то хотя бы его дух,  сАбд ал- Халик апеллирует к служению шейхам и
никому более. И менно шейху неоф ит должен посвятить всего себя,
отдавая все, что он имеет: материальное и духовное. Это ли не уход
в аскетизм и не доказательство готовности пожертвовать всем ради
достижения истинной цели и ради того, к то может обучить, как
достигнуть этого? Подоплека формирования такого рода отношений
содержится в двух из восьми указанных принципов: сафар дар батан
(«путешествие в месте проживания») и  &алват дар анджуман («уеди-
нение в обществе»).

П ервый говорит о том, что в начале мистического пути без
присутствия рядом шейха необходимо так совершать духовное пу-
тешествие, чтобы суметь привести себя к неотступному служению
(ба  мулазамат) Богу, став Его слугой. Собственно говоря, речь идет
о нормативном исламе и о законах шариата, которые обязан соблю-
дать каждый правоверный мусульманин. Однако, «если в своей окру-
ге  (дййар) можн о найти кого- то из этой школы [Хваджаган], то сле-
дует, оставив [свое духовное] путешествие, устремиться к неотступ -
ному следованию за ним, преподнося ему отменные старания в изу-
чении способности к осознанию  (малака- йи  агахи) [божественного].
П осле приобретения этой способности не имеют разницы путеше-
ствия и остановки. <...> Для начинающего духовное путешествие

7  Тримингем Дж.  С. Суфийские ордены... С. 25.
8  Акимуиисин  О.  Ф. И нститут "хангах"... С. 12; Ислам. Энциклопедический словарь.
С. 272- 273.
9  Тримингем ДЖ. С. Указ. соч. С. 22.



Глава It.  Принцип ы духовно- религиозно й жизни  3 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

вообще не приносит ничего, кроме замешательстваzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (парйишни).
Когда же ищущий обрел общение с шейхом  (fia сухбат- и  сазиз)у здесь
ему необходимо остановиться и закрепить  (тамкйн) это качество.
Он должен обрести способность духовной связи Хваджаган (малака-
йи нисбат- и &6аджаган), да освятит Аллах их души. После чего, куда
бы он ни отправился, возражений не будет» 1 0 .

Комментарии шейхов дают ясно понять, что в школе Хваджа-
ган основными условиями выполнения принципа «путешествия в ме-
сте проживания»» становятся: а) наличие наставника, шейха; б) на-
личие способности осознавать божественное, приобретаемой бла-
годаря руководству шейха; в) наличие духовной связи Хваджаган
(нисбат), получаемой от шейха школы.

Второй принцип духовной жизни -  «уединение в обществе» -
касается поминания Бога при занятии мирскими делами. Этот прин-
цип подкрепляется следующим айатом из Корана: «Люди, которых
не отвлекает ни торговля, ни купля от поминания Аллаха...» п . В этой
связи необходимо указать на ту роль, которую играет внутренняя
духовная связь  (нисбат- и батини) в школе Хваджаган во время по-
минания Всевышнего в базарной толчее, а также -  на такое поня-
тие как сухба или сухбат, означающее интимное общение двух лиц 12.
Как правило, эти два лица представлены шейхом и учеником.

Вот, что говорит традиция братства о сути этого принципа:
«наш путь -  интимное общение  (сухба?п), поскольку в уединении -
известность  (шухрат), в известности -  несчастье  (афат), благо же —
в со- единении (джам'ййат), со- единение -  в интимном общении при
условии растворения друг в друге»13. Иначе говоря, при занятии
мистической практикой не стоит быть отшельником и аскетом, так
как благодаря отшельничеству мистик становится известным и по-
пулярным среди простых людей, чего желать не следует. С другой
стороны, «духовное со- единение (джал/ ийат- и дил) больше проявля-
ется в толпе лиц, чем в уединении»  и . Именно таким образом, то
есть «выходом в люди», занятием мирскими делами и проверкой сво-
их способностей на людях, на определенном этапе обучения дости-
гается укрепление внутренней духовной связи -   нисбат. Иллюстра-
цией принципу «уединения в обществе» может послужить следующая
история из традиции Накшбандийа.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

10  Рашахат... С. 22.
11  Коран. 24:37. Здесь и далее перевод айатов и сур  Корана дается  на основе пере-
вода И. Ю. Крачковского по  изд.:  Коран /  Пер.  и коммент. И. Ю. Крачковсого. М.,
1991.
12  Рашахат... С. 23.
13  Макамат- и... С. 58; Рашахат... С. 23
14  Рашахат... С. 23.



3 4  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я ритуальна я практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Один из шейхов братства в пору своего становления на мис-
тическом пути прибывает к хвадже Ахрару. П роявляя максимум
усилий в обучении, он постепенно начинает видеть результаты сво-
их усилий в проявляющейся духовной связи. «Милостью хваджы Ах-
рара, она (духовная связь. - zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA А. X) день ото дня набирала силу, пока,
наконец, не достигла [состояния полного] духовного со- единения
(джам- сийат- и хдтири). Одновременно пришло и осознание этой
связи. Как вдруг хваджа дает указание заняться некоторыми делами,
связанными с земледелием и т. п. Из- за занятий этими мирскими
делами внутреннее проявление связи стало постепенно ослабевать,
что привело меня к великому расстройству и огорчению. Сказав
себе, что пойду и расскажу хвадже все, что у меня накипело на
сердце, я выждал, когда он остался один, и вошел к нему в комнату.
Только я собрался поведать ему о своих горестях, как он сказал: "В
мистическом пути Хваджаган, да освятит Аллах их души, уединение
в обществе -  основа всего  (асл- и  кулли). Фундамент всех их занятий
состоит в этом [принципе]. <...> Открыто практиковать  нисбат (нис-
бат- pä би парда варзпдан) -  нетрадиционно для братства. П оэтому
нет другого выхода, кроме как совмещать [тренировку]  нисбата с
другими внешним [мирским] занятием  (шугл- и захирУ» 1 5 .

И   нисбат и сухбагп являются специфическими общесуфийски -
ми терминами, характеризующими духовное общение сначала в шко-
ле, а затем и в братстве. Это общение начинается с момента иници-
ации ученика, с приобщения его к о всему духовному наследию пре-
дыдущих поколений суфиев и с определения ему места в духовной
генеалогии  (силсила), и продолжается до конца его земной жизни.
Ученик, впоследствии сам становясь шейхом, посвящает уже своих
учеников, у которых, в свою очередь, духовное общение с ним так -
же продолжается до конца не его, а их земной жизни, и т. д. П ри -
меров тому много. Общее для всех: общение происходит либо во
сне, либо во время совершения определенного рода упражнений,
речь о которых пойдет ниже.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Варианты  обучения в братстве:zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
gjkaa- ба и  су  лук

в целом мистическая практика  Ощрик) подразделяется на два ва-
рианта обучения:

а)  дясазба -  практика привлечения и вместе с тем вос-
питания учеников и последователей путем духовного захвата

1 5 Рашахат... С. 320- 321.



Глава  II. Принципы духовно- религиозной жизни  3 5zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ОпасарруфУ6,zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA а также путем демонстрации им удивительных
экстатических состояний;

б)  су лук -  путь обучения, предлагаемый шейхом и ха-
рактеризующийся собственными усилиями ученика в выпол-
нении разного рода упражнений  (зикр,  таваджжух,  муракаба и
др.), которые направлены на воспитание в нем способности к
внутренней духовной связи, духовному захвату и соответ-
ственно -  практике  джазба.

П рохождение  су лука знаменуется выдачей  иджази (разреше-
ния), дающей право иметь собственных учеников. Для категории
инициированных духом  су лук является формальным обучением, при
котором основной целью ставится получение такой  иджазы, при
этом они имеют полное право не прислушиваться к своим настав-
никам по части выполнения практических упражнений, а практико -
вать то, что им было предписано при их инициации духом (ср.: прак -
тика  зикра сАбд ал- Халика и его шейха Й усуфа ал- Хамадани; прак -
тика  зикра Баха ад- Дина Накшбанда и его шейха Амира Кулала).

В братстве Накшбандийа предпочтение всегда отдавалось прак -
тике  джазба или ее сочетанию с  сулуком. П о выражению основателя
братства: «В нашей воле заниматься с учеником практикой джазба
или практикой  су лук, поскольку муршид -  искусный врач  {табйб- и xä~
зик), лечащий способом, соответствующим состоянию больного» 1 7 ,
Так, комбинированной практикой был воспитан второй халифа Ба-
ха ад- Дина хваджа Мухаммад П арса, хотя при инициации ему объяв-
лялось, что практика братства -   джазба 1 8 .

П редпочтение, отдаваемое  джазба, объясняется двумя причи -
нами. П ервая: то, что в других братствах является окончанием мис-
тического пути, то есть прохождение через  су лук к  джазба, в Накш-
бандийа означает начало обучения. И наче говоря, мистический путь
братства стоит выше мистическ их путей других братств. «Их
путь обучения [начинается] после пути привлечения  (сулук- й йгиан басд
аз джазба  ас?п)...»19. Вторая: «включением окончания пути в его на-
чало»  (индир'адж- и  них'айат дар  бидайапг) шейхи братства добивались
того, что муриды знали, к чему они должны прийти совместными уси-
лиями. Другими словами, они никак не могли ошибиться или сбить-

16 П рофессор Майер, разбирая те же самые аспекты мистической практики, что и
мы, предлагает переводить термин «тасарруф» более осторожно, однако несколько
расплывчато, как «сверхъестественное право единолично распоряжаться или вла-
ствовать над партнером» (die übersinnliche Verfügungsgewalt oder Machtausübung
einzelner seiner Mitglieder). См.:  Meier  F. Zwei Abhandlungen über die Naqsbandiyya.
Stuttgart, 1994. S. 245.

Там же. С. 91.



3 6  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я ритуальна я практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ся с пути, что иногда случается с мистиками, начинающими с прак-
тикиzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  су лук  2 0 . Ниже предлагается детальное рассмотрение состав-
ляющих варианта практики  джазба.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

П уть  «привлечения»zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  д&азба
Инициаци я

В ажнейшим ритуалом для любого мурида является инициация -
посвящение в члены братства. Но до этого момента он должен

пройти определенный период искуса- проверки на предмет его пол-
ной готовности к послушанию. Такой испытательный период в сред-
нем длится три месяца. В течение этих трех месяцев мурида застав-
ляют делать самую грязную работу, на выполнение которой он дол-
жен безропотно соглашаться. Безропотное согласие приходит пос-
ле уничтожения собственной воли  (и&пишр), заменить которую
должна воля шейха. Вторым вариантом испытательного срока, ко-
торый следует считать более классическим, служит испытание вре-
менем на предмет неослабевающего желания и готовности ученика
встать на мистический путь и всецело препоручить себя определен-
ному шейху.

В качестве примера можно привести историю инициации од-
ного из последователей Накшбанда Йаскуба Чар$й, упоминавшегося
нами ранее, которая в анналах традиции братства представляет со-
бой едва ли не самое полное описание этапов инициации с испыта-
тельным сроком.

Окончив одно из религиозных учреждений, Йаскуб Чархи ре-
шает вернуться на родину в провинцию Балх. По пути он загляды-
вает к шейху Накшбанду и справляется у него о возможности быть
его последователем. Накшбанд в ответ указывает Чархи на то, что
тот как будто собрался в путь, но возвратился. Йаскуб, не найдя ни-
чего лучшего, начинает обо- сновывать свой приход тем, что Накш-
бавд велик и почитаем всеми. В ответ он слышит, что следовало бы
найти аргумент получше. Под конец этого небольшого диалога Накш-
банд говорит: «Мы -  избранные (лш сазпзан- им)».

После этих слов состояние Йаскуба меняется. Вдруг он вспо-
минает свой сон, который он видел за месяц до этой встречи. Во
сне ему было сказано, чтобы он стремился стать мурвдом «избран-
ных» (мурпд- и сазпзан шу!). Тогда Йаскуб начинает умолять Накшбан-
да  (иятимас), чтобы тот имел его в виду, то есть вспоминал бы

2 0  Johan G. J.  Тег  Haar.  The  Naqshbandi  Tradition  in  the  Eyes  of  Ahmad  Sirhindi  / /
Naqshbandis.  Historical  Developments  and  Present  Situation  of  a  Muslim  Order.  Pro-
ceedings  of  the  Sevres  Round Table  2- 4  May  1985.  Istanbul; Paris,   1990.  P. 86, 88 (Varia
Turcica. Vol.  XVIII); Рашахат... С. 283-



Глава II.  Принцип ы духовно- религиозно й  жизни  3 7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

иногда о нем. На это шейх приводит аналогичный случай из жизни
другого шейха сАли Рамитани, когда к последнему пришел некто с
похожей просьбой. В ответ сАли попросил его оставить нечто, что
бы напоминало о просившем, когда взор упадет туда. Накшбавд го-
ворит Йаскубу. «У тебя же ничего нет, что бы ты смог оставить. По-
этому возьми мою тюбетейку и храни ее. Когда твой взгляд упадет
на нее, вспомнишь меня, а вспомнишь -  найдешь«.

По завершении разговора Накшбанд предлагает Йаскубу по-
сетать одного «святого- zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Свали) 2 1 , который живет в пустыне и со-
всем не в той стороне, где Балх. Йаскуб же, не послушав шейха,
отправляется домой.

Следующий этап -  этап испытательного срока, начавшийся
для Йаскуба. Возвратившись домой, он через некоторое время во-
лею случая оказывается в той самой пустыне, о которой говорил
Накшбанд, где посещает упоминавшегося им «святого«. В интимном
общении с ним  (сухбат) он начинает ощущать все более возрастаю-
щую любовь к Накшбавду и желание встать на мистический путь
под его началом. Йаскуб возвращается в Бухару. Но и в Бухаре еще
не до конца уверовавший Йаскуб обращается к помощи убогого
(маджзуб), спрашивая его, идти ли ему к Накшбавду или нет. Тот
дает положительный ответ. В этот момент Йаскуб видит перед убо-
гим множество линий, начерченных им на земле, и решает про се-
бя, что если их количество будет нечетным, то это -  знак того, что
следует идти. Подсчет дает нечетное число. Он приходит к Накш-
банду и при встрече выражает свою готовность встать на путь. В
начавшемся интимном общении он чувствует в Накшбанде поводы-
ря Cacäfcatä) и руководителя (icä'uÖ). Проходит какое- то время, и
Йаскуб обретает полную уверенность в том, что Накшбавд обладает
качествами «святого». На этом, можно считать, испытательный пе-
риод заканчивается.

Последний этап касается непосредственно ритуала инициа-
ции. Концентрируя однажды вечером внимание на мазаре одного из
суфийских шейхов, Йаскуб ощущает внутреннее беспокойство и
божественный призыв встать и пойти на встречу с шейхом. На под-
ходе к дому шейха он видит его стоящим на дороге в ожвдании.
Они проходят в дом, и после намаза Накшбавд приступает к интим-
ному общению, а вслед за тем произносит: «Мы -  уполномоченные
(ма'мур) и сами по себе никого не принимаем. Ночью я посмотрю,
какое будет указание  (ишарат). Если тебя примут [свыше], то и мы
тебя примем- .

Такую длинную и беспокойную, полную страхов и опасений
ночь Йаскуб проводил первый и последний раз в своей жизни. На- zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

21  Слово «святой» дано в кавычках, поскольку в исламе, в отличие от христианства,
отсутствует институт канонизации святых.



3 8  А. А. Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

утро, совершив вместе с Й аскубом утренний намаз, Накшбанд гово-
рит ему: «Поздравляю, пришло указание принять. Мы мало кого
принимаем, а если принимаем, то это зависит от человека и от вре-
мени».

П осле чего Накшбанд поверил ученику всю цепь духовной
преемственности вплоть до сАбд ал- Халика и обязал его отправитьzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
зикр с соблюдением нечетного количества повторов формул. И ни-
циированный Й аскуб Чархи проводит еще н екоторое время подпе
Накшбанда, а затем получает разрешение отправиться в странствия 22.

Из приведенной истории явственно выделяются несколько
этапов, которые, как будет видно в дальнейшем, повторяются час-
тично или полностью в других вариантах инициации с испытатель-
ным сроком. Особо отметим, что инициация в любом ее варианте
является действием в высшей степени духовным. П оэтому все, что
ей предшествует, имеет обратный знак, то есть процесс приобще-
ния отражает отход от бездуховности и поэтапное включение в
духовную жизнь.

(1) Бездуховная жизнь и встречи. В случае с Й аскубом Чархи
это — формальное обучение религиозным наукам. (2) Явление духа
или голоса во сне с указанием пойти и стать в бездуховном матери -
альном мире муридом «избранных». Сон этот Й аскубом временно
забывается, но, в конце концов, указание, данное духом во сне, вы-
полняется -  Й аскуб приходит к «избранным». Этот этап назовем при -
зывом духа или первой встречей с духом. (3) Встреча мурида с
шейхом, которую можно обозначить как вторую, «запланированную»
муридом, встречу с духовным лицом, каковым, без всякого сомне-
ния, следует считать шейха. (4) В рамках этой встречи -  мольба
мурида о том, чтобы шейх не забывал его, сопровождающаяся ка-
ким- либо даром шейху. В данном случае шейх сам дарит свою тюбе-
тейку, что говорит о том, что не шейх должен помнить о таком не-
радивом муриде, но — мурид о таком благосклонном шейхе. Это
этап «упрашивания и подношения». (5) Здесь же, после вежливого,
но достаточно незавуалированного отказа выполнить просьбу мури-
да, шейх дает указание посетить в бездуховном мире духовное лицо,
некоего «святого» в пустыне. П осле чего мурид уходит. (6) Испыта-
тельный срок для веры ученика в учителя, определенный шейхом и
представляющий собой внутреннюю борьбу мурида со своими со-
мнениями. Поначалу Й аскуб, не прислушавшись к словам Накшбан -
да, возвращается домой и лишь позднее посещает указанного «свя-
того». Тем самым указание шейха выполняется не сразу, а с задерж-
кой. (6) Духовный призыв шейха о встрече во время состояния
концентрации внимания мурида  (таваджжух), приход мурида и со-
вместная вечерняя молитва на территории (пребывания) шейха, ко -

22 Рашахат... С. 66- 67.



Глава  II.  Принцип ы духовно- религиозно й жизн и  3 9zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

торые условно можно назвать третьи «контрольной» встречей с шей-
хом по его инициативе. (7) Н ачало собственно ритуала инициации:
запрос шейха в высший духовный мир о приобщении неофита; по-
лучение положительного ответа; сообщение муриду цепи духовной
преемственности, формулzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зжра, способа их проговаривания. Риту-
ал инициации имеет смысл только при положительном ответе ду-
ховного мира на запрос шейха, поэтому данный этап можно назвать
этапом сообщения сакрального текста, коим несомненно являются
формулы  зикра. (8) Окончание собственно ритуала инициации, вклю-
чающее в себя повтор формул  зикра в присутствии шейха. Это -
этап повторения сакрального текста в присутствии шейха. Таким
образом, на конкретно взятом примере ученик до инициации встре-
чается с духовным миром трижды: первый раз — с духом (во сне),
второй и третий -  с шейхом (как с представителем духовного ми-
ра). Испытательный срок имеет место между второй и третьей
встречами.

Следует отметить, что иногда испытательного срока, подра-
зумевающего собой уничтожение собственной воли через выполне-
ние грязной и неблагодарной работы, а также испытания временем,
может и не быть. Это происходит в двух случаях.

Во- первых, когда ученик уже инициирован, но не здравству-
ющим шейхом, а -  духом П ророка, духом какого- либо святого или
почившего шейха. Такой ученик, ведомый божественной волей, на-
зывается  увайси, в честь йеменского современника П ророка Увайса
ал- Карани, инициированного духом первого, как утверждает му-
сульманская традиция, после его смерти в 657- 658 г. 23.  Убайси были
как  сАбд ал- Халик ал- Гидждувани, посвященный Хизром, так и Баха
ад- Дин Накшбанд, инициированный духом  сАбд ал- Халика.

Тем не менее инициация духом не является самодостаточным
условием для становления мистика. Н еобходимо также прохожде-
ние хотя бы формального курса обучения  (сулук) у здравствующего
шейха. П ервый из двух отмеченных, как известно, прошел его у
Й усуфа ал- Хамадани, второй -  у нескольких шейхов: Баба- йи Сам-
маси, Амира Кулала, Кусам- шейха и Хадим- шейха. Последние два
принадлежали к тюркскому братству Й асавийа.

Во- вторых, когда ученик с первых минут встречи с учителем
уже настолько влюблен в него и поглощен им, что испытательного
срока просто не нужно. В этом случае инициация происходит при
первых встречах. Так было, например, со вторым халифа сАбд ал-
Халика Авлийа1 Кабиром, когда он случайно увидел на базаре поку-
пающего мясо шейха сАбд ал- Халика и долго упрашивал его позво-

2 3  Тримишем  Дж. Суфийские ордены... С. 213. Увайс ал- Карани был одним из близ-
ких друзей  сАли. П ри этом он никогда не встречался с П ророком, но был настолько
одержим им, что услышав о том, что П ророк в одном из сражений потерял два
зуба, тут же выдернул два своих. См: Тарих- и  сурфан... С. 65.



4 0  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я ритуальна я практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

лить ему донести покупки до дома. сАбд ал- Халик согласился и пос-
ле того, как они дошли, пригласил Ав- лийа1 Кабира часом позже
разделить с ним трапезу. В течение этого часа последний нашел
свое формальное обучение религиозным наукам, которому пре-
давался до этой встречи, весьма блеклымzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (афсурда), а желание ду-
ховного общения с сАбд ал- Халиком -  весьма сильным (дил- pä ба сух-
бат ма'гидпда). Через час, прцдя домой к  сАбд ал- Халику, Авлийа Кабир
был признан его сыном и приобщен к духовной связи Хваджаган
(кабул- и нисбат- и тарща йафта)  24.

Здесь, как видно из описания, ритуал приобщения к мисти-
ческому знанию сопровождался всего двумя встречами: первой -
«случайной-  на базаре; и второй, «запланированной «шейхом и став-
шей «контрольной» для мурида, в течение которой на территории
шейха и произошла собственно инициация. Во время первой встре-
чи мурид умолял шейха принять помощь, а, когда тот согласился, в
прямом и переносном смысле совершил подношение ~ донес ношу
до дома, оказав тем самым услугу. Затем ученик по указанию шейха
покидает его, возвращаясь ненадолго в свой мир, чтобы через час
вновь прийти к шейху.

Эту историю отличает также такая немаловажная особен-
ность, как приглашение к разделению трапезы. Приглашение сим-
волично: наряду с материальной пищей принимается и разделяется
пища духовная. Иначе нельзя объяснить один весьма странный с бы-
товой точки зрения рассказ одного из учеников Накшбанда сАла ад-
Дина Гидждувани. Суть его состоит в том, что в последние часы
жизни Накшбанда сАла ад- Дин вместе с другими учениками и после-
дователями находился у его смертного одра. Обратившись к нему,
умирающий шейх сказал: «Накрывай на стол и садись ешь«.

сАла ад- Дин, накрыв на стол и съев два- три куска, убрал все
со стола, так как не мог есть в таком состоянии. Однако шейх еще
раз велел накрыть и есть. Так повторилось трижды. После чего Накш-
бавд заметал: «Надо есть, как следует, и работать, как следует («iM:>25.

Рассмотрим еще одну инициацию, на этот раз -  будущего на-
ставника и шейха Баха ад- Дина Накшбанда -  Амира Кулаля.

Амир Кулал в юношестве принимал участие в уличных бор-
цовских боях, которые происходили обыкновенно на базарах и со-
бирали множество зрителей. Однажды шейх Мухаммад Баба- йи Сам-
маси, проходя со своими учениками мимо одного из таких зрелищ,
остановился и стал внимательно наблюдать за борцами. Его после-
дователи очень удивились и спросили у шейха, с какой целью он
внимает зрелищу. На что шейх ответил:zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

2 4  Рашахат... С. 28.
2 5  Там  же.  С. 56.



Глава II.  Принцип ы духовно- религиозно й жизни  4 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

«Среди этой толпы есть человек, благодаряzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  сухбату которого
очень многие достигнут совершенной ступени [на мистическом пу-
ти]. Я смотрю именно на него и хочу, чтобы мы его изловили  (сайд)».

В этот момент взгляд Амира Кулаля упал на шейха. Сила при-
влечения шейха  (джазаба) стянула Амира с места. А когда шейх от-
правился дальше, Амир, обессиленный, покинул борцовское поле и
поплелся сзади. П ридя домой, шейх вызвал Амира, объяснил ему
мистический путь и «усыновил» его  (ба  фарзанди кабул  кард). Больше
никто не видел Кулапа участвующим в уличных схватках 2 .

В данном повествовании налицо активная духовная охота на
мурида  (сайд) и его привлечение  (джазба). Однако и здесь можно
выделить характерные этапы инициации: первую «случайную» встречу
в людном месте по инициативе шейха и встречу вторую, «заплани-
рованную» шейхом и ставшую «контрольной» для мурида. П оследняя
заканчивается инициацией на территории шейха. Н аконец, доволь-
но интересным представляется сам момент «ловли» мурида шейхом,
начинающийся сразу же после того, как взгляд мурида падает на
шейха, который в свою очередь пристально смотрит на него. Дру-
гими словами, шейх использовал концентрацию внимания, с тем что-
бы привлечь или поймать ученика.

Следует обратить особое внимание на то, что при отсутствии
испытательного срока практически все вновь посвященные стано-
вились «кровными родственниками» -  «сыновьями»  (ба  фарзанди кабул
кардан) тех 2 7 , кто их посвящал. Это, с одной стороны, объясняет
ф акт отсутствия испытательного срока для вновь посвященного, а,
с другой стороны, отсылает к традиции среднеазиатского и казах-
станского шаманизма, где передача шаманского дара происходит по
родственной линии с той лишь разницей, что в последнем случае
инициация случается уже после смерти старого шамана 2 8 .

В ранней истории братства доподлинно известны, по крайней
мере, пять случаев такого посвящения. Это сам основатель школы Хва-
джаган -  сАбд ал- Халик ал- Гидждувани, ставший «сыном» святого
духа Хизра 2 9 ; ученик  сАбд ал- Халика -  Авлийа' Кабир, приобретший
статус «сына» первого в течение какого- то часа 3 0 ; сам Б аха ад- Дин
Накшбанд, который с малолетства стал «сыном» шейха Мухаммада
Баба- йи Саммаси, а после смерти шейха — «сыном» Саййида Амира

2 6 Рашахат... С. 42- 43.
2 7 Здесь и далее мы употребляем слова «сын», «усыновление- , хотя персидское слово
«фарзанд» относится как к сыну, так и к дочери. См:  М/ ин  М. Фарханг- и фарси.
Т. 2. С. 2515.
2 8  Басилоб В. Н. Шаманство у народов Средней Азии и Казахстана. М., 1982. С. 106, 137.
2 9 Рашахат... С. 20.
3 0 Там же. С. 28.



4 2  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я ритуальна я  практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Кулаля  3 ! и Кусам- шейха 3 2 ; патрон Накшбанда -  Амир Кулал, нашед-
ший себе «отца» в шейхе Мухаммаде Баба- йи Саммаси; сАла ад- Дин
сАттар -  «сын» и первый халифа шейха Накшбанда 3 3 .

Возможно, инициация без испытательного срока необходимо
должна была сопровождаться участием в совместном духовном дей -
ствии (трапеза/ молитва/ общение -  духовная пища) между иниции-
руемым и инициирующим. Скорее всего, предложение какой - то еды
на начальном этапе со стороны еще не посвященного являлось сво-
его рода подношением, даром с целью снискать расположение опыт-
ного мистика. П ринятие подношения последним означало, что же -
лание подносящего вероятнее всего будет выполнено. П риглашение
же со стороны опытного мистика на заключительном этапе разде-
лить с ним трапезу фактически означало приглашение встать с ним
на один мистический путь. К роме случая, описанного выше, целе-
сообразно привести еще несколько примеров, иллюстрирующих
этот элемент ритуала. Таков случай из жизни  сАбд ал- Халика ал- Гидж-
дувани, который приводится в связи с его встречей со «святым»
Хизром. По- видимому, эта история вырвана из контекста ритуала
инициации.

«Однажды хазрат- и Хизр, мир да пребудет над ним, явился
к хвадже сАбд ал- Халику. Хваджа сАбд ал- Халик вынес из дому
две ячменные лепешкиzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (курс- и джадин). Хизр, мир да пребудет
над ним, не стал их есть. На что хваджа сказал:

-  Угощайтесь, эти лепешки чисты [т. е. дозволительны с
точки зрения шариата].

Хизр, мир да пребудет над ним, ответил:
-  Да, это так. Н о, тот, кто готовил муку, не совершил до

этого ритуального омовения  (maxapatri), поэтому нам это есть не
дозволительно» 3 4 .

Другой случай описывает поиски духовного наставника од-
ним из последователей Баха ад- Дина Накшбанда сАбдаллахом Ход-
жанди. В своих исканиях он, задолго до встречи с Баха ад- Дином
Накшбандом, приходит к мазару известного мистика хваджы Му-
хаммада сАли Хакима Тирмизи (ум. в конце IX в.). Дух последнего
сообщает ему, что его поиски учителя завершатся через двенадцать
лет в Бухаре, где он найдет то, что ищет. П осле этого сАбдаллах
успокаивается и возвращается в родной Ходжанд, где на базаре ви-
дит двух тюркоязычных, сидящих у дверей мечети и разговариваю-
щих между собой. «Когда я прислушался к их разговору, то понял,
что они говорят о мистическом пути. Мне захотелось присоеди -

3 1 Рашахат... С. 41,43.
3 2 Макамат- и.. С. 33-
3 3 Рашахат... С. 80.
3 4 Там же. С. 20



Глава II. Принципы духовно- религиозной жизни  4 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ниться к ним. Я преподнес им немного еды и фруктов. После чего
один сказал другому, что этот дервиш -  в поисках и заслуживаетzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
(ла'ик) того, чтобы быть подле нашего шейха Исхак- ата». Вслед за
тем они отводят сАбдаллаха к шейху тюркского братства Йаса-
вийа -  И схак - ата. В интимной беседе с ним  (сухбагп) сАбдаллах вы-
ражает желание встать на мистический путь, ничего не говоря при
этом о случае, произошедшем с ним у мазара Мухаммада сАли Тир-
мизи. Ч ерез несколько дней сын И схак - ата говорит отцу: «Этот дер-
виш нуждается  Смистн) [в духовном наставнике]. Он должен быть
подле Вас«. Н а что И схак - ата отвечает: «Послушай, сын. Этот дер-
виш -  мурид Б аха ад- Дина Накшбанда. Мы не можем привлечь его
путем духовного захвата  (ладжал- и тасарруф  нйст)»35.

Здесь история инициации  сАбдаллаха Ходжанди обрывается,
однако, даже не закончившись, она практически во всех деталях
повторяет инициацию Й аскуба Чархи. То же указание от духа на
будущего учителя, правда забывчивчивость Й аскуба заменяется на
сознательное умалчивание сАбдаплаха. Та же первая случайная встре-
ча на базаре и приход в дом шейха. То же упрашивание шейха и т. д.

Н аиболее показательным является пример из жизни  сАли Ра-
митани, который, казалось бы, не имеет прямого отношения к ини-
циации, однако по сути своей дублирует ее.

Однажды, когда к  сАли Рамитани приехал уважаемый гость, у
него в доме не оказалось чем его угостить. сАли вышел из дому и
увидел продавца разного рода сладостей. Этим продавцом был один
из его почитателей. П родавец долго упрашивал принять его товар,
аргументируя это тем, что пища готовилась с учетом пожеланий
почитателей шейха. П оскольку продавец со своим товаром пришел-
ся весьма кстати, шейх принял угощение. П осле ухода гостя шейх,
довольный, велел позвать продавца в дом. Когда тот пришел, он
сказал: «Твоя услуга была крайне своевременной. Сейчас проси у
меня чего хочешь, любое твое желание будет выполнено». П родавец
сладостей оказался смышленым и попросил у шейха сделать так,
чтобы и он стал бы шейхом  {лит  шума шабам). Н а что сАли заметил
ему, что это тяжело и что на него упадет такая тяжесть  (бар), вы-
нести которую он будет не в состоянии. П родавец повторил свое
желание. Ш ейх взял его за руку 3 6 и, проявив благосклонность, со-
средоточился на его внутреннем состоянии. Спустя час духовная
суть шейха снизошла на продавца, и тот, преобразившись внешне и
внутренне, стал выглядеть как шейх. П осле этого продавец прожил
около сорока дней, а затем скончался  3 7 .

35 Рашахат... С. 14- 15.
36 Ср. этот же элемент ритуала в инициации хваджи Ахрара Йаскубом Чархи.
3 7 Рашахат... С. 39.



4 4  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я ритуальна я практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Наконец, исключительно интересной представляется первая
встреча Баха ад- Дина Накшбанда с одним из шейхов братства Йаса-
вийа Кусам- шейхом, к которому его направил Амир Кулал и в обу-
чении у которого Накшбавд провел 12 лет. Во время их первой
встречи Кусам- шейх ел дыню и бросал дынные корки в сторону Накш-
банда.

«От чрезмерного жара желания [обучения]zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (аз шшт- и xapä-
рагп- и талаб) он подбирал эти корки и доедал их до конца так,
как это распространено у тюрков. В течение этого  сухбата по-
добное произошло три раза. Через два- три месяца Кусам- шейх
заявил Накшбанду:

-  У меня девять сыновей и ты. Но ты превосходишь их
всех (бар хама му/ саддали)» ^ .

Другими словами, Накшбацд стал «сыном» и шейха Йасавийа.
Вышесказанное дает возможность предполагать, что инициа-

ции без испытательного срока на заключительном этапе предше-
ствует разделение символической трапезы, указывающей на ее ду-
ховный характер. Такая трапеза сопровождается интимным духов-
ным общением сухбат, во время которого и происходит инициация.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Сухбат  и нисбат

Как инициация мурида духом, происходящая либо во сне, ли-
бо в грезах наяву, так и его инициация здравствующим шейхом пред-
ставляют собой интимное общение шейха (или духа) с муридом -
сухбат, которое может быть вербальным, а может происходить и на
невербальном, духовном уровне. Возможен также вариант, совме-
щающий вербальное и невербальное общение. Во время инициации-
сухбата вновь посвященному конфиденциально сообщаются как кол-
лективная, так и индивидуальная формулы  зикра, при этом также
акцентируется внимание на способе их проговаривания и их зна-
чении. Основным и обязательным условием при самостоятельной
практике ставится сохранение мысленного образа шейха в памяти
мурида.

Общение такого рода возникает благодаря установлению шей-
хом односторонней непосредственной внутренней духовной связи
между ним и муридом -   нисбат, которая с другой стороны по цепи
духовной преемственности протянута между здравствующим шей-
хом и поколениями шейхов данной линии39. Другими словами, цепь

3 8 Макамат- и... С. 33.
3 9 Ср. у Ф. Майера: die Beziehung, das Verhältnis, die Zugehörigkeit. В конце концов
ученый останавливается на абстрактном, как он сам его называет, переводе терми-
на: der höhere Bezug («высшее отношение»). См: Meier F. Zwei Abhandlungen. S. 63- 64.



Глава II.  Принцип ы духовно- религиозно й жизни  4 5zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

на какое- то время замыкается на мурвде. В этом и состоит духов-
ная суть инициации. В течение этого промежутка времени муриду
демонстрируются удивительные состояния, которыми он может впос-
ледствии овладеть сам, но -  только те, которые он способен вынес-
ти на данный момент. Такая практика братства, получившая особое
название -  «включение окончания пути в его начало»zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (индирадж- и
нихайат дар бидайат), и является составляющей варианта пути «при-
влечения-  (джазба) 4 0 .

сАбд ар- Рахман Джами вспоминал, как однажды к нему при-
шел один нищий и стал умолять приобщить его к истинному знанию.
Шейх объяснил ему формулу  зшра-  «нет бога кроме Аллаха, Му-
хаммад -  посланник Аллаха», обязав его запомнить лицо своего
шейха. Во время этого  сухбата но указанию шейха нищий принялся
за дело. Тотчас же в нем проявился соответствующий эффект этого
пути. Он увидел себя в мире святых, и его охватили сильное на-
слаждение и величайшая любовь  (шаук) 4 1 .

Эта же связь также именуется  бар («груз», «тяжесть»), что от-
ражает качественную ее характеристику. Различие в этой паре тер-
минов, имеющих широкое хождение в Накшбандийа, незначитель-
ное, но смысловое. Под нисбатом иногда подразумевается весь ду-
ховно- мистический путь  (тарйка), его специфический и определен-
ный образ  (кайфиййат- и jaaxjcyca да масхуда), иногда имеется в виду
способность к обузданию и -  способность справляться с душой или
душами  Ссиффат- и  галиб  6а малака- йи  нафскушй). Считается, что ду-
ховная связь Хваджаган и соответственно Накшбандийа превосхо-
дит аналогичные в других братствах  (фау/ с- и  хама- йи  нжбатха  аст).
Поэтому любой, будь то мистик, ученый или праведник Саз ахл- и так-
во), будет подвержен воздействию этой связи. Когда же говорят бар,
то подразумевают груз и тяжесть, которыми обладает эта духовная
связь, имея в виду, что не всякому под силу вынести это бремя  4 2 . В
этой связи еще раз обратим внимание на описанный нами ранее
случай встречи  сАли Рамитани с продавцом сладостей, когда после-
дний не выдержал духовного груза шейха и через месяц скончался.

Иногда термин бар несет в себе значение груза, выраженного
в форме просьбы или какого- то сообщения, переносимого на рас-
стояния конкретному адресату  (хавала- йи сарз)у или избавление от
тяжести болезни (рафс~и мараз), или же получение такой тяжести. В
этом контексте употребляются такие выражения, как: сбросить тя-
жесть на кого- то, взять тяжесть от кого- то, принести тяжесть43.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

4 0zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Тег Haar Johan G.J. The Naqshbandi Tradition... P. 86; Рашахат... С.  283.
4 1  Рашахат... С. 164.
4 2  Там же. С. 116
4 3  Там же. С. 116.



4 6  А.  А.  Хисматулин. Суфийская ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

П ри этом физические расстояния не играют никакой роли. Глав-
ное -  это знать адресата и воссоздать в памяти его мысленный образ.

Наиболее выдающимися способностями по части примененияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
нисбата в его самой крайней насильственной ф орме отличался один
из талантливейших учеников сАла ад- Дина сАттара мавлана Низам
ад- Дйн Јамуш (ум. 860/ 1456 г. ) 4 4 . В связи с его именем рассказыва-
ют, что во время правления в Самарканде Мирзы Улугбека (1411-
1447) -  сына Ш ахруха и внука Тимура -  титулом  шейх ал- ислам об-
ладал некий хваджа сИ сам ад- Дин. Когда последний смертельно за-
болел, его сыновья обратились за помощью к Низам ад- Дину. Тот,
придя к больному, увидел, что если не взять его под свое духовное
покровительство  (дар  зимн  гирифтан), то никакой надежды на вы-
здоровление нет. П оскольку этот представитель нормативного ис-
лама питал самые искренние чувства и был благосклонен к брат-
ству, Низам ад- Дин взял его под свое духовное покровительство и
включил его в свою духовную связь  (дар зимн- и xaititm- u худ еирифтим
баба  нисбат- и худ дар авардпм). Ш ейх ал- ислам выздоровел, но спус-
тя некоторое время с Низам ад- Дином произошел неприятный ин-
цидент, где шейх ал- ислам проявил слабость характера и не смог
ему помочь. Суть инцидента заключалась в том, что сына Низам ад-
Дина обвинили в колдовстве, магии и спиритизме, а также  — в неза-
конных сношениях с некоторыми из женщин гарема, что, вероятно,
явилось основной причиной обвинения. Тень в потворстве сыну па-
ла на отца. Мирза Улугбек в ярости велел привести Низам ад- Дина.
Его связали, и с непокрытой головой, все равно, что полностью
раздетым, усадив на лошадь (ближе к хвосту), провезли через весь
город к Мирзе. Когда Мирза подошел к Низам ад- Дину, то увидел
его сидящим, погруженным в внутреннее созерцание  (мур'акаба). То,
что Низам ад- Дин не встал при его появлении, еще больше разъярило
Мирзу и он разразился потоком ругательств. На что Низам ад- Дин
сказал: «Ответом на все эти слова может быть только одно. Я му-
сульманин. Если ты веришь, хорошо. Если же нет, то приказывай
все, что тебе взбредет в голову«. Низам ад- Дина выставили вон, а
вскоре после этого события Мирза Улугбек был убит своим сыном
сАбд ал- Латифом. Низам ад- Дин, разочарованный поведением шейха
ал- ислама, вывел его из- под своего духовного покровительства  (аз
зимн  ихрадж кардим), и когда тот выключился из духовной связи  (аз
нисбат бар амад), то тут же упал и скончался  4 5 .

Такая связь устанавливается через область сердца, благодаря
активному духовному захвату или охвату со стороны шейха  (тасар-

44 Тарих- и  сурфан... С. 621.
45 Рашахат... С. 111- 112; 114- 115. Этот и другие случаи взаимоотношений шейхов
братства с власть предержащими комментируются у Бартольда. См: Бартольд В. В. Со-
чинения. С. 122- 123.



Глава II. Принципы духовно- религиозной жизни  4 7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

руф).zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA П осле установления духовной связи мурид (или любой другой
духовный объект) всецело находиться в руках шейха. Его состояние
характеризуется полным безволием и предельной искренностью в
общении с шейхом, если речь идет об интимном общении. Физиоло-
гическим признаком духовного захвата является внезапное актив-
ное потоотделение у захваченного. Усиление захвата может при-
водить к полному отключению от реальностей физического мира,
сопровождающемуся потерей сознания (ßuxydii). Баха ад- Дин Накшбанд,
комментируя принцип «уединения в обществе», замечал по этому
поводу, что в начале пути муриду «необходимо практиковать сухбат
со своими друзьями, с тем чтобы быть способным к практике сухба-
та у нас [в братстве]  (та  кабилйййат- и  сухбат- и ма пайда шавад).»46.

Мавлана сАбд ар- Рахман Джами отмечал, что «наш путь Хва-
джаган, да освятит Аллах их души, отличается одним прекрасным
свойством — тем, что  нисбат можн о практиковать где угодно, с кем
угодно и в каком угодно состоянии. П рактику  нисбата  (варзиш- и
нисбат) следует считать основой  (асл). Всем остальным следует зани-
маться по мере необходимости. Эта благородная духовная связь весь-
ма субтильна  (латйф). У нее не существует фиксированных [про-
странственных] и временных границ  (хадд- и мазб'ут 6а бакт- и  м/ айй-
ан  нйсгп). Она может исчезать божьей волей и проявляться тогда,
когда человек к этому не готов. Всякий раз, когда в  нисбате наблю-
дается какое- либо ослабление  (футур), необходимо обратиться к при-
чинам, [вызвавшим] его. Все что, привело к этому [ослаблению], не-
обходимо устранить»»47.

Тасарруф

Таким образом, приведенные нами примеры дают достаточно
ясное представление о том, что сутью духовного общения -   сух-
бат — является установление внутренней духовной связи -   нисбат,
которая, в свою очередь, характеризуется духовным захватом одно-
го из партнеров -   тасарруф. В случае, если эта цепочка практику-
ется в биноме «шейх- мурид»» в учебных целях, то муридам, объек -
тивно пребывающим без сознания или в прострации, демонстрируют-
ся те состояния, которые впоследствии должны быть достигнуты ими
самостоятельно, определяя тем самым цель их дальнейших упраж-
нений.

В качестве иллюстрации можно привести случай из жизни Ба-
ха ад- Дина Накшбанда, которому его патрон Саййид Амир Кулал
поручил духовное воспитание своего старшего сына -  Амира Бур-

4 6 Макамат- и... С. 58.
4 7 Рашахат... С. 165.



4 8  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я  ритуальна я практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

хана, сказав при этом: «Мой сын Амир Бурхан подготовлен [к тому,
чтобы быть посвященным]. Н икто не практиковал на нем духовного
захвата и не занимался его духовным воспитаниемzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (гпарбййат- и  мас~
нави). В моем присутствии займись его воспитанием, чтобы я мог
видеть результат».

П осле чего хваджа Накшбанд, выполняя распоряжение свое-
го шейха, «сконцентрировался на внутренней сути (мутаваджжих- и
батин) Амира Бурхана и без промедления охватил ее. В ту же се-
кунду воздействие от этого духовного захвата (äcäp-u аи тасар- руф)
проявилось в Амире Бурхане как внутренне, так и внешне. Он впал
во всеохватившее его экстатическое состояние  (х'ал- и бузург) со сле-
зами истинной благодарности  (шукр- и хащки)» 8 .

Другой пример, свидетельствующий о том, что сходная прак -
тика духовного общения имела широкое хождение уже в школе
Хваджаган, взят из жизни шейха школы  сАли Рамитани. Прибыв в
Хорезм, он занялся практикой братства. Найдя себе двух последо-
вателей из числа нищих поденщиков, он пригласил их к себе, сказав
при этом, что сегодня после вечернего намаза и совершения риту-
ального омовения у них будет общение  (сухбат), и они будут прак -
тиковать  зикр, а затем могут пойти на свою поденщину. Поденщики
пришли, и после одного дня, проведенного вместе в занятиях, их
охватило экстатическое состояние -   хал, «благодаря  сухбату хазрат- и
сАзизан, его воздействию и внутреннему духовному захвату  (тасар-
руф- и батини). П осле чего у них уже не было возможности уйти и
расстаться с шейхом  (им/ сан- и рафгпан 6а ЬжуЬ'а гиудан паб'уЬУ  49  .

Таким образом,  тасарруф, применяясь с целью снятия возни-
кающих внутренних преград в готовности воспринять божествен -
ное, является эффективным способом восстановления или усиления
духовной связи  нисбат. С этой целью он практикуется как в биноме
«муршид- мурид», так и между самими шейхами.

Вот что говорит об этом традиция Накшбандийа:
Хваджа Ахрар в сопровождении Сасд ад- Дина Кашгари решил

посетить шейха Баха ад- Дина сУмара. П о дороге Сасд ад- Дин объяс-
нил хвадже Ахрару цель их путешествия: «Нам нужен высший ранг
святого  (кутб)  с тем, чтобы он охватил нашу внутреннюю суть  (дар
батин- и мл  тасарруф кунаО) и очистил бы нас». П о прибытии на мес-
то они изложили шейху свое намерение, и тот сказал:

«Чего вы ждете от  тасарруфа святого?  Тасарруф у суфиев оз-
начает не более того, что при возникновении у кого - то преград и
препятствий, мешающих его способности [воспринять божествен -
ную суть]  Сариз- и ucmucdäÖ), эти препятствия устраняются воздей-
ствием  сухбата (ба  васита- йи  та'асир- и сухбат). П осле устранения

4 8 Рашахат... С. 44; Макамат- и... С. 36.
4 9 Рашахат... С. 39- 40.



Глава II.  Принцип ы духовно- религиозно й жизни  4 9zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

препятствий он одаряетсяzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (маухибат) способностью [воспринять бо-
жественную суть], но при этом он остается на месте [в самостоя -
тельном развитии] своих собственных способностей, что является
его делом и целью»».

Хваджа Ахрар, впоследствии комментируя это высказывание
шейха, заметил, что шейх не понял Сасд ад- Дина Кашгари. Дело в
том, что в братстве под  тасарруфом «подразумевается концентрация
внимания сердца [шейха] на внутренней сути страждущего. П о от-
ношению к такой концентрации внимания (таваджжух) сердце пос-
леднего приобретает определенную связь  (иртиб'ат) и смычку  (um-
тисал)  с сердцем [шейха]. П осредством этой связи и смычки сердце
[шейха] соединяется с внутренней сутью  (батин) страждущего с по-
мощью луча, отражающегося от сердца шейха и падающего на есте-
ство страждущего. Это качество -  происходящее от способности
шейха, которое реф лекторн о  (ба  тарщ- и  инсикас) проявляется в
зеркале способностей страждущего. Н е следует желать такого от
своей способности воспринять божественное, однако если подоб-
ная связь возникла, тогда то, что приобретено путем рефлексии,
преобразуется в постоянное качество. Сасд ад- Дин пожелал как раз
последнего, с тем чтобы извне получить это качество, но не для
того, чтобы проявить свою способность [к рефлексии] в его [серд-
це]»»50.

Довольно часто способность к духовному захвату демонстри -
руется, с тем чтобы показать свою духовную силу, поскольку «захва-
ченный»» находится целиком и полностью во власти «захватчика»», а
это значит, что духовный потенциал у второго гораздо больше, не-
жели у первого. Другими словами, второй достиг более существен -
ных высот в своем духовном развитии. Это в свою очередь означает
авторитет, уважение и власть.

П римером такого духовного поединка может служить рас-
сказ одного из шейхов братства, когда он в присутствии много-
численных зрителей из числа суфиев схлестнулся с другим шейхом.

«Он захотел проявить  тасарруф по отношению к о мне и
посягнуть  (дастбурдп) на меня. Этот  сухбат был поистине велико-
лепным. Собралось очень много уважаемых людей. Я выставил
себя в качестве [представителя] своего  нисбата, удерживая твер -
до свой  иисбат. Он это понял и, увеличивая силу захвата, уста-
вился на меня, пытаясь сконцентрироваться  (таваджжух) на мне
всеми своими силами  (ба хамагй- йи &уд), с тем чтобы взвалить на
меня тяжесть  (бар  афындан). Н о я его опередил <...> и передал
ему тяжесть  (бар  ба бай хавала  кардам). П оскольку у меня в мыс-
лях было отразить его захват, то я это выполнил. Его  таваджжух
не возымел никакого действия. Та же тяжесть, которая обруши-

Рашахат... С. 259.



5 0  А.  А.  Хисматулин. Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

лась на него, имела настолько сильное воздействие, что у него
на висках выступил пот. Он сконфузился и смутился. Мне тоже
стало стыдно, так как он был стар и уважаем. В конце концов я
раскрыл себя для него, чтобы он осуществил захват в той степе-
ни, в какой захочет. Он быстро это уловил и снова взошел в со -
стояние захватаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (баз  ба  макам- и тасарруф дар амаО). Н есмотря на
мою помощь, он не смог его осуществить. Мне стало стыдно от
того, что он еще больше смутится, и я встал и ушел»51.

Для полноты картины применения  тасарруфа отметим еще
один эпизод из истории братства, когда с помощью такого духовно-
го захвата сАла ад- Дин Аттар пытался поставить на место своего
ученика -  Низам ад- Дина Хамуша.

После смерти Баха ад- Дина Накшбанда его правопреемником
стал сАла ад- Дин Аттар, лучший из учеников которого, Низам ад- Дин
Хамуш, пребывал в Самарканде, тогда как сам  сАттар -  в областном
центре Чаганийан, расположенном в верхнем течении реки Амуда-
рьи  (Джайхун). И  вот до сАттара стали доходить слухи о претензиях
Хамуша на роль великого шейха. Тогда сАттар под благовидным
предлогом вызвал Хамуша к себе. Когда Хамуш прибыл на собрание
суфиев, то те с уверенностью говорили, что сейчас у Хамуша отни -
мут все то, что ему было дано, имея в виду его духовную силу. П ос-
ле чего сАттар и Хамуш, усевшись друг напротив друга под палящим
солнцем, занялись созерцательной практикой, включавшей в себя
таваджжух и  муракаба. Хамуш впоследствии вспоминал: «я в этом
поединке был в виде голубя, а хваджа сАттар -  орлом, парящим
вслед за мной и преследующим меня, куда бы я ни убегал. В конце
концов, он так измотал меня, что я вынужден был искать убежища у
духовной сущности  (руханпйагп) П ророка, да благословит его Аллах
и да приветствует. И в эти самые секунды проявился светоч Мухам-
мада, да благословит его Аллах и да приветствует, и меня благо-
склонно взяли под его покровительство и защиту. Я растворился в
бесконечных лучах света П ророка, да благословит его Аллах и да
приветствует. Когда хваджа сАттар достиг этого места, то у него не
осталось возможности для духовного захвата  (маджал- и тасарруф
наманО), а от П ророка, да благословит его Аллах и да приветствует,
хвадже снизошло обращение: "Низам ад- Дин у нас, и никому не долж-
но быть до него дела". В этот момент хазрат хваджа сАттар поднял
голову, и, находясь под сильным впечатлением, встал и пошел до-
мой. От уязвленного самолюбия  (гайрагп) он проболел несколько
дней, и никто не знал причины этой болезни»52.

Очевидно, что способ противостоять духовному захвату (пусть
даже своего собственного шейха) есть. Он заключается в обраще-

5 1 Рашахат... С. 93-
5 2 Там же. С. 115- 116.



Глава  II.  Принципы  духовно- религиозной  жизни  5 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

нии захватываемого к покровительству духовно более сильного,
чем тот, кто пытается его захватить. И наче говоря, во время по-
пытки захвата в случае, если захватчик несомненно сильнее и нет
возможности ему сопротивляться, нужно мысленно представить се-
бе образ кого - то более сильного, чем он  5 3 . Данное утверждение
можно подкрепить следующим примером из традиции братства, ко -
торый относится к уже упоминавшимуся нами сыну Амира Купала
Амиру Бурхану, духовным воспитанием к оего занимался Баха ад-
Дин Накшбанд.

Суть излагаемого состоит в том, что Амир Бурхан достиг
чрезвычайных высот в своем духовном развитии под патронажем
Накшбанда. Дело дошло до того, что Амир стал периодически за-
ниматься духовным грабежомzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (ахвал- и  б'атини- pä гарат  мйкарО) не-
которых из окружения Накшбанда, оставляя их опустошенными Cäßiu-
йан). Один из шейхов братства -  Н йкруз Б у^арй -  после неодно-
кратных инцидентов подобного рода, происходивших при каждой
встрече с Амиром Бурханом, решил обратиться с жалобой к На-
кшбанду на такое поведение Амира. Б аха ад- Дин принял и выслушал
его, а по окончании разговора посоветовал ему: ««Как только он
сконцентрирует свое внимание на тебе, ты сконцентрируй свое
внимание на мне и скажи -  меня нет, есть только он [т. е. Накш-
банд]«.

Вслед за этим инструктажем Н йкруз Бухари встречается с
Амиром Бурханом, и тот, как обычно, приступает к духовной обра-
ботке партнера. Однако на этот раз его техника не срабатывает. ««Я
сконцентрировал свое внимание на хвадже Накшбанде, -  рассказы-
вает Н йкруз Бухари, -  представив мысленно его лицо, я сказал се-
бе, что меня нет, есть только он. Тут же я увидел, как состояние
Амира Бурхана изменилось, и он упал без чувств. П осле этого он
уже никогда не концентрировал свое внимание на мне путем ду-
ховного захвата  (ба тарйк- и тасарруф б а май  мутабаджжпх нагиуд)»54.

И сходя из всего сказанного о случаях применения практики
тасарруфа, можно с большой степенью вероятности предположить,
что эта практика достаточно широко использовалась шейхами брат-
ства для привлечения на свою сторону не только потенциальных
последователей учения, но впоследствии, при политизации деятель-
ности братства, — и для привлечения видных государственных дея -

5 3 По- видимому, существует еще несколько приемов противостоять духовному зах-
вату. Один из них заключается в создании замкнутого цикла в ритуальной позе
(скрещенные руки или ноги, или же соединенные кончиками большой и указатель-
ный пальцы рук). Н е акцентируя специально на этом внимания, ученику дают по-
нять, что общаться с духовным миром в позе  мураббас чихарзану (сидя по- турецки),
невежливо. Для высоких целей необходима другая ритуальная поза -   д'узап'у (поджав
под себя ноги). Рашахат... С. 191- 192.
54 Там же. С. 44.



5 2  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я  ритуальна я  практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

телей. Нет необходимости акцентировать внимание на том, что на
этой же основе формировались отношения в биноме «шейх- мурид».
Подытожим рассмотрение практикиzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA гпасарруфа на примере истории
из жизни одного из сыновей хваджы Ахрара Мухаммада Йахйа (ум.
1500).

Однажды Мухаммада Йахйа решил навестить один из его
почитателей. Подойдя к его дому и спросив хозяина, он узнал,
что Мухаммад находится на женской половине дома. Почитатель
решил подождать его, присев на скамью  (дуканча)  5 5 . Во время
ожидания ему пришла мысль о том, что отец Мухаммада перио-
дически практиковал тасарруф на наиболее поддатливых (мустса-
дан), доводя их до бесчувственных и бессознательных состояний
(fiü&yöü 6а биш/ ури). Занимается ли тем же самым его сын? Пре-
бывая в подобного рода размышлениях, он не заметил того, как
вошел шейх. Шейх вплотную подошел к нему и молча присел ря-
дом, после чего произнес: «Владеющие  тасарруфом подразделя-
ются: на тех, кто волен и свободен [осуществлять духовный зах-
ват]  (ма'зун 6а мухт'ар) таким образом, что по изволению Все-
вышнего и по своей собственной воле всегда, когда они поже-
лают, и на том, на ком они захотят, могут осуществлять внут-
ренний духовный захват, доводя их до состояния бесчувствен-
ности и растворения  (фана*); на тех, кто, хотя и имеет силу к
духовному захвату, кроме как по приказу извне, его не применя-
ет, то есть до тех пор, пока его не уполномочат [свыше]  (ма'мур),
он не концентрирует свое внимание ни на ком; и на тех, кого
иногда охватывают какие- то определенные состояния, тогда в
преобладании какого- то из этих состояний (дар галаба- йи ан хал),
они, охваченные им  (маглуб), совершают внутренний духовный
захват муридов, с тем чтобы передать это состояние им. Следо-
вательно, нельзя в том, кто не является не вольным [совершать
тасарруф, не уполномачиваемым, не охваченным, видеть челове-
ка способного к  тасарруфу*.

Во время этого монолога он оказал мне милость, сделав
так, что меня охватило какое- то качество, от которого я без
чувств и без сознания упал, отключившись  (бахил) и от себя са-
мого, и от всего, что вокруг. Беспамятство продолжалось долго.
Когда я пришел в сознание и открыл глаза, то увидел себя ска-
тившимся на одну сторону дуканчика, а хваджу -  сидящим и со-
зерцающим  (муракиб) с закрытыми глазами. В ту же секунду я
снова сел и уверовал, что хваджа -  из владеющих  тасарруфом*56 .

5 5  Дуката -  широкая скамья- стол, на которой можн о одновременно сидеть, при -
нимать пищу, а также складывать мелкие вещи.  М.  М/ ин. Фарханг- и ф арси. Т. 2.
С. 1544.
5 6 Рашахат... С. 322.



Глава II.  Принцип ы духовно- религиозно й жизни 5 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Предложенный обзор использования практикиzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  тасарруфа по-
зволяет представить сферу всех возможных вариантов его приме-
нения в братстве. Градация лиц, способных к духовному захвату,
отражается в следующей схеме:zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ма'зун,  мухт'ар-
произвольно осуществ-
ляющие духовный зах-
ват в любое время, в
любом месте и на ком

угодноzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Владеющие тасарруфол

мл 'мур —
эпизодически осуществ-

ляющие духовный захват
по указанию свыше

маглуб—
осуществляющие ду-

ховный захват только в
экстатическом состоя-

нии  (хал )

По целям, ставящимся перед  тасарруфом, последний под-
разделяется на:

Первоначальное
привлечение

учеников
Устранение воз-

никающих препят-
ствий в восприя-
тии партнером

божественного и
доведение его до
состояния (хал)

Демонстрация
духовной силы;
духовное состя-
зание; духовный

грабеж

Лечение бо-
лезней и пере-
дача недугов
(«тяжестей» )

Анализ  практики  инициации,
сухбата,  нисбаша и  тасарруфа

Н ачиная с момента первой случайной встречи в самом людном
месте, которым на Востоке всегда был рынок или базар, отно-

шения в биноме строятся на базе  сухбата,  таваджжуха,  нисбата и
тасарруфа по следующим общим моделям (см. стр. 54).

Комментируя модель инициации без испытательного срока,
возвратимся к примерам, где инициация описывалась более или ме-
нее полно и явно не сопровождалась никаким испытанием. Это, во-
первых, случай приобщения Авлийа1 Кабира; во- вторых -  история
инициации Амира Кулаля; и наконец -  пример с поденщиками из
жизни  сАли Рамитани.



5 4zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBAА. А. Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практика

I.  Модель  инициации
без  ис пытательног о  с р ок аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

П ервая «случайная» встречаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
Встреча

П ервая «слу-
чайная» встре-
ча на безду-
ховной терри -  '
тории (базар,
зрелища и т. п.)

1-

Общение
с шейхом

Упрашивание-
подношение
со стороны уче-
ника и согла-  "
сие- принятие
со стороны
шейха

- 2-

П олучение
указания

Указание или
внушение
шейха сделать
что- то в миру ~

- 3-

Выполнение
указания

Возвращение
ученика в
бездуховный
мир с целью
немедленного
выполнения
указания

- 4-

(путь
- Джазба

• «привлечения»)

Сухбат
(вербально- духовное общение)

Таваджжух
(концентрация внимания)

Тасарруф • - • - >
(1- й духовный захват дня привлечения)

Вторая «запланированная»
Встреча Общение

с шейхом
Вторая, за-  Совместное
планированная духовное дей-
встреча на ствие (тра-  .
территории •  пеза/ молитва)
шейха (духа)

- 1- - 2-

встреча
П олучение
указания

Сообщение
сакрального
текста (формул
зикра, их _
значения и
способа прого -
варивания) =
приобщение к
духовной связи
Хваджаган

- 3-

Выполнение
указания

П овтор ф ор -
мул в присут-
ствии шейха
(духа) =  при -
общение к
духовной свя-
зи Хваджаган

- 4-

Сухбат
(вербально- духовное общение)

Таваджжух >
(концентрация внимания)

Н исбат •>
(внутренняя духовная связь)

Тасарруф •>
(духовный захват)

[ Хал >
(экстатическое состояние)



Глава  II.  Принципы духовно- религиозной жизни  5 5zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Первая  встреча:zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA Авлийа1 Кабир -  на базаре; Амир Кулал -  на
базаре, на борцовском поле; поденщики -  на базаре.  Общение: Ав-
лийа1 Кабир -  упрашивал принять помощь, шейх согласился; Амир
Кулал -  не просил ничего, но был «пойман» силой духовного обще-
ния; поденщики -  неизвестно.  Указание: Авлийа1 Кабир -  уйти на час
и через час вернуться; Амир Кулал -  духовное указание следовать
за шейхом; поденщики -  указание прийти вечером в дом шейха.
Выполнение указания: как известно, все выполнили полученные ими
указания.

Вторая встреча: Авлийа1 Кабир -  дома у шейха; Амир Кулал -
дома у шейха; поденщики -  дома у шейха.  Общение: Авлийа1 Кабир -
совместная трапеза; Амир Кулал -  неизвестно; поденщики -  совмес-
тный  намаз и  сухбат.  Указание: Авлийа1 Кабир -  неизвестно; Амир
Кулал -  неизвестно; поденщики -  отправить  зикр.  Выполнение указа-
ния: об Авлийа1 К абире и Амире Кулале известно только, что они
были приобщены к духовной связи -   нисбат, о поденщиках — что
они оправляли совместно с шейхом  зикр и дошли до экстатического
состояния. И наче говоря, поденщики выполнили указание и были
инициированы. Что же касается первых двух, то, напомним, что
они стали «сыновьями» своих шейхов. Возможно, стать «кровным род-
ственником» предполагает нечто отличное от просто повторения
сакрального текста в присутствии шейха. Дело в том, что некото -
рых исследователей шаманизма привлекает идея сексуального из-
бранничества будущего шамана духом противоположного пола, ко -
торая находит подтверждение в фактах инициации некоторых ша-
манов через сексуальный контакт с духом. П одобного рода сведе-
ния имеются и в отношении среднеазиатского шаманизма, где в уз-
бекско- таджикской среде «избрание будущего шамана объяснялось
<...> любовными отношениями между духом и шаманом» 5 7 . Вслед за
проводником этой идеи Л. Я. Ш тернбергом  5 8 появляются ее мно-
гочисленные сторонники и противники из числа изучающих шама-
низм. Сходные и, возможно, убедительные доводы в защиту той же
самой идеи сексуального избранничества приводит И. Н. Винников
в отношении призвания Мухаммада 5 9 . Однако, если в случае с ини-
циацией духом через сексуальный контакт последний еще можно
объяснить женским полом духа, то как понять «усыновление» мурида
шейхом мужского пола, и кто тогда является «матерью» вновь по-
явившегося «сына». Удовлетворительное объяснение может дать
лишь концепция К. Леви- Стросса, согласно которой в нашем случае
мурида, ставшего «сыном» шейха, следует считать бесполым или -
сочетающим в себе мужское и женское начала 6 0 . Напомним, что

5 7  Басилов В. Н. Шаманство у народов Средней Азии и Казахстана. М., 1992. С. 125—126.
5 8 См: Штернберг Л. Я. И збранничество в религии / /  Этнография. 1927. №  1 и др.
5 9 См.-  Винников И. Н. Легенда о призвании Мухаммада в свете этнографии / /  С. Ф. Оль-
денбургу к 50- летию научно- общественной деятельности 1882- 1932. Л., 1934. С. 143- 146.

0 См: Ле&и- Стросс К. Структурная антропология/ П ер.с ф р . М., 1985. С. 208- 215.



56zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBAА. А.  Хисматулин .  Суфийска я  ритуальна я  практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

слово- терминzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  фарзанд («ребенок», «дитя», «чадо»») может относиться как
к мальчику, так и к девочке. Другими словами, мурид в ритуале
это -  травести; кто же в ритуале шейх и что он при этом делает
(кроме сообщения сакрального текста), -  остается неизвестным.
Аналогичные примеры инициации, где в ритуале либо инициирую-
щий, либо инициируемый сочетает в себе два пола, можно встре-
тить в шаманизме у различных народов 6 l .

Тем не менее в традиции братства мы не смогли найти свиде-
тельства в пользу наличия этого «некоего отличного», или «оно» ос-
талось скрытым от постороннего взгляда. П рименив аналогию с
«усыновлением» сАбд ал- Халика ал- Гидждувани святым Хизром, мы
видим, что здесь также присутствует сообщение сакрального текста
(формулы  зикра) с указанием способа его проговаривания

I I  Модель  инициации
с  испытательным  с р о к о мzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

62

П ервая «случайная» встреча

Встреча Общение

Встреча с ду-
хом на погра-
ничной тер-
ритории -  во
сне, на клад-
бище, у гроб-
ницы

- 1-

Общение с
духом во сне
или в грезах
наяву

Получение
указания

Получение
указания от
Духа

- 2-

Сухбат

Таваджжух

Тасарруф

- 3-

>

>

>

Выполнение
указания

Указание:
а) забыто;
б) не принято

во внимание
в) выполнено с

опозданием

- 4-

Вторая «запланированная» встреча

Встреча

Встреча с
шейхом на
его террито-
рии

- 1-

Общение

Упрашива-
ние- подноше-
ние мурида;
отказ шейха "

- 2-

Получение
указания

Указание
шейха сделать
что- то в миру "

- 3-

Выполнение
указания

Указание вы-
полнено с за-
держкойzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Ar

6 1 См., напр.,  Новик  Е. С. Обряд и фольклор в сибирском шаманизме. М., 1984.
С. 204- 205.
6 2 Хизр так сообщил сАбд ал- Халику сакральный текст и способ его проговаривания:
«Войди в водоем, опустись с головой под воду и сердцем скажи -  нет бога кроме Ал-
лаха и Мухаммад -  посланник Аллаха» (Рашахат... С. 19).



Глава II.  Принцип ы духовно- религиозно й жизни  5 7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Третья «контрольная» встречаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
Встреча Общение Получение Выполнение

указания указания
Встреча с Совместное Сообщение Повтор
шейхом на духовное дей-  сакрального учеником сак-
его террито-  ствие (мо-  текста (фор-  рального тек-
рии •  литва) —•  мулы зикра, —•  ста в присут-

генеалогия) ствии шейха
- 1-  - 2-  - 3-  - 4-

Сухбат >

Таваджжух •>

Нисбат >

| Тасарруф >

Хал >

Следует дать необходимые пояснения к приведенной модели
инициации на примерах духовных исканий Й аскуба Чархи и  сАбдал-
лаха Ходжанди. П ервая встреча с духом: Чархи -  во сне; Ходжан -
ди -  у мазара сАли Тирмизи. Общение: Чархи -  во сне; Ходжанди -
в грезах наяву. П олучение указания: Чархи -  стать муридом «из-
бранных», то есть -  братства Накшбандийа, о месте проживания
представителей к оторого Чархи наверняка знал; Ходжанди — пря -
мое указание о месте проживания Накшбанда и о времени, когда
следует к нему явиться (через 12 лет). Другими словами, оба полу-
чают необходимый минимум информации о своих будущих патро -
нах. Выполнение указания: Чархи -  забыл, но затем, мимоходом, за-
шел к Накшбанду; Ходжанди -  не упоминая об указании духа, при -
шел к шейху Й асавийа. И наче говоря, он сначала не поверил духу, а
уверовал только тогда, когда шейх Й асавийа повторил ему то же
самое.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Вторая встреча: Чархи -  встреча с Накшбандом на террито -
рии шейха; Ходжанди — встреча сначала на базаре с последователя -
ми Й асавийа, после чего -  с Исхак- ата, шейхом Й асавийа, у него
дома. Общение: Чархи -  упрашивание Накшбанда и отказ последне-
го помнить о нем; Ходжанди -  подношение пищи последователям
Йасавийа на базаре, просьба за него сына И схак - ата и отказ И схак -
ата взять его своим учеником. Указание: Чархи — посетить «святого»
в пустыне; Ходжанди -  указание на то, что его шейхом будет Н акш 1

банд. Выполнение указания: Чархи -  выполнил с опозданием; Ходжан-
ди -  ждет еще 12 лет.

Третья встреча: Чархи -  дома у Накшбанда, Ходжацци -  неиз-
вестно, но по всей видимости, он встретился с ним в Бухаре, по-



5 8  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

скольку с самого начала повествования сообщается, что сАбдаллах
Ходжанди -  один из последователей Накшбанда.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Общение: Чархи —
совместный вечерний и утренний намазы; Ходжанди -  неизвестно.
Указание: Чархи — повторить формулы  зикра в присутствии шейха;
Ходжанди -  неизвестно. Выполнение указания: Чархи -  повторяет;
Ходжанди -  неизвестно.

Принципиальное отличие между первой и второй моделями
состоит в том, что в первом варианте на протяжении всего ритуала
инициации инициатива в виде указаний, которые практически не-
медленно выполняются, исходит от духовного существа, каковым можно
считать шейха или любого духа (напр., Хизр). Во втором варианте
инициатива лишь вначале принадлежит духовному существу, как бы
подталкивая указаниями инициируемого к духовным поискам и тем
самым испытывая его. Следовательно, точное и беспрекословное
выполнение указаний и представляется испытательным сроком. Если
желание встать на мистический путь достаточно сильное, то иници-
атива на заключительном этапе переходит в руки инициируемого.
Он обретает веру в указанного духом наставника и сам завершает
свои поиски. В противном случае все может ограничиться эпизоди-
ческими «первыми» встречами и дальнейшего развития событий про -
исходить не будет. И сходя из вышесказанного, можно у с л о в н о
назвать первую модель «пассивной инициацией», а вторую -  «актив-
ной»; если в первой модели активность принадлежит только шейху,
то и во второй -  она изначально принадлежит все- таки духовному
существу -  духу или шейху.

Если вернуться назад ко времени возникновения ислама, то
можно увидеть, что и инициация Мухаммада в ранг П ророка, и на-
чало его пророчества, по существующим легендам, с некоторыми
особенностями сводятся к двум моделям инициации. Если развить
аналогию, то сходные модели инициации нетрудно увидеть и в шама-
низме. Блестящая статья И. Н. Винникова, написанная им в начале
тридцатых годов XX века и названная «Легенда о призвании Мухамма-
да в свете этнографии» 6 3 , позволяет уточнить некоторые детали рас-
сматриваемого ритуала. П оскольку эта статья непосредственно ка-
сается предмета настоящего исследования, целесообразно будет
сравнить анализ, предложенный И. Н. Винниковым, с предложен -
ным выше.

П о Винникову, существующие легенды о призвании Мухамма-
да по сути своей сводятся к двум вариантам, один из которых -
пассивный (А), другой -  активный (В). Пассивный вариант у Вин-
никова содержит в себе три этапа:

Винникоб // . Н. Легенда о призвании Мухаммада... С. 125- 146.



Глава  Н. Принципы духовно- религиозной жизниzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA5 9

(А)
П ервые явления духов
во сне; внушение ими
любви к уединению;
уход Мухаммада в го-
ры; периодическое воз-
вращение за продук -
тами

П ервое явление анге-
ла; приказ принять про-
роческую миссию; от-
каз Мухаммада; истяза-
ние Мухаммада; пред-
варительное согласие;
первое откровение

- П -

П ерерыв в явлениях
ангела; второе явле-
ние ангела; оконча-
тельное согласие Му-
хаммада; непрерывная
череда откровений

- Ш -

Первый этап называется И. Н. Винниковым подготовительным,
второй -  пророческим призывом, третий -  окончательным приня -
тием призыва. Пассивным вариант назван из- за того, что Мухаммад
сначала сопротивляется принятию пророческой миссии, в связи с
чем подвергается мучениям, а вслед за первым явлением ангела —
пытается оградить себя от духа магическими мерами (закутывание,
поливание водой), и далее вполне равнодушно относится к переры -
ву в откровениях

Активный вариант принятия пророческого дара также под-
разделяется им на три этапа:

(В)
П ервые видения духов;
влечение к духам; по-
иск духа- покровителя;
уход Мухаммада в го-
ры; периодическое воз-
вращение за пищей

- I -

П ервое явление ангела
в ответ на призыв Му-
хаммада; сообщение ан-
гелом только своего
имени -  Джабраил

- П -

П ерерыв в явлениях
ангела; отчаяние Му-
хаммада; попытка по-
кончить с собой;вто -
рое явление ангела;
череда откровенийzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

- ш-
П ервый этап назван автором подготовительным, второй -  по -

явлением высшего духа, третий -  призывом Мухаммада. Активным
этот вариант считается потому, что Мухаммад сам начинает испы-
тывать влечение к духам, сам ищет духа- покровителя, сам призыва-
ет его и наконец сам пытается покончить с собой во время пере -
рыва в явлениях ангела 6 5 .

С нашей точки зрения, в приведенных вариантах существует
ряд общих элементов, отмеченных автором статьи, но не привлек -
ших его пристального внимания и поэтому -  не нашедших отраже-
ния в схематическом разделении на этапы. В связи с чем необходи-
ма некоторая коррекция обеих моделей. Во- первых, одним из об-
щих элементов является тот факт, что сначалаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Мухаммад начал
подвергаться видениям неперсонифицированных духов, то есть
инициатива с самого начала принадлежала не Мухаммаду, а каким-
то духовным существам. П ричем, он подвергается не единовремен -
ному видению, а -  эпизодическим: духи к нему являются не единож-
ды, а несколько раз. Далее происходит разделение: вариант (А) -

6 4  Винни/ сов И. Н. Легенда о призвании... С. 126- 133.
6 5 Там же. С. 133- 134.



6 0  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я ритуальна я практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Мухаммаду «внушается любовь к уединению», говорится о том, что
он избран высшим даосом, и отдается указание уйти в горы, где этот
дух его встретит ; вариант (В) -  Мухаммад сам начинает чув-
ствовать влечение к духам и решает отыскать себе духа- покровите-
ля в горах. Второй общий элемент -  уход в горы, в пещеру на горе
Хира, то есть в место, где живет высший дух. Третье -  занятия в
горах аскетическими упражнениями, скорее всего, этими упражне-
ниями были какие- то молитвы, медитация и пост. Четвертое -  воз-
вращение за продуктами, которые он, кстати, мог предлагать духам
в качестве подношения. Пятое -  первое явление верховного духов-
ного существа -  ангела Джабраила, однако же это второе явление
из мира духов для Мухаммада. Далее идет разделение: вариант (А) —
три императива- указания ангела: «ЧитайzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (шраУ.», и три последова-
тельных отказа Мухаммада, сопровождавшиеся его удушением; за-
тем -  четвертый императив вместе с первыми айатами 96- й суры,
которые Мухаммад повторил за ангелом. Иначе говоря, Мухаммад с
задержкой и сопротивлением в выполнении указания все же произ-
носит переданный ему сакральный текст. Вслед за этим Мухаммад
принимает превентивные магические меры. Вариант (В) -  явивший-
ся ангел сообщает только свое имя: «О, Мухаммад, я -  Джабраил!». На
этом общение заканчивается. Шестой общий элемент -  Мухаммад по-
торяет сакральный текст вслед за ангелом, только в варианте (А)
это происходит во время первого явления ангела, а в целом — вто-
рого явления духовного существа для Пророка, тогда как в вариан-
те (В) это происходит во время вторичного явления ангела после
перерыва, в целом -  третьего явления духовного существа. Седь-
мое -  перерью в откровениях. В вариантах отношение Мухаммада к
перерыву различное: (А) -  равнодушие и, возможно, успокоенность
принятыми мерами; вариант (В) -  отчаяние будущего Пророка
вплоть до попытки суицида. И  наконец, восьмое -  вторичное явле-
ние Джабраила и следующая за этим череда непрерывных открове-
ний, при котором в варианте (А) Мухаммад снова принимает пре-
вентивные меры -  кутается, вероятно, в надежде на то, что это
опять поможет, а в варианте (В) -  успокаивается после слов Джаб-
раила: «О, Мухаммад, ты воистину посланник Аллаха! Не для забавы
я к тебе явился; я хотел только испытать твою стойкость...» 7 . Выража-
ясь иначе, Джабраил говорит о том, что тот перерыв, который был
до этого, являлся испытательным сроком с целью проверки его
стойкости и искренности в устремлениях.

Если учесть вышеприведенные замечания и внести их в кон-
текст ритуала инициации в рамках исламского мистицизма, то для
первой встречи в обоих вариантах вырисовываются следующие этапы:zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

6 6zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Винников / / . Н. Легенда о призвании...  С.  128.
6 7  Там же. С.  134.



Глава II.  Принцип ы духовно- религиозно й жизни 6 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

(А) (В)
Первая встреча  (встречи)  с духом

Встреча

Первые  явле-
ния духов по-
бодно  сиянию
утренней  зари

- 1-

Вторая
( А)

Встреча

Вторая
встреча  с
духом на
его  терри- zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
тории, в
горах

- 1 -

Общение  Получение

^  (А)  -   воzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  *
(Bi)  — ная

указания
(А)  -   внушает-
ся любовь  к

с н е  уединению,
—•   приказ  идти в  —•

- 2-

1
f

1
f

I
I

встреча

Общение

Диалог  М у:

хаммада с
духом

- 2-

Вторая  встреча
(В)

Встреча

Вторая
встреча  с
духом на
его  терри-
тории,  в
горах

Общение

Представле
ние духа
Мухаммаду

СВ; -   начинает
любить  уедине-
ние, уходит в
горы

- 3-

f'XT'V̂ 'JT*  •
v̂ yxoaT

(во сне, в грезах)

1 авзджжух
(во сне, в грезах)

1 асарруср
(во сне, в грезах)

Получение  Выполнение
указания  указания

Четыре  Указание вы-
^  императива  полняется  с

с  указали-   сопротив-   _
ем читать  лением,
сакральный  текст  чита-
текст  ется на чет-

вертый раз

- 3-   - 4-

Получение  Выполнение
указания  указания

•   Отсутствие  Отсутствие
явного  ука-   явного вы-  —
зания  полнения

Выполнение
указания

Уход в горы с
задержкой, по-
сле  неодно-
кратных  явле-
ний духов и
внушения

- 4-

Превентйв-
ные  меры;

__•   перерыв;
состояние
спокойствия

Неверие
Мухаммада;

_+   перерыв;
поиски
встречи;
состояние
отчаяния

- 1 - - 2- - 3-



6 2  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Если первая встреча Мухаммада с духами во сне или в грезах
наяву в вариантах не имеет существенной разницы, то вторая
встреча разительно контрастирует в вариантами (А) и (В). В пер -
вом случае Мухаммаду дается указание читать текст, который он,
сопротивляясь и испытывая давление, в конце концов прочитывает.
Однако затем принимает превентивные меры, с тем чтобы больше
не общаться с ангелом, подавлявшим его волю. Таким образом, Му-
хаммада после второй встречи с ангелом в варианте (А) можн о уже
считать инициированным, так как соблюден основной элемент ри -
туала -  чтение сакрального текста в присутствии инициирующего.
Однако чтение сакрального те к с та -  существенный, но не столь
знаменательный элемент. Последним же следует признать беспре-
кословное и немедленное выполнение указания инициирующего,
что не было соблюдено в варианте (А). Второй случай (В) дает от-
сутствие указания. Мухаммад идет к Хадидже и говорит о том, что
может сделаться просто кахином- духовиддем, чего бы он для себя
не хотел ^ . Выражаясь иначе, Мухаммад не верит во встреченного
им духа после знакомства с ним. Следовательно, отсутствие указа-
ния со стороны последнего есть тоже своеобразное указание, на-
правленное на укрепление веры П ророка в инициирующего и на
испытание его веры. Об этом при третьей встрече недвусмысленно
говорит сам Джабраил. Третья и последующие встречи в обоих ва-
риантах свидетельствуют о соблюдении Мухаммадом всех условий:
он повторяет сакральный текст без промедления и сопротивления.

Если сравнить эти несколько скорректированные варианты
духовного призвания Мухаммада с моделями инициации в ислам-
ском мистицизме, то становится очевидным, что культура наряду с
передачей традиции (=  сакрального текста) от инициирующего к ини-
циируемому стремится указать еще на одну важную деталь, а имен -
но -  на повтор в инициируемом самого носителя традиции -  ини-
циирующего, поскольку только при соблюдении этого условия тра-
диция будет полноправно функционировать. В случаях невыполне-
ния указаний инициируемым или их выполнения с задержкой акцент
делается на неверии или сомнении первого в последнем. П ри отсут-
ствии этих сомнений и неверия передача традиции осуществляется,
при их наличии -  не происходит, и инициируемому дается испыта-
тельный срок для их устранения. Указанный повтор личности ини-
циирующего в инициируемом начинает реализовываться уже на за-
ключительной стадии инициации, когда муриду сообщается, что он
при отправлении сакрального текста О формулzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зикра) должен мыс-
ленно удерживать перед собой образ своего шейха. Далее, специ-
альными упражнениями на пути обучения -   су лук -  ученик должен
постоянно практиковать укрепление внутренней духовной связи -

6 8  Винников И. Н. Легенда о призвании,.. С. 127.



Глава  II.  Принципы  духовно- религиозной  жизни  6 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

нисбат,zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA которая, как мы увидим ниже, есть не что иное, как путь
для трансформации личности ученика в личность учителя.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Путь  обученияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (сулук)

В отличие от пути «привлечения»»  {джазба), который полностью
определяется активными действиями духовных лиц (шейха,

духа), путь обучения  {сулук) характеризуется комплексом специаль-
ных психо- технических упражнений, предлагаемых шейхом уче-
нику, с тем чтобы тот, овладев ими, смог прийти к практике джазба
и «привлекать»» уже своих учеников. Иными словами,  джазба конеч-
ный этап  сулука. Однако, как мы уже упоминали выше, в братстве
Накшбандийа  джазба целенаправленно включается в начало обу-
чения для того, чтобы ученик знал, к чему он должен с а м о с т о я -
т е л ь н о подойти в конце своего обучения, то есть, если при прак -
тике  джазба со стороны шейха, шейх является своего рода посред-
ником, доводящим ученика до осознания божественного, то по окон -
чании прохождения  сулука и овладении  джазба ученик уже не нуж-
дается в посреднике- шейхе, поскольку сам становится таковым для
другого. «Мы включаем окончание [пути обучения] в его начало, цель
состоит именно в этом (мурад хамйн  аап). <...> [Затем, когда] мы пе-
рестаем являться посредниками [божественного] контакта (6'асита-
йи вусул), от нас необходимо отделиться  (мунката0)» 9.

Напомним, что духовными составляющими  джазба служат:  сух-
баш — >  таваджжух >  нисбат —>  тасарруф —- >  хал. Все дей-
ствия исходят со стороны шейха: вербально- духовное общение — >
в его рамках -  концентрация внимания на духовном партнере >
в границах концентрации -  установление духовной связи —> в хо-
де установления -  духовный захват — > в его рамках — экстати -
ческое состояние ученика. Естественно, что к концу процесса обу-
чения ученик должен самостоятельно повторить все эти действия в
той же последовательности. В связи с чем основной акцент делает-
ся на обучение первым двум этапам: вербально- духовному общению
и формированию в ходе этого общения внутренней духовной связи
с партнером, где на первых порах, как правило, таковым является
шейх. Что же кроется за вербально- духовным общением и форми -
рованием внутренней духовной связи и каким образом ученик овла-
девает ими? П оскольку завершающий этап инициации представляет
для ученика первый опыт его совместной с шейхом духовно- рели-
гиозной практики, которая вслед за этим станет сутью его жизни,
то для того, чтобы ответить на этот вопрос, следует вновь обра-
титься к заключительному этапу инициации, к тому, какое указание

6 9 Рашахат... С. 283-



6 4  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я ритуальна я практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

должен выполнить ученик, 2- Фем чтобы ритуал инициации завер-
шился. Одновременно ученику необходимо соединить в себе три
действия, каждое из которых относится к разным уровням и в то
же самое время -  к одному человеку, шейху. Во- первых, он должен
вслед за шейхом и в точности как он повторить сакральный текст,
представленный формулой (формулами)zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зикра. Во- вторых, ему во
время проговаривания текста вменяется мысленное удерживание
перед собой образа шейха. В- третьих, все это сопровождется копи-
рованием физической ритуальной позы  (джалса) шейха. Суммируя,
заключим: 1- й уровень -  вербальный, 2- й — ментальный, 3- й -  фи-
зический. На всех трех уровнях одновременно ученик должен ко-
пировать шейха, вживаться в него, то есть сам становиться шейхом.
«Для ученика следует быть безвольным (бй u&müuäp). Во всех его де-
лах как религиозных, так и личных должна присутствовать воля мур-
шида  (машйййагп- и  муршйО). Для  муршида — следует изучать состоя-
ния ученика и в соответствующее время направлять его действия и
определять его поступки, с тем чтобы он начинал действовать, ве-
домый волей муршида» 7 0 .

Вживание в шейха обеспечивается уничтожением воли уче-
ника с ее заменой на волю шейха при регулярном отправлении ду-
ховно- религиозных упражнений, в которых ученик должен также
копировать и действия шейха, полируя  себя до состояния зеркала,
отражающего во всем духовного наставника, который, в свою оче-
редь, является отражением абсолютного духа.

Осмелимся утверждать, что все психо- технические и духов-
но- религиозные упражнения, включаемые в путь обучения  сулу/ е,
главной своей целью ставят формирование или укрепление именно
духовной связи «учитель -  ученик», однако -  только до той поры, пока
ученик не будет способен самостоятельно устанавливать духовный
контакт с третьим духовным объектом, то есть -  пока ученик не
реализуется в учителе как учитель: «учитель —> ученик —> учи-
тель». «После того, как ученик действиями и помощью  муршида очис-
тит себя от всех препятствий, а  муршид поселится  (тама/ с/ сун) в
сердце ученика, он станет способным воспринять божественную
милость  (кабил- и <райз- и алахи гардаО)» 7 1 . Какая роль при этом отво-
дится вербальному уровню, то есть рецитации сакральных текстов,
станет ясно далее в главах, отдельно посвященных теомнемии и
рецитации канонических текстов. Здесь же мы предлагаем рассмот-
реть ментальный уровень, а конкретно -  то упражнение, которое
органично в той или иной степени включается во все остальные
или, лучше сказать, сопровождает их. Это упражнение -  концент-
рация внимания на образе, орределяемое в исламском мистицизме
термином  табаджжух.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

7 0  Рашахат... С.  84.
7 1  Там  же.  С.  83.



Глава II. Принципы духовно- религиозной жизни  6 5zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Концентрация вниманияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
(та  ßagjkdkyx)

Р анее мы довольно часто говорили о концентрации внимания
шейха на объекте духовного захвата. В связи с этим нередко

духовный захват считают вариантом  таваджжуха 7 2 . Это верно лишь
отчасти, так как тасарруф происходит на заключительном этапе
пгаваджжуха, то есть является его составляющей. Также  табаджжух
очень часто относят к упражнению, практикуемому исключительно
со стороны шейха по отношению к ученику 7 3 . Такое представле-
ние о нем не совсем полно. П оскольку это всего лишь психо- техни-
ческое упражнение, где как орудием, так и объектом служит пси-
хика двух партнеров, то кто- то из них, менее сильный и трениро -
ванный, станет объектом, а другой будет в совершенстве владеть
орудием. Вполне понятно, что первым, как правило, будет ученик.
Н о и ученик ведь как - то и когда- то овладевает этой техникой, ста-
новясь затем шейхом. Следовательно, правильнее сказать, что  та-
баджжух практикуется между двумя духовными партнерами. Вот как
комментирует применение  таваджжуха учеником традиция На-
кшбандийа.

«Признаком совершенного  муршида считается то, что уче-
ник, насколько бы он ни был сведущим в делах религии и мисти-
цизма  Салим 6а сариф), и насколько бы он ни старался применить
на пути обучения то, что он знает и может, после всех [своих]
усилий, находясь в осознании или нет, концентрирует свое вни-
мание на духовной сущности  муршида {табаджжух ба руханийат- и
муршид). И  все его [самостоятельные] усилия полностью сходят
на нет. Он видит неэффективность и зашоренность  (бйха- сили 6а
фурубастаги) своих действий еще больше, когда наблюдает со-
вершенство при концентрации на муршиде» 7 4 .

Табаджжух может представлять собой как чисто мысленное
воспроизведение по памяти объекта доя концентрации, так и фик -
сирование взора или взгляда на каком- то духовном объекте, кото -
рый находится непосредственно перед глазами. Техника концент-
рации внимания, предлагаемая ученикам шейхами братства, состоит
из нескольких последовательных ментальных действий, каждое из
которых заключается в мысленном воспроизведении определенных
образов.

72  Chodkiewich M. Quelques aspects des techniques spirituelles dans la tariqa Naqsh-
bandiyya //  Naqshbandis. Historical Developments... P. 72.
73  ChodkiewichM. Op. cit. P. 72; Ter HoarJohan. The Naqshbandi Tradition... P. 86.



6 6  А. А.  Хисматулин.  Суфийская ритуальная практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

«СпособzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  табаджжуха принадлежащих к этому великому
братству и их воспитания внутренней духовной связи  {угар&ариш-
и нисбат- и батини) состоит в следующем: всякий раз, когда нуж-
но этим заняться, сначала представляют лицо того, от кого была
получена эта связь до тех пор, пока от этого [образа] не про -
явится э ф ф ек т тепла и соответствующего качества. П осле чего,
не отбрасывая этот мысленный образ  (&ийал), но удерживая его
глазами, ушами и всеми силами, необходимо сконцентрироваться
на [духовном] сердце, состоящем из истины всего человеческого
и включающем в себя совокупность высшего и низшего миров,
связанных в нем. Хотя оно безупречно с точки зрения воплоще-
ния в нем Всевышнего  {хулул), но поскольку существует духовная
связь между ним и этим куском плоти конусоидальной формы,
то концентрировать внимание необходимо на этом конусоидаль-
ном  (саиубари). Глаза, мысли, представления и все силы должны
быть задействованы на нем. Надо быть готовым к этому и утвер-
диться в этом. Наше сердце -  не камень, чтобы в этом состоянии
в нем не начали бы проявляться сокровенные и неосознаваемые
[разумом] качества. Эти качества следует сделать столбовой до-
рогой  (р'ах- и фарр) и идти по ней. Любая приходящая мысль дол-
жна уничтожаться концентрацией внимания на божественной
истине своего сердца. На нее нельзя отвлекаться, ею надо пол-
ностью пренебречь, пока она не исчезнет. [В таких случаях] не-
обходимо прибегать к покровительству образа того лица [от ко -
торого был получен  иисбат], удерживая его некоторое время до
тех пор, пока  писбат не проявится вновь. П осле чего образ дол-
жен сам по себе исчезнуть. Однако концентрирующему свое вни-
мание не следует устранять [самому] этот образ. Если же образ
не устраняет искушаюшие мысли  (васавис), необходимо несколь-
к о раз мысленно произнести эпитеты [Аллаха], тогда они точно
исчезнут. Если же и тогда не исчезнут, то необходимо сердцем
несколько раз продумать ф разу "нет бога кроме Аллаха", подра-
зумевая, что "нет ничего существующего  (мауджуО) кроме Алла-
ха". В этом случае те искушающие и беспокоящие его мысли,
будь они любого рода, поскольку -  суть существующие менталь-
но  (аз  мауджудат- и  зихни), без сомнения, следует наблюдать как
сокрытые во Всевышнем, зная при этом, что они подобны исти-
не, ибо ложность  (б'атил) -  также одно из проявлений истины.

Н ет сомнения в том, что размышляя таким образом, у него
пройдет череда вспышек - озарений, и духовная связь «избранных«
наберет силу. Тогда необходимо устранить и эти размышления и
сосредоточиться на истине бессознательного состояния (би&уди)
и следовать за ней.

Если же проговаривание сердцем  зикра "нет бога кроме
Аллаха" не приводит к осознанию  (хузур), то его следует несколь-



Глава  I!.  Принципы духовно- религиозной жизни  6 7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

к о раз произнести вслух, вытягивая слово "Аллах" и опуская его
в сердце. Н ужно настолько заниматься этим, насколько это не
будет приводить к переутомлению. Если замечают, что занятие
приводит к переутомлению, его надо прекратить. До тех пор,
пока состояние отсутствия, бессознательности и духовная связь
"избранных" находятся в процессе развития, размышление о сущ-
ностях [отдельных] вещей и концентрация внимания на деталяхzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
(таваджжух  ба  джузййат) подобны богохульству. "Быть в созна-
нии ~ безбожие, быть без сознания -  религия"« .

П риведенный отрывок из психо- технического наставления
указывает на два ментальных действия, которые необходимо совер -
шить для установления духовной связи  нисбат. Во- первых, ученику
следует мысленно воссоздать образ своего реально существующего
духовного патрона. Последний имеет двойственную природу. С од-
ной стороны, это -  физическое лицо, с другой -  духовная сущность,
зеркало- отражение абссшктюго духа  {айиш- йи рух- и му?плак)7\  имею-
щее постоянную духовную связь по цепи духовной преемственности
и отражающее ее в своих духовных партнерах. Во- вторых, на этот
образ следует наложить другой -  образ физического сердца, ф орма
которого являет собой пирамиду  (харам)  с треугольным основани -
ем, либо -  конус  {шхр'ууп)  7 7 . Обе эти ф ормы в проекции на плос-
кости дают одну, вероятно и представляемую  муридом, то есть ф ор -
му треугольника или тетрактиса. П рототипом же сердца в физи -
ческом плане является духовное сердце, открыть которое в  себе, уста-
навливая при этом осознаваемую духовную связь между ними через
образ шейха, и ставится главной задачей ученика. Схематично по-
следовательность ментальных действий со стороны ученика при
таваджжухе можно отразить в следующем виде.

мурид
образ
шейха

духовная
сущность

образ
физического
сердца

духовный
прототип

Успешное выполнение предлагаемых наставлений в идеальном
варианте должно приводить к такому состоянию, когда  мурид по-
стоянно, где бы он ни находился, и что бы он ни делал, удерживает
перед собой эти мысленные образы, стараясь увидеть весь мир в

7 5 Рашахат... С. 95- 96.
7 6 Там же. С. 91.
7 7  сАли  Акбар Дах&уда. Лугатнама, Тегеран, 1342 г. с. х. Вып. 84. С. 392- 393.



6 8  А. А„ Хисматулин. Суфийская ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

них как в зеркале, доходя то того, что начинает видеть себя во
всем, а все -  частью себя. Б олее того, принципом «уединения в об-
ществе»zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  луриду предписывается практиковать  таваджжух и  нисбат
при занятии любыми мирскими делами, с тем чтобы, целиком и пол-
ностью уподобляя себя шейху, выделить в себе духовное существо
невзирая на мирские занятия. «Следует на базаре, в разговорах, в
еде и питье и во всех состояниях удерживать перед своими глазами
(насб ал- айн) [этот образ] своего совершенного человека  {хакикат- и
джажаса)78, отчетливо представляя его и не переставая осознавать
его в других образах, но видя, что все сокрыто в нем. Н еобходимо
стараться наблюдать  (мушахада) этот образ во всех праведных и не-
праведных делах, пока не дойдет до того, что  мурид будет видеть
себя во всем, а все вещи -  зеркалом своей красоты и совершенства,
находя их все частицами  (аджза ) себя»»79.

Здесь, наверное, и происходит то реальное перевоплощение
личности ученика в личность учителя или -  повторения учителя в
ученике, когда ученик открывает и поддерживает в себе духовное
существо, каковым является его учитель. «Чем больше будет духов-
ного общения  (сухбат) [между учителем и учеником], тем сильнее
будет  нисбат. Когда он достигнет такого уровня, что можно будет
различать внутреннее и внешнее, <...> тогда станет возможным пу-
тем привлечения совершать духовный захват других лиц и получить
разрешение на наставничество  (иджаза- йи upuiäЦ)» 8 0 .

П о достижении этой стадии от шейха, как говорит хваджа
Накшбанд, «необходимо отделиться». Шейх перестает быть более ду-
ховным посредником, и ученик сам становится шейхом и духовным
посредником уже для своих учеников.

Мурвкаба

М ур'акаба представляет собой еще один психо- технический тер -
мин, используемый мистиками в связи с концентрацией внима-

ния. Он дословно обозначает «наблюдение», «отслеживание», «опеку»,
«сохранение». Под этим термином мистиками подразумевается удер-
жание устанавливаемого  нисбата от блуждающих мыслей во время
концентрации внимания. Для наглядного объяснения  муракаба тра-

78 XafcüicciM-u  джам/ fa — толковый словарь персидского языка М. М^ин'а дает зна-
чение этого философского и суфийского термина как «совершенный человек»  (инсан- н
тмил), хотя за ним можно видеть также и совершенное духовное сердце, открыва-
емое в себе муридом при занятии духовными упражнениями. См.: М/ ин  М. Фарханг-
и фарси... Т. 1. С. 1365.
7 9 Рашахат... С. 96.
8 0 Там же. С. 97.



Глава II. Принципы духовно- религиозной жизни  6 9zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

диция братства использует пример известного мистика Джунайда
ал- Багдади 81, который, наблюдая охоту кошки за мышью, был пора-
жен концентрацией внимания первой на второй, когда при этом
«...волос на ней не шелохнулся». В этот момент он услышал голос,
возвестивший о том, что его цель не меньше, чем эта мышь, а в же-
лании достичь ее он должен быть не менее настойчив, чем эта кош-
к а 8 2 .

Однако вся сложность описанных выше и казалось бы весьма
простых операций приzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  таваджжухе состоит в том, что  мурида (в от-
личие от кошки) могут посещать посторонние мысли, препятству-
ющие его концентрации на образах и мешающие установлению ду-
ховной связи. Для устранения блуждающих мыслей существует ряд
способов, вероятно, отличающихся по их эф ф ективности к устра-
нению.

1. Образ шейха. 2. Продумывание атрибутов Аллаха. 3. П ро -
думывание формулы  тахлил. 4. П роговаривание формулы  тахлил.
5. Три сильных выдоха носом так, как будто хотят высморкаться  8 3 .

Очевидно, что даже использование предлагаемых способов
устранения блуждающих мыслей не всегда может приводить к тре -
буемым результатам. П ри невозможности избавиться от них настав-
ления мистиков предлагают рассматривать эти мысли как проявле-
ние божественной истины в ложном. Упоминавшийся ранее Авлийа1

Кабир по поводу посторонних мыслей отмечал: «Цель не в том, что -
бы абсолютно ни одна мысль не посещала [во время концентрации],
но — в том, чтобы ни одна мысль не мешала бы внутренней духов-
ной связи  (музахим- и  нисбат- и батинй  намйшуО), подобно тому, как
щепки и трава не становятся препятствием для текущей воды» 8 4 .

Выводы

П роведенный обзор и анализ отношений в биноме «шейх- мурид»,
касавшиеся их формирования со стороны шейха (духа) по нап-

равлению к потенциальному муриду, позволяют сделать некоторые
предварительные выводы о сути этих отношений в рамках мис-
тического пути братства Накшбандийа- Хваджаган.

8 1 Абу- л- Касим Джунайд ал- Багдадй (ум. 910 г.) -  основоположник «учения о трезво -
сти» и полном самоконтроле, суть которого состоит в том, что по достижении со-
стояния растворения в божестве  (фана^  мистик должен получить обратно все свои
утраченные при растворении человеческие свойства, но -  уже видоизмененными
божественным контактом. П одробнее см.: Ислам: Энциклопедический словарь.
С. 68- 69.
8 2 Рашахат... С. 124
8 3 Там же. С. 91.



7 0  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

1. В исламском мистицизме в целом существуют два варианта
мистического пути:zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  джазба и  су лук, соответственно -  путь привле-
чения и путь обучения. В Накшбандийа приоритетным является ва-
риант  джазба  или его комбинация с  сулуком, то есть вариант при -
влечения последователей, учеников и сторонников, а также их вос-
питания, с помощью внутренних, чисто духовных сил.

2. Техника применения варианта  джазба подразделяется как
на внешние событийные этапы, так и на внутренние, скрытые от
глаз духовные действия, которые коррелируются с внешними собы-
тиями. Такие действия обозначены специальными терминами:  сухбат -
вербально- духовное общение,  табаджжух -  концентрация внимания
на духовном партнере,  нисбат — духовная связь,  тасарруф -  духов-
ный захват и хал -  экстатическое состояние.

3. Основателем школы Хваджаган  сАбд ал- Халиком ал- Гиджду-
вани двумя  (сафар дар  батан и  халбат  дар  анджуман) из восьми по-
стулируемых принципов духовно- религиозной жизни совершенно
определенно и непосредственно обосновываются отношения между
шейхом и муридом, в основе которых лежит формирование устой-
чивого  нисбата через  сухбат, в течение которого осуществляется
духовный захват ученика, приводящий к практически полному кон -
тролю над ним со стороны шейха. П о этому поводу у шейхов брат-
ства сохранилось расхожее изречение: «Шейх должен быть в состо-
янии съесть мурида. Тот шейх, который не способен на это, -  не
шейх». Съесть мурида означает совершить духовный захват и съесть
его порицаемые качества, то есть уничтожить их, утверждая вмес-
то них похвальные качества и доводя мурида до состояния боже-
ственного осознания  8 5 . Единожды включенный шейхом в духовную
связь ученик становится подконтрольным шейху в течение земной
жизни последнего, иначе «что это за шейх, который, будучи на вос-
токе, а его мурид -  на западе, не будет знать о его душевном состо -
янии  Саз маджмуса- йи ахб'ал- и мурид б'а хлбар набатаО)» 6 .

4. Благодаря тем же двум принципам шейхам дается «путевка»
на набор и привлечение учеников и сторонников «в людях», а уче-
никам -  возможность опробовать и потренировать свои духовные
возможности среди толпы.

5. Если речь идет о здравствующем шейхе, то момент при -
влечения ученика характеризуется следующими событиями: «случай-
ной» встречей в людном месте и непродолжительным вербальным
общением. Эти события сопровождаются такими действиями шейха,
как духовное общение и духовный захват, вероятно, не очень силь-
ный. Такая «случайная» встреча для ученика может быть опосредо -

8 5 Рашахат... С. 278.
8 6 Там же. С. 334.



Глава II. Принципы духовно- религиозной жизни  7 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ванной через третье лицо (дух, последователь, ученик), знающее
шейха и, по всему, имеющее с ним духовную связь.

6. П ри второй, обязательно непосредственной встрече со сто-
роны шейха производится либо ритуал инициации, либо назначение
испытательного срока и затем -  ритуала инициации.

П ризнаком, по которому определяются нуждающиеся в испы-
тательном периоде, и те, кому он не нужен, является, скорее всего,
реакция ученика на указания со стороны учителя в моменты пер-
вых встреч, которые служат своего рода фильтрами его готовности
всецело отдать себя инициирующему и в конечном счете -  фильт-
рами, в которых адсорбируется неверие и выкристаллизовывается
вера ученика в учителя.

7. Экскурс в историю возникновения ислама показал, что в
рамках исламского мистицизма инициации с испытательным сроком
и без него находят параллели в призвании Мухаммада. Другими сло-
вами, обе модели инициации традиционны для ислама в целом и дляzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
тасаввуфа в частности.

8. И в том и в другом случаях ритуал инициации для ученика
состоит из совокупности синхронно осуществляемых действий на
физическом, ментальном и вербальном уровнях в присутствии учи-
теля. П ервый -  подразумевает повторение вслед за учителем опре-
деленной ритуальной позы. Под вторым -  имеются в виду концент-
рация внимания и удержание мысленного образа шейха. Третий —
включает в себя повтор за шейхом сакрального текста 8 7 . Закан -
чивается ритуал духовным рождением и приобщением мурида к ду-
ховной связи, внешне выглядящим как некое экстатическое состоя -
ние -   хал.

9. Основной задачей мурида на пути обучения  су лук ставится
самостоятельное установление и поддержание духовной связи  нис-
бат, которые осуществляются на начальном этапе обучения через
вживание в образ шейха как в высшей степени духовного существа,
для чего используются все те же три уровня: физический, менталь-
ный и вербальный. И сходя из рассмотрения ментальной составляю-
щей практики обучения, можно констатировать, что практикой  та-
ваджжух муриду вменяется постоянно удерживать мысленный образ
шейха, накладываемый на образ физического сердца, до тех пор,
пока он не начнет видеть себя во всем, а все -  частью себя. Други-

Ритуал инициации в мистицизме имеет аналоги в ритуале посвящения в шаманиз-
ме: «знание шаманом текстов призываний- песнопений было одним из основных тре-
бований при его обучении и посвящении». См.:  Новик  Е. С. Обряд и фольклор в си-
бирском шаманизме. М., 1984. С. 74. Элементы ритуала посвящения можно найти и в
современной жизни, например, в принятии присяги в армии, где, при внимательном
рассмотрении, имеют место абсолютно те же составляющие ритуала инициации -
ритуальная поза по стойке «смирно», знание текста воинской присяги наизусть и его
повтор.



7 2  А. А. Хисматулин. Суфийская ритуальная практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ми словами, до тех пор, пока не произойдет замещение личности
учителя на личность ученика, или -  превращение ученика в духов-
ное существо.

10.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Таваджжух в той или иной формах сопутствует рецитации
сакральных текстов. Разница состоит в том, что на начальном этапе
при рецитации формул  зикра он, как будет видно ниже (гл. III),
практически полностью совпадает со своим независимым примене-
нием, тогда как на продвинутой стадии обучения, при рецитации
канонических текстов (гл. IV), концентрировать внимание нужно на
самом тексте, вживаясь уже в него и следуя уже за ним.



Теомн емияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (зп.кр)

В исламской мистической традиции под теомнемией  (зикр), как
основным видом практики на пути обучения  сулук, подразуме-

вается определенным образом заданное многократное произнесе-
ние абстрактных по значению формул, содержащих в себе имя Бога
(Аллаха) или его имена- атрибуты. Эти формулы, как правило, пред-
ставлены естественным и сакральным арабским языком, языком Ко-
рана и Сунны.

Заданность произнесения ведет к превращению формул в
асемантические сообщения и определяется:

а) особыми способами проговаривания формул;
б) скоростью проговаривания, задаваемой либо ведущим ри-

туал  зикра, либо задержкой дыхания, увеличивающейся с каждым
новым циклом повторов;

в) количеством повторов.
Формулы в любом из суфийских братств могут быть как кол-

лективными, так и индивидуальными. Относительно значения, смыс-
ла и способа произнесения последних шейхом братства конфиден-
циально даются разъяснения во время инициации неофита.

Зикр также может предстаагшть собой:
а) громкое произнесение формул  (зикр- и джалй);
б) тихое или мысленное про себя произнесение формул (зикр- и

Различные комбинации вышеприведенных факторов, состав-
ляющих заданность произнесения формул  зикра, сами формулы, а
также основное подразделение  зикра на тихий и громкий, являются
прерогативой и служат отличительными признаками практики того
или иного братства.

Теомнемия  (зикр) не является феноменом исключительно ис-
ламской мистической традиции. Аналоги этого вида практики при-
сутствуют во всех культурных традициях, которые, как правило,
представлены ненормативными и неортодоксальными школами и
течениями. Однако поднявшийся на исламской почве  зикр как вид



7 4  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

практики оформился исходя из К орана и на основе традиции его
рецитации вслух.

Опираясь на указания в К о р а н е -  2:147, 3:188, 7:204, 8:47,
13:28, 17:110, 18:23/ 24, 29:44, 33:41 и другие, -  суфии изначально ис-
пользуют формулы, взятые либо из текста К орана, либо формулы,
применяемые в нормативной культовой практике:zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  тасбйх (восхвале-
ние) -   Субхана Аллахи (Хвала Аллаху);  тахлил (единобожие) -   Jlä  пла-
ха  илл'а- л- лаху (Н ет бога кроме Аллаха);  тахмпд (благодарение- вос-
хваление) -   Ал- халду  ли- ллахи (Слава Аллаху); Хува (Он); просто имя
Бога, то есть  Аллах, и другие.

Наряду с этим, ассимилируя локальные традиции попавших
под ислам конфессий, практика  зикра использует, с одной стороны,
психо- технические методы и приемы введения в экстатические со-
стояния, уже наработанные этими конфессиями и эффективные для
их представителей. С другой стороны, эти конфессии в случае, если
они находятся на порядок ниже, то есть являются домонотеис-
тическими, стараясь выжить в новых для себя условиях, начинают
использовать специфические элементы суфийской практики  зикра,
а именно формулы  зикра с инкорпорированным в них именем Алла-
ха. Н аиболее характерное свидетельство -  дожившая до наших дней
практика среднеазиатских шаманских камланий, которые на терри -
тории распространения ислама очень часто путают с громким  зик-
ром суфиев  1.

Другими словами, в исламской и околоисламской мистиче-
ских практиках прослеживаются три тенденции. В суфийских брат-
ствах можно в той или иной степени наблюдать две из них. П ервая
представляет собой «консервативную «практику использования не-
которыми братствами вышеприведенных традиционно исламских
формул  зикра -  формул, имеющих хождение в повседневной риту-
альной жизни мусульман. Так например, обстоит дело в братстве
Накшбандийа. Вторая тенденция заключается в применении «деис-
ламизированных» формул  зикра в ритуальных радениях отдельных
суфийских братств, то есть формулы  зикра в них и з н а ч а л ь н о
частично или полностью представлены псевдословами  2 . И наче го-
воря, это тенденция уйти от использования формул, несущих в себе
какое- либо значение и представленных сакральным арабским языком,
к использованию асемантических формул, представленных псевдо-
словами и глоссолалиями и также принадлежащих таинственному и

1 Многочисленные примеры такого рода камланий с использованием формул  зикра
даны у Басилова. См.:  Басилов В. Н. Ш аманство у народов Средней Азии и Казахста-
на. М., 1992. С. 293- 303-  Там же содержится обширная библиография по этому воп-
росу
2 Дело в том, что любая формула в процессе рецитации, благодаря особым спосо-
бам ее проговаривания и увеличению скорости рецитации, в конце концов стано-
вится асемантическим сообщением.



Глава ill. ТеомнемияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (зикр)  7 5zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

сакральному, но уже псевдоязыку. Скорее всего, этот феномен мож-
но объяснить влиянием доисламских религиозных культов и резуль-
татом естественного отбора наиболее действенных вариантов ф ор -
мул. П роще говоря,zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зикр из практики поминания Аллаха превра-
щается в упражнение  (сабак) с единственной целью -  достижения
экстатического состояния {хал).

Н апример, в братстве Кадирийа одна из формул  зикр а это -
сочетание псевдослов и слова:  ха- ху- хайй.  Хайй — «вечно сущий», ос-
тальные элементы формулы семантически неопределяемы  3 . В брат-
стве Й асавийа -  полностью псевдослова:  ха- хи4, так называемый
зикр «пилы». То же самое в братстве Халладжийа:  лаха- лахи- лахо 5 .
Н есомненно, что этот список можно продолжить.

Околоисламская мистическая практика отражает третью тен -
денцию, заключающуюся в «исламизации» языческих, шаманских кам-
ланий, которые наряду со своими культовыми текстами начинают
использовать чисто исламские формулы  зикра. Одно из таких кам-
ланий, превосходно описанное А. А. Диваевым, наглядно иллюстри-
рует тот факт, что по прохождении своего текста шаман вменяет
аудитории рецитацию формул  зикра.

На первом этапе, то есть после призывов к святым, шаман
«просит присутствующих, чтобы они все произносили -   Л'а ил'аха
илла- л- лаху. Тогда собравшиеся в юрте люди безостановочно повто-
ряют эту фразу, а баксы приступает уже к призыву джиннов» 6 .

П о завершении этого этапа «баксы опять обращается к при-
сутствующим, чтобы они произносили Аллах, хуба — (Он, Аллах). Лю-
ди повторяют эти слова, а баксы продолжает» .

П о окончании сеанса камлания шаман приказывает «присут-
ствующим произносить: "Сафбулдй (Все кончено)" или  "Б'арик Ал- лах
(Да благословит Аллах)". Все присутствующие в юрте лица безус-
ловно подчиняются требованиям баксы, повторяют все слова, кото -
рые он приказывает произносить; если баксы садится, то и они са-
дятся, если баксы встает, то и они встают, словом подражают всем
его движениям» 8 .

Таким образом, под аккомпанемент рецитации формул  зикра
шаман отправляет свой собственный текст. Это, то есть наличие
ведущего многослойного текста, далекого от исламской культурной

3  Трпмпнгем Дж.  С. Суфийские ордены.,. С. 166.
4 Там же. С. 162.
5  Anawati  G.- C,  Gardet  L. Mystique Musulmane / /  Etudes Musulmanes. Paris 1976.
Vol. VIII. P. 204.

Диваеб  А.  А. И з области киргизских верований. Баксы, как лекарь и колдун. Эт-
нографический очерк / /  ИОАИЭ. Казань, 1899. Т. XV. Вып. 3. С. 11.
7 Там же. С. 14.
8 Там же. С. 27.



7 6  А. А. Хисматулин. Суфийская ритуальная практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

традиции и изобилующего языческими элементами, но по всей ви-
димости отвечающего структуре канонического для данной этно-
конфессии текста, который представлен не сакральным арабским
языком, но языком локальным, является одним из ярких формаль-
ных признаков отличия шаманского камлания или других мисти-
ческих практик от суфийскогоzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зикра.

Другими внешними отличительными признаками могут служить:
а) состав аудитории; для  зикра -  члены братства и ассоцииро-

ванные члены, для камлания — несведующие приглашенные;
б) для камлания — участие в нем женщин, тогда как участие

женщин в  зикре отрицалось практически всеми братствами (за ис-
ключением, может быть, братства Й асавийа);

в) разделение по целям, преследуемым в камлании и в  зикре;
для первых -  призыв, изгнание и проводы духов, для вторых -  еди-
нение с Аллахом;

г) различие в передаточных звеньях в обеих традициях; в су-
физме .— четыре заместителя  (халифа) у каждого шейха, которые,
заканчивая обучение и получая  иджазу на наставничество, могут как
состоять, так и не состоять в родственных отношениях с шейхом; в
шаманизме -  будущего шамана обучают духи, либо уже помеченный
духами избранник отправляется на обучение к опытному шаману,
либо передача идет по родственной линии;

д) наличие в камланиях ритуала жертвоприношения духам.
В случае, если в  зикре братства используются формулы, пред-

ставленные исключительно псевдословами и, наряду с этим, в ходу
рецитируемые тексты неисламского содержания на локальном язы-
ке, то по формальным признакам такое братство вообще трудно
идентифицировать как суфийское. Так обстоит дело с чисто сред-
неазиатским братством Й асавийа, которое занимает, как нам пред-
ставляется исходя из его практики, маргинальное положение между
суфизмом и шаманизмом.

На отличительные черты практики братства указывает Б аха
ад- Дин Накшбанд, пробывший, как уже отмечалось ранее, 12 лет в
обучении у тюркских шейхов -  Кусам- шейха и Халил- ата -  последо-
вателей основателя братства Ахмада Й асави. «За кем не признаны
свойства тюркских шейхов, тот приходит в отчаяние  (ба  куллй  ш-
yjnüS) и беспокойство  (мутасарриз) от пути их» 9 .

В чем же может выражаться «отчаяние и беспокойство от пу-
ти их», как не в том, что в первую очередь бросается в глаза, то
есть в практике братства. П режде всего это касается  зикра. Ш ейхов
братства Накшбандийа поражал такой способ поминания Аллаха,
при котором формулы  зикра не содержат его имени. Однажды да-
же был задан такой риторический вопрос:

9 Макамат- и... С. 33-



Глава III. ТеомнемияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (зикр)  7 7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

-  Если придет какой- нибудь ревнительzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (мункар) [норматив-
ного ислама] и спросит о том, что же это за вид проговаривания
зикра, то что вы тогда ему ответите?

В ответ последовал бейт:
-  Каждое утро соловьи (мурган- u чаман)
Поют Тебе на свой лад (ба истилахи)10.

Как уже отмечалось выше, громкий  зикр «пилы», принятый в
братстве, представлен полностью псевдословами:  ха- хи или, по дру-
гим сведениям,  хувв- ху  п . Наряду с этим, на локальных тюркских
языках распеваются «премудрости»  (хикметы), принадлежащие или
якобы принадлежащие Ахмаду Йасави. «Зикр пилы -  ...радение, про-
изводящее сильное впечатление выдохами во время произнесения
молитвенных формул. <...> Создается впечатление такое же, как
когда пила врезается в ствол дерева и как при вынимании ее из де-
рева она звякает. Умиленные хикметами Ходжи Ахмада  закиры пла-
чут и обнимают соседа, склоняя на грудь ему голову. Заканчивается
зикр чтением  (молчаливым) суры Фатиха» 1 2 .

Своеобразие  зикра отмечено и Дж. С. Тримингемом, который
выделяет в качестве.основных отличительных черт тип одежды, «пи-
ликающее» отправление  зикра, участие в нем женщин, особые спо-
собы жертвоприношения скота, а также проговаривание формул
зикра по- тюркски  1 3 .

Примечательно также и то, на чем концентрируют свое вни-
мание или что представляют себе адепты Йасавийа во время зикра.
Здесь тоже в той или иной степени можно увидеть отголоски ша-
манизма. Вот пример описания наставления одного из шейхов брат-
ства — Исмаил- ата — вновь посвященному по созданию внутреннего
мысленного образа- объекта для концентрации во время рецитации.
«Послушай, дервиш! Мы стали братьями одного  тариката, поэтому
прими от меня один совет. Представь себе этот мир в виде неба (гум-
бад- и  сабз) и знай, что это -  ты. [После чего] ты должен так поми-
нать Всевышнего,чтобы преодолением  {ба галаба) и усилием  (кахр) в
этом соединении imayxuS) [образов] воцарился Всевышний и больше
никто, а ты [Ä твое «Я«] должен уйти оттуда»  и .

Другим аргументом обоснования пограничного между суфиз-
мом и шаманизмом положения братства Йасавийа может служить
тот факт, что основатель братства Ахмад Йасави с детства и до

10 Рашахат... С. 16.
11  Демидов  С. М. Суфизм в Туркмении. Ашхабад, 1978. С. 86.
1 2  Гордлевский В. А. Бахауддин Накшбанд Бухарский. И збр. соч. М., 1962. Т. 3« С. 367.
1 3  Тримингем Дж.  С. Суфийские ордены... С. 223.
1 4 Рашахат... С. 14;  Залеман  К.  Г. Легенда о Хаким- Ата / /  И звестия И мператорской
Академии Наук. СПб., 1898. Т. IX. №  2. С. 141.



7 8  А. А. Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

полного своего становленияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (тараккййат- и  кулли) на пути мисти-
цизма находился под наставничеством тюркского шейха Баб Арспана 1 5 .

Единственное, что последний не смог ему дать, была иджаза
на набор и воспитание собственных последователей. Скорее всего,
это связано с тем, что, во- первых, Баб Арслан сам ее не имел, по-
скольку, вероятно, в свое время проходил обучение у такого же
шейха- шамана одиночки, либо -  непосредственно у духов; во- вто-
рых, традиция шаманизма не предполагает выдачи  иджазы или чего -
то подобного ученику шамана.

В пользу последнего говорит и то, что без  иджазы Ахмад Йа-
сави мог заниматься духовным становлением только Мансурата -
старшего сына Баб Арслана, которого последний препоручил после
своей смерти Ахмаду, и который затем становится первым  халифа у
Ахмада. Другими словами, преемственность в обучении у Баб Арс-
лана шла по родственной линии, не требующей никакой  иджазы и
соответствующей традиции тюркских народов. Отход же от этой
традиции и взятие себе в ученики Ахмада объясняется указаниями
свыше 1 б . Обойти традицию передачи духовного опыта только по род-
ственной линии или же соединить эту традицию с другой, можно
было, получив  иджазу от шейха суфийского братства, что честолю-
бивый Ахмад и сделал, пробыв год в обучении и став третьим  ха-
лифа у шейха Й усуфа ал- Хамадани. Этот синкретизм традиций по-
зволил ему создать свое братство, сыгравшее значительную роль в
исламизации тюркских народов, что давало им возможность плавно
и незаметно для себя переходить от язычества к монотеизму или, по
крайней мере, находиться где- то посередине. Тот же самый прием,
только по отношению к шейхам братства Йасавийа, затем использу-
ет и Баха ад- Дин Накшбанд. Цель та же -  поднятие авторитета среди
тюркских народов и увеличение за счет них своей паствы. Объек -
тивный результат такой же -  плавная исламизация тюркских народов.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Традиционные  формулы  зикра

О пираясь на К оран, сунну и общепринятую культовую практику,
суфии большинства братств отдавали предпочтение традицион -

но исламским формулам поминания Аллаха, то есть формулам, со-
держащим его имя и имеющим широкий диапазон употребления в
повседневной жизни обычного мусульманина. За этими формулами
закрепились особые названия, что дает возможность отождествлять
их, не раскрывая самих формул.

15 Рашахат... С. 8; Залеман К. Г. Легенда о Хаким- Ата... С. 136.
1 6 Рашахат... С. 8.



Глава III. ТеомнемияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  { зикр)  7 9zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Название формулы  Раскрытая формулаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

1.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Тахлпл — формула единобожия  Ла плоха илла- л- лаху (Нет бога кро-
или отрицания- утверждения ме Аллаха)

2.  Тасбщ — формула восхваления  Субхапа Аллахи (Хвала Аллаху)
3.  Тахмйд -  формула восхваления-   Ал- хамду ли- ллахи (Слава Аллаху)

благодарения
4.  Такбир -  формула возвеличивания  Аллаху акбару (Велик Аллах)
5. Салат -  формула благословения  Салла- л- лаху салайхи 6а алихи 6а асха

Пророку  бихи 6а салама (Да благословит его,
его род и сподвижников Аллах и да
приветствует)

6. Истщфар -  формула просьбы о  Истагфиру- л- лаха (Спаси Аллах)
спасении и защите

П редпочтительность рецитации вышеприведенных формул
обосновывается той особой благодатью, которую несет в себе их
многократное произнесение. Н иже мы вкратце охарактеризуем
каждую из этих формул.

Тахлил-  функционально значимая формула, представляющая
собой первую часть  гаахады -  формулы вероисповедания мусульман.
Формула  тахлил принята в некоторых братствах, в том числе и в
братстве Накшбандийа, в качестве коллективной формулы  зикра.
П о поводу благодати, которую несет в себе ее произнесение, тра-
диция замечает, что весомость ее искреннего проговаривания не
сравнима ни с какими другими благими деяниями. Б олее того, ис-
кренне произносящий эту формулу искупает тем самым свои грехи
и уготавливает себе пребывание в раю 1 .

Эта формула помимо ее отдельного использования может быть
частью более емкого текста. Так, по преданию, П ророк сказал, что
всякому произносящему сто раз на день нижеприведенный текст,
будет прощено 100 его грехов, зачтено как за 100 добрых деяний:

Текст  Перевод

1 Ла плоха илла- л- лаху вахдату Н ет бога кроме Аллаха единого
2 Ла шарика лоху18 Н ет с Ним никого
3  Лоху ал- мулку 6а Ему принадлежит царство и
4 Лоху ал- хамду 6а Ему принадлежит слава и
5 Хува сала кулли гаай'ин кадирун 1 9 Он властен над всем и вся

В свою очередь и этот текст также может быть включен в
еще более емкий.

1 7 Кимийа- йи сасадат... С. 94.
1 8 Эта строка из Корана, 6:163
1 9 3, 4, 5 строки в той же последовательности из 64:1. Пятая также завершает мно-
гие айаты К орана, напр: 5:120; 11:4; 30:49; 42:7; и т. д.



8 0  А. А. Хисматуя1/ т. Суфийская  ритуальная практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Тасбих, гпахмид, ma/ сбир.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA Ссылаясь на П ророка традиция ут-
верждает, что 33- х кратное произнесение после каждого намаза
формулы  тасбих, после чего 33- х кратное произнесение формулы
тахмид, затем -  33- х кратный  такбир, и в завершение -  100 кратное
произнесение вышеприведенного текста с инкорпорированной ф ор -
мулой  тахлил, списывает абсолютно все грехи, даже если их будет
«во множестве, сравнимом с морской п ен ой »2 0 .

Таким образом, доя желающих искупить свои грехи ежеднев-
ный намаз может включать в себя многослойный упорядоченный
текст, представляющий собой набор формул с заранее заданным
количеством повторов каждой из них:zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Формула  Количество повторений

Субхана Аллахи  {тасбих) 33
Ал- хамду ли- ллахи  (тахмид) 33
Аллаху акбару (такбир) 33
Л'а плоха илла- л- ллаху вахдату 100
Л а шарика лоху 100
Лоху ал- мулку 6 а 100
Лоху ал- хамду 6а 100
Ху6асала  кулли  шай'ин кадирун 100

Салат -  благословение П ророку, следующее в письменной
или устной ф орме после упоминания его имени. Это благословение
может иметь полный вариант -  с упоминанием как П ророка, так и
его рода, и сподвижников:  Салла- л- лаху алагЬси 6а алихи  ва асхабихи 6а
салалш, и сокращенный -  с благословением только П ророку:  Салла-
л- лаху алайхи  6а салама. Традиция гласит,что архангел Джабраил од-
нажды передал П ророку слова Всевышнего о том, что тот, кто еди-
ножды благословит П ророка, будет благословлен Всевышним десять
раз. П осле чего П ророк сказал правоверным: «Тому, кто единожды
благословит меня, это ему зачтется как за десять праведных дел, а
десять неправедных -  будут стерты».

Истшфар -  формула просьбы о спасении и защите. В отно-
шении этой формулы исламская традиция опирается на то, что бы-
ло сказано П ророку Всевышним:  Фа- саббих бихамди раббика 6а истаг-
фирху («Восславь хвалой Господа твоего и испроси у Н его проще-
ния») 2 1 . В связи с чем П ророк любил часто повторять:

Субханака аллахумма 6а (Хвала Тебе, Б оже, и
Бщамджа  аллахумма Воссылаем хвалу Тебе, Б оже,
Агфир ли  иниака П рости меня, ибо
Акта ат- тавбабу ар- рахйму Ты -  прощающий, милосердный) 2 2

2 0 Кимийа- йи... С. 94.
2 1 К оран, 110:3
2 2 Кимийа- йи... С. 95.



Глава III. ТеомнемияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (зикр)  8 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

П ри этом он замечал, что сам по 80 раз в день произносит
формулыzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  истшфар и  тауба. Также он отметил: «Всякому, кто перед
отходом к о сну 3 раза произнесет  Истагфиру- л- лаха  аллази  ла плоха
шла  худа ал- хаййу ал- каййуму (Спаси Аллах, у к оторого нет бога кро -
ме Н его [самого], живого, сущего) 2 3 , будут прощены все его грехи,
будь они даже в количестве, сравнимом с морской пеной или с
песчинками в пустыне, или с листьями на деревьях, или с днями [со
дня сотворения] м и ра»2 4 .

Как нам кажется, характеристика взятых в качестве примера
шести формул уже достаточно наглядно показывает, что исламская
традиция обосновывает необходимость их рецитации чудодействен -
ной способностью не только искупать грехи благодаря многократ-
ному проговариванию, но и обеспечивать  себе таким образом пре-
бывание в раю, что дает основание рядовому мусульманину быть уве-
ренным в прощении его грехов и в последующей райской жизни.
Эта же традиция дает мистикам:

а) принцип заданного количества повторов;
б) принцип определенной последовательности в проговари -

вании формул;
в) принцип чистоты помыслов и сердца во время рецитации.
Однако для них частое проговаривание тех же самых формул

служит отнюдь не для искупления грехов, попадания в рай и тому
подобного, поскольку количество повторов в одном сеансе  зикра на
несколько порядков превосходит требуемое для искупления всех гре-
хов сразу и попадания в рай. Так, по свидетельству Дж. Триминге-
ма, у одного из шейхов братства Кадирййа  зикр состоял из 70 000
кратного повторения формулы  тахлил 2 5 , хотя в том же братстве
самая простая ф орма  зикра предписывает 33- х кратное повторение
формул  тасбих, тахмид и  гпакбир 2 б . Б олее же сложная ф орма  зик-
ра в Кадирййа может превышать тот набор формул, который был
представлен выше. Могут, например, добавиться формулы, имену-
емые как  тауба ~ формула раскаяния, баслшла -  формула начинания
для любого дела, и ряд других, с повторением каждой из них по 100
раз 2 7 .

И наче говоря, теомнемия  (зикр) в суфизме становится чисто
психо- техническим упражнением. П ри этом некоторые братства в
силу каких- то своих этнопсихологических и культурных особеннос-
тей предпочитают использовать формулы, изначально представлен -
ные псевдословами или чередованием псевдослов и слов. Другие же

К оран, 2:256.

2 5  Тримингем Дж.  С. Суфийские ордены... С. 246.
2 6 Там же. С. 165.
2 7 Там же. С, 246.



8 2  А. А. Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

братства придерживаются традиционно исламских формул богопо-
минания, которые берутся ими из повседневной культовой практи -
ки, базирующейся, в свою очередь, на К оране и Сунне, и в которых
составляющие формулу слова могут становиться псевдословами толь-
ко в процессе рецитации.

Стадии зикра

В ообще говоря,zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зикр как ритуальное отправление, связанное с
поминанием Аллаха, может включать в себя любые культовые

действия, относящиеся как к прямому изустному богопоминанию,
так и к опосредованному непрямому его поминанию 2 8 . В качестве
опосредованного богопоминания можно выделить чтение К орана -
как способ освежения памяти о Всевышнем,  хаджж-  как помина-
ние Б ога через посещение Его дома, пост  (руза) -  как очищение
сердца от плотских страстей для поминания Аллаха, и в качестве
основного для каждого мусульманина ритуального действия -  комп-
лекс намаза, состоящего кроме всех прочих компонентов и из вы-
держок из К орана, и из молитвенных текстов, и из формул  зжра,
содержащих имя Б о га 2 9 . Поскольку же ритуал пятикратной ежеднев-
ной молитвы является одним из столпов ислама, и без него невоз-
можно представить себе ни пост, ни хаджж, ни что- либо другое из
жизни правоверных, постольку прямому изустному поминанию Ал-
лаха в формулах придается первостепенное значение. П ри этом
основной акцент ставится на степени вовлеченности и участия серд-
ца в проговаривании формул  зикра, основанного на принципе чис-
тоты помыслов и искренности  (и&лас) в процессе рецитации.

Степень вовлеченности сердца или, иначе, состояние полной
концентрации внимания вкупе с исполненностью любовью к объекту
концентрации, особо оговаривается мистической традицией, при этом
учитывается то значительное количество повторов, на протяжении

2 8 Кимийа- йи... С. 93-
2 9 Под комплексом намаза следует понимать совокупность определенных молитвен -
ных ритуалов, состоящих из: (А) -  временных и событийных ф акторов, их опреде-
ляющих и (В) -  компонентов, их составляющих. Для (А):zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA обязательные намазы -  5
ежедневных  (намаз- и  йаумиййа); намазы по знамениям (намаз- и айатУ, намаз по усоп-
шему  (налй1з~и миййат)\  намаз во время обхода Касбы (намаз- и  гпав'аф- , намазы, не от-
правленные при жизни родителями и обязательные к отправлению старшим сыном
после их смерти; намазы, совершаемые во время дачи клятвы или обещания Богу;
желательные  или дополнительные  намазы  (намлз- и  нафила). Для (В): направ-
ление на Мекку (кибла); поза (стоя, сидя); количество ра^атов; одежда и ритуальная
чистота; место; сочетание чтения сур с полупоклонами (.рук/ ) и полными поклонами
(саджда)- , формулы и суры и т. п. Б олее детально см.: Айатолла  Рухулла Мусави Хомей-
ни. Таузйх ал- маса'ил (Толкование положений). Тегеран, б/ г. С. 151- 315 (положения
727- 1549).



Глава III. ТеомнемияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA { зикр)  8 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

которых сердце необходимо удерживать в заданном состоянии, с
тем чтобы добиться каких- либо результатов. Задача достаточно слож-
ная, поэтомуzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зикр по мере овладения этим состоянием подразделя-
ется, как правило, на четыре стадии.

П ервая стадия представляет собой нулевую степень вовлечен -
ности сердца в этот процесс, то есть проговаривание происходит
ради проговаривания. В этом случае речь может идти только о за-
нятости языка произнесением божественных формул, что пред-
почтительнее его занятости по другим поводам, поскольку, как бы
то ни было, язык занят высоким служением.

Вторая стадия определяется временной вовлеченностью серд-
ца в процесс рецитации, получаемой как результат приложения
волевых усилий. Другими словами, сердце охватывается  зикром на
какое- то время благодаря усилиям.

Третья стадия являет собой перманентный и полный охват
сердца  зикром, при котором переориентация сердца на что- то дру-
гое очень затруднительна.

Четвертая стадия -  наивысшая стадия овладения сердца  зик-
ром, при котором сердце охвачено уже не внешней ф ормой  зикра,
но его сутью, то есть объектом поминания -  Всевышним  3 0 .

Наибольший интерес здесь вызывают три последние стадии,
поскольку именно они реально связаны с поступательным вовлече-
нием сердца в процесс рецитации. Вторая стадия охватывает прак -
тически всех начинающих, исключение составляет категория по-
священных, называемых  увайси. На этой стадии оттачивается спо-
собность концентрировать внимание на сердце и происходит его
наполнение чувством любви. Хотя при этом  зикр, как говорят сами
суфии, имеет что- то «от разговаривания с самим собой  (хадйс- и
нафс)> 3 1 , тем не менее мистики считают эту стадию уже достаточно
серьезным достижением, поскольку постоянный  зикр по Всевышне-
му и чувство любви к нему начинают становиться самым важным
делом в жизни. Третья стадия характеризуется любовью к Б огу и
пристрастием к его поминанию при сохранении в процессе реци -
тации осознания субъект- объектных отношений: Я <- > Бог. На этой
стадии  зикр входит в привычку, становится насущной потребностью,
а заряженный чувством любви может перейти в четвертую, заклю-
чительную стадию, знаменующуюся исчезновением для мистика
субъектно- объектных отношений. П ри достижении четвертой ста-
дии мистик получает вневременной, сугубо индивидуальный мис-
тический опыт, оценить который может только он сам.

3 0 Кимийа- йи... С. 93- 94.
3 1 Кимийа- йи... С. 93.



8 4  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

3ukp  8  б ра т с т ве  Н акшбандииа

Школа  ХваджаганzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

С момента возникновения в XII веке школы Хваджаган и до пе-
рерождения ее в XIV веке в братство Накшбандийа шейхи

школы нарабатывают свой практический опыт, который затем вык-
ристаллизовывается в специфический путь братства. Но до этого,
на протяжении двух столетий вплоть до появления Баха ад- Дина
Накшбанда и закрепления этого специфического пути за братством
(декларированный отказ от громкогоzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зикра, практики  самас и шум-
ных радений), шейхами школы опробуются фактически все приемы и
методы, бывшие в то время в арсенале прагматического суфизма.
Основателем школы -  сАбд ал- Халиком ал- Гидждувани -  в этот ар-
сенал помимо восьми принципов духовной жизни, ставших пре-
рогативой школы, а впоследствии и братства, вводится тихий зикр,
до того, по- видимому, не имевший широкого распространения сре-
ди суфиев среднеазиатского региона или не практиковавшийся ими
вовсе.

Обучение тихому  зикру сАбд ал- Халика ал- Гидждувани тради-
ция приписывает легендарному святому Хизру. В упражнении, кото-
рый последний ему преподал, содержится квинтэссенция дальней-
шей практики братства Накшбандийа.

«Войди в водоем  {хауз), опустись с головой в воду и сердцем
скажи:  "Ла илаха илла- л- лаху  МухамлшЬун расулу- л- лахи"» 3 2 . Это уп-
ражнение, связанное с погружением в воду, обуславливает задерж-
ку дыхания на время погружения и проговаривания формулы; оп-
ределенную позу, принимаемую под водой; отключение от всех внеш-
них раздражителей и изменение мировосприятия.

Явление Хизра, обычно в виде белой птицы, практически все-
гда связывалось с ключевыми моментами как в истории развития
суфийских братств, так и в духовном становлении отдельно взятой
личности, поскольку его уроки и наставления не требовали каких-
то дополнительных обоснований. Его именем можно было обосно-
вать отход от традиции или ввести в нее новый элемент, не рискуя
при этом быть обвиненным в нововведениях  (6udacni) 3 3 . Так, хваджа
Йусуф ал- Хамадани -  шейх сАбд ал- Халика, обучая своих хулафа'

3 2 Рашахат... С. 19
3 3 Дело в том, что согласно мистическому толкованию К орана, а именно, 18- й суры,
статус «святого» раба божьего  Сабдаляах), под коим мистиками имеется в виду Хизр,
выше статуса пророк а Мусы (Моисей). Муса относится к Хизру, как к высшему со-
знанию и ищет его наставлений. Но что особенно важно в нашем контексте: «Хадир
символизирует не только высшую мудрость, но также и о б р а з д е й с т в и я (раз-
рядка наша. — А. X.), который согласовывается с этой мудростью и превосходит раз-
ум». П одробнее см. прекрасную статью К. Г. Юнга «О возрождении»  {Юнг  К. Г. Душа
и миф: шесть архетипов. Киев, 1996. С. 250- 288).



Глава Hi. ТеомнемияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA { зикр)  8 5zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

громкомуzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зшру, не счел возможным воспрепятствовать отправле-
нию индивидуального тихого  зикра своим учеником, так как первый
был преподан и разъяснен Хизром  3 4 .

Несмотря на это, с уходом  сАбд ал- Халика тихий  зикр, как это
не покажется странным, не остается в практике школы в качестве
избранного вида  зикра, хотя принимая во внимание восточную сис-
тему отношений в биноме ученик -  учитель, а именно, беспрекос-
ловное соблюдение первым указаний и требований последнего, мож-
но было бы ожидать обратного результата. Однако этого не проис-
ходит, и наряду с индивидуальным тихим  зикром практикуется и кол-
лективный громкий его вариант, что следует, вероятно, объяснить
сильным влиянием традиции рецитации вслух Корана, либо тесными
контактами с уже сформировавшимся к тому времени тюркским
братством Йасавийа с его громкими радениями, либо тем и другим
вместе. Как бы там ни было, отход от практики исключительно ти-
хого  зикра, введенной основателем школы, впервые начинается уже
с его четвертого халифа сАрифа Ривгари, который, будучи при
смерти, изрек для своих последователей: «Настало то время, о ко-
тором нам говорили. Ранее нам было указание  (ишарат) относитель-
но того, что придет тот час, когда ищущим [знания] (талибан) в ин-
тересах их состояния необходим громкий  зикр?5. Под «тем часом»
для отправления громкого  зикра им имелся в виду смертный час, что
отвечает традиции рецитации вслух определенных сур Корана и
молитвенных формул у изголовья умирающего в нормативном ис-
ламе 3 6 . Следуя указаниям шейха сАрифа, его ближайший последо-
ватель Махмуд Анджир Фагнави открыл громкое радение, посвя-
щенное этому печальному событию.

Однако со временем понятие смертного часа и соответст-
венно сфера применения громкого  зикра расширяются. Так напри-
мер, упоминавшийся выше шейх школы  сАли Рамитани, второй ха-
лифа шейха Махмуда, в ответ на вопрос о том, с какой целью (нйй-
йат) отправляется громкий  зикр, сказал: «Опираясь на  хадис, вну-
шайте вашим умирающим свидетельство о том, что нет бога кроме
Аллаха, у всех ученых мужей допускаются во время последних вздо-

3 4 Рашахат... С. 19.
3 5 Там же. С. 33-
3 6 «Желательно для душевного успокоения умирающего прочитать у его изголовья
суры:  Йа сип I 36], ас- Саффат I 37]; айат  ал- Kypcu [ 2:256/ 257], 54- й айат из суры  Аср'аф
[7] и три последних айата из суры  Бакара [2], а также все, что возможно прочитать
из Корана-  (Айатолла  Рухулла  Мусави Хомейни. Таузих ал- маса'ил... С. 111. П ол. 539).
Вообще говоря, общечеловеческая традиция рецитации вслух ритуальных текстов и
формул во время отхода умирающего и некоторое время после его смерти, харак -
терная для всех конфессий, связана с оказанием тем самым помощи душе умершего
в переходе в иной мир. Ср., напр., отпевание покойников в христианстве или кам-
лание по поводу проводов души в другой мир в шаманизме. П о последнему см.: Ба-
силов В. Н. Ш аманство у народов... С. 28.



8 6  А. А. Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

хов умирающего громкое проговаривание и внушениеzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  0палкйг1). А у
дервишей каждый вздох -  последний« 3 7 .

Сам же Махмуд, отвечая на тот же самый вопрос, высказался
более определенно: «с тем чтобы спящий проснулся и прозрел от
[мрака] невежества  (гафили), обращаясь к [истинному] пути. <...> Громкий
зикр бесспорен для того, у кого язык чист от лжи и злословия,
глотка -  от запретного и сомнительного, сердце -  от лицемерия и
тщеславия, а голова была бы чиста от всего того, что не относится
к Богу« ^ .

Таким образом, сф ера применения громкого  зикра в школе
Хваджаган включала в себя, как минимум:

а) предсмертные и траурные церемонии;
б) радения, ставящие своей целью пробуждение начинающих

«спящих«.

БратствоНакшбандийа

С появлением Б аха ад- Дина Накшбанда практика братства ли-
шается коллективных громких  зикроб, от которых его основатель-
эпоним отказывается в пользу как коллективных, так и индивиду-
альных тихих. Традиция братства объясняет этот отказ инициацией
Баха ад- Дина духом  сАбд ал- Халика, что и обусловило его приори -
теты в выборе практики. И менно с его именем связано становление
и закрепление за братством собственного пути в мистицизме. П ри
этом в  зикре им гармонично используются все психо- технические
наработки, имевшиеся в традиции нормативного ислама и накопив-
шиеся в опыте предыдущих поколений мистиков. В качестве основ-
ных из них можно выделить:

а) принцип заданного количества повторов;
б) принцип определенной последовательности в проговари -

вании формул;
в) принцип чистоты помыслов и сердца во время рецитации;
г) принцип вовлеченности сердца в процесс рецитации или

концентрации внимания на нем;
д) принцип задержки дыхания;
е) определенная поза для  зикра и т. п.
Предлагаемый ниже разбор рецитации одной из формул  зш-

ра наглядно иллюстрирует эф ф ективное сочетание этих и некото -
рых других принципов в практике братства.

На протяжении многих веков одной из основных коллектив-
ных формул как школы Хваджаган, так и братства Накшбандийа

3 7 Рашахат... С. 35.
3 8 Там же. С. 33.



Глава III. ТеомнемияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (зикр)  8 7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

являлась и является формулаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  тахлил -   Л'а ил'аха илл'а~л~л~аху, извест-
ная также как формула «отрицанш -̂ утверждения»  (шфи  6а исб'атп), и как
формула единобожия  (jnayxüö). Ш есть из одиннадцати положений,
восемь из которых были введены основателем школы и три -  осно-
вателем братства, ставшие впоследствии основными принципами ду-
ховной жизни последнего, непосредственно относятся к мысленной
рецитации этой формулы и ритуалу  зикра. П о словам Баха ад- Дина,
четыре положения из шести соотносятся с формулой и между со-
бой следующим образом:

1.  Йадкард (поминание) -  предписанность в ритуале  зикра (так-
лйф  дар зикр)\

2.  Б'азгашт (возврат) -  возвращение к Богу;
3-   Ниг'ахдашт (сохранение) -  мысленное сохранение состоя -

ния положения 2, т. е. состояния возвращенности к Богу;
4.  Йаддашт (запоминание) -  упрочение в положении 3, т. е. в

сохранении состояния возвращенности к Б огу 3 9 .
П ри ближайшем рассмотрении становится очевидным, что ес-

ли  йадкард представляет собой особым образом предписанную реци -
тацию формулы  зикра (причем эта компонента в ритуале заменяема:
коллективные формулы -  индивидуальные формулы), а  базгашт, ни-
гахдашт и  йаддашт -  лишь различные грани состояния концентра-
ции внимания, вытекающие как следствие суггестийного воздейст-
вия рецитации, то следующее пятое положение, а именно,

5.  Вукуф- и садади (осознание исчисления) -  есть не что иное,
как задание программы рецитации, то есть увеличение количества
повторений на строго определенное число раз: 3, 5, 7... 21. Основа-
тель братства рассматривал «осознание исчисления» в качестве пер -
вого этапа в обучении божественной науке 4 0 .

П рограмма рецитации практически направлена на увеличение
периода задержки дыхания с каждым новым циклом повторов на
время, необходимое дня двукратного произнесения формулы  зикра
при сохранении постоянными интервалов дая выдоха. Одновремен -
но с рецитацией формулы  зикра практикующему его  (закир) пред-
писывается остановить свое внимание на сердце  (букуф- и калби).

6.  Вукуф- и калби (осознание сердца) -  последнее шестое поло-
жение, непосредственно касающееся ритуала  зикра и направленное
на создание совершенно конкретного внутреннего устойчивого об-
раза, каковым является образ физического сердца и концентрацию
всего внимания на нем. Приводимые ниже наставления по отправ-
ле- нию  зикра дают о нем более детальное представление.

3 9 Рашахат... С. 25.
4 0 Там же. С. 26. Б ожественная наука Силм- и ладуни)  -  наука или знания, получамые
непосредственно от Бога, без посредничества человека или ангела. См.:  М/ ин  М.
Фарханг- и ф арси . Т. 2. С. 2344.



8 8  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

«ЙадкардzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA представляет собой изустный  зпкр или  зикр серд-
цем. Хазрат мавлана Сасд ад- Дин Кашгари, да будет свята его мо-
гила, говорили, что способ обучения этому  зикру состоит в сле-
дующем: сначала шейх сердцем произносит:  Ла  плоха илла- л- л'аху
Мухаммадун  расулу- л- лахи. Мурид же должен подготовить свое
сердце и удерживать его в согласованности с сердцем шейха.
Закрыв глаза, плотно сжав губы и зубы и прижав язык к небу 4 1 ,
он должен задержать свое дыхание, и, исполнившись величия
(тасзйм), с одобрения шейха и с полной отдачей приступить к
зикру. Он должен проговаривать его сердцем, а не языком, и в
задержке дыхания проявить терпение. За один цикл задержки
дыхания он должен произнести его три раза таким образом, что -
бы отзвук  Сасар) приятной истомы  (халават)  зикра достиг сердца.
<...> Способ, благодаря которому тебе будет легче освоить это,
заключается в том, что дыхание следует задержать под пупком
(наф), сжав губы и прижав язык к небу так, чтобы оно не было
бы внутри слишком стеснено. Истину сердца <...> нужно отвра-
тить  (бизар) от всех помыслов и сконцентрировать ее на куске
плоти конусоидальной  (санубари) формы   Аг, заняв его произнесе-
нием  зикра следующим образом: слово  ла (нет) вытягивается вверх,
слово  плаха (бога) ведется в сторону правой руки, а фразой илла- л- ла-

П рижимание языка к небу во время задержки дыхания и сама задержка, вероят-
но, характерны для всех сколь- нибудь развитых техник дыхания, и здесь, возможно,
имеет смысл говорить о заимствовании этих элементов из какой - либо альтернатив-
ной культуры, поскольку традиция рецитации К орана и синкретическая традиция
местного шаманизма и суфизма (Й асавийа) не дают ничего подобного. Упражнение,
преподанное Хизром ал- Гидждувани, и связанная с ним задержка дыхания были дос-
таточно революционны и потребовали около двух веков для их полной адаптации в
новых условиях. Те же самые элементы можно найти в буддийской или даосской
техниках дыхания. П о поводу последнего см:  Стулова Э.  С. Даосская практика дос-
тижения бессмертия / /  И з истории традиционной китайской идеологии. М., 1984.
С. 267- 269.
4 2 Автор текста пытается доступно дать описание образа ф изического сердца чело-
века, поэтому здесь слова  санубар и  санубари даются в их втором значении «конусо-
идальный» или «пирамидальный». В первом значении  санубар — общераспространенное
название всех растений семейства пирамидальных типа ели, кедра, кипариса и т . п ,
П одробнее см:  М/ ин  М. Фарханг- и ф арси. Т. 2. С. 2169-  «В конусообразной ф орме
кипариса мусульмане видят эмблему бессмертия, и арабы называют его "древо жиз-
ни"» {Архимандрит Никифор. Библейская энциклопедия. М., 1891. С. 393).



Глава III. ТеомнемияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (зикр)  8 9zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

хуzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (кроме Аллаха) с силой ударяют в конусоидальное сердце 4 3

так, чтобы тепло от этой фразы отозвалось во всех орган ах»4 4.
Б олее детально эта процедура выглядит так:
а) дыхание задерживается под пупком;
б) слово  ла мысленно берется из- под пупка и доводится до

темени;
в) слово  плоха также мысленно берется и доводится от теме-

ни до правого плеча  (катфУ,
г) словами  илла- л- лаху от правого плеча ударяют в сердце,

к оторое надо представить расположенным в левой стороне груди в
виде куска плоти  (лахж) конусоидальной формы;

д) мысленная траектория, возникающая в результате прого -
варивания всей формулы должна быть аналогична перевернутой
лигатуре букв  лаж и  алиф45;

е) вместе с началом выдоха проговаривают:  Мухаммадун расу-
лу'Л- лахи (Мухаммад — посланник Аллаха).

«Базгашт. Всякий раз, как  закир языком сердца произнес
благословенную ф разу  (гпайййба)  46, вслед за ней он тем же язы-
ком должен сказать: Господи, Ты -  мое устремление, и быть
угодным Тебе -  моя цель. Эти слова «возврата»» суть устраняющие
всякую плохую или хорошую постороннюю мысль  (x/ tmup) до той
степени, пока  зикр его не очистится, а голова его не освободит-
ся от всего, что не относится  (масава) к Богу. <...> Нш'ахд'ашт
представляет собой наблюдение за мыслями, с тем чтобы в мо-
мент многократного проговаривания  закиром благословенной
фразы за цикл задержки дыхания  {дар  йак дам), его единственная
мысль не рассеялась. Хазрат мавлана Сасд ад- Дин, да будет свята
его могила, по поводу значения этого термина изволил заметить,
что необходимо час, два, а то и больше, в той мере, пока это бу-
дет доступно  (муйассар), удерживать свою мысль от всего посто -
роннего. <...>  Й'адд'ашт-  это постоянное осознавание боже-
ственной сути путем созерцания свидетельств из тонкого мира о

43 Сердце  (бил, / салб) -  орган конусоидальной формы  (санубар  аш- шакл), располо-
женный в левой стороне груди и полый внутри. <...> Форма. Форма сердца -  пира-
мида (харам) с треугольным основанием (мусаллас ал- Kifudä) или -  конус (ма&руцг), вер-
шина которого расположена спереди- внизу- слева, а основание -  вверху- сзади- справа
<...> Суфийский термин. Сердце -  божественная (раббани) субтильная субстанция  (латй-
фа ), которая связана с физическим сердцем конусоидальной формы. Подробнее см:
сАли Акбар Даххуда. Лугатнама. Тегеран, 1342 г. с. х.. Вып. 84. С. 392- 393.
44 Рашахат... С. 24.
45  Хваджа Фазл Ахмад, Рисала- йи мурадан, Цит. по: Mole M. Quelques Traites Naqsh-
bandis //  Фарханг- и Иран замин. Тегеран, 1339. Т. 8. №  34. С. 310.
46 Благословенная фраза Опаййиба) -  формула  шахады.



9 0  А:  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

божественном присутствииzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (заук). Н екоторые называли это, как
«присутствие без отсутствия»  (хузур бй гайбатп)»4?.

Вукуф- и сададй. Как уже отмечалось выше, программа рецита-
ции задается положением букуф- и  садади (осознание исчисления), ко -
торое ставит своей целью сбор  (ошм0) блуждающих мыслей  (хлба-
тир- и мутафаррака) в виде увеличения количества повторов ф ор -
мулы  зикра с трех раз за цикл задержки дыхания до 21 и более.

«Сначала проговаривают три раза за одну задержку дыха-
ния  {хабс- и нафас), затем -  5 раз, после чего -  7 раз, и таким об-
разом постепенно доводят до 21 повтора. В дальнейшем, чем
больше повторов при сохранении нормального самочувствия, тем
лучше. Если же чрезмерное количество повторов будет слишком
затруднительным  (машаккагп), то вполне можно ограничиться 21
повтором. Во всяком случае, на сколько бы ни увеличивалось ко -
личество повторов, заканчивать следует на нечетном числе 0ш# >  48 .

Чрезмерное количество повторений не  является обязатель-
ным условием  (uiapni). «Необходимо, чтобы произносимое было осоз-
нанно, с тем чтобы от него была польза. Если  зикр был повторен 21
раз и не дал результата, причина этого лежит в непродуктивности
(бйхасили) в осознании произносимого. Результат же  зикра выража-
ется в том, что в момент [проговаривания] отрицания все, относя -
щееся к человеческому, исчезает, а в момент [проговаривания] ут-
верждения воздействие от влияния духовного захвата  (тасаръуфшп)
привлечением божественности ниспадает божьей милостью»  .

Вукуф- и калби. Это положение ритуала  зикра раскрывается
двумя следующими понятиями. «Во- первых, сердце  закира должно
ощущать в себе божественную истину, как об этом уже шла речь в
разделе  йаддагшп. <...>  Вукуф- и калби состоит из осознанности и го-
товности воспринять божественную суть таким образом, чтобы серд-
це не представляло бы ничего кроме Бога. <...> Во время  зикра связь
(иртибат) и осознанность (äsäxii), направленные на объект  зикра  {ба
мазкур), -  необходимое условие. <...> Во- вторых,  закир должен осо-
знавать свое сердце, то есть в секунды  зикра сконцентрироваться на
куске плоти конусообразной формы, который вынужденно называ-
ют сердцем, и который является выужденным пленником левой час-
ти груди. [Именно] его необходимо занять  зикром и сделать прого -
варивающим  зикр, не допуская того, чтобы он был непостоянным в
зикре и невежественным относительно его смысла. Хазрат хваджа
Баха ад- Дин, да будет свята его могила, не считал обязательным  (ла-
зим) задержку дыхания и соблюдение числа повторов в  зикре, одна-

4 7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Рашахат... С. 24- 25.

49 Рашахат... С. 26.

4 8 Рисала- йи мурадан... С. З Н



Глава III. ТеомнемияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (зикр)  9 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

к оzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  вукуф- u калби в обоих значениях признавал важным и необходи-
мым, поскольку в  6ykyd)~u  калби сосредоточена квинтэссенция цели
зикра (лаксуд  аз зикр)»5 .

Анализируя технические аспекты практики  зикра, нельзя не за-
метить, что основной своей целью он ставит внутреннее освобож-
дение от всех мыслей и полную концентрацию на каком- либо обра-
зе, доходящую до стадии деперсонификации или растворения  (фана')
в нем субъекта  зикра. Это может быть как образ шейха в рассмотрен -
ной выше практике  таваджжуха, так и образ юноши в раннесуфий -
ской практике  назар  ила- л- лурд (созерцание юного), и вообще лю-
бой другой совершенный образ или форма. «Цель заключается в
том, чтобы добиться восприятия бытия через растворение в красо -
те и совершенстве, постигая бытие внутри явлений»5 .

Таким образом, объекты для концентрации внимания и после-
дующего растворения в них могут варьироваться от вполне конк -
ретных до самых абстрактных в зависимости от степени обученности
и способностей ученика. Если при растворении в шейхе  (фаш' фи- ш~
ишйх) его образ, как образ реальной совершенной личности, можн о
внутренне воссоздать и представить, то при растворении в П роро -
ке  {фана'  фи- н- набИ) это сделать уже гораздо труднее -  в связи с
полным отсутствием в то время портретной живописи и иконогра-
фии. И уже совсем невозможной кажется попытка представить при
растворении в Аллахе  (фана'  фй- л- лах) его образ. В последних двух
упражнениях используется образ совершенного человека (uucäu-u
калил), каковым является образ шейха. В целом же в суфизме «рас-
творение бывает двух видов: растворение темного и физического
(зулланй  6а  табиси) и растворение светлого и духовного  (нурани  6а
pyxäuii)» 52 .

В рассматриваемом здесь конкретном случае практикующему
зикр преписывается сконцентрировать свое внимание под «аккомпа-
немент» рецитации на образе физического сердца, которое, напом-
ним, может быть мысленно представленно в виде пирамиды  (харал),
конуса  (ла&ру?п), либо, возможно, их проекцией на плоскости, то
есть в виде треугольника с выбитым в нем тетраграмматоном -  че-
тырехбуквенным именем Бога. Адептам братства вменялось выбить
или вырезать в своих сердцах поминание имени божьего.

Сердце для суфиев является как физическим органом, так и
духовной субстанцией, способной вместить в себя Аллаха, другими
словами, прототипом сердца в физическом плане является духовное
сердце, которое можно открыть в себе и пробиться к нему через
зикр сердцем, концентрируя свое внимание на сердце физическом.

5 0 Рашахат... С. 27.
51  ТримингемЛяс.  С. Суфийские ордены... С. 247.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
52 Макамат- и... С. 61.



9 2  А. А. Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

«Нужно проговариватьzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зикр от сердца к сердцу«, -  наставлял Хваджа
Накшбанд своих учеников 5 3 .

Вторым сердцем может быть как духовное сердце учителя, в
согласованности с которым ученик должен удерживать свое перед
началом  зикра, так и духовное сердце самого ученика, которое не-
обходимо открыть в себе. Так или иначе, образ, реально представ-
ляемый учеником во время  зикра, -  это образ физического сердца,
вероятно накладываемый на первоначальный образ шейха, что прак -
тически полностью соответствует вышеописанной практике тавадж-
жуха. Как говорил Мухаммад Парса, «цель  зикра -   ла илаха илла- л- ш-
ху -  концентрация особого рода  {упаЬаЬжжух  ба ваджх- и &асс)»54,
имея в виду, что такая концентрация осуществляется вместе с ре-
цитацией.

Анализ практики зикра

С ущественную, если не определяющую роль при концентрации
внимания на внутреннем образе физического сердца играет

рецитация формулы  зикра или теомнемия. Для анализа механизма ее
воздействия мы воспользовались положением о фасцинации, вве-
денным в рамки общей теории сигнализации Ю. В. К норозовым и
разработанным впоследствии Ю. М. Лотманом в применении к мо-
делям коммуникаций в системе культуры.

Суть положения заключается в том, что для выполнения за-
дач, сформулированных в виде наставлений, инструкций или ко -
манд, необходимо преодолеть следующие препятствия:

1 — помехи в канале связи, то есть адекватность понимания
информации, передаваемой через акустический или оптический ка-
налы связи;

2 -  помехи в анализаторе самого принимающего эту инф ор -
мацию, то есть посторонние мысли или настроенность адресата на
другую информацию.

Для устранения первого препятствия в случае, если инф ор -
мация передается по акустическому каналу связи (то есть представ-
ляет собой аудиоинформацию на естественном языке), этот есте-
ственный язык должен быть, как минимум, соотнесен адресатом с
таковым.

Для устранения помех второго рода надо на вводимую ин-
формацию наложить шум (фасцинацию), который бы определенным
образом сочетался с информацией и заглушал бы в сознании адре-

5 3 Макамат- и... С. 63
5 4  Парса М. Рисала- йи кудсийа... С. 59.



Глава III. ТеомнемияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (зикр)  9 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

сата другие команды, мешая тем самым их выполнению, и создал бы
благоприятные условия дня восприятия нужной информации  5 5 .

Для ритмической организации передаваемой аудиоинформа-
ции многочисленные культуры издревле пользовались как общече-
ловеческими, так и выработанными каждой культурой в отдельно-
сти и эффективными только для нее одной фасцинирующими прие-
мами. Растягивание гласных, типа глиссандирующего пения или ре-
читатива (христианская литургия, чтение К орана и т. п.), скорее
всего было одним из наиболее ранних приемов фасцинации. В этом
же ряду находится другой эффективный, универсальный и очень
простой прием -  повтор ранее полученной информации два и бо-
лее раза.

В целом же соотношение информации и фасцинации в звуко-
вой и зрительной сигнализациях по Ю. В. К норозову может быть
схематично и обобщенно представлено в виде пяти подразделений  5 6 :zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Звуковая  Зрительная  Информация  Фасцинация
сигнализация  сигнализация  (смысл)  (свойство)

Монотонная Печатный текст действует нейтральна
речь

Интонированная . действует

р е ч ь Каллиграфия действует частично
Мелодекламация Реклама действует действует

Пение Живопись действует действует
частично

Инструменталь-
ная музыка Орнамент нейтральна действует

Возвращаясь к рецитации формулы, нельзя не заметить, что
основной задачей ритуалаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зикра является растворение в каком- либо
совершенном образе через  зикр- и калбй. «Цель  зикра -  в том, чтобы
закир постиг истину слов единобожия. <...> От проговаривания слов
единобожия все, не относящееся к Великому Аллаху, полностью
исчезает» 5 7 . Н еофиту предписывается мысленно про себя прогова-
ривать определенным образом формулу  зикра. Иными словами,  за-
кир, при отсутствии разрыва во времени между посылкой и при -
емом информации и при отсутствии выполнения мнемонической
функции (информация не перемещается во времени), является од-
новременно посылающим и принимающим информацию, заключен-
ную в формуле  зикра, то есть  закир -  одновременно и адресант, и
адресат.

Моделью коммуникации в этом случае становится автокомму-
никация. Ее схема имеет следующий вид:  Закир >   Закир \  где

5 5 Структурно- типологические исследования. М., 1962. С. 283- 285.
5 6  Кнорозов Ю. В. К вопросу о классификации сигнализации / /  Основные проблемы
африканистики. Этнография, история, филология. М., 1973-  С. 324- 334.
5 Макамат- и... С. 64



9 4  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

условно принимаем психическое состояниеzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  «Закира» до  зикра за
обыденное, а «Закира»-  за измененное. Тогда:

1. Образ физического сердца, благодаря «выбитому» в нем
имени Б ога (Аллаха), становится образом- символом, и как всякий
символ «и в плане выражения, и в плане содержания представляет
собой текст, то есть обладает некоторым единым замкнутым в себе
значением и отчетливо выраженной границей»»58. Н еобходимо все-
ми силами сконцентрировать свое внимание на сердце, к оторое со -
держит в себе истину всего человеческого (ßaiuapüuuam), состоя -
щую из совокупности  (маджмуса) высшего  Сулбй) и низшего  (суфла)
миров 5 9 .

2. Даваемая формулой  зикра информация также может пред-
ставлять собой текст в виде сообщения на естественном арабском
языке, который одновременно является сакральным языком, языком
К орана и Сунны, иначе говоря, этот текст изначально закодирован
дважды, принадлежа как к естественному языку -  в качестве «це-
почки знаков с разными значениями», так и к языку сакральному ~
как некоторый сложный знак с единым значением священности °.
Еще раз отметим, что при всем этнокультурном многообразии
адептов различных суфийских братств, формулы  зикра существуют
только либо в их арабском варианте («консервативная «тенденция),
либо представлены псевдоязыком (тенденция к «деисламизации»»), что
также указывает на сакральность и таинственность этого языка.

3. И нформация, аккумулированная в рассматриваемой здесь
формуле  зикра, не является для  за/ сира свежей или новой. Н апротив,
являясь частью  ишхады, слышенной им много раз в различных ситу-
ационных контекстах, она -  лишь повтор ранее полученной ин-
формации. Текст, несущий такого рода «несвежую» информацию,
функционально используется не как сообщение, а как код, «когда
он не прибавляет нам каких- либо новых сведений к уже имеющим-
ся, а трансформирует самоосмысление порождающей тексты лич-
ности и переводит уже имеющиеся сообщения в новую систему зна-
чений»  1.

4. Во всех словах формулы присутствуют долгие гласные, ко -
торые при произношении растягиваются, а в части утверждения
имеет место частичная редукция: за буквой  ха в слове Аллах идет
су fey и, т. е. отсутствие гласного. В силу особенностей произношения

5 8  Лотман  Ю.  М. Символ в системе культуры / /  Лотман. Ю. М. И збранные статьи.
Таллинн, 1992. С. 192. Здесь и далее все цитируемые статьи Ю. М. Лотмана взяты из
указанного сборника,
5 9 Рашахат... С. 95
6 0  Лотман Ю. М. Семиотика культуры и понятие текста / /  Указ. соч. С. 129—132.
6 1  Лотман Ю. М. О двух моделях коммуникации в системе культуры / /  Указ. соч.. С. 85.



Глава III. ТеомнемияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  { зикр)  9 5zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

арабского языка, букваzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  ха в конечной позиции и без гласного прак -
тически не произносится.

5. П рограмма рецитации, задаваемая положением  6yky<p- ucaba-
ди, становится вторым добавочным кодом, в функции которого вхо-
дит трансформация исходного вербального сообщения. «Распрост-
ранение принципа повтора на фонологический и другие уровни
естественного языка представляет собой агрессию автокоммуника-
ции в чуждую ей языковую сферу»» 2 . Однако с тем чтобы этот прин-
цип эф ф ективн о работал, не достаточно лишь простого повторения
пусть даже синтагматически организованной формулы  зикра, пос-
кольку «анализатор, неоднократно подвергаясь определенному рит-
мическому раздражителю, перестает его воспринимать (напр., по-
стоянное тиканье стенных часов). Сходным образом построенный
строго ритмически сигнальный ряд [=  формула  зикра], может утра-
тить фаащнирующие свойства после нескольких повторений» 6 3 . Чтобы
этого не произошло, с целью нарушения однообразного ритма ско-
рость рецитации меняется благодаря задержке дыхания, либо веду-
щим  зикра.

6. Особенностью ритуала  зшра является то, что последний не
выступает в качестве самоцели. В противном случае, он отвечал бы
первой стадии в градации  зикра, то есть проговаривание формулы
происходило бы ради проговаривания. Здесь же задача несколько
иная -  поступательно вовлечь сердце в процесс рецитации. Для это-
го  закир с закрытыми глазами воссоздает в памяти ранее виденный
им символический образ физического сердца (напр., ели, кипариса,
кедра и т. п.) с «выбитым» в нем именем Б ога (Аллаха). На нем он и
концентрирует свое внимание.

Схема модели автокоммуникации в ритуале  зикра имеет сле-
дующий вид  м :

контекст сдвиг контекста
сообщен ие! сообщение2

Закир > код 1 код 2 > Закир'

где:
контекст -  осознаваемый за/ сиром ритуал зикра;
сообщение 1 -  формула  зикра (ла илаха илла- л- лаху);
код 1 — естественный и сакральный арабский язык;
сдвиг контекста -  частичное абстрагирование  закира от ритуала

зикра;
сообщение 2 — перекодированное благодаря коду 2 сообщение 1, то

есть перекодированная формула зикра;
код 2 -  рецитация, определяемая положением вукуф- и садади.

6 2  Лотман Ю. М. О двух моделях коммуникации... С. 84- 85.
6 3  Кнорозов Ю. В. К вопросу о классификации... С. 332.
6 4 Схема модели автокоммуникации в ее общем виде заимствована у Ю. Лотмана,
см. его статью «О двух моделях коммуникации...».



9 6  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Рецитация играет роль второго кода (по Ю. Лотману) или
шума, фасцинации (по Ю. Кнорозову) и вызывает смысловую транс-
формацию исходного текста, ведущую в свою очередь к потери им
своих первичных семантических связей. Таких кодов может быть
несколько, начиная от ритмических рядов (синтагм) внутри форму-
лыzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA зикра и самой рецитации и заканчивая координированными рит-
мизованными упражнениями и ритмичным дыханием. И чем их боль-
ше, тем больше перекодируется исходное сообщение, получая но-
вые релятивные значения. «Разнообразные системы ритмических ря-
дов, построенные по синтагматически ясно выраженным принципам,
но лишенные собственного семантического значения — от музыкаль-
ных повторов до повторяющегося орнамента, — могут выступать
как внешние коды, под влиянием которых перестраивается словес-
ное сообщение. Однако для того, чтобы система работала, необхо-
димо столкновение и взаимодействие двух разнородных начал: со-
общения на некотором семантическом языке и вторжения чисто
синтагматического добавочного кода» 6 5 .

Единственной неизвестной пока переменной в вышеприведен-
ной схеме модели автокоммуникации остается сообщение 2. Вот как
описывает трансформированную и перекодированную формулу зик-
ра ученик Баха ад- Дина Накшбанда хваджа Мухаммад Парса в от-
ношении тех, кто уже пережил трансцедентальный опыт на приме-
ре своего личного опыта:  «Зикр овладевает им и находит себе при-
станище в его сердце. Тогда тот смысл фразы единобожия, который
уже перестает быть значением слов этой фразы (т. е. потеря пер-
вичных семантических связей) и принадлежать арабскому или пер-
сидскому языкам, начинает преобладать  (г'алиб) в сердце, и оно ох-
ватывается  зикром и его смыслом» ^ .

Сообщение 1, благодаря особым способам проговаривания фор-
мулы и в результате перекодировки ее рецитацией, становится син-
тагматически организованным асемантическим сообщением. В ходе
рецитации скорость проговаривания постепенно растет. Рост ско-
рости вызывается задержкой дыхания, время на которую увеличи-
вается с каждым новым циклом повторов при сохранении постоян-
ными интервалов для выдоха (в случае, если задержка дыхания со-
блюдается), или она меняется ведущим  зикра. Следствием увеличе-
ния скорости проговаривания становится замыкание формулы зикра
самой на себя, благодаря чему она действительно приобретает чер-
ты асемантического сообщения.

К сожалению, в имеющихся у нас материалах мы не смогли
найти вариант проговаривания формулы  тахлил в братстве Накш-
бандийа. Однако способы проговаривания этой же формулы, при-

5  Лотман  Ю. М. О двух моделях коммуникации... С. 80.
6 6  Парса М. Рисала- йи кудсййа. С. 91- 92.



Глава III. ТеомнемияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (зикр)  9 7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

нятые вzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зжрах других братств, позволяют с большой степенью уве-
ренности утверждать, что в братстве Накшбандийа существует либо
один из способов, описанных ниже, либо -  свой собственный.

Мирганийа: «отправляя  зикр, следует склонить голову впра-
во 7 и одновременно сказать  ла\  затем опустить голову на грудь,
говоря  илаха; только потом, склонив голову к сердцу, т. е. влево,
произнести  илла- л- лахУ причем это нужно выдохнуть буквально от
пупка к сердцу так, чтобы достославное имя Аллаха осело в сердце
и вытеснило из него все дурные мысли. Н ужно сделать акцент на
произношении  хамзы [перед словом Аллах] и увеличить долготу  али-
фа (а), однако умеренно или чуть превысив среднюю норму. П осле
буквы  ха в слове  ил'ах идет  фатха, а за буквой  ха в слове  Аллах  -   су-

Шазилийа: «начинают слева, из- под пупка, пролонгируя доста-
точно долго произнесение отрицательной частицы  лау затем ф арин -
гально отчетливо выделяют  и (в слове  ил'ах), огласовывая  х как  ха
(т. е.  илаха); после чего следует глубокая пауза и наклон шеи к пле-
чу. <...> Вслед за этим говорят  илла- л~лах, фарингально четко вы-
деляя  и в частице  {илла). <...> Далее акцентируют славное слово (Лл-
лах), выделяя а глубоким и протяжным растягиванием» б 9 .

В качестве более наглядной иллюстрации того, что особые
ф ормы произношения в  зикре десемантизируют его формулу, пре -
вращая ее в синтагматически организованное асемантическое со-
общение, а слова, из которых она состоит, ~ в псевдослова, приве-
дем еще два варианта рецитации формулы  зикра, состоящей всего
из одного слова. Аллах.

Рахманийа: «нужно сделать два движения: первое состоит в
том, чтобы поразить [головой] грудь в место расположения матери -
ального сердца конусоидальной формы, произнося при этом  Аллах,
наклонив голову над пупком; второе движение заключается в под-
нятии головы с произнесением  хамзы ("легкое придыхание") в име-
ни Аллаха (т. е. 'Л) и с проносом головы от пупка до вершины моз-
га, затем произносится оставшаяся часть формулы  (ллах) над пуп-
ком тайн»7 . Таким образом, формула  зикра предстает в виде чере -
дования слова и псевдослова:  Аллах  -   'Аллах.

Халладжийа: «[в формуле] упраздняют первый слог  Ал и по-
следовательно добавляют к финальной букве  х три гласных:  а — с на-

6 7 В этих братствах рецитация сопровождается круговыми движениями головы или -
головы с включением грудного отдела.
6 8  Ар- Рутби. Минхат ал- асхаб / /  Ар- раса'ил ал- Мирганийа. Каир, 1358/ 1939. С. 87.
Цит. по кн.: Дж. С. Тримингема. Суфийские ордены в исламе... С. 246.
6 9  Ибн  сИйад. МафариХ; ал- салиййа фй- л- ма'асир ал- Шазилийа. Каир, 1355/ 1937. С. 111.
Цит. по кн:. Anawati  G.- C,  Gardet L  Mystique Musulmane... P. 202.
7 0  Баш  Тарзп. Китаб ал- минах ал- раббанийа. Тунис, 1351 г. х. С. 79  {Anawati  G.  С.}

Gardet L  Mystique Musulmane... P. 203).



9 8  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я ритуальна я практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

клоном головы вправо,zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  и -  влево,  у (произносится как  6) -  к серд-
цу. То есть:  лоха! лохи!  лахо!» 7 1 . Здесь, как видно из описания, ф ор -
мула  зикра всецело представлена псевдословами.

Возвращаясь к формуле  зикра в братстве Накшбандийа, отме-
тим, что одно из обиходных названий этой формулы представляет
собой псевдослово  хайлала, которое могло появиться только в ре -
зультате трансформации исходной формулы  тахлил в ходе рецита-
ции, путем увеличения скорости последней и замыкания формулы
самой на себя. В дальнейшем, с увеличением скорости проговари -
вания, исходная формула, по свидетельству М. П арсы, может транс-
формироваться до одного слова: Аллах. «Когда  закир уже близок к
тому, чтобы постигнуть истину растворения, этот момент сопровож-
дается тем, что его внутреннее естество  {батин) отвергает часть
отрицания, и его мысли не могут быть не чем иным, кроме утверж-
дения, а  зикр его становится: Аллах, Аллах. Здесь он постигает ис-
тину формулы и познает ее тайну  (сирр)» 7 2 .

В процессе такой автокоммуникации «происходит переф ор -
мирование самой личности, с чем связан весьма широкий круг куль-
турных функций -  от необходимого человеку в определенных ти-
пах культуры ощущения своего бытия до самопознания и аутопси-
хотерапии» 7 3 .

Однако  зикр формулирует свою цель несколько специфичнее
«самопознания и аутопсихотерапии». Он идет дальше. В его задачу
входит растворение личности в Б оге  (фана*) и пребывание ее там
(бака*). И менно поэтому в ритуал на ментальном уровне введен об-
раз- символ физического сердца.

Напомним, что передача вербального сообщения в виде ф ор -
мулы  зикра и концентрация внимания на образе- символе не сопро -
вождаются разрывом во времени, а происходят одновременно. В свя-
зи с чем в какой - то момент после начала рецитации формула теря -
ет свое первоначальное значение. Такая асемантическая формула -
хайлала — становится причиной изменения исходного психического
состояния  закира, то есть приводит к некоторому сдвигу контекста
или частичному абстрагированию  закира от ритуала  зикра. П ри этом
рецитация этой уже десемантизированной формулы продолжается
по той же самой схеме, правда, выходя на несколько другой уро-
вень.

контекст 2 сдвиг контекста 2
Закир' > сообщение! сообщение2 > Закир"

код 1 код 2

71  Anawati G.- C, Gardet L  Mystique Musulmane... P. 204.
7 2 Рисала- йи куцсиййа. С. 87.
7 3  Лотман Ю. М. О двух моделях коммуникации... С. 84.



Глава III. ТеомнемияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA { зикр)  9 9zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

где:
контекст 2 -  частичная абстрагированностьzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  закира от ритуала зикра

при сохранении им осознания субъект- объектных отношений: «я -  Бог «;
сообщение 1 -  образ- символ физического сердца;
код 1 -  десемантизированная формула  зикра:  «хайлала«;
сдвиг контекста 2 -  полная абстрагированность закира от ритуала

зикра и потеря им субъект- объектных отношений: «я -  Бог «; сообщение 2 -
неопределяемо, то есть выход закира во внесемиотическую реальность;

код 2 — продолжающаяся рецитация.

Сообщение 1 -  символ, имеющий план выражения в виде эле-
ментарной геометрической фигуры с именем Аллаха, и план содер-
жания. «Последний всегда принадлежит более многомерному смыс-
ловому пространству. П оэтому выражение не полностью покрывает
содержание, а лишь как бы намекает на него»  74. П осему символ
содержит в себе одновременно два сообщения: явное -  план выра-
жения, и скрытое -  план содержания, причем первое является
«узелком на память» для отправляющего  зикр, напоминая ему о не-
выраженном втором и играя «роль возбудителя, вызывающего воз-
растание информации внутри сознания получателя» 7 5 , что и вызы-
вает сдвиг контекста. П ерекодированная в ходе  зикра и ставшая ко -
дом формула трансф ормирует сообщение 1 тем, что, приглушая
семантические связи плана выражения (треугольник или тетрактис
с именем Аллаха), выводит на поверхность план содержания симво-
ла, что и становится сообщением 2 для  закира, и что приводит к
окончательному абстрагированию  закира.

П опытаемся представить себе весь ритуал  зикра с самого на-
чала и до конца.

1.  Закир садится напротив шейха; принимает определенную
позу, такую же, какую принял шейх; закрывает глаза; сжимает зубы
и губы; задерживает дыхание; прижимает язык к небу; представляет
себе образ физического сердца с «выбитым «в нем именем Аллаха (а
перед этим, вероятно, образ шейха) и, исполнившись величия, при -
ступает к рецитации формулы.

2. К акое- то время формула для него несет в себе буквальный
смысл, но с увеличением скорости проговаривания она его теряет,
становясь сакральным псевдословом, понять которое он не в силах.
Скорее^ всего, где- то здесь для  закира и происходит первый сдвиг
контекста.

3. Основная задача для него, требующая приложения значитель-
ных волевых усилий, — вовлечь в рецитацию сердце, образ- символ
которого выступает на первый план после потери формулой бук-
вального смысла. На нем он концентрирует свое внимание, про -
должая рецитацию.

7 4  Лотман Ю. М. Символ в системе культуры... С. 193.
7 5  Яотман Ю. М. К аноническое искусство как информационный парадокс... С. 245.



1 0 0  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

4. В идеальном варианте такая концентрация заканчивается
для него растворением в этом образе- символе. Это растворение зна-
менует окончательный сдвиг контекста дояzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  закира в сторону его
полного абстрагирования от ритуала  зикра.

Таких поступательных сдвигов может быть несколько. И чем
более глубокий сдвиг, тем полнее  за/ сир овладевает  зжром или, поль-
зуясь суфийским выражением, тем полнее сердце охватывается им.
Вероятно, именно эти сдвиги и именуются суфиями как  хал. Ска-
занное отнюдь не означает, что  за/ сир достигает своей конечной це-
ли за один сеанс, поскольку его конечная цель это -  не только ра-
створение в Б оге, но и пребывание в нем.  Хал же -  быстропрохо-
дящее состояние, и для того, чтобы такое состояние переросло в
стадию  (лакам) на мистическом пути, необходимо укрепление этого
состояния, которое достигается многократным повторением сеан -
сов  зикра и соответственно — многократным повторением этих со-
стояний. Такого рода процесс может занять от нескольких десят-
ков дней до года и более. П оэтому у суфиев существует подразде-
ление  закироб на начинающих, находящихся в середине пути и иду-
щих к его завершению.

Вот как описывается это у адептов братства. «Тот смысл бла-
гословенного имени Аллах, который без всяких рассуждений стано-
вится доступным пониманию, необходимо созерцать, не прибегая к
объяснениям по- арабски, еврейски, персидски и т. п. Удерживая
этот смысл, нужно, используя весь понятийный аппарат и все силы,
сконцентрировать свое внимание на конусоидальном сердце и ут-
вердиться  (мудабамапг) в понимании его сути. Для удержания сути
необходимо прилагать усилие  (такаллуф) до тех пор, пока не исчез-
нет напряжение  (кулфат), <...> возможно, что суть желаемого
предстанет перед внутренним взором  (ßacupani) в виде света, разли-
вающегося и охватывающего все видимые и познаваемые творения.
Тогда необходимо вновь всеми силами сконцентрироваться на ко -
нусоидальном сердце до тех пор, пока его образ не исчезнет и не
проявится желаемое  (максу дУ 7 .

Каждый символ является своеобразным мостом между вер -
бально выражаемым и вербально невыразимым, между семиотиче-
ской и внесемиотической реальностями. И чем древнее символ, тем
длиннее этот мост, уходящий в дописьменную эпоху, информация о
которой хранится как в коллективном бессознательном  7 каждой

7 6  сА6д ар- Рахман Лжами. Рисала- йи хазрат- и мавлана Джами... С. 146- 148.
7 7 Косвенным доказательством того, что  зи/ ср апеллирует к бессознательному, слу-
жит тот факт, что, во- первых, данное Хизром упражнение для  сАбд ал- Халика Гидж-
дувани связано с полным погружением в воду, во- вторых, сам  зикр уподобляют воде,
в- третьих, во время  зикра случаются видения, когда отправляющий  зикр падает в во-
ду. Так например, одного из своих учеников хваджа Накшбанд обязал отправить
зикр. «И я наяву увидел себя упавшим в воду. П осле  зикра я отправился к хвадже и



Глава ill. ТеомнемияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (зикр)  1 0 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

отдельно взятой личности, так и в конденсированном виде в эле-
ментарных символах. К числу древних элементарных символов от-
носятся простые геометрические фигуры, такие как крест, круг,
пентаграмма и т. д. Треугольник или тетрактис также стоит в этом
ряду. И звестный еще во времена П ифагора, он был символом вос-
хождения от множественности к единому целому и -  символом диф -
ференцированной целостности. И менно на эту информацию выво-
дит план выражения образа- символа сердца, и именно к этой ин-
формации аппелирует перекодированная формулаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зпкра. «В случае,
когда мы имеем дело с получением информативного возбудителя,
это, как правило, строго урегулированный текст, который способ-
ствует самоорганизации воспринимающей личности. Размышления
под стук колес, под мерную, ритмическую музыку, созерцательное
настроение, вызванное рассматриванием правильных узоров или
совершенно формальных геометрических рисунков, завораживаю-
щее действие словесных повторов -  все это наиболее простые при-
меры такого рода увеличения внутренней информации« 7 8 .

Увеличение внутренней информации приводит к сдвигу кон -
текста и соответственно -  к различным состояниям  закира в зави-
симости от того, к какому разряду он сам относится: начинающих,
находящихся в середине пути или идущих к его завершению. Лишь
для последних  зикр заканчивается истинным растворением в Б оге,

«Начинающий  (мубтади) осознает Бога через внешнюю ф ор -
му  (сурат)  зикра, находящийся в середине пути  (мутабассит) —
через его  суть, а находящийся в конце пути  {мунтахи) — через
истину. В каждой из степеней  (дараджа?пУ. окончание для начи-
нающего -  преобладание в сердце внешней ф ормы  зикра в таком
виде, чтобы сердце  (дил) и душа  (замйр) были бы постоянно за-
няты  зжром\  окончание для находящегося в середине пути -
осознание единения, которая является сутью  зикра\  когда эти со-
стояния  (ахвал) начинают преобладать, они становятся причиной
удивительных вспышек - озарений, и иногда возникает мысль о
полном совершенстве; окончанием для находящегося в конце

рассказал ему об увиденном. Он сказал, что такое отправление  (rificfam) принимается
{кабул), поскольку твоя душа  (дил) через  зикр возродилась. Душа -  как рыба,  зикр -
как вода. Душа одаряется  (вахх'аб) жизнью в  зикре» (Макамат- и... С. 149). В современ -
ной психоаналитике вода интерпретируется как символ бессознательного. «Покоя-
щееся в низинах море -  это лежащее ниже уровня сознания бессознательное. <...>
П сихологически вода означает ставший бессознательным Дух»  (Юнг  К.  Г. Архетип и
символ. М., 1991. С, 109). И еще: «вода — чрезвычайно распространенный мифологи -
ческий эквивалент материнского лона, которое скрывает в себе "первосущество".
<...> Христианский обряд крещения связан именно с этой мифологемой: погрузить-
ся в воду -  это значит вернуться в хаос, во тьму материнского лона, чтобы заново
возродиться»  (Аверинцеб  С.  С. Самосознание европейской культуры XX века. М.,
1991. С 126).
7 8  Лотман.Ю. М. К аноническое искусство... С. 245.



1 0 2  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я ритуальна я практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

пути служит растворениеzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (истихлак) в том виде, когда он на-
чинает видеть все неявленное, связь: любящий  (мухибб) -  возлюб-
лецный  (лшхбуб) и оба они исчезают в свете любви. Н е остается
ничего кроме единения» 7 9 .

И сходя из последнего, можн о констатировать ф акт исчезно-
вения субъект- объектных отношений: «я -  Бог». Эта стадия знамену-
ет собой окончание пути к Аллаху  {сайр  ила- л- л'ах) и служит той
гранью, за которой начинается индивидуальный религиозно- мисти -
ческий опыт, выразить который адекватно не представляется воз-
можным. «Каждый переживает его по- своему, и говорить об этом
бесполезно. Это -  то, что надо пережить, а -  не то, о чем следует
говорить» 8 0 .

Выводы

П ОДВОДЯ предварительные итоги по практике  зикра в братстве
Накшбандийа, можно сделать некоторые выводы.

1. Как и любое другое упражнение на пути обучения  су лук,
практика  зикра основной своей целью ставит установление усилия-
ми мурида внутренней духовной связи  нисбат, при достижении ко -
торой мурид объективно пребывает в некоем экстатическом состо -
янии  хал. «Когда сидят в духовном общение  {сухбалг) с владеющими
со- единением  (арбаб- и джамсийагп), и сердце соединяется со Все-
вышним и успокаивается, тогда нет необходимости в проговарива-
нии  зикра. П оскольку цель  зикра — получение этого  нисбата (гараз аз
зикр хусул- и ин нисбат acni)» 8 1 .

2. Другими словами,  зикр является тем упражнением, к оторое
эквивалентно  сухбату в пути привлечения  джазба. «Цель  зикра со -
стоит в том, чтобы сердце всегда осознавало бы Всевышнего Сагах
ба хакк- и субхана). <...> Если в  сухбате с владеющими соединением это
осознание  (аг'ахи) пришло, то суть  зикра достигнута. <...> Если же в
сухбате это осознание не пришло, то путь к нему лежит через про -
говаривание  зикра» 8 2 .

3. И сходя из однонаправленности по цели, преследуемой и
достигаемой при духовном общении и при практике  зикра, а также
из одинакового конечного результата в обоих случаях -  некоего
экстатического состояния  хал, все составляющие духовного обще-
ния  сухбат должны повторяться в  зикре. Так оно и происходит.

7 9  Джилал  Харави. Рисала- йй рахнама- йи  сукдагушай. Цит. по:  Mole  М. Quelques
Traites N aqshbandis... P. 289.
8 0  Парса М. Рисала- йи кудсиййа. С. 90.
8 1 Рашахат... С. 268.
8 2 Там же. С. 24.



Глава III. ТеомнемияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (зикр)  1 0 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

П оследовательность ритуально- духовных действий в сравнении:zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Сухбат  Зикр

Муршид Мурид Закир Мазкур
(учитель) (ученик) (ученик) (Всевышний)

I Сухбат > I Зикр >
(вербально- духовное общение) (формула зикра)

I—_ Таваджжух-  > I Таваджжух —— >
(концентрация внимания) (образ шейха- образ сердца)

I Нисбат > I Нисбат >
(духовная связь) (духовная связь)

I Тасарруф > < Тасарруф 1
(духовный захват) (духовный захват)

I хал > I Хал >zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
(экстатическо е состояние )   (экстатическо е состояние )

В этой схеме лишьzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  тасарруф имеет обратный знак, поскольку
духовный захват для начинающих происходит со стороны боже-
ственного. «Результат  зикра выражается в том, что в момент [прого-
варивания] отрицания все, относящееся к человеческому, исчезает,
а в момент [проговаривания] утверждения последствие от воздей-
ствия духовного захвата влечением божественности  (асарп аз äcäp-u
тасарруфат- и  джазабат- и улухйййат) ниспадает божьей милостью»»83.
Однако, как указывалось выше, некоторые способны осуществлять
тасарруф уже сами в состоянии  хал (см. Гл. II). Н о так как состоя -
ние  хал скоротечно, то для полного овладения этой техникой мури-
ду необходимо перевести  хал в  макам, то есть сделать его стабиль-
ным.

4. Ритуал  зикра представляет собой сочетание трех компо-
нентов: вербального -  формула  зикра, ментального -  образ для кон -
центрации и физического -  ритуальная поза.

5. Анализ вербальной составляющей ритуала  зикра в Накш-
бандийа показал, что практика братства отражает «консервативную»»
тенденцию, исходя из того, что в  зикре братства используются тра-
диционно исламские формулы богопоминания, то есть формулы,
взятые либо из текста Корана, либо -  из нормативной культовой
практики.

6. Благодаря наличию имени не антропоморфизируемого (в
отличие, например, от христианства) и не сравниваемого ни с чем
Аллаха, или -  наличию его имен - атрибутов, формулы  зикра пред-
ставляют собой некие абстрактные сообщения на естественном и
сакральном арабском языке: цепочка знаков и единый знак с общим
значением священности -  код 1.

8 3 Рашахат... С. 26.



1 0 4  А. А. Хисматулин. Суфийская ритуальная практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

7. ФормулыzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA зикра отличают особые способы их проговаривания:
а) растягивание гласных;
б) частичная редукция или сокращение падежных окончаний;
в) добавление перед именем Аллаха легкого придыхания -

хамзы, что приводит в целом к образованию ритмических рядов
(синтагм) внутри формул, которые, в свою очередь, могут также
слу- жить в качестве способа дополнительного кодирования.

8. Рецитация, задаваемая программой  букуф- и сададй, служит
основным добавочным кодом -  код 2.

9. В ходе рецитации, благодаря особым способам проговари -
вания и увеличению скорости рецитации, формула  зикра теряет свои
первоначальные семантические связи, становясь асемантическим со-
общением- псевдословом:  ла  шаха  илла- л- лаху - -  > хайлала. Это
приводит к некоторому сдвигу контекста для  закира в сторону его
частичного абстрагирования от ритуала  зикра, что служит заверше-
нием начальной стадии рецитации в зикре.

10. Следующие стадии характеризуются наличием в качестве
кода формулы- псевдослова и в качестве сообщения -  образа- сим-
вола физического сердца с «выбитым» в нем именем Аллаха. На этом
образе- символе под «аккомпанемент» рецитации псевдослова за/ сир
концентрирует свое внимание, что способствует вовлечению серд-
ца в процесс рецитации.

11. Рецитация, как основной добавочный код, на этом этапе
служит перерасстановке акцентов с плана выражения символа (тет-
рактис с «выбитым» именем Аллаха) на план его содержания (асемио-
тическая реальность), аппелируя тем самым к бессознательному
закира.

12. В идеальном варианте, т. е. для находящихся в конце пу-
ти —  мунтахй, заключительная стадия завершается окончательным
сдвигом контекста к полному абстрагированию  за/ сира от ритуала
зикра с потерей им субъект- объектных отношений, называемому
иначе растворением (фана*).

13. Таким образом, теомнемия  (зикр,  йадкарО) представляет
собой стадиальный и поступательный акт автокоммуникации, где ад-
ресантом и адресатом в одном лице является  закир. Такого рода ав-
токоммуникация включает в себя поступательные сдвиги контекста
от осознания закиром ритуала  зикра до полного его абстрагирования.

14. Возможно, изначальное использование некоторыми брат-
ствами в качестве формул  зикра псевдослов приводит к некоторому
сокращению времени, необходимого для изменения исходного пси-
хического состояния закира.



Рецитация
канонических

текстов

В любой конфессиональной системе можно обнаружить и выде-
лить те канонические тексты, которыми эта система оперирует

или на которых она базируется. Если брать монотеистические ре-
лигии, то в христианстве это — Библия, в иудаизме - -  Тора, в зороа-
стризме -  Авеста, в исламе -  Коран и т. д. Если же речь заходит о
домонотеистических конфессиях, в этом случае такого рода тексты
зачастую бытуют в устной передаче (наговоры, заговоры, молитвы и
т. п.). По- видимому, общим определяющим для тех и других являет-
ся тот факт, что эта тексты п е р в о н а ч а л ь н о были продуциро-
ваны представителями своих конфессий в особых измененных со-
стояниях сознания, позволявших им получать их непосредственно
от потусторонних сил (Бога, ангела, духа и т. д.) *. Поэтому, соот-
ветственно:

-  язык, сруктура и сталь такого канонического текста отра-
жают то измененное состояние сознания, в котором он был по-
лучен и продуцирован первым (или одним из первых) представите-
лем будущей конфессии;

-  в тексте отражаются этнопсихологические особенности то-
го, кто продуцировал текст, поскольку он является представителем
выпестовавшей его этноконфессии и носителем данной культуры;

-  соответственно новый канонический текст, появляющийся
не на пустом месте, имеет характерные признаки уже бытующих в
этноконфессиональной среде текстов подобного рода;

-  другие представители данной этноконфессии будут в пер-
вую очередь восприимчивы к рецитации и аудированию такого текста;

-  все, что связано с чтением текста, впоследствии канонизи-
руется и изменению не подлежит, таким образом фиксируются все
особенности, сопутствовавшие измененному состоянию сознания по-
лучившего текст. Главным образом это относится к настрою на ре-

1 Ср., напр.: Моисей (Exodus, III, 6; IV, 1, 10), Илия (I Reg. XIX, 13), И езехиель
(Ezech., II, 8) и т. п. Цит. по:zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA Винникоб / / . И. Легенда о призвании Мухаммада...
С. 132, 135.



1 0 6  А. А.  Хисматулин. Суфийская ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

цитацию, ритму дыхания во время рецитации и связанному с ним
способу произнесения текста, вхождению в текст или, иными сло-
вами, следованию за текстом, а также ~ к ритуальной позе во время
чтения;

-  текст не может и не должен быть переведен на язык, от-
личный от языка, на котором он был получен, в противном случае,
для языка оригинала он теряет статус канонического текста; пере-
вод необходимо должен сохранять абсолютно все особенности ис-
ходного текста, что в принципе трудновыполнимо и по сути будет
представлять собой сотворение заново канонического текста для
языка перевода;

-  поскольку текст был получен и воспроизведен измененным
состоянием сознания, он не может быть адекватно воспринят на
обыденном уровне понимания, исходя из чего к нему пишутся мно-
гочисленные комментарии, составляются энциклопедические слова-
ри и т. п. Другими словами, такой текст пытаются адаптировать для
обыденного, повседневного состояния сознания, которое, как пра-
вило, оперирует элементарной логикой, и которое присуще боль-
шинству представителей конфессии;

-  результатом многократной рецитации канонического тек-
ста вкупе с соблюдением строго фиксированных правил рецитации
и особой организацией ритма дыхания при этом может стать изме-
нение состояния сознания, близкое тому, какое было у первого
продуцировавшего этот текст;

-  зная все особенности построения канонического текста для
конкретной языковой этнической и конфессиональной культуры,
теоретически и практически представляется возможным создать ис-
кусственные варианты канонического текста, которые по эффек -
тивности будут аналогом исходного инварианта.

Поскольку настоящая работа посвящена исламской культур-
ной традиции, предметом обсуждения станет канонический текст ис-
лама -  Коран. Следует сразу же оговориться, что предлагаемый
экскурс в коранистику будет иметь прикладное значение и необхо-
дим лишь для анализа рецитации канонического текста в прагма-
тическом суфизме, исходя из чего пророческое откровение будет
рассматриваться с общепринятых позиций мусульманской традиции,
избегая уводящих в сторону споров и коллизий вокруг происхож-
дения Корана, последовательности ниспослания сур, их композиции
и т. п. При этом> для того чтобы аргументированно доказать все вы-
шесказанное относительно канонических текстов, в применении к
Корану необходимо ответить на два основных вопроса.

1. Был ли весь текст (или какая- то его часть) передан Мухам-
маду в измененном состоянии сознания, позволившем последнему
получить его непосредственно от потусторонних сил.



Глава IV. Рецитатция канонических текстов  1 0 7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

2. Был ли таковой текст, при позитивном ответе на первый
вопрос, сохранен традицией в том виде, в каком он был передан.

Как известно, часть текста Корана передавалась Аллахом П ро-
року через Джабраила в приказном порядке, посредством импера-
тивов:zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  «Икра'! Кул!» (Читай! Говори!). Другая же часть передавалась
как бы от третьего лица. Доподлинно известно, что первое открове-
ние пришло Мухаммаду в каком- то измененном состоянии сознания.
Вполне вероятно, что во сне, возможно -  в грезах наяву, а воз-
можно -  в страхе 2 . Версий много, однако все они сходятся в од-
ном -  в передаче «различных типов мистического транса -  видения,
речения извне и изнутри, ощущение страха, тяжести, насилия» 3 .
Также доподлинно известно и почти общепринято  4, что первым
откровением, императивно переданным Мухаммаду Аллахом, были
первые пять айатов 9б- й суры.

1  Икра' бис ми раббика аллазй  ^алака Читай! Во имя Господа твоего,
который сотворил -

2  салака  ал- инсана мин  салакин сотворил человека из сгустка.
3  Икра' 6а раббука ал- акраму Читай! И Господь твой

щедрейший,
4  аллазй  саллама би- л- калами который научил каламом,
5  саллама ал- инсана ма лам  йаслам научил человека тому, чего он

не знал.

Следовательно, как минимум, пять айатов 96- й суры были пе-
реданы П ророку в каком- то измененном состоянии сознания -  уду-
шье, страхе, тяжести и т. п. -  и одним из характерных признаков по-
следнего является наличие императива перед последующим текстом.

Через некоторое время, уверовав в Единого Бога, П ророк
начинает рецитировать передаваемый текст на людях -  проповедо -
вать. Н езначительное сначала число последователей новой религии
со временем растет. Н е подвергаются воздействию проповедей те,
у которых уже есть свой канонический текст -  христиане, иудеи и
зороастрийцы (впоследствии, некоторые из них, находясь в сф ере
действия исламской культурной системы, меняют свою веру, но в
основном -  по политическим соображениям).

Объем текста К орана растет вместе с количеством последо-
вателей. В конце концов, происходит окончательное становление
канона. Оформившийся уже текст первоначально письменно не
фиксируется. Существуют лишь вспомогательные записи, сделанные

2  Винни/ сов И. И. Легенда о призвании Мухаммада... С. 126- 127.
3  Пиотровский  М. Б. К оранические сказания. Москва, 1991. С. 168.
4 См:  РезЗан Е. А. К оран и коранистика / /  И слам. И сториографические очерки. М.,
1991. С. 29^ 2 .



1 0 8  А. А. Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

«на пальмовых черенках, бараньих лопатках, пергаменте«5, очевид-
но из- за отсутствия традиции записи такого рода текстов в араб-
ской среде, поскольку, как представляется, традиция предполагала
знание текста наизусть и изустную его передачу.

Изначально так и происходит. Коран бытует только в устной
форме. Появляется категория людей, владеющих либо большей
частью текста, либо полным текстом и способных рецитировать его
по памяти —zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA хафизы. Но здесь традиция сталкивается с проблемами,
ранее ей незнакомыми или не встававшими столь актуально, а имен-
но -  с разночтениями и разными вариантами произнесения в став-
шем уже de facto каноническим тексте новой религии. Эти пробле-
мы, наряду с проблемами чисто политическими, ставят вопрос о
письменной фиксации канона, и приблизительно через полтора де-
сятка лет после смерти Пророка, при третьем праведном халифе -
сУсмане (644 — 656), текст Корана фиксируется посредством притя-
зательного и пристрастного отбора источников- передатчиков и ста-
новится каноном de jure. Именно этот отбор, получивший название
«усмановской редакции», и может стать камнем преткновения в от-
вете на второй из поставленных вопросов. Однако, поскольку тра-
диция определенно запомнила пять айатов 96- й суры в качестве
первых, то, маловероятно, чтобы усмановская редакция их как- то
коснулась. Они явятся отправной точкой для дальнейших рассужде-
ний. Однако при ответе на вопрос о сохранении традицией вариан-
та рецитации канона первым продуцировавшим его, необходимо
рассмотреть то, насколько эффективно она могла это сделать.

Через какое- то время после фиксации канона из всех воз-
можных способов его чтения признаются правомерными семь. По-
являются профессиональные чтецы К орана -  мукрй', кари\  которые
также обучаются своему ремеслу, исходя из традиции изустной пе-
редачи и имея письменный текст лишь как вспомогательный  6 . По-
является и становится на ноги наука о рецитации Корана -   силм am-
таджвйд ал- Кур 'аи.

На этом этапе можно с большой степенью уверенности ут-
верждать, что все или практически все атрибуты произнесения став-
шего каноническим текста, сопровождавшие измененное общением
с ангелом состояние сознания Мухаммада и — его последующие про-
поведи, развиваясь впоследствии в науку о рецитации Корана, были
так или иначе зафиксированы традицией в семи (или -  в одном из
семи) способах его рецитации, разночтения коих, никак не влияя

5  Пиотровский М. Б. Коранические сказания... С. 19.
6  Denny F. M. Qur'an Recitation: A Tradition of Oral Performance and Transmission / /
Oral Tradition. Arabic Oral Tradition. Columbia, 1989. Vol.4. N 1- 2, January- May. P. 11.



Глава IV. Рецитатция канонических текстов  1 0 9zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

на значение и не меняя смысла, оказываются не столь значитель-
ными, как это может показаться на первый взгляд 7 .zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Традиция  рецитации  Корана

В числе многочисленных религиозных отправлений рецитация
Корана ставится мусульманской традицией на одно из высо-

чайших мест, в особенности, если рецитация происходит стоя и во
время намаза 8 . Текст Корана называется «говорящим наставником»zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
(васпз- и гуш), а его чтение -  средством, очищающим сердца, покры-
тые мирской ржавчиной. При этом со слов Ибн Массуда 9 считается,
что произнесение любой из букв в тексте Корана равносильно де-
сяти благодеяниям. Той же традицией, со слов  Ахмада ибн  Хан- ба-
ля 10 говорится, что из всех способов, приближающих верующего к
Богу, наиболее предпочтительным для Него является рецитация Ко-
рана, неважно осмысленная или нет. В последнем случае это будет
лишь именоваться, как рецитация невежд  (тилават- и ыфилан) п .

Всякое религиозное оправление имеет свои установившиеся
правила и свой традиционный этикет. In genere этикет рецитации
(ао'аб- и тилаванг) Корана подразделяется на внешний и внутренний.
Соблюдение первого из двух в свою очередь делится на шесть ас-
пектов.

Внешний  этикет

1. Перед чтением чтец должен совершить ритуальное омове-
ние imaxäpam) и, исполнившись смирения, обратиться лицом к Мек-
ке. Чтение должно сопровождаться чувством глубокого почтения к
читаемому  (хурмагп). Предпочтительнее всего -  чтение стоя, во
время ночного намаза, когда сердце освобождается от мирских
забот.

2. Чтение должно быть медленным и вдумчивым  (äxucma 6a
тпадбйр). Нельзя стремиться к тому, чтобы быстрее его закончить и

7 П одр. см:  Brocken A. The Value of the Hafs and Warsh transmissions for the Textual
History of the Qur'an / /  Approaches to the History of the Interpretation of the Qur'an/
Ed. by A. Rippin. Oxford, 1988. P. 31- 45.
8 Кимийа- йи... С. 88.
9  Ибн Мас°уд (ум. 653 г.) -  сподвижник П ророк а и один из первых профессиональ-
ных чтецов К орана.
1 0  Ахмад  ибн  Ханбал ( 780- 855 ). И звестный и авторитетнейший хадисовед и право-
вед. Основатель одного из четырех канонизированных суннитских толков ислама -
ханбалитского. П одробнее см: Ислам: Энциклопедический словарь. С. 30- 31.
11 Кимийа- йи... С. 89.



1 1 0  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я  ритуальна я практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

чтобы каждый день полностью прочитьюать весь текст Корана. П ро-
рок указывал, что «всякий, заканчивающий чтение К оранаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (&атм)
менее, чем за трое суток, не будет его знать»» 1 2 . В связи с чем сам
текст делится на части  (хизб). Тот, кто заканчивает чтение К орана
за неделю, делит его на семь частей, необязательно равных.

Так например, халиф  сУсман начинал в ночь на пятницу со
второй суры и до пятой включительно, в ночь на субботу — с 6- й по
11- ю, в ночь на воскресенье -  с 12- й по 19- ю, в ночь на понедель-
ник -  с 20- й по 28- ю, далее -  с 29- й по 38- ю, затем -  с 39- й по 55- ю,
после чего в ночь на четверг он заканчивал чтение текста, т. е. с
56- й по 114- ю. У сподвижников П ророка было принято несколько
иное деление: 1- я ч а с ть -  первые 3 суры, 2 -  последующие 5 сур,
3 - 7 сур, 4 - 9 сур, 5 - 1 1 сур, 6 - 1 3 сур, 7 -  оставшиеся  1 3 .

3. Чтение должно также сопровождаться плачем, как об этом
говорил П ророк : «Когда вы читаете К оран, плачьте! Если плач не
идет, вызовите его усилием», поскольку «Коран был ниспослан для
[осознания] скорби  (андух), поэтому читая его, скорбите. Всякий,
обдумывающий обещания, угрозы и приказания в К оране, увидя
свою немощность  Саджз), вынужден будет скорбить, если он не не-
вежда»» 1 4 .

4. Если при чтении в тексте есть упоминания о муках  ^азаб),
битье поклонов  (саджда), милости  (рахмагп) и т. п., необходимо пос-
ле их упоминания произносить соответствующие им формулы просьб
о помиловании, спасении и т. д. и/ или совершать соотносимые с
ними действия.

5. К оран необходимо читать достаточно громко, чтобы по
крайней мере, слышать себя. В противном случае отправление намаза
будет неправильным. Тихое чтение К орана допустимо в обществен -
ных местах, где слишком громкое произнесение  (джахр,   саланййа)
может показаться лицемерным или побеспокоит других молящихся.
В остальном громкая рецитация считается предпочтительней, по-
скольку может разбудить сердце как самого чтеца, так и услышав-
ших его чтение.

6. Н еобходимо прилагать усилия, с тем чтобы читать К оран
мелодичным голосом. П ророк заповедовал мусульманам: «Украшай-
те чтение К орана мелодичным голосом»». Традиция объясняет эту за-
поведь более сильным влиянием мелодичной рецитации на сердца
верующих. Вместе с тем чрезмерная интонированность и превращение
рецитации в пение шариатом не одобряются  (макрух) 1 5 .

1 2  Абу  Хамид  ал- Газали. И хйа сулум ад- дин (Воскрешение наук о вере)/ П ерс. пер.
Тегеран, 1973. Т. 2. С. 349 (далее -  И хйа...); Кимийа- йи... С. 89.
1 3 И хйа... С. 350.
1 4 Кимийа- йи... С. 89- 90.
15 И хйа... С. 357; Кимийа- йи... С. 90.



Глава IV.  Рецитатци я канонически х тексто в  1 1 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Другими словами, можно сказать, что существуют некие нор-
мы для рецитации Корана, в рамках которых при отсутствии студий
звукозаписи и звукозаписывающей аппаратуры традиция пытается
как- то сохранить исходный инвариант произнесения текста. Источ-
ники свидетельствуют о том, что традиционная изустная передача
из поколения в поколение неплохо справлялась с этой задачей.

«Пророк, да благословит его, его род и сподвижников Ал-
лах и да приветствует, ждал сА'ишу. Поскольку та припозднилась,
он спросил у нее, где она была. На что последовал ответ:

-  О, Пророк Аллаха, я слушала чтение Корана одним
человеком с таким хорошим голосом, лучше которого я еще не
слышала. Пророк, да благословит его, его род и сподвижников
Аллах и да приветствует, поднялся, [вышел] и тоже очень долго
слушал [его чтение]. После чего вернулся и сказал:

-  Это Салим, рабzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Лбу Хузайфа 1 б . Хвала Аллаху, сделавше-
му так, что в нашей общине есть такие, как этот [раб].

Ночью он пошел слушать сАбдаллаха ибн Массуда, там же
были Абу Бакр и  сУмар. Все трое стояли [и слушали] допоздна.
После чего он [Пророк] сказал:

-  Всякий, кто захочет освежить Коран чтением таким об-
разом, к а к и м он был н и с п о с л а н (разрядка наша. — А. X),
должен читать так же, как этот сын "матери раба". Под матерью
раба имелась в виду его [Массуда] мать» 1 7 .zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Внутренний  этикет

Если внешний этикет отвечал на вопрос к а к читать, то
внутренний этикет, оговариваемый традицией, касается в основном
о т н о ш е н и я чтеца к читаемому, пытается вызвать у чтеца соот-
ветствующий настрой на чтение сакрального текста, ниспосланного
Всевышним, отвечая тем самым на вопрос, что чувствовать при
чтении. Этот этикет, в свою очередь, также подразделяется на
шесть основных аспектов.

1. У чтеца должно быть ощущение величия текста  Сазамат- и
су&т), ибо это -  Слово Всевышнего. Оно предвечно и является Его
качеством, сокрытым в Нем. То же, что проходит через язык —
слова  (хуруф). Легко сказать «огонь», у всякого для этого достанет
сил, но не достанет сил вытерпеть жар огня. Это же относится и к
истинному значению слов Корана, проявление света которого не
смогут вынести семь небес и семь твердей. Всевышний сказал: «Если

16 Абу Хузайфа (ум. 36 г. л. х.) -  один из ближайших сподвижников Пророка и его
доверенное лицо. См.: М/ инМ. Фарханг- и фарси. Т. 5. С. 457.
17 Ихйа... С. 358.



1 1 2  А. А. Хисматулин.  Суфийская  ритуальная практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

бы Мы низвели Коран на гору, ты бы увидел ее смиренно раско-
ловшейся от страха пред Аллахом» 1 8 . Истина, величие и красота
Корана скрыты за покровом слов, ибо языки и сердца человеческие
не смогут вынести это иначе как за словесной завесой  1 9 .

2. Сердце чтеца перед чтением должно бьпъ подготовлено к
величию Всевышнего, которое есть Его Слово. Чтец должен осоз-
навать, ч т о он читает и какой опасности подвергает себя, по-
скольку Им было сказано: «К нему [Корану] прикасаются только чис-
тые» 2 0 . Под «чистыми-  имеются в виду чистые не только с точки
зрения ритуальной чистоты, но и чистые сердцем, ибо только им,
очистившимся от скверны и накипи, доступен свет величия Все-
вышнего. И никто не сможет познать величия Корана до тех пор,
пока не познает величия Всевышнего. А присутствия в сердце ве-
личия Всевышнего не будет до тех пор, пока не будет размышлений
о Его качествах и деянияхzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (сиффат 6а афсал)  2 1 .

3. Концентрация всех помыслов чтеца на тексте и отказ от
посторонних мыслей во время чтения. Сердцем чтец должен осоз-
навать читаемое. В случае отвлечения от текста и неспособности
сконцентрироваться на значении читаемого, он должен вернуться к
тому месту, откуда началось непонимание и начать его снова. Если
же чтец не имеет представления о читаемом, то пользы от такого
чтения гораздо меньше, и все же он должен нести в своем сердце
чувство ветсичия Корана, что убережет его от разброса мыслей.

4. Чтец должен вдумываться в значение каждого слова из чи-
таемого им, с тем чтобы понять. Если это не получается с первого
раза, то вернуться и прочитать непонятое вновь. Также рекоменду-
ется возвращаться к тем местам текста, чтение которых доставляет
особенное удовольствие. Такой вид чтения с возвратом предпочти-
тельнее объемного, но не относится к групповому чтению Корана
вслед за имамом.

О П ророке рассказывают, что он ночью во время молитвы
двадцать раз возвращался и перечитывал 118- й айат 5- ой суры:

Ин т/ аззибхум Если Ты их накажешь,
фаиннахум  сибадука то ведь они -  Твои рабы,
6а ин тагфирлахум если простишь их,
фаинпака анпга ал- азйзу ал- хакиму п . то ведь Ты -  великий,

мудрый)

1 8 К оран, 59:21.

Кимийа- йи... С. 90.19
2 0 К оран, 56:78.
2 1 И хйа... С. 363; Кимийа- йи... С. 91.
2 2 Кимийа- йи... С. 91; Ихйа... С. 365.



Глава  IV.  Рецитатция  канонических текстов 1 1 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Читая любой из айатов, следует думать только о содержании
и смысле айата, и ни о чем другом. П ри этом, как утверждается
традтлцией, трем категориям лиц не доступен смысл К орана: тому,
кто прежде не ознакомился с формальнымzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  тафсиром (упафсир- и  за-
хир) и не знает арабского; тому, чье сердце погрязло во грехе или
вольнодумстве; тому, кто признает только внешний смысл читаемо-
го и питает отвращение к происходящему в своем сердце. Для этих
категорий лиц не представляется возможным проникновение даль-
ше внешнего смысла К орана 2 3 .

5. Сердце чтеца должно откликаться на содержание читаемо-
го и охватываться им. Так, если речь идет о страхе перед Богом (хдуф),
то оно должно трепетать и стенать; если же речь заходит о милос-
ти  (рахмагп) божьей, то -  охватываться радостью и т. д. Другими
словами, через него должны проходить все те состояния, о кото -
рых говорится в К оране.

6. Н еобходимо таким образом его читать, как будто бы слы-
шишь текст непосредственно из уст Всевышнего 2 4 .

Суммируя все вышесказанное по поводу этикета и атрибутов
рецитации канонического текста мусульман, выделим основное:

а) соблюдение ритуальных формаль-
ностей:  тахарат, кибла, чтение стоя
во время ночного намаза
б) медленное, вдумчивое чтение;
подразделение текста на части

в) сопровождение чтения плачем,
даже деланным

г) произнесение ритуальных формул
и отправление ритуальных действий
при их упоминании в тексте

д) громкое чтение

е) чтение мелодичным голосом, но
не превращая его в пение и ис-
ключая музыкальное сопровождение

а) ощущение у чтеца величия
читаемого текста

б) готовность сердца чтеца к ве-
личию Всевышнего, достигаемая
через размышления о Его качествах
и деяниях
в) концентрация всех помыслов на
тексте и осознание сердцем
читаемого
г) вдумчивое чтение каждого эле-
мента текста; возврат к непонятым
местам; возврат и перечитывание
мест текста, вызвавших удовольствие

д) отклик и сопереживание сердцем
содержанию читаемого
е) вызов ощущения передачи текста
непосредственно от Всевышнего,
как это было с исходным ниспосла-
нием Корана Пророку

Кимийа- йи... С. 92.

Там же. С. 92.



1 1 4  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я ритуальна я практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Стили  рецитацииzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Ранее мы упомянули семь типов рецитации, признанных нор -
мативным исламом после письменной фиксации канона и касаю-
щихся несущественных разночтений в нем. К роме этих типов-
разночтений существуют также стили рецитации, одной из основ-
ных характеристик которых является скорость произнесения тек -
ста. Однако вполне резонно предположить, что, с одной стороны,
сам П ророк, осознавая сакральность текста и невозможность вне-
сения в него каких- либо изменений, воспроизводил его в проповеди
в той же манере, в которой и получал, используя один из стилей
рецитации, позволявший слушателям отчетливо воспринимать его, а
с другой -  именно этот стиль и должен был сохранить все особен -
ности измененного состояния сознания П ророка во время по-
лучения текста. В первую очередь это касается дыхания, поскольку
любое мало- мальски серьезное изменение состояния сознания реф -
лекторно ведет к изменению ритма дыхания: спокойное ровное ды-
хание во сне, учащенное дыхание при приближении опасности и
т. д. Верно и обратное -  сознательное изменение ритма дыхания
может служить тем благоприятным фоном, на котором будут про -
исходить те или иные требуемые изменения состояния сознания.
П оэтому нас интересует стиль рецитации П ророка и то, как в нем
традицией были зафиксированы такие категории, как вдох и выдох.

Из существующих стилей рецитации, объединенных в науку о
рецитации Корана, наиболее популярными и употребительными при-
знаются пять:zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  тахкЩу хадр, тартил, тадвйр и муджаввад.

Тахкщ («анализ», «изучение», «исследование») -  стиль рецита-
ции,. отличающийся медленной, отчетливой манерой произнесения
текста. Н е используется для публичного аудирования, но -  для по-
становки артикуляции в ходе обучения. Является тем типом, на ко -
тором основаны другие типы рецитации  2 5 .

Хадр («схождение», «спуск», «ускорение») -  стиль рецитации,
характеризующийся высокой скоростью чтения, даже в ущерб пра-
вилам. Н етренированное ухо при использовании чтецом этого сти-
ля неспособно следовать за текстом. Данный стиль используется,
как правило, для индивидуального чтения  2 6 .

Тартил («чтение нараспев») — стиль рецитации, отмеченный
Кораном, как наиболее предпочтительный. Мусульманская традиция
рекомендует его для наиболее полного осмысления {упафащр) текста
владеющими арабским. Ею же он предписан также и не знающим
арабского  (?аджам), с тем чтобы у них в сердцах возникли почита-
ние  (тавкйр), уважение  (ихтирам) и неизгладимое впечатление  (асар)

25  Denny F. M. Qur'an Recitation. P. 19-
2 6 Там же. Р. 20.



Глава IV.  Рецитатци я канонически х тексто в  1 1 5zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

после прочтения текста 2 7 .zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Тартил выделяется ясной и четкой ма-
нерой рецитации и в этом схож с  maxfcufcoji. В связи с чем часто
говорится о том, что всякий  тахкик есть  тартил, но не всякий  тар-
тил  — тахкик  2 8 .

Тадвйр («циркулирование», «вращение») — стиль, самой суще-
ственной характеристикой которого является скорость проговари -
вания. Скорость  тадвира определяется, как находящаяся меджу ско -
ростью  тахкика и  хадра. Н о, рецитируя на скорости  тадвира, чтец
должен исходить из ясности и четкости  тартила 2 9 .

Муджаввад («улучшенный«) -  стиль рецитации, иногда именуе-
мый как  таджвид и определяемый, как наиболее музыкальный из
всех существующих, граничащий с песнопением, но позволяющий
чтецам- виртуозам показывать все, на что они способны. П равомер-
ность использования этого стиля вызывала (и до сих пор вызывает)
большие сомнения у борцов за чистоту ислама. Очевидно, что как
таковой он появился позже других.

Традиция нормативного ислама, к сожалению, не дает одно-
значных указаний относительно того стиля рецитации, который был
присущ П ророку. Тем не менее она говорит о том, что ему было
свойственно четкое произнесение текста -  слово за словом . Это
вполне естественно, так как рецитируемый им текст должен был до-
вести до сознания слушателей идею единобожия и заставить их уве-
ровать в Аллаха. Другими словами, речь не может идти не о хадре,
не о  тадвире и не о вызывающим споры «музыкальном»  муджабваде.
И поскольку традицией рекомендуется  тартил в качестве стиля ре-
цитации, желательного  (мустахабб) как для публичного произнесе-
ния К орана в арабоязычной среде, так -  и вне таковой, то скорее
всего П ророк использовал в своих проповедях именно его. К этому
же стилю аппелирует и К оран:  6а раттили  ал- кур 'аи тартйлан («и
читай К оран чтением стройным») 3 1 . К роме  тартила остается еще
один -   тахкик. Н о напомним, что всякий  тахкик есть  тартил, но не
всякий  тартил-   тахкик. Следовательно, можн о с большой степе-
нью уверенности предполагать, что из существующих стилей реци -
тации, принятых нормативным исламом после смерти П ророка, по-
следним в своих проповедях применялся только один — тартил.

2 7 И хйа... С. 352.
2 8  Denny F. M. Qur'an Recitation. P. 20
2 9 Там же. Р. 21.
3 0 Там же. Р. 8; И хйа... С. 352.
3 1 К оран, 73:4.



1 1 6  А.  А,  Хисматулин. Суфийская ритуальная практика

Рецитация  и дыханиеzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Любое действие, относящееся к чтению или произнесению
вс лух более или менее связного текста, основано на том, что
этот текст может быть продуцирован только на выдохе. Из этого
банального принципа следует, что время, необходимое для выдоха,
определяет то количество или тот отрезок текста, который может
быть произнесен за это время. Далее необходимо сделать вдох (пол-
ный или неполный) и на выдохе произносить следующий отрезок, и
т. д. Если при чтении обычного текста чтец не задумывается над
этим и вправе вдыхать и выдыхать, когда ему заблагорассудится, то
при чтении канонического текста, способного изменять состояние
сознания, оговариваемая регуляция дыхания -  основное условие. В
этом отношении канонический текст ислама не представляет собой
исключения.

Правила чтения (kaß'duö-u fcupä 'am) Корана, также входящие в
основу науки о его рецитацииzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (?илм- и таджвйд), подразделяются на
несколько основных аспектов. Это -  ассимиляция и диссимиляция
согласных, влияние согласных на произношение следующих за ними
гласных, постановка фразовых и смысловых ударений и др. В дан-
ном контексте интерес представляет факт наличия правил, рег-
ламентирующих постановку пауз, поскольку именно во время паузы
происходит вдох. Такой свод правил существует. Он называется
правила «паузы и начала»  (вакф 6а ибтид'а). Кроме своей основной
функции регламентации дыхания эти правила обеспечивают пони-
мание смысловой нагрузки каждого айата в отдельности и связей
между ними в целом.

Пауза  {вакф)

Под паузой в науке о рецитации подразумевается остановка
после произнесения слова (фразы), необходимая для того, чтобы
сделать вдох  (ба кадр- и нафас задан). Такого рода паузы подразделя-
ются на пять видов.

1. Полная пауза  (вакф- и тамм) -  пауза, при которой преды-
дущий текст не имеет ни смысловой, ни экспрессивной  (jnacаллук- и
лафзй) связи с последующим. Различают а) обязательную Слазим) пол-
ную паузу и б) необязательную  (гайр- и лазим). Непостановка необя-
зательной полной паузы не приводит к искажению смысла. Непос-
тановка же обязательной вызывает искажение. Например, на стыке
19- го и 20- го айатов 9- й суры непостановка обязательной полной
паузы искажает смысл сказанного: «[191 Аллах не ведет людей не-
справедливых [20] Тех, которые уверовали».

2, Достаточная пауза  {вакф- и кафи)  -  пауза, при которой пре-
дыдущий текст имеет смысловую связь с последующим.



Глава IV. Рецитатция канонических  текстов  1 1 7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

3. Красивая паузаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (вакф- и хасан) -  пауза, при которой преды-
дущее высказывание имеет экспрессивную связь с последующим.

4. Н еприличная пауза  (вакф- и  кабщ)  -  пауза, ведущая к непо-
ниманию смысла высказывания, как - то: паузы между определяемым
и определением, подлежащим и сказуемым и т. п. В исключитель-
ных случаях, когда дыхание чтеца слишком стеснено, он может по-
зволить себе такую паузу, но затем ему придется вернуться к смыс-
ловому началу текста и прочитать его уже правильно заново.

5. Отвратительная пауза  (вакф- и акбах) -  пауза, не только пол-
ностью искажающая смысл высказывания, но и приводящая к про -
тивоположному смыслу. Так например, в 117- м айате 23- й суры по-
становка паузы после глагола «призывает» полностью извращает
смысл сказанного: «А кто призывает вместе с Аллахом другого бо-
га». Такого рода паузы запрещены {харам)  3 2 .

Как ясно видно из этого краткого обзора, паузы выполняют
роль знаков препинания, при отсутствии таковых в К оране. П рева-
лирование традиции изустной передачи канона потребовало тем не
менее каких- то письменных значков, отмечающих все указанные ви-
ды пауз и играющих роль знаков препинания. Любой коранический
текст, используемый в стадии обучения будущими профессиональ-
ными чтецами, помимо общих диакритических значков, содержит
также и специальные значки, отмечающие текстовые паузы.

И з 15- и паузальных знаков, используемых чтецами К орана, в
качестве основных можно выделить следующие:

ли J -  знак для полной паузы;
мим  ^  — знак обязательной паузы;
та 1» — знак абсолютной и очевидной паузы  (мутлак  6а захир)\

одного из видов достаточной паузы;
джйм Ј - знак разрешенной паузы;
сад J A -  знак для свободной  (мура&хАс) паузы;
ла V -  отсутствие паузы;
мусанака «uU* -  дословно «объятие», т. е. знак, указывающий

чтецу на две паузы рядом, и -  на то, что ему следует от одной из
них воздержаться в пользу другой; иногда заменяется словом мур'ак
аба, иногда -   мас, иногда -  просто тремя точками  3 3 .

Сказанное дает основание сделать заключение о том, что му-
сульманская традиция смогла относительно полно сохранить вари -
ант рецитации П ророка, по крайней мере — в определнной части
канона. П оследнее, по- видимому, можно отнести на счет первых
5- и айатов 9б- й суры.

32 Рисала- йи дар байан- и кавасид- и кира'ат- и кур'ан (Трактат о правилах чтения
Корана) / /  Каджкул- и ваджиб ал- хифз ва ваджиб ан- назр/Сост. и изд. сАбд ал- Хаким
Бухари. Бухара, 1909. С. 69.
33 Кавасид- и кира'ат- и кур*ан. С. 70- 71.



1 1 8  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я ритуальна я практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Что же касается остального текста, то вопрос о его разно-
чтениях и компиляции усмановской редакции, возможно решаем
предлагаемой не совсем традиционной для коранистики методикой,
а именно, отношением количества вдохов на единицу времени
чтения текста, то есть:

Т -  время чтения всего Корана или его какой- то части стилем реци-
тацииzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA тартил]

Вд -  общее количество вдохов за время чтения;
Вд -  среднее количество вдохов на единицу времени
Т чтения, например, равно Вд/мин. Зная при этом, что число вдо-

хов- выдохов для обыденного состояния сознания за сутки 22 73б34, имеем:
22226 =  1 5 j 7 8 Вд/мин.
24x60

Следовательно, любое отклонение от этого показателя в ту
или в другую сторону, будет указывать на глубину изменения состо -
яния сознания. Эту же несложную калькуляцию можн о провести и в
отношении каждой суры (или ее части), что, пожалуй, будет более
корректным, поскольку П ророк получал откровения не однажды,
но последовательно. За другую точку отсчета, вероятно, надо брать
количество вдохов на единицу времени чтения первых пяти айатов
9б- й суры, либо — айатов и сур, обладающих неоспоримыми свиде-
тельствами их получения в некоем измененном состоянии сознания.
Дальнейшее сравнение полученных объективных результатов долж-
но дать как общую картину по всему тексту, так и, что более суще-
ственно, -  по каждой суре канона. П риближение показателей к
15,70 Вд/ мин будет говорить или о поздней компиляции и измене-
ниях в тексте, или -  о сознательном творчестве самого П ророка, а
их приближение к отношению, близкому пяти айатам 9б- й суры и
им подобным, -  о получении текста в измененном состоянии созна-
ния.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Хатм zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  6  б ра т с т ве  Н акшбандииа.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
Школа  Хваджаган

П рагматический суфизм довольно рано начинает осознавать э ф -
фективность рецитации канонических текстов для достижения

измененного состояния сознания, подобного тому, к оторое было у
П ророка при исходном ниспослании ему текста К орана. Однако то
ли интуитивно, то ли в целях практических, для каждодневных уп-
ражнений мистиками из всего текста К орана отбирается лишь не-
большое число сур. Эти суры, с добавлением ритуальных формул,
комбинируются ими в разных последовательностях и с разным чис-

34  СпивакД. Л. Язык при измененных состояниях сознания. Л., 1989. С. 63.



Глава IV.  Рецитатци я канонически х тексто в  1 1 9zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

лом повторов каждой из них. Такие комбинации сур и формул,
предписанных для рецитации, получают названиеzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  хатм.

Этот термин, дословно обозначающий «завершение», «оконча-
ние»», первоначально в применении к чтению К орана обозначал окон -
чание чтения всего текста К орана. Впоследствии под  хатмом начи-
нает подразумеваться чтение любой части канонического текста
(хар бар хДндан- и  кур'ан) 3 5 . Далее часта канона группируются и объеди-
няются в канонические варианты, может быть на первый взгляд бо-
лее упрощенные, но тем не менее функционально аналогичные ис-
ходному инварианту и приспособленные для многократной повсед-
невной рецитации. Эти варианты сгруппированных частей канона
обозначаются тем же старым термином  хатм, но — уже как вид со -
вершенно отдельного упражнения. Появляются «собственные»»  хат-
мы, называемые в честь тех, кто создал (или якобы создал) опреде-
ленный  хатм, задав последовательность и определенное количество
повторов в чтении тех или иных сур из К орана.  Хатмы, согласно
традиции чтения К орана, отправляются во время ночного намаза
(намаз- и  тахаджжуО). В качестве примера приведем  хатм н екоего
шейха Хамзы Махдуми Кашмири:

ас- Салат -  1001 раз;
ал- Фатиха — 1001 раз;
ал- Ихлас -  1001 раз;
ат- Тайшба-  1001 раз;
ас- Салат -  1001 раз 3 6 .
Как видно из данного  хатма, центральное место в его струк -

туре занимает 112- я сура К орана -   ал- Ихлас (Очищение). Начинаясь
императивом  кул! («скажи!»»), она участвует практически во всех су-
ществующих  хатлшх, правда не всегда располагаясь в них на ключе-
вой позиции. Считается, что воздаяние  {саб'аб) от ее рецитации эк -
вивалентно «десяти отпущенным на свободу рабам или, по словам
других, — одному полному  хаджжу и полному малому паломничеству
Сумра).*7.

Стараясь заполнить лакуну, возникшую в результате критиче-
ского подхода, а затем и декларированного отказа от практики  са-
ма', школа Хваджаган делает ставку на два вида рецитации: кано-
нических текстов  (&атм) и формул теомнемии  (змр), причем пер -
вый вид дает широкие возможности для творческого подхода в со-
здании вариаций хатмоб.

Традиция братства Накшбандийа сохранила вариант  хатма,
предложенный основателем школы Хваджаган Й усуфом ал- Хамада-

3 5  М/ ин  М. Фарханг- и ф арси. Т. 1. С. 1399.
3 6 Каджкул- и ваджиб ал- хифз ва ваджиб ан - назр. С. 159.
3 7  сУбайдаллах  Ахрар. Анфас- и нафсийа. С. 15.



1 2 0  А. А. Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ни. Как и другие, его следует оправлять во время ночного намаза,
соблюдая следующий порядок:

первые 2zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA рахата  -  определение цели намаза (uüuüatri);
далее следуют 12  pakfamoß с шестью формулами приветствий

(салам), где:
первый patfam-   ал- Фатиха и айат ал- Курси [стих о троне 2:256 /257] ̂  -

по 1 разу;
второй — Амин  ар- Расул — 1 раз;
третий — ал- Фатша и затем сура  Йа сын [36] с первого по 10- й айат

включительно;
четвертый -  с 11 по 20- й айат включительно;
пятый -  с 21 по 32- й;
шестой -  с 33 по 40- й;
седьмой -  с 41 по 50- й;
ВОСЬМОЙ -  С 51 ПО 61- Й ;

девятый -  с 62 по 73- й;
десятый -  с 74 и до конца, т. е. до 83;
одиннадцатый -   ал- Ихлас -  3 раза-
двенадцатый -   ал~Ихлас — 3 раза .

Б олее поздние источники дают другой вариант  хапгла школы
Хваджаган, в котором сура  ал- Ихлас стоит на ключевой позиции с
количеством повторов, намного превышающим количество повто-
ров остальных составляющих  хам  лиг.

ал- Фатиха — 7 раз;
ас- Салат -  100 раз;
Алам  нашрах («Разве Мы не раскрыли»), [94] -  79 раз;zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
ал- ИхласzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA -  100 1 раз ;
ал- Фатиха — 7 раз;
ас- Салат -  100 раз 4 0 .
Сам ф акт существования такого рода вариантов канона в прак -

тике школы, а затем и братства, ведет к постановке вполне законо-
мерных вопросов, касающихся принципов композиции  хатма, ос-
нований для отбора тех или иных сур и формул, принципа опре-
деления количества повторов каждого из компонентов  хагплш и
т. п. Н о ни создатели  хатмоб, ни их «пользователи« не дают каких-
либо обоснованных определенных ответов на эти вопросы, за ис-
ключением подобных тем, которые были приведены в отношении
рецитации суры  ал- Ихлас.

38 Автором толкового словаря персидского языка предлагается несколько расши-
ренный вариант 256 айата- стиха о троне, начинающегося со слов  Аллаху  ла плаха
иллахува... и заканчивающегося словами  ...асхабу ан- нарнхум фиха халидуна, что соот-
ветствует 256- 259 включительно. См.: М/ инМ. Фарханг- и ф арси. Т. 5. С.72.
39 Анфас~и нафсийа. С. 7—8.
40 Каджкул- и ваджиб ал- хифз ва ваджиб ан - назр. С, 159.



Глава SV. Рецитатция канонических текстов  1 2 1

Братство  НакшбандийаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Становлением братства Накшбандийа знаменуется оконча-
тельное становление основ практики братства, гдеzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зикр и рецитация
канонических текстов начинают играть ведущую роль. Обсуждается
вопрос, какой же из этих двух видов практик лучше. Одни счита-
ют, что лучше  зикр  (зикр  гуфтап афрал aari), другие — рецитация Ко-
рана  (тила&агп- и  кур'ан). Н о, как выясняется, важен конечный ре-
зультат -  бытие с Б огом  (да xjydä будан афрал acnt) 4 1 . Другими слова-
ми оба вида рецитации рассматриваются как функционально сто-
ящие приблизительно на одном уровне, то есть -  приводящие к ре-
зультатам одного порядка -  бытию с Богом.

Тем не менее между этими видами практик проводится диф -
ференциация, отводящая  зикру роль упражнения, необходимого для
начинающих, а рецитации К орана -  для находящихся в середине пу-
ти. Для находящихся в конце пути нужно только отправление нама-
зов, состоящих к о всему прочему также из рецитации канониче-
ских текстов 4 2 . Таким образом, в братстве Накшбандийа хатпм, как
отдельный вид практики, рекомендуется находящимся в середине
пути и идущим к его завершению.

Для находящихся в середине пути предлагается следующий
вариант рецитации.

П осле отправления намаза с заходом солнца  (намаз- и  имм),
«нужно прочитать шесть  ракса?по6, состоящих из трех пар. Первую
пару -  с намерением сохранения веры  (хифз  ал- йлшн)»43. Читать
следует так:

I рак сат
1)  ал- Фатиха [1] -  1 раз;
2)  ал- Кадар [97] -  1 раз;
3) ал- Ихлас [112] -  7 раз;
4)  ал- Фалак [113] -  1 раз;
5)  ан- Нас [114] -   1 р а з 4 4 .

II рак сат, читается то же самое, то есть:
1)  ал- Фатиха -  1 раз;
2) 97 -  1 раз;
3 ) 1 1 2 - 7 раз;
4) 1 1 3 - 1 раз;
5) 1 1 4 - 1 раз.

4 1 Рашахат... С. 180.
4 2 Там же. С. 191.
4 3  Фазл Ахмад. Рисала- йи мурадан. Цит. по:  Mole M. Quelques Traites N aqshbandis / /
Фарханг- и И ран замин. Тегеран, 1339. Т. 8. №. 34. С. 313.
4 4 113 и 114 суры в текстах, как правило, не разделяются и называются  М/ узатин
(«взывающие о помощи»).



1 2 2  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я ритуальна я практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Вторая параzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  раксато6 читается с намерением дара П ророк у
(тух- фат ар- расул).

III рак сат
1)  ал- Фатиха -  1 раз;
2)  аз- 3уха[93\   -  1 раз.

IV рак сат
1)  ал- Фатиха - 1 раз;
2) Алам  нагарах [94] -  1 раз.

Третья пара -  с намерением благословения кающимся  {салат-
и аба- бич).

V рак сат
1)  ал- Фатиха -  1 раз;
2) Айат  ал- курси [2:256/ 257] -  1 раз;
3)  ал- Ихлас [112] -  3 раза;

VI рак сат, то же самое, то есть:
1) ал- Фатиха — 1 раз;
2) 2:256/ 257 -  1 раз;
3) 112 -  3 раза.

П еред намазом, оправляемым поздно вечером  {намаз- и  ^ша*),
следует прочитать четыре  раксата в качестве дополнительной прак -
тики  (суннат- и  зав'а'ид). Чтение их представляет собой четыре  кул
(скажи!). Вероятнее всего, имеются в виду четыре суры К орана, на-
чинающиеся императивом  кул.

П осле этого намаза в качестве ночной практики  {кипам  ал-
лай А) четыре  раксата в следующем порядке:

I рак сат
1)  ал- Фатиха - 1 раз;
2) Айат  ал- курси [2:256/ 257] -  3 раза;

II рак сат
1)  ал- Фатиха -  1 раз;
2) ал- Ихлас [112] -  3 раза;

III рак сат
1)  ал- Фатиха -  1 раз;
2) 113 - З р а з а ;

IV рак сат
1)  ал- Фатиха - 1 раз;
2) 114 -  3 раза.

Чтение нечетного  витра, состоящего из трех  раксато6, может
быть в двух вариантах, оба из которых практикуются.

1- й 2 - й
I рак сат I рак сат

ал- Асла [87] -  1 раз;  ал- Кадар [97] -  1раз;



Глава IV. Рецитатция канонических текстов  1 2 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

II рак сат II рак сатzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
ал- Кафирин [109] -  1 раз;  ал- Кафирин [109] -  1раз;

III рак сат III рак сат
ал- Ихлас [112] -  1 раз;  ал- Фалак [113] -  1 раз;
ан- Нас[И4) -  1 раз.

В качестве составляющих для ночного намаза  (шмаз- u  та-
хадж- жуО), состоящего из 12 раксатов, предлагается сура  Йа син [36],
которую нужно читать в каждом  раксате полностью. Есть и другой
вариант — трехкратное чтение в каждом рахате суры  an- Ихлас 5 .

Находящимся в конце пути для отправления намазов реко -
мендован объем рецитируемых канонических текстов, в два раза
превышающий их объем для предыдущей ступени обучения. В чте-
нии текстов предлагается порядок, действующий в течение 40 дней.
Далее, на последующие сорок дней, меняется только количествен -
ное соотношение читаемого.

П ервые 40 дней.
I рак сат

1)  ал- Фатиха -  1 раз;
2) Айат  ал- курси [2:256/ 257] — 3 раза;
3)  Йа син [36] -  10 раз;

П ри этом в первом поклоне -  трехсоткратный  тамджид, то
есть совокупность формул  тасбих, тахмид,  тахлил и  та/ сбир в ука-
занном порядке:

Субхана аллахи;
Ал- хамду ли- ллахи;
Ла плоха илла- л- лаху;  — 300 р а з
Аллаху акбару.

II р а к с а т
1)  ал- Фатиха -  1 раз ;
2) Айат  ал- курси [2:256/ 257] -  1 раз;
3)  Йа син В6] -  1 раз;
4) 109 -  1 раз;
5) ПО -  1 раз;
6) 111 -  1 раз;
7) 112 - З р а з а ;
8) 113 -  1 раз;
9) 1 1 4 - 1 раз.

Вторые 40 дней.
Чтение суры  Йа син в первом рахате увеличивается с 10 раз

до 20 раз, а  тамджида -  с 300 до 500 раз.

45 Рисала- йи мурадан. С. 313- 314.



1 2 4  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Третьи 40 дней.
Количество повторов сурыzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Йа сын в первом раксагпе возраста-

ет до 30 раз, а. тамджида — до 700 раз.
Четвертые 40 дней.
Йа сип ~ 40 раз, тамджид -  1000 раз 4 6 .

Вполне очевидно, что указанный порядок в чтении сур и
формул может меняться в зависимосги от времени и места дейст-
вия братства. Какие- то суры могут добавляться или убираться. Мо-
жет измениться количество повторов тех или иных составляющих.
Как уже упоминалось, все это зависит от творческого отношения
шейхов и наставников братства. Несомненно другое -  наличие из-
бирательного подхода и приоритетности в выборе сур для рецита-
ции, а также -  отличие этого вида практики от практики зикра, где
многократная рецитация его формул приводит к превращению пос-
ледних в рецитируемые псевдослова, тогда как чтение кораниче-
ского текста не допускает даже в принципе такой возможности.

Выводы

1 Существующие свидетельства о первом откровении Мухаммада
.и получении им первых сур Корана позволяют считать эти суры

полученными и воспроизведенными Пророком в некоем изменен-
ном состоянии сознания, типа удушья, страха, сна и т. п.

2. Объективным результатом индивидуального религиозно-
мистического опыта мусульманского Пророка стало появление ка-
нонического текста ислама, который после смерти Мухаммада, по
крайней мере в какой- то своей части, был зафиксирован традицией
в том виде, в котором он был Пророку ниспослан.

3. Фиксация традицией канона повлекла за собой появление
науки о его рецитации -   силм ат- таджвид, изучающей вопросы, свя-
занные как с непосредственным чтением Корана — силм ал- кира 'am,
так и с этикетным чтением.

4. Рассмотрение этикета рецитации выявило его подразделе-
ние на внешний и внутренний, где следование первому предполага-
ет соблюдение внешних ритуальных формальностей (ритуальная чис-
тота и поза, громкое и мелодичное чтение, произнесение ритуаль-
ных формул и совершение ритуальных действий при их упоминании
в тексте и т. п.); в свою очередь следование второму сосредо-
точивает внимание на внутреннем духовном настрое на читаемое,
концентрации на нем, сопереживании содержания с полным вжива-

Рисала- йи мурадан. С. 315- 316.



Глава IV. Рецитатция канонических текстов  1 2 5zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

нием в текст и с вызовом ощущения слышания или передачи чи-
таемого непосредственно от Бога.

5. Как и любое другое упражнение на пути обученияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  сулук,
рецитация К орана в братстве Накшбандийа практикуется с целью
установления, поддержания и укрепления внутренней духовной свя-
зи  нисбат. П оэтому теомнемия  (зжр) и рецитация К орана рассмат-
риваются как явления, приводящие к одному результату -  бытию с
Б огом. Другими словами, при рецитации К орана присутствуют все
те же составляющие, что присутствовали и при  сухбате, и при  зи/ ере,
а именно:  таваджжух -  на тексте К орана,  нисбат -  духовная связь с
божественным,  тасарруф -  захват божественным и некое экстатиче-
ское состояние.

6. Однако несомненно существенное отличие в наполнении
этих компонентов при  зикре и при чтении К орана. Во втором слу-
чае отсутствует образ шейха, который заменяется концентрацией
внимания на «говорящем наставнике» iß'dm-u  гуйа). Ученик вживает-
ся уже не в шейха или не только в него, но в священный текст,
пробуя создать в себе ощущения его передачи непосредственно от
Бога.

7. Данное обстоятельство смены объектов мысленной кон -
центрации объясняет тот факт, что рецитация канонических тек -
стов предписывается на втором этапе обучения, то есть после того,
как ученик самостоятельно начал устанавливать внутреннюю духов-
ную связь благодаря  зикру. И менно для ее развития и укрепления
необходима рецитация канонических текстов.

8. Как отмечалось в предыдущей главе,  зикр завершается не-
ким скоротечным экстатическим состоянием  фана'-  растворением
в божественном. Этим заканчивается первый этап мистического пу-
ти, который называется путь к Б о г у -   сайр ила- л- лах. И стинной же
целью мистика является пребывание в Б оге, то есть укрепление со-
стояние  фана'  с возвращением к нему сознания. Такое состояние
получило название  баш'  басд ал- фаш' — пребывание в Б оге после рас-
творения в нем. Данное состояние знаменует собой начало пути в
Б оге -   сайр фи  аллах, то есть начало второго этапа мистического
пути  сулук. Вот что говорит об этом традиция братства.

«[Состояние]  фана' представляет собой завершение пути к
Аллаху, а  бака' есть начало пути в Аллахе. Путь к Атпаху завер-
шается тогда, когда мистик полностью покидает свою привыч-
ную родину  (ватан- и  лш 'луф) и выходит за пределы человеческих
очертаний  ixymym- u  башариййаиг), а в своих устремлениях кон -
центрируется непосредственно на Всевышнем  {табаджжух- ир'аст
ба  хакк)»47.

47 Рисала- йи кудсиййа. С. 119.



1 2 6  А. А.  Хисматулин. Суфийская ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

С целью такой непосредственной коцентрации на Всевышнем
используется текст Корана, являющийся Его словом.

9. Однако в повседневной практике братства используются
сочетания весьма ограниченного числа сур и айатов из К орана, ко -
торые по своей структуре и стилистике наиболее близки айатам,
полученным П ророком при первых откровениях.



Глава V

Аудирование  (самас)zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Р аспространение ислама с его абстрактной монотеистической идеей,
ниспосланной и переданной через словоzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (калам), способствова-

ло моделированию новой культурной системы с преимущественной
ориентацией ее носителей на восприятие живого, ритмически ор -
ганизованного слова на слух. «Слух (cad) преимущественнее  (фазил-
гпар) зрения  (баср). Все заповеди шариата основаны [исходя из вос-
приятия] на слух, поскольку если бы не было слуха, утверждение
(сабат) и установление  (насйб) их были бы невозможными» .

П ри этом различные приемы и методы сенсорного воздей-
ствия, направленные на слуховое восприятие и попавшие в сф еру
действия системы или внесенные вместе с ней (напр., рецитация Ко-
рана), получают как бы преимущественное право на развитие. Та-
кое эксклюзивное право дает им возможность проявить себя с точ-
ки зрения эф ф ективности и неэффективности воздействия в рам-
ках конкретной этносреды и соответственно -  быть отобранными и
адаптированными представителями этой среды. Другими словами,
это право -  право на эволюцию, даваемое системой этим приемам и
методам.

Наряду с другими, в их число вошло и аудирование  (самас),
классический вариант которого 2 мы определяем, как однократное
прослушивание ритмически организованного исполнения, выражен -
ного в стихотворной, музыкальной или стихотворно- музыкальной
форме. И наче говоря, — как однократное прослушивание рифмо-
ванной прозы, стихов, музыки или песен с музыкальным сопровож-
дением. Однократное прослушивание является принципиальным
отличием  сама от другого основного вида практики суфиев -  те-
омнемии  Сзикр), который характеризуется многократным прогова-
риванием.

1  Лбу ал- Хасан ал- Худжвйрп. Кашф ал- махджуб /  Крит, текст с комм. В. А Жуковского.
Л., 1926. С. 511 (далее -  Кашф...).
2 Под неклассическим вариантом аудирования следует понимать такое прослушива-
ние, когда исполнитель и слушатель соединены в одном лице.



1 2 8  А. А. Хисматулин. Суфийская ритуальная практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Под аудирование попадают все типы артистической деятель-
ности, относящиеся к восприятию на слух и свойственные любой
культурной традиции прошлого и настоящего. Поэтому абсолютно
неубедительными кажутся попытки некоторых исследователей про-
следить исторические корниzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  сама и выявить в этом аспекте из-
начальное влияние одних культурных традиций на другие 3 . Утри-
руя, можно сказать, что аудирование появляется с появлением у
человека слуха и способности воспринимать что- то ритмически ор-
ганизованное.

Расширяя свои границы, ислам в каждом конкретно взятом
культурном ареале (в том числе и в собственно арабо- семитском)
сталкивается с практикой аудирования и рецитации каких- либо сло-
жившихся фольклорных текстов, которым он фактически может
противопоставить только рецитацию и аудирование Корана. С тем
чтобы не проиграть в этом противоборстве, рецитация канониче-
ского текста мусульман и соответственно -  его аудирование априор-
но возводятся в ранг практик, пользующихся преимущественным пра-
вом и поощряемых нормативным исламом, Что же касается ауди-
рования локальных фольклорных текстов, то в отношении них меж-
ду ярыми сторонниками нормативного ислама и теоретиками суфиз-
ма возникает полемика по поводу дозволенности и недозволенности
их прослушивания, приводящая в конце концов к многоступенча-
тому подразделению аудирования таких текстов в зависимости от
целей, преследуемых в аудировании, и -  от вычленяемых в нем ком-
понентов. Последние, соотнесенные в той или иной степени с пре-
данием и Сунной, начинают играть роль, определяющую дозволен-
ность и недозволенность самас в каждом конкретном случае.

Аудирование в исламской культурной традиции точно так же,
как и в других, предполагает наличие:

а) исполнителя или исполнителей; б), исполняемого; в) инст-
румента или инструментов (в том числе и голоса); г) формально
пассивной аудитории.

Исходя из последней составляющей, сама может быть:
-  коллективным;
-  индивидуальным (что, впрочем, бывает не так часто).

Типы аудирования
в зависимости от исходных качеств

(состояний) аудитора

Н есмотря на наличие остальных составляющих  самас, основным
критерием дозволенности этого вида практики является ауди-

тор, вернее то, что он из себя представляет, или то, чем занято его

3 См., напр., Siraj  itl- Haqq. Samäc and Raqs of the Darvishes // Islamic Culture.
Vol. XVIII. N. 2, April 1944. P. ill.



Глава V. Аудирование  1 2 9zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

сердце, «посколькуzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  сама0 не привносит в сердце ничего, чего бы там
не было, но приводит в движение то, что там уже есть»4.

П оскольку именно аудитор решает, что ему слушать, когда, в
каком месте и с кем, то, принимая исходные качества аудитора за
основу в оценке дозволенности  самас, исламская традиция вычленя-
ет в нем следующие типы:

-  беззаботное слушание или слушание ради развлечения;
-  слушание с порицаемыми качествами;
-  слушание с похвальными качествами.

Беззаботное  слушание

Аргументируя дозволенность аудирования беззаботными людь-
ми и аудирование ради развлечения и особо оговаривая только слу-
ай злоупотребления в получении наслаждения от восприятия пре-
красного (то есть когда наслаждение приводит к развращенности и
приносит вред), в традиции проводится параллель между ощущени-
ями, возникающими от восприятия прекрасного благодаря зрению,
обонянию, вкусу и даже способности разума оценить хорошее из-
речение. П ри сравнении их с точки зрени получения удовольствия,
радости и наслаждения, возникает резонный и вполне логичный
вопрос: почему для всего, что касается восприятия прекрасного на
слух, должно быть сделано исключение, и почему оно должно стать
запретным?

Такая постановка вопроса и предлагаемая аргументация не
лишены оснований, если учесть, что воздействие, ориентированное
на слух, доминирует в мусульманской культурной системе, хотя при
этом ислам располагает фактически одним приоритетным для ре-
цитации и прослушивания текстом, который он должен противопо-
ставить огромному количеству локальных фольклорных текстов на
всей территории своего распространения.

Для того чтобы обосновать правомочность беззаботного слу-
шания других текстов (в том числе и чисто музыкальных), мистики
в основном апеллируют к двум преданиям, взятым из традиции нор-
мативного ислама. Оба связаны со случаями из жизни любимой же-
ны П ророк а сА'иши и вошли в традицию с ее слов.

Сцена и действующие лица одного из них выглядят так:
место действия -  мечеть;
время действия -  один из праздников Сйд);
исполнители -  какие- то темнокожие  (зашййан);
исполняемое -  фольклорные песни и танцы;
инструмент -  голос и, возможно, какой - то из ударных;
аудитория -  П ророк и малолетняя  сА'иша у него на руках.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

4  Кймййа- йи... С.  172.



1 3 0  А. А. Хисматулин. Суфийская ритуальная практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Пикантность ситуации для ревнителей чистоты ислама заклю-
чается в том, что темнокожие развлекались в мечети, а Пророк,
увидев это, сам пригласил сА'ишу посмотреть на них и послушать.
Более того, судя по всему, при его приближении они замолчали, и
ему пришлось попросить их возобновить игру.

Все действия Пророка подвергаются мистиками скрупулезной
оценке, после чего делаются выводы:

^П ророк, увидев, как темнокожие развлекаются в мечети, не
запрещает им делать это;

-  Пророк выступает инициатором и приглашает малолетнюю
жену посмотреть и послушать их;

-  он сам просит их продолжить игру;
-  он сам смотрит и слушает их.
Следовательно:
-  эпизодические развлечения (например, в дни праздников)

дозволительны;
-  местом для них может служит даже мечеть.
Вторая история отчасти повторяет первую:
время действия -  один из праздников;
место действия — жилой дом;
исполнители -  наложницыzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (канпза/ е);
исполняемое -  фольклорные песни;
инструмент -  голос, бубен  (даф);
аудитория -  Пророк и Абу Бакр.
Здесь действия Пророка еще больше обозначают дозволен-

ность эпизодического исполнения и, следовательно, прослушивания
фольклорных текстов. Он заходит в дом, где наложницы исполняют
песни под удары в бубен, затем ложится, повернувшись к ним спи-
ной. Вслед за ним в дом входит Абу Бакр и пытается воспрепят-
ствовать игре наложниц. Пророк останавливает его, позволяя им
продолжить игру, и объясняет это праздничными днями. Поведение
Пророка в данном эпизоде характеризуется традицией, как еще раз
подтверждающее дозволенность эпизодического аудирования фоль-
клорных песен с музыкальным сопровождением  5 .

Слушание  с  порицаемыми  качествами

В отличие от беззаботного слушания этот тип слушания под-
разумевает намеренное увеличение наслаждения за счет возгорания
в сердце и в мыслях порочных помыслов и устремлений. В связи с
чем мистическая традиция проводит четкую грань между порицае-
мыми и похвальными качествами  (сиффат~и  мазмум и сиффат- и мах-



Глава V. Аудирование  1 3 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

луд)zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA аудитора, имея в виду под первыми мысли и желания, возника-
ющие во время аудирования и направленные на недозволенный с
точки зрения шариата сексуальный контакт 6 .

Слушание с похвальными  качествами

Вполне естественно, что под похвальными качествами ауди-
тора традицией подразумеваются, как правило, те качества, кото -
рые определяют его отношение к религии и Богу. П оэтому целе-
направленное аудирование, способствующее появлению, развитию и
закреплению этих качеств за аудитором, одобряется и поощряется.
И х намеренное возгорание обеспечивается четырьмя видами слу-
шания.

1. Слушание песен и стихов паломников, приводящее к стой -
кому желанию совершить  хаджж, а также слушание песен борцов за
веру и стихов, читаемых на поле битвы, которые устремляют людей
на войну за веру и придают им смелость.

2. Аудирование траурных песен, которое должно сопровож-
даться праведной скорбью и мыслями о проступках и грехах в ис-
полнении религиозных заповедей.

3. Третий вид аудирования охватывает те качества, намерен -
ное усиление которых посредством  самас считается дозволитель-
ным, как - то: радость по случаю свадьбы, возвращения из странствий,
рождения сына и обрезания, праздников, встречи друзей и т. п.

4. Четвертый вид слушания с похвальными качествами каса-
ется  cajud суфиев. П оскольку  сама суфиев замешано на любви к
Б огу и ставит своей основной целью достижение непосредственно-
го контакта со скрытым миром, постольку последствия его бывают
значительнее многих формальных благодеяний. Однако основным
условием дозволенности проведения  самас даже среди самих суфиев
считается преобладание в сердце аудитора любви к Богу до такой
степени, чтобы она превалировала в нем над всем мирским. В про -
тивном случае  сама может принести вред 7 .zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Условия, несоблюдение которых
приводит  к  запрету  на  дозволительные

типы  аудирования

Т радиция аудирования нормативного ислама, стараясь как - то су-
зить рамки дозволенного прослушивания локальных фольклор-

6 Кимийа- йи... С. 173.
7 Там же. С. 173- 174.



1 3 2  А. А. Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ных текстов, а также регламентировать рецитацию и аудирование
Корана, вводит условия, препятствующие произвольному проведе-
ниюzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  сама. Такого рода вводимые ограничения определяются пятью
категориями.

Категория  исполнителей

Запрет на слушание женщин и детей в местах, именуемых ме-
стами искуса и страстей. Главной причиной запрета является воз-
можный страх потери контроля над собой у слушающего их, по-
скольку в основе всякого творения лежит страсть. Если же аудитор
видит лицо исполнителя, то вероятность выхода плотской страсти
из- под контроля повышается. Поэтому особо оговариваются вари-
анты:

а) слушание женщин дозволительно только из- под покрывала,
при этом женский голос не является срамным признаком пола, в
отличие от ее лица;

б) при натичии у аудитора страха перед искусом, слушание
женского голоса даже из- под покрывала запретно;

в) слушание исполнения детей дозволительно, если они не на-
ходятся в местах искуса 8 ,

Категория  инструментов

Запрет на прослушивание исполнения с использованием струн-
ных музыкальных инструментов, как то: рубаб, арфа  (чаш), лютня
(барбат) и т. п. В число запрещенных музыкальных инструментов
так же вошли флейта иракского происхождения  {пай) и бубен без
колокольчиков. Основание для их запрета — суждение по аналогии
(кишс), исходя из той ассоциативной связи, которая может возник-
нуть у слушающего, так как считается, что на этих типах инстру-
ментов свойственно играть любителям выпить. Таким образом, дозво-
лительными остаются только ударные и духовые инструменты, а
также голос. Среди первых выделяют тамбурин  (гпабл) и бубен, име-
ющий колокольчики. Среди вторых -  флейту  (гиахйн), если она су-
жается к концу 9 .

Категория  исполняемого

Запрет в категории исполняемого распространяется на те
стихи и песни, в которых присутствуют скверные слова, сарказм и
хула на верующих. Этот же запрет относится и к тем песням, в ко-
торых отражены женские качества.

8 Кимийа- йи... С. 174.
9 Там же. С. 174- 175.



Глава V. Аудирование  1 3 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Категори я  исполняемого  в  суфизм еzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Исламская мистическая традиция, используя богатейший ба-
гаж живого фольклора, не склонна ограничивать себя в категории
исполняемого. Здесь все усилия ревнителей рафинированного ис-
лама сводятся на нет, поскольку в качестве основных аргументов в
свою защиту мистики приводят погруженность в любовь к Богу в
проводимомzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  самас и аллегорическое или символическое толкование
исполняемого в нем. Многое из того, что вызывает нарекание со
стороны нормативного ислама, можно услышать в суфийском cajid.
Это -  стихи с упоминанием женских прелестей, вина, питейных
мест, притонов и т. п.10

Категория  аудиторов

Четвертым условием вводится ограничение по возрасту исхо-
дя из того, что у молодежи, как правило, доминируют сексуальные
потребности, которые могут быть усилены посредством  сама0 и ко-
торые она не способна будет контролировать. Последнее, в свою
очередь, может привести к сексуальной необузданное™ и отклоне-
ниям. Склонность к эфебофилии, педофилии и педерастии, судя по
всему была и остается весьма заурядным явлением в исламском ми-
ре, в связи с чем критике подвергалась не только не умеющая
сдерживать свои страсти молодежь, но и некоторые пиры и шейхи,
весьма часто обвиняемые в эфебофилии (шзар ила- л- мурд, шахид- бази).

К а т е г о р и я н е п р о ф е с с и о н а л ь н ы х а уд и т о р о в

Ограничение для простых смертных в проведении традици-
онных  самас ради увеселения и развлечения ставится как пятое ус-
ловие. Другими словами, такого рода  сама0 не должно превышать
некий минимакс за определенный период, например,  самас, прово-
димое по определенным праздничным дням в году. В противном слу-
чае, при количественном увеличении и превышении некоего дозво-
лительного минимума,  самас ради увеселения, представляющее тип
беззаботного аудирования, становится запретным п .

К а т е г о р и я п р о ф е с с и о н а л ь н ы х а уд и т о р о в

В целом аудиторы в суфизме по отношению к исполняемому
подразделяются на две основные группы:

а) вслушивающиеся в смысл исполняемого;
б) слушающие мелодичность и оформленность исполняемого,

невзирая на смысл12.

10 Кимийа- йи... С. 175- 176.
11 Там же. С. 176.
12 К ашф.., С. 524.



1 3 4  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Для первой группы характерны различные аллегорические и
символические толкования услышанного, для второй группы -  ас-
социативная интерпретация.

Бывает так, что представители второй группы слушают про -
сто звучание инструмента или слушают арабские бейты, не зная
арабского. В любом случае разнообразность и вариативность интер -
претаций и тех и других зависит от степени одержимости сердца
слушающего божественной любовью. Следует оговориться, что данное
не относится к аудированию К орана, поскольку, как будет показано
ниже, произвольная интерпретация К орана не дозволительна13.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

РазрядыzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  самас  В суфизме

О сновной своей целью вzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA самас профессиональные аудиторы ста-
вят достижение некоего экстатического состояния, именуемо-

го  ваджд. Ваджд -  собирательный термин для экстатических состоя -
ний  (ахвал) любого рода, возникающих в результате аудирования. В
мистической традиции, несмотря на различные суждения о природе
ваджда, это состояние принято подразделять на производное:

-  от чувственных состояний  Саз джинс- и ахвал);
-  от внутренних озарений  Саз джинс- и мукатафат) и .
Путь к состоянию  ваджда для начинающего лежит через:
-  произвольное понимание и ту интерпретацию, которую слу-

шающий дает услышанному;
-  соотнесение интерпретации услышанного со своим состоя -

нием;
-  рост доминирования, возникшего благодаря интерпретации

состояния страха, удовлетворенности, радости, любви, тоски, на-
дежды И Т. П.;

-  частичный или полный охват аудитора этим возобладавшим
состоянием.

В этом, как считается, скрыта величайшая опасность для на-
чинающего, поскольку его сердце переполнено разными чувствами,
и какое из них начнет преобладать в течение аудирования, зависит
только от толчка интерпретации аудитора. Эта интерпретация в
ходе  сама не может быть контролируема кем- то извне, так как
многочисленность фольклорных текстов и однократность их вос-
произведения в ходе  самас не дают времени наставникам и шейхам
подготовить мурида к нужному пониманию. П оэтому последствия,
овладевающие сердцем мурида, могут быть как приемлемыми Cäcäp-u
кабул), так и неприемлемыми Cäcäp-u радд).

1 3 Кимийа- йи... С. 177- 178.
14 Там же. С. 178.



Глава V. Аудирование  1 3 5zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ВадждzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA от внутренних озарений возникает на продвинутой
ступени слушания, когда слушающему уже либо совсем не нужно
понимание текста, либо, что на самом деле лишь другая грань, фак -
тически любой текст будет соотноситься им с одним единственным
желанием -  состояния слияния со Всевышним. Это состояние, как
минимум уже единожды пережитое, было им запомнено, и при по-
следующих аудированиях нуждается лишь в обновлении. Память
аудитора при первом проявлении  баджда от озарений цепляется за
тот образ или то видение, которое было явлено во время состояния
баджда. Далее аудитору достаточно воссоздать этот образ во время
аудирования любого текста и состояние  баджда будет обретено им
вновь. Задача эта тоже не из легких, но в сравнении с начинающим
опытному аудитору уже есть от чего отталкиваться.

Образы, за которые цепляется память аудитора, как правило
в каждом конкретном случае индивидуальны. Единственное, что
можно о них сказать, это то,что все они суть образы- символы (мисал),
несущие в себе смысл, явленный во время  баджда, и зачастую теря -
емый после него. П отеря смысла вызывает состояние неудовлетво-
ренности и поиска, в котором зацепкой является сам образ- символ.
Так, иногда традицией оправдываются случаи лицезрения суфиями
юношей, обусловленные видением прекрасного молодого лица во
время  баджда и затем — потерей и поиском смысла, стоявшего за
этим видением.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Аудировани е Коран а
и обосновани е предпочтени я други м вида м

аудировани я

Как традиция нормативного ислама, так и мистическая тра-
диция в один голос утверждают, что слушание К орана -  «лекарство
(шафа*) для всех категорий людей  (асшф)"15 и что человеческое ес-
тество «от слушания коранического текста не испытывает отвраще-
ния, но [наоборот] всецело откликается  (ршкат~и  сазйм) на него«16.
Суфийская литература изобилует примерами и историями о случаях
впадения в экстатические состояния, потери сознания, вплоть до
летального исхода, в результате прослушивания айатов из К орана п .

Однако, не желая ограничивать себя аудированием только
лишь канонического текста ислама и оставляя за собой свободу вы-
бора, мистическая традиция обосновывает предпочтительность ауди-
рования фольклорных текстов неподготовленностью аудиторов к

15 Кимийа- йи... С. 178.
16 К ашф... С. 510.



1 3 6  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

слушанию Корана и почтительным отношением к нему. На то есть
пять причин.

1. Далеко не все айаты Корана имеют касательство с состоя-
нием влюбленности, характерным для суфиев.

2. Знание Корана, как правило наизусть, и его частое цити-
рование не дают того эффекта, который бывает при однократном
прослушивании не слышанного ранее текста.

3. Правила рецитации Корана не позволяют вносить в нее ка-
кие- либо изменения или превращать ее в пение, чего нельзя сказать
об исполнении фольклорных текстов, которые каждый раз можно
исполнить по- новому. В последнем случае для аудитора не пропада-
ет эффект новизны.

4. Рецитация и аудирование Корана исключают дополнитель-
ное музыкальное сопровождение, воздействие от которого приво-
дит к более значительным последствиям.

5. Иногда для усиления определенного психического состоя-
ния аудитора требуется прослушивание исполнения, созвучного с
этим состоянием. Если же прочитанный айат Корана не найдет от-
клика в душе аудитора, то у него может возникнуть чувство анти-
патии к Корану, чего допускать не следует. Более того, даже при
отсутствии антипатии аудитор может примерить свое душевное со-
стояние с услышанным, искажая при этом смысл, что так же недо-
пустимо 1 8 .

ЭтикетzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  самас

П редставляется вполне естественным, что для получения наи-
большего эффекта от аудирования мистической традицией вво-

дятся некие правила, касающиеся подходящего места проведения
салшс, времени и аудитории. При этом эти категории определяются
от противного.

Время. Противопоказано самас во время отправления намаза,
приема пищи или когда сердце вообще занято чем- то другим. Ины-
ми словами, необходимо наличие настроенности на прослушивание,
в противном случае оно бесполезно.

Место. Не рекомендованы для проведения  сама места, в ко-
торых аудитор может быть чем- то отвлечен от аудирования, а так-
же неухоженные места.

Компания. Аудитория должна состоять из лиц, являющихся
профессиональными аудиторами, объединенными общей целью и,
кроме того, соблюдающими определенный этикет во время самого
аудирования. Недозволительно размахивать руками и головой, де-

Кимийа- йи... С. 179.



Глава V. Аудирование  1 3 7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

лать надуманные движения, глазеть по сторонам, вскакивать со сво-
их мест и т. п . 1 9 . Выражаясь иначе, аудитор должен всецело пре-
датьсяzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  сама', не отвлекаясь сам и не отвлекая других.

С&мас 8 Н а к ш б а ы ди и а .

Школа  Хваджаган

С момента своего появления школа Хваджаган избирает диф -
ференцированный подход к практике вхождения в экстатиче-

ские состояния. Осторожное отношение шейхов школы к аудиро-
ванию фольклорных текстов можно определенно назвать специ-
фической чертой пути школы. Не выходя за рамки,  самас практику-
ется эпизодически в соответствии с наставлениями основателя шко-
лы  сАбд ал- Халика ал- Гидждувани:  «Самас часто не практикуй, так
как частая практика  самас характеризуется лицемерием  (нифа/ е) и
умерщвляет сердце. Однако и не отрицай его, поскольку последо-
вателей  сама0 очень много»20 .

Вполне очевидно, что такая эпизодическая практика  самас не
в состоянии обеспечить накопление индивидуального мистического
опыта, необходимого для полного духовного становления суфия. Эта
лакуна заполняется другим видом практики, также ориентирован -
ным на слуховое восприятие, но имеющим присущую только ему спе-
цифику, а именно, рецитацией как канонических текстов С^сдтл),
так и формул теомнемии (зи/ ср).

Братство  Накшбандийа

Ф актически окончательный отказ от практики аудирования
декларируется Баха ад- Дином Накшбандом. Его «крылатое выраже-
ние» по поводу  сама\  цитируемое во многих руководствах и настав-
лениях братства, -  «Мы это не практикуем, но и не отрицаем»  (ш  йн
кар  намйкуним  6а инк'ар намйкуним) 2 1 , -  и повторяющее слова его
духовного пастыря  сАбд ал- Халика, становится критерием отноше-
ния к аудированию в братстве. Основных причин этого -  три, и
первая -  чисто практическая.

1. Н епрогнозируемость результата аудирования для начинаю-
щего, так как однократное исполнение не слышанного ранее текста
и э ф ф ек т от него едва ли могут быть полностью предсказуемы ОЙ

Кимийа- йи... С. 180.

Рашахат... С. 20.

Там же. С. 65; Макамат- и...С. 41.



1 3 8  А. А. Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

контролируемы извне шейхом или наставником. Поэтому очень час-
то встречаются предупреждения о возможных негативных послед-
ствиях аудирования для муридов 2 2 .

2. Тенденция к избеганию обвинений и критики в свой адрес
со стороны нормативного ислама, а значит -  закреплению за собой
безупречной репутации среди мусульман и выделению на фоне мно-
гочисленных последователейzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  самас, среди которых значительная
часть обвинялась в недозволительном аудировании. Подобная репу-
тация способствовала увеличению численности сторонников и пос-
ледователей братства.

3. Инициация Баха ад- Дина духом  сАбд ал- Халика ал- Гидж-
дувани, другими словами, преемственность в передаче духовного
опыта и практики.

И тем не менее, несмотря на такое отношение к  самас осно-
вателя братства, известен случай его проведения с участием певцов
(каввал) и музыкантов в присутствии Баха ад- Дина, который про-
слушав до конца исполнение, не запретил его, а изрек лишь свое
«крылатое выражение»»23. С другой стороны, в среде братства за
время его существования были выпестованы широкоизвестные и не
столь известные поэты и музыканты, род занятий которых предпо-
лагает наличие массовой аудитории. Среди них особо можно выде-
лить сАли Шира Навои (1441- 1501) и  сАбд ар- Рахмана Джами (1414-
1492). Последний, написав высокопрофессиональный «Трактат о
музыке»», в заключительной его части указывает на ту роль, которую
играют различные лады в эмоциональном воздействии на аудитора,
вызывая и усиливая веселье, печаль, тоску, храбрость и т. п. От-
мечается при этом и значение исполнителя, который «должен подо-
брать под каждую из разновидностей [ладов] соответствующие ей
[по содержанию] стихи, отвечающие ее воздействию на дух, дабы
это воздействие оказалось сильнее и действеннее»»24. Для того что-
бы делать такие выводы, необходим большой практический опыт,
который может появиться только в результате проведения испол-
нения и аудирования многочисленных фольклорных текстов. В до-
полнение обратим внимание на тот факт, что при декларируемом
неприятии  сама0 любой из взятых трактатов братства изобилует не
только цитатами из Корана и «крылатыми выражениями»» шейхов.
Отнюдь нет. В особенности там, где речь заходит о тонкостях мис-
тического опыта: когда для объяснения уже не хватает обыденного
языка, тогда в ход идут бейт, кита, мисра, газал и др. Трудно пред-
положить, что все это сочинялось только для написания трактата

2 2 Кимийа- йи... С. 174.
2 3 Рашахат... С. 65; Макамат- и... С. 41.
24  сАбд ар- Рахшн Джамй. Трактат о музыке/Пер, с перс. А. Н. Болдырева, коммент.
В. М. Беляева. Ташкент, I960. С. 65.



Глава V. Аудирование  1 3 9zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

или наставления и никогда не исполнялось для последователей брат-
ства и более широкой аудитории. Если же исполнялось, то для тех
и других это уже -  участие вzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  самас.

Таким образом, есть все основания считать, что невзирая на
объявленное основателем братства неприятие практики аудирова-
ния и практически полное отсутствие в источниках намеков на
проведение  самас последователями братства, оно тем не менее эпи-
зодически проводилось, хотя, без сомнения, предпочтение отдава-
лось рецитации.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Анализ  практикиzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  самас

П ринимая во внимание все вышесказанное относительно прак-
тики аудирования, принятой в исламской мистической тради-

ции в целом, а также в братстве Накшбандийа в частности, можно
схематично выделить некоторые общие характерные черты.

Основное разделение  салшс сводится к следующему:zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Самас

Локальные фольклорные Коранический текст
тексты

При этом, если при строго регламентированных требованиях
к рецитации и аудированию коранического текста не возникает
даже вопроса о правомочности его аудирования, то в отношении
локальных фольклорных текстов определение дозволенности и не-
дозволенности их прослушивания происходит по следующим крите-
риям.

I. Исполнители:
а) пол
б) возраст

П. Исполняемое:
а) содержание
б) форма

III. Инструменты:
а) голос
б) ударные
в) духовые
г) струнные

IV. Аудиторы:
а) профессиональные
б) непрофессиональные



1 4 0  А. А. Хисматулин. Суфийская ритуальная практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

V. Качества аудитора:
а) беззаботное слушание
б) слушание с похвальными качествами
в) слушание с порицаемыми качествами

VI. Место
VII. Время
VIII. Компания
IX. Этикет аудирования

По своим функциямzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA сама ориентирована на усиление:
а) порочных и непорочных мыслей и чувств -  для непрофес-

сиональных аудиторов;
б) любви к Богу (Аллаху) -  для профессиональных аудиторов.
Последние исходят из прослушивания:
а) содержания -  начальная ступень;
б) формы -  продвинутая ступень.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Выводы

О бращая еще раз внимание на противопоставление традицией
аудирования локальных фольклорных текстов аудированию Ко-

рана и наоборот, а также на тот факт, что прослушивание этих двух
категорий текстов приводит к появлению экстатических состояний
(ваджд), можно прийти к не совсем тривиальному выводу, заклю-
чающемуся в том, что функционально обе категории текстов нахо-
дятся на одном уровне и что до появления коранического текста
его функции в будущем исламском мире осуществлялись много-
численными локальными фольклорными текстами. Следовательно, с
одной стороны, внедрение коранического текста в умы мусульман и
априорное возведение его рецитации и аудирования в ранг прак-
тик, пользующихся преимущественным правом на отправление и по-
ощряемых нормативным исламом, должны были со временем в силу
специфической структуры построения текста Корана, способство-
вать некой унификации^ этнопсихологических особенностей мусуль-
ман по всему исламскому миру (в особенности, это касается адеп-
тов суфийских братств), а с другой стороны -  способствовать час-
тичной девальвации аудирования каких- либо других текстов, слу-
шавшихся в братствах с целью получения экстатического состояния.

Последнее можно наблюдать на примере братства Накшбан-
дийа, где отход от практики  самас был декларирован с самого на-
чала его существования и где получение мистического опыта в ос-
новном достигалось различными видами рецитации.



Заключение

Заключение

Н асколько вообще представляется возможным описать практику
исламского мистицизма в конкретном братстве, рассмотреть ее

составляющие и дать ей какую- либо более или менее объективную
оценку, основываясь и с к л ю ч и т е л ь н о на письменных источни-
ках, настолько в данной работе была предпринята попытка это сде-
лать. Вполне естественно, что какие- то отдельные детали практики
братства могли выпасть из поля зрения нашего исследования, по-
скольку невозможно полностью и всесторонне изложить то, что ка-
сается психики человека и что остается «за кадром» наставлений и
руководств по психотехнике. Однако мы надеемся, что основные
элементы практики Накшбандийа все- таки нашли в нашей работе
свое отражение и получили адекватную оценку.

Мистическая практика в братстве представляет собой в выс-
шей степени духовные отношения, складывающиеся в биноме «учи-
тель- ученик», которые основной своей целью ставят передачу лич-
ности учителя в ученике. Так как учитель -  это, в первую очередь,
духовное существо, то такая передача для ученика по сути означает
его второе, духовное рождениеzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (Зиладат- и  санийа)  с помощью и
через учителя. Вероятно, именно это духовное рождение стоит за
«усыновлением»  (ба  фарзандп кабул  Kapdaii) шейхами некоторых из
своих учеников. Другими словами, основная цель мистического пу-
ти -  становление духовной личности  (вуджуд~и  Л1асна6й) и передача
через нее духовной культуры.

«Духовная личность  (вуджуд- и  ма'нави) по выражению су-
фиев, да освятит Аллах их души, подразумевает под собой вто-
рое рождение  (виладат- и  санййа), то есть выход мистика из фи -
зической оболочки  (бйрун  алшдан- и аз  лмшйла- йи  ?пабйсагп) и из-
под ее гнета так, как об этом говорил И исус, мир да пребудет
над ним: «Не войдет в царство небесное тот, кто не родится дваж-
ды». Всякий, кто удостоился чести стать духовной личностью в
упомянутом смысле, не будет нуждаться в том, чтобы умолять
кого- либо [обучить] мистическому пути» ] .

Рашахат... С. 217,



1 4 2  А. А. Хисматулин. Суфийская ритуальная практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Как духовно- мистическая практика, так и отношения в бино-
ме постулированы 11- ю принципами духовно- религиозной жизни,
направленными в основном на закрепление отношений, обуславли-
вающих трансляцию личности учителя и соответственно -  духовное
рождение ученика. Такого рода закрепление отношений нашло от-
ражение в формировании внутренней духовной связи «божествен-
ное -  учитель -  ученик»», получившей названиеzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA нисбат. Установление
и закрепление  нисбата ставится главной задачей для всех упражне-
ний мистического пути.

С тем чтобы ученик родился вторично как духовное сущест-
во, шейхами братства по отношению к ученику осуществляются, с
одной стороны, чисто духовные действия, позволяющие им сразу же
доводить его до состояния божественного осознания, согласно его
воле или помимо ее. Такое божественное осознание внешне выра-
жается в некоем экстатическом состоянии -   хал. Данный путь по-
лучил название пути привлечения -   джазба. Специфической чертой
пути  джазба является установление  нисбата со стороны шейха по
отношению к муриду во время духовно- вербального общения между
ними -   сухбат. С другой стороны, ими же ученику для самостоя-
тельной практики предлагается комплексный набор психо- техниче-
ских и духовно- религиозных упражнений, ведущих поэтапно к этой
цели. Этот путь получил название пути обучения -   су лук. Характер-
ным признаком пути  сулук служит установление  нисбата со стороны
ученика по отношению к шейху на начальном этапе, а затем, на
продвинутой стадии обучения, -  непосредственно по отношению к
божественному. Особенностью практики братства следует считать
приоритетное применение пути привлечения или его комбинации с
путем обучения, при сохранении предпочтения первому.

Анализ пути привлечения и пути обучения выявил наличие по-
следовательности определенных повторяющихся действий, выражен-
ных на ментальном, вербальном и физическом уровнях и ставящих
своей главной целью достижение состояния полной идентификации
с духовным партнером. Для ученика начального периода обучения,
то есть проделывающего путь к Аллаху-   сайр ила- л- лаху самостоя-
тельная практика заключается в копировании и полном вживании в
образ шейха на этих трех уровнях, начиная непосредственно с мо-
мента инициации, где первый должен: принять ритуальную позу, та-
кую же, какую принял шейх -  физический уровень; зафиксировать
мысленно образ шейха и удерживать его перед собой -  ментальный
уровень; произнести сакральный текст (формулы  зикра) вслед за шей-
хом -  вербальный уровень. В дальнейшей самостоятельной практи-
ке ментальная компонента может варьироваться: образ шейха -  об-
раз физического сердца. Однако, «воспринимая проявления другой
личности (личности учителя) даже в неполной, редуцированной фор-
ме (например, не все три описанных выше компонента, а только



Заключени е  1 4 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

слово и образ, либо слово и физическое движение, либо только
слово), ученик может восстановить недостающее слагаемое (или да-
же два) за счет особо интенсивного, глубокого восприятия редуци-
рованного целого»2. При этом, как показал проведенный анализ
вербальной составляющей, то есть рецитируемых формулzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зикра, они,
становясь в процессе рецитации псевдословами, служат тем благо-
приятным фоном, на котором происходит вживание в образ. Пол-
ное вживание в духовный образ характеризуется исчезновением
личности ученика, его деперсонификацией. Данное экстатическое
состояние получило название фана' («исчезновение»)-  Более или ме-
нее продолжительное и стабильное оно знаменует духовное рожде-
ние ученика, после которого он уже может не нуждаться в шейхе.
С достижением этого состояния усилиями самого ученика, закан-
чивается путь к Аллаху, и начинается второй этап мистического
пути, который именуется как путь в Аллахе -   сайр фи Аллах.

На втором этапе мистического пути к практике  зикра добав-
ляется практика рецитации канонических текстов, представляющих
собой особым образом подобранные и сгруппированные айаты и
суры Корана вкупе с ритуальными формулами. Подбор совершенно
определенных и повторяющихся в различных комбинациях айатов и
сур, по всей видимости, осуществляется, исходя из их структурного
сходства с айатами и сурами, полученными Пророком при первых
откровениях и отражающими то состояние сознания, в котором
Мухаммад их получал и продуцировал. Иначе говоря, шейхами брат-
ства создаются варианты миниканонических текстов, широко исполь-
зуемых в повседневных практических упражнениях, получивших
название &атл. При этом общий этикет и правила рецитации Кора-
на распространяются и на эти тексты.

Последнее предполагает наличие существенных отличий в
рецитации канонических текстов от практики  зикра. По сути про-
исходит замена в ментальной и вербальной составляющих ритуала.
На место учителя в человеческом облике встает идеальный говоря-
щий учитель  (ß~du3'U гут), то есть сакральный текст, требующий всей
концентрации внимания только на нем. Этот текст также обязывает
проговаривающего следовать за ним, сопереживать вместе с ним и
наконец -  вживаться в него. Иначе говоря, нужно творить текст,
как творят молитву. Такой текст ни в коем случае не может стать
набором псевдослов, как это происходит с формулами  зикра. Прак-
тикуя на втором этапе рецитацию канонических текстов, ученики
закрепляют полученную на первом этапе духовную связь, развиваясь
уже как духовные личности. Фактически, шейхами братства при-
знается, что путь в Аллахе бесконечен, поскольку Всевышний до

2  Семенцов  В.  С. Проблема трансляции традиционной культуры на примере судьбы
Бхагавадгиты / /  Восток- Запад. Исследования. Переводы. Публикации. М., 1988. С. 15.



1 4 4  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

конца не познаваем. «Степеням пути в Аллахе нет конца, так как
совершенство облика возлюбленного не поддается описанию. Те сте-
пени слиянияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (ларатиб- и вусул), что достигаются в этом мире. -  все
еще начальная степень от того, что осталось [достигнуть]. Даже при
вечной жизни в том мире нельзя достичь завершения этих степе-
ней« 3 .

Однако при невозможности закончить путь в Аллахе ученики,
сами становясь шейхами и получая разрешение- иджазу на самосто-
ятельную практику, все- таки приступают к набору и воспитанию
своих последователей, что знаменует собой начало третьего этапа
духовной жизни при незавершении второго. Это качество отраже-
но в названии этапа -   сайр сан аллах би- ллах, то есть -  путь от Аллаха
с Аллахом. На этом один цикл передачи духовной культуры завер-
шается, и начинается новый.

Рисала- йи кудсийа. С. 132.





Лбу Хамид ал- Гкзалп

КЙМЙЙА- ЙИ  САСАДАТ

И збранные  главы



Зикр

АСА  девятый
О  поминании  ВсевышнегоzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

З
най, что сутьzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (луб'аб) и цель  (максуд) богопоклонения зак -
лючается в поминании Всевышнего, что столп [веры] для му-
сульманина -  намаз, что цель намаза -  поминание Всевышне-

го, так как Он сказал: «молитва удерживает от мерзости и неодоб-
ряемого, и самое великое |дело] это -  поминание Аллаха»  1.

Чтение К орана -  самое лучшее проявление богослужения,
поскольку это слова Всевышнего, который увещевает  (музаккир),
постольку чтение всего, что в нем содержится, становится причи -
ной освежения поминания Б ога.

Цель поста  (руза)  -  уменьшение плотских страстей, с тем
чтобы сердце, освобождаясь от их груза, очищалось и становилось
местом  зикра, так как  зикр невозможен из завязнувшего в плотских
страстях сердца, и он на него не действует.

Цель  хаджжа, представляющего собой паломничество к Дому
Бога, -  поминание Б ога [через посещение Его] дома и возбуждение
страсти к Б огу через встречу  (лака') с Ним.

Следовательно, основа всего в богослужении это -   зикр. Ос-
нова же для мусульманина это — ф раза  Л'а  ил'аха  илла- л- лаху (Н ет
бога кроме Аллаха). Она -  как  зикр. Все другие культовые отправ-
ления Сибадат) -  подтверждение этого  зикра.

Для тебя поминание Всевышнего выльется в [будущее] поми-
нание [Им] тебя. Неужели какой- нибудь другой результат может быть
превыше этого? П оэтому И м было сказано: «поминайте же Меня, и
Я вспомню вас»2 . П оминать  (йадкарО) необходимо постоянно. П ри
нерегулярном поминании оно [тем не менее] в большинстве состоя -
ний [просто] необходимо, поскольку [именно] в этом заключено
спасение  (фалах). Вот почему Он сказал: «поминайте Аллаха много,
может быть, вы получите спасение» 3 . Другими словами, Он сказал,zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

1 Коран ,  29:44 .
2 Коран ,  2:147 .
3 Коран ,  8:47 .



1 4 8  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

что если у вас есть надежда на спасение, то ключ к нему лежит в
частом, а не редкомzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зикре, и в большинстве состояний не меньшем.
Почему Он и сказал: «для тех, которые поминают Аллаха, стоя, сидя
и на своих боках»4. То есть Он обязал их хвалу воздающим поми-
нанием (сана), чтобы они, стоя, ложась спать, и в любом другом со-
стоянии, не были бы беспечны, сказав при этом: «вспоминай твоего Гос-
пода в душе с покорностью и страхом, произнося негромко слова
[поминания] по утрам и вечерам, и не будь [в этом] небрежным»5,
то есть поминай Его в мольбах  (зари), в страхе  (хар'ас) и в тайне, на
рассвете и ночью, никогда не пребывая [при этом] в беспечности.

У Пророка, да благословит его, его род и сподвижников Ал-
лах и да приветствует, спросили:

-  Какие из деяний достойнее других?
На что он ответил:
-  Когда умираешь, а язык твой свеж поминанием Всевышнего.
И заметил при этом:
-  Знаете ли вы о самом лучшем из ваших деяний, которое

предпочтительнее пред Всемогущим и Великим Господом, и о ве-
личайшей из ступеней ваших, и о том, что лучше золота и серебра в
раздаче милостыни, и лучше  джихада  с врагами Всевышнего, хотя
там при рубке их голов летят и ваши головы тоже?

ЕГО СПрОСИЛИ:

-  Что же это, о Пророк Аллаха, да благословит его, его род
и сподвижников Аллах и да приветствует?

Он ответил:
-   Зикр Аллаха и поминание Всевышнего. Всевышний говорит,

что всякому, кто в молитвах  (д/ а) занят тем, что поминает Меня,
награда у Меня (для него] будет значительнее и достойнее той, что
получают просящие милостыню.

И еще [Пророк] сказал:
-  Отправляющий  зикр по Всевышнему среди беспечных (га-

филан) подобен живому среди мертвецов. Он -  как зеленое дерево
посреди сухостоя, и -  как стойкий боец за веру посреди спасаю-
щихся бегством.

Масаз ибн Джабал, да будет доволен им Аллах, заметил: «Пре-
бывающие в раю не по чему другому не испытывают такой скорби
(хасрат), как по времени, проведенному в миру без поминания Все-
вышнего».

4 К оран, 3:188.
5 К оран, 8:204.



Абу Хамид ал- Газали. Кимийа- йи  сасадат. Зикр  1 4 9

ИстинаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зикраzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

[!"" радацииzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA зикра].
Знай, что  зикр бывает четырех ступеней. П ервая. Когда он про -

говаривается без участия в этом сердца. Эф ф ек т  (асар) от него сла-
бый, но он есть, поскольку язык занят высоким служением (&ид~
мат), которое предпочтительнее для языка, чем если бы он был за-
нят чем- то никчемным, или не был бы занят вовсе.

Вторая. Когда он бывает в сердце, но не поселяется там и не
оседает. Таким образом, он должен усилием  {ба  такаллуф) удержи-
ваться в сердце, поскольку если не приложить усилий и стараний,
то сердце по природе своей вернется к невежеству и разговарива-
нию с самим собой  (хадис- и нафс).

Третья. Когда  зикр оседает в сердце, охватывает  (мастаулй)
его и поселяется в нем, причем занять его чем- то другим можно
[только], приложив усилие. Это [уже] бывает величественно.

Четвертая. Когда сердце охватывается объектом  зикра {мазкур),
то есть Всевышним, а не самим  зикром, так как существует разница
между тем, что все сердце  закира испытывает любовь к объекту
зикра, и тем, что оно испытывает любовь к [самому]  зикру. Однако
совершенство достигается тогда, когда  зикр и его осознание уходят
из сердца, а остается только объект  зикра. Будучи в большинстве
своем на арабском или персидском языках,  зикр в обоих случаях
имеет что- то от разговаривания самим с собой. Однако он [только]
похож на [такое] разговаривание. Суть же его в том, чтобы сердце
освободилось от разговаривания на арабском, персидском или ка-
ком бы то ни было языках, а стало бы все Им так, чтобы в нем не
осталось места ни для чего другого. Такое происходит в результате
чрезмерной любви  (махаббат- и муфртп), называемой   сишк. П ри этом
горячо любящий  (äuvufc) отдает себя всецело возлюбленному  (judiuyK).
Случается так, что сердце, занятое Им, забывает  (фарамуги) собствен -
ное имя, поскольку погружается настолько, что забывает  себя и все,
что есть, кроме Всевышнего. Или же сердце следует путем мисти-
цизма  (тасабвуф), тогда у суфиев это состояние называют раство -
рение  (фана*) и небытие  (нйсти). Другими словами все, из чего со-
стоит его  зикр, перестает существовать, и он сам перестает суще-
ствовать, поскольку также забывает самого себя.

У Всевышнего существуют миры, о которых мы понятия не
имеем. Для нас они означают «нёбытъ»  (нйст). «Быть»  (хасгп) для нас
значит осознание  (агахй) и осведомленность  Схлбар) о мире. Когда
кто- либо забывает о мирах, значащих для людей «быть», то по отно-
шению к нему они становятся «небыль», а когда он забывает свое «Я»
(худи- йи &уд), то он и по отношению к себе тоже становится «нё-
быть». Когда же от него не остается ничего кроме Всевышнего, то
его «быть» становится истиной  (хакк).



1 5 0  А. А. Хисматулин. Суфийская ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Это похоже на то, как если бы ты, взглянув на небо и землю
и на то, что на них есть, не увидел бы больше ничего и сказал, что
мир -  это не больше того [что я вижу] и все. Так и тот, не видя ни-
чего другого кроме Всевышнего, говорит, что все -  это Он, кроме
Н его ничего просто нет. Здесь и исчезает разделениеzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (ЬжуЬ'аи) меж-
ду ними, и наступает единение. Это -  начало* мира единства и со -
единения. То есть все, не относящееся к Богу, исчезает, и он уже
не осознает своей изолированности и отчужденности, так как изо-
лированность может познать тот, кто знает двойственность: Я и
Бог. Н о [находясь] в таком состоянии, он уже не имеет о себе пред-
ставления, и когда познает это, то уже не идентифицирует свою
изолированность, но только -  соединение.

Когда он достигает этой ступени  (дараджа), перед ним рас-
крывается ангельский мир  (сурат- и малакут). Души ангелов и свя-
тых демонстрируются ему в прекрасных образах, и то, что является
особенностью наличия божественности, предстает перед ним. Воз-
никают удивительные состояния, выразить которые не представля -
ется возможным.

Когда же он приходит в себя и возвращается к другим делам,
то тот э ф ф ек т [от пережитого] остается в нем, и он становится
одержим страстным желанием  (шаук) [повторения] этого состояния.
Мир и все, что в нем есть, все, чем заняты люди, уже не радует его
сердце. Телом он пребывает среди людей, а сердцем он -  там. Он
удивляется людям, погруженным в мирские дела. Он смотрит на них
сочувствующе, зная, чего они лишаются. Те же смеются над ним,
спрашивая, почему бы ему тоже не заняться мирскими делами, и
считая, что он близок к безумию и меланхолии.

Следовательно, тот, кто не достигает ступени растворения и
небытия, и с кем не случаются такие состояния  (ахвал) и озарения
(мушимфатп), но который тем не менее охватывается  зикром, уже
получает эликсир счастья  {кймиш- йи  cacädam), ибо когда  зикр начал
преобладать и вошел в привычку, то [человеком] овладевает любовь
до такой степени, что он начинает любить Всевышнего превыше
всего на свете. Суть же счастья заключается в том, чтобы [своя]
судьба  (масйр) и высшие приоритеты  (марджас) были связаны с Б о -
гом, тогда со смертью высшее удовольствие от созерцания Его будет
по степени [своей] любви.

У того же, кто возлюбил мирское, страдания и боль от разлу-
ки с мирским будут равносильны его любви к мирскому, как мы
уже и говорили об этом ранее.

Стало быть, тот, кто часто отправляет  зикр, и у кого [тем не
менее] не возникает таких состояний, как у суфиев, не должен ис-
пытывать отвращения [к этому делу], поскольку счастье связано не с
этим, но с тем, что сердце, украсившись светом  зикра, уже подго-
товило высшее счастье. Все, что н е проявилось в этом мире, про -



Абу Хамид ал- Газали.  Кимийа- йи са садат.  Зик р  1 5 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

явится [в том] после смерти. [Поэтому] необходимо постоянно при-
кладывать старания, наблюдая за сердцем, с тем чтобы оно было со
Всевышним и всегда осознавало бы то, что постоянный зикр -  ключ
к чудесам божественного царства. То же самое имел в виду П ро-
рок, да благословит его, его род и сподвижников Аллах и да при-
ветствует, когда сказал: «Всякий, желающий увидеть райский кущи,
должен часто поминать Всевышнего». П оскольку мы на это указы-
вали, постольку стало понятным, что суть всех культовых отправле-
ний это - zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  зикр. И стинным зикр бьюает тогда, когда отправляется во
исполнение религиозных заповедей  (амр 6а нахи) 6 , удерживая от
греха и совершая божье повеление. Если  зикр не отвечает этому
[требованию], то это свидетельствует о том, что такой  зикр  -  пустой
звук и истины в себе не содержит. Аллах знает, что правильно.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

[Традиционные  формулы  зикра]

Достои н ства  тасбих,  тахлил,  тахмид,  салат и  истигфар

[  Тахлил]

П ророк , да благословит его, его род и сподвижников Аллах и да
приветствует, говорит: «Любое благое дело, исходящее от раба

божьего, будет взвешено на весах в судный день, кроме фразы Л'а
ил'аха илла- л- лаху. П оскольку если ее положить на те весы, то она
перетянет семь небес и семь твердей, и все, что на них есть». И  еще
он добавил: «Если произносящий Л'а ил'аха илла- л- л'аху правдив  {садик)
[в произносимом] и [в тоже время] имеет грехов во множестве, срав-
нимом с земной пылью, то эти грехи ему прощаются». А также он
заметил:»» Всякий, сказавший  Л'а плоха илла- л- лаху искренне  (ßa щлм) 7 ,
окажется в раю»». И еще он сказал: «Для всякого, кто будет 100 раз
на день произносить -

Л'а ил'аха илла- л- л'аху бахдату (Н ет бога кроме Аллаха единого
Л'а шарика лоху Н ет с Ним никогоzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

6zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Амр ба Mcfpycp 6а нахи аз мункар, или сокращенно  амр 6а нахи -   с  одной  стороны,
божественное повеление делать что- либо из того, что известно (ма^руф) и признано
в исламе, как благое: намаз, пост  (руза), паломничество (хаджж), отчисления в поль-
зу общины {закат), и т. п. С другой строны, это -  отказ (uaxid от совершения пори -
цаемого и неприемлемого (мункар) исламом. См.: М/ ин М. Фарханг- и ф арси. Т. 1.
С. 351.
7  H&JÜIQ - такая искренность и чистота в делах, при которых для доказательтва ис-
кренности и чистоты суфий не требует себе в свидетели никого кроме Бога. Разни-
ца между правдивостью  (сидк) и искренностью (и&мс) состоит в том, что первый
термин относится к вербально выраженому отношению говорящего к чему- либо, тог-
да как второй является производной и функцией первого, вступая в силу с началом
действия, о котором шла речь. См.: М/ инМ. Фарханг- и ф арси . Т. 1. С. 173-



1 5 2  А.  А.  Хисматулин. Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Лоху ал- мулку 6аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA Его есть царство и
Лоху ал- хамду 6а Его есть слава и
Хува сала кулли  шай 'ин кадирун Он властен над всем и вся) -

это будет равносильно 10 рабам, отпускаемым на свободу, что за-
чтется ему как 100 добрых дел, а 100 грехов его будут стерты». Эти
слова служат также защитой  (хирз) от Дьявола до наступления ночи.
Фактически, любой произносящий эти слова как бы освобождает
4- х рабов -  сыновей И смасйла, мир да пребудет над ним  8 .

Та  с б их и  max  ми  д

П ророк, да благословит его, его род и сподвижников Аллах и
да приветствует, говорит: «Каждому, кто в день 100 раз произнесет
Субхана Аллахи  6а бихамдихи (Хвала Аллаху и мы воздаем Ему хвалу),
будут прощены все его грехи, будь они даже в количестве, сравни-
мом с моской пеной». И еще он сказал; «Всякому, кто после каждо-
го намаза будет произносить 33 раза -   Субх'аиа  Аллахи и 33 раза -
Ал- хамду ли- ллахщ и 33 раза -   Аллаху  акбару, и после чего закончит
100 кратным произнесением Ла  ил'аха илла- л- лаху  бахдату -   Ла гиари
ка лоху -   Лоху  ал- мулку  6а -   Лоху  ал- хамду 6а -   Хуба  сала  кулли  гиай'ин
кадйруи, будут прощены все его грехи, даже если они будут во
множестве, сравнимом с морской пеной».

Рассказывают, что [однажды] к П ророку, да благословит его,
его род и сподвижников Аллах и да приветствует, подошел некий
мужчина и сказал:

-  В миру мной пренебрегли. Я стал дервишем, обездоленным
и несчастным. Что мне можно посоветовать ?

Тот ответил:
, ~ Где твое ангельское благословение  (сал'ат- и мала 'та) и вос-

хваление сотворенного  (упасбих- и хллк), которыми достается хлеб
насущный  (рузи) ?

-  Что это, о П ророк Аллаха, да благословит его, его род и
сподвижников Аллах и да приветствует ?

-  Сто раз произносить -

Субх'аиа Аллахи  6а бихамдихи, (Хвала Аллаху и мы воздаем Ему хвалу
Субхана Аллахи  ал- азимщ Хвала Великому Аллаху и мы
6а бихамдихи воздаем Ему хвалу)
Истагфиру- л- лаха -  (Спаси Аллах) -

каждый день перед тем, как справишь предрассветный намаз, и с
началом дня, с тем чтобы мир повернулся к тебе, если будет на то
[Его] воля. Если же нет, то Всевышний каждой [твоей] ф разой со-

Исмиспл -  сын библейского, а затем и коранического И брахима.



Абу Хамид ал- Газали. Кимийа- йи  сасадат.  Зикр  1 5 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

творит ангела, который будет произноситьzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  пгасбих до судного дня.
Воздаяние  (саваб) от этого будет зачтено тебе.

И еще П ророк, да благословит его, его род и сподвижников
Аллах и да приветствует, сказал:

-  П раведные дела  (бакииат- и  салихат) -  это эти фразы: субха-
на- л- лахи, ал- хамду ли- л- лахи, л'а плоха илла- л- лаху, аллаху акбару.

И П ророк же, да благословит его, его род и сподвижников
Аллах и да приветствует, сказал:

-  Эти фразы я люблю больше всего того, что находится под
солнцем. Самые близкие слова для Всевышнего -  это эти четыре
фразы. Две [другие] фразы легки в произнесении, да тяжелы на ве-
сах [в судный день] и предпочтительны Всемилостивейшим:

Субхана- л- лахи 6а бихамдихи,
Субхана- л- лахи ал- азплш.

Нищие сетовали П ророку, да благословит его, его род и
сподвижников Аллах и да приветствует:

-  Имущие уже получат все воздаяния загробной жизни, по-
скольку любые культовые отправления, которые мы совершаем, они
тоже совершают, но при этом они раздают пожертвования  Qcadafcd),
а мы не можем этого сделать.

На что он им ответил:
-  Для вас каждый  тасбих, тахлил и  такбир -  как пожертвова-

ние. То же самое относится и к вашему исполнению религиозных
заповедей. Если же кто- либо из вас положит кусок в рот супруги
своей, это тоже будет пожертвование. Знай, что благодать от [про-
изнесения]  тасбиха и  тахмида у дервиша больше по той причине,
что его сердце не глухо к несправедливостям в миру, и [поэтому
эти] фразы, выходящие из его уст, бывают чище и подобны зерну,
брошенному в ухоженную землю, от которого и след [остается] зна-
чительнее, и -  результат.  Зикр же в сердце, погрязшем в мирских
страстях, подобен зерну, брошенному в солончак и оставляющему
меньший след.

Салат

Однажды П ророк, да благословит его, его род и сподвижни-
ков Аллах и да приветствует, вышел с радостным лицом и сказал:

-  Джабраил, да будет доволен им Аллах, посетил меня и пере-
дал слова Всевышнего: «Не суди строго всякого из твоей общины,
кто раз пошлет тебе благословение, я благословлю его десять раз.
Если же он единожды поприветствует тебя, я воздам ему десяти-
кратным приветствием«.

[После чего] П ророк, да благословит его, его род и сподвиж-
ников Аллах и да приветствует, сказал:



1 5 4  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я ритуальна я практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

-  Всякий благословивший меня, будет благословлен всеми ан-
гелами, вне зависимости от того благословит он меня единожды или
много раз. [Однако] предпочтительнее для меня тот, кто станет бла-
гословлять меня чаще. Тому же, кто единожды благословит меня,
это зачтется за десять праведных дел, а десять неправедных -  будут
стерты. Того, кто в своих письменных сочинениях благословит ме-
ня, будут охранять ангелы до тех пор, пока имя мое будет оставать-
ся в этих сочинениях.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Истигфар

Ибн Массуд, да будет доволен им Аллах, заметил:
-  В К оране существуют два айата. Всякому небезгрешному,

прочитавшему эти два айата и испросившему прощения, будут про -
щены девять его грехов. П ервый: «Тем, которые, сделавши какое-
либо гнусное дело, сделавши зло себе самим, вспомнят о Б оге и по-
просят прощения грехов своих» 9 ; и второй: «Кто делает зло или
обижает свою душу, и после того просит прощения у Бога, тот най-
дет Б ога прощающим, милосердным» 1 0 .

Всевышний сказал П ророку, да благословит его, его род и
сподвижников Аллах и да приветствует:  «Фасаббах бихамди раббика да
астагфирху» (Восславь хвалой Господа твоего и испроси у Н его про-
щения) *. П оэтому П ророк, да благословит его, его род и спод-
вижников Аллах и да приветствует, часто повторял:

Субщнака аллаху мма 6а (Хвала Тебе, Б оже, и
Бщамдика  аллахумма Воссылаем хвалу Тебе, Б оже,
Агфир ли  инпака Ты прости меня
Лита ат- таввабу ар- рахйму Ты -  прощающий, милосердный)

И еще П ророк , да благословит его, его род и сподвижников
Аллах и да приветствует, сказал:

-  Всякий испрошающий прощения, найдет успокоение  (фа-
радж) от любого рода печали и избавление от любого рода нужды
(танги) и получит хлеб насущный Срузи) оттуда, откуда не ведает. Я
сам по 80 раз в день произношу [формулы]  истигфар и тауба.

П оскольку он делал так, следовательно ясно, что другим ни-
когда не следует быть свободным от [выполнения] этого. Также он
заметил:

-  Всякому, кто перед отходом к о сну 3 раза произнесет  Ас-
тагфиру- л- лаха  аллазй  л'а илаха  шла  хува  ал- хаййу  ал- каййуму (Спаси
Аллах, у которого нет бога кроме Н его [самого], живого, сущего),
будут прощены все его грехи, будь они даже в количестве, сравни-

9 К оран, 3:129.
1 0 К оран, 4:110.
11 К оран, 110:3.



Абу Хамид ал- Газали.  Кимийа- йи са садат.  Зик р  1 5 5zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

мом с морской пеной, или с песчинками в пустыне, или с листьями
на деревьях, или с днями [со дня сотворения] мира. А всякому не-
безгрешному, совершившему правильно ритуальное омовениеzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (та-
xäpani), отправившему два pahfama намаза и испросишему прощения,
будут прощены девять его грехов.



Сама с

АСА восьмой
Об э ти к ете слушания,zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

вадзкда, и о понятии слуша-
ния, [которые] мы, если будет

уаодно Аллаху, рассмотрим
8 двух разделах

З най, что чтение К орана -  самое лучшее из религиозных от-
правлений, в особенности, когда оно происходит стоя во время

намаза. П ророк , да благословит его, его род и сподвижников Аллах
и да приветствует, говорил:

-  Лучшее из всех религиозных отправлений моей  уммы зак -
лючается в чтении К орана.

-  Если кто- либо, кому была дарована милость чтения К орана,
думает, что другому было пожаловано нечто большее, чем ему, [то
он тем самым] преуменьшает то, что Всевышний возвеличил.

-  Если К оран переложить на кожу, то огонь ее не возьмет.
-  В судный день пред Всевышним не будет ходатая  (шафгГ)

величественнее К орана П ророка, [этим ходатаем не будут] ни анге-
лы, ни кто- либо другой.

-  Всевышний говорит о том, что каждый, кто в своих молит-
вах читает К оран, являя этим лучшее из благодеяний признательно-
сти, будет Мной прощен.

И еще он, да благословит его, его род и сподвижников Аллах
и да приветствует, сказал:

-  Сердца ржавеют, подобно железу.
В связи с чем у него спросили:
-  О П ророк Аллаха, да благословит его, его род и сподвиж-

ников Аллах и да приветствует, чем же их можно отполировать?
-  Читать К оран и помнить о смерти. Когда я покину вас, то

оставлю вам двух наставников  (васиз), которые [всегда] будут сове-
товать вам. Один из них -  говорящий, второй -  молчащий. Говоря -
щий наставник -  К оран. Молчащий наставник -  смерть.

Ибн Массуд, да будет доволен им Аллах, говорит:



Абу  Хамид  ал- Газали.  Кимийа- йи сасадат.  Сама0  1 S TzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

-  Читайте К оран, ведь каждый [произнесенный из него]zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  звук.
(харф)1 будет оценен, как десять благодеяний  (хасана). П ри этом я
не говорю, что  алал (мука) -  звук, но  алиф -  отдельный звук,  лам ~
отдельный и  мим -  отдельный звук.

Ахмад Ханбал, да будет милостив к нему Аллах, говорит:
-  Я видел во сне Всевышнего и спросил у Н его: О, Господи,

как лучше к Тебе приблизиться? На что Он ответил: Словом Моим.
Тогда я [вновь] спросил: Если при чтении К орана мне раскроется
смысл, а если нет? Он ответил: Если раскроется, [то приблизишься],
ну а если нет, то это — чтение невежд.

Знай, что всякий обучившийся чтению К орана, достиг высо-
кой ступени  (дараджа). Ему необходимо сохранять [в себе] уважение
к К орану и предохранять себя от неправедных поступков, проявляя
во всех состояниях воспитанность  (адаб). В противном случае есть
опасение  (бйм), что К оран станет его врагом (х/ гсм).

П ророк , да благословит его, его род и сподвижников Аллах и
да приветствует, [однаджы] сказал:

-  Наибольшим лицемерием в моей  умме отличаются чтецы
К орана.

Абу Сулайман Даранй, да будет милостив к нему Аллах, [как- то]
сказал:

-  Адское воинство  (зашнййа) скорее подвесит порочного
чтеца К орана, нежели двуличного язычника, поскольку Всевышний
говорит: «Послушай, раб Мой! Ты не стыдишься  (ишрм) [Меня]? А что,
если взявши в руки письмо, нашедшее тебя, когда ты в пути, ты
должен сойти с дороги, присесть, внимательно прочитать его и по-
размыслить над ним? Так вот, эта Моя Книга -  Мое письмо, которое
Я написал тебе, с тем чтобы ты смог подумать и следовать ей. Ты
же отвергаешь ее и не следуешь ей. Что с того, что ты ее читаешь,
не думая?»

Хасан Басрй, да будет милостив к нему Аллах, говорит:
-  Те, которые были до вас, считали К оран письмом, послан -

ным им от Всевышнего. Ночами они размышляли над ним, днем -
следовали ему. Вы же, правильно произнося слова и огласовки (г/ раб), но
беспечно относясь к его указаниям, восприняли его уроки, как уже
[выполненное] вами дело.

В общем, необходимо знать, что целью К орана не является
[просто] чтение, но -  действие. Чтение нужно для запоминания, за-
поминание -  для выполнения указаний. Тот же, кто читает, но не
выполняет, подобен божьему рабу, получившему письмо от Всевыш-
него с указаниями к действию, который  уселся и выразительно чи-
тает это письмо, правильно произнося его текст, но [при этом] ни-

1  Харф -  слово полисемично и может означать: «буква», «звук», «слово».



1 5 8  А.  А.  Хисматулин . Суфийска я ритуальна я практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

чего из указанного в нем, не выполняет. Без сомнения такой за-
служивает ненавистиzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (ма/ сгп) и наказания Сукубат).

В н е ш н и й э т и к е т р е ц и т а ц и и К о р а н а

В нешне необходимо соблюдать шесть следующих [положений].
Первое. Читать необходимо с почтением, перед тем совершив

ритуальное омовение  (maxäpatri), сев лицом к Мекке и исполнив-
шись смирения, как во время намаза.

Эмир правоверных сАли, да будет доволен им Аллах, говорит:
-  Тому, кто читает Коран стоя во время намаза, каджая про-

изнесенная буква будет засчитана как за сто праведных дел. Если
же сидя во время намаза -  как за 50, если це во время намаза, а во
время ритуального омовения -  как за 25, если же не во время ри-
туального омовения, то больше, чем за 10 праведных дел, зачтено
не будет.

Предпочтительнее чтение ночью, во время намаза, когда серд-
це свободно [от мирского].

Второе. Необходимо читать медленно (äxuand), вдумываясь {тад-
бйр) в смысл читаемого и не стремясь закончить {^а?пм) его поско-
рее. Если же торопятся, с тем чтобы за день прочитывать весь
текст, то Пророк, да благословит его, его род и сподвижников Ал-
лах и да приветствует, [о таких] говорит:

-  Всякий, заканчивающий чтение Корана менее, чем за трое
суток, не будет его знать.

Ибн  сАббас, да будет доволен им Аллах, сказал:
-  Я читаю медленно и вдумчиво [суры] «Землетрясение»» [99] и

«Поражающее»» [101], а с [суры] «Корова» [2] и «Семейство Имрана»» [3]
предпочитаю читать быстро.

сА'иша, да будет доволен ею Аллах, наблюдала за человеком,
очень быстро читавшим Коран, на что она сказала:

-  И  не молчит, и Коран не читает.
Если неарабоязычный  Саджами), не знающий значения [слов]

Корана, будет также читать медленно, то это предпочтительнее,
поскольку [при этом] к [Корану] сохраняется уважение.

Третье. Плач. Пророк, да благословит его, его род и сподвиж-
ников Аллах и да приветствует, говорит:

-  Читая Коран, плачьте! Если же плач не идет, вызовите его
усидием  iß а таклйф).

Ибн  сАббас, да будет доволен им Аллах, говорит:
-  Поторопись в битье поклона во время произнесения  Субха-

на аллази... (Хвала тому...), с тем чтобы [успеть] заплакать. Если гла-
за при этом остаются сухими, то сердце должно зарыдать.

Пророк, да благословит его, его род и сподвижников Аллах и
да приветствует, говорил:



Абу  Хамид  ал- Газали.  Кимийа- йи сасадат.  Сама0  1 5 9zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

-  К оран ниспослан дня [осознания] скорбиzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (андух), поэтому
читая его, скорбите. Всякий, обдумывающий обещания, угрозы и
приказания в К оране, осознав свою немощность  Саджз), вынужден
будеть скорбеть, если он не невежда.

Четвертое. Н ужно воздавать должное  (xa/ cfc гузаштан) каждо-
му айату, как П ророк , да благословит его, его род и сподвижников
Аллах и да приветствует, когда дошел до айата о мучениях  (?азаб),
произнес [формулу] взьюания о помощи (истисаза)2; когда же дошел
до айата о милости  (рахмагп), испросил милости 3; в айате об очи -
щении  (танзййа) -  произнес  гпасбих4. В начале [чтения] он воззвал к
помощи, а как только закончил читать, то сказал:

-   АллахуммаУ  архамнй (Аллах Всевышний, ниспошли мне
би- л- кур 'ани 6а милость в чтении К орана и
аджсалху ли  имаман 6а нуран преврати его (для меня] в вождя и

свет,
6а худдан 6а рахматан. и руководство, и милость.
-   Аллахумма, заккирни  минху Аллах Всевышний, напомни мне о
мл насййту том, что я забыл,
6а саллимнй  минху и научи меня тому,
ма джахилту чего я не знал,
6а арзукнй  тилаватаху и даруй мне следование за ним
аш'а  ал- ллайли  6а ащ'афа посреди ночи и в любое
ан- нахари время дня,
6а аджсалху худжжатан ли и преврати его в окончательный

довод.
Й'а раббу- л- алимпна. О Владыка миров!)

Когда доходят до айата, требующего отбивания поклона  (су-
джуО), отбивают поклон, [однако] произнося сначала  тасбих, после
чего отбивают поклон. П ри соблюдении необходимых условий  (ишрт)
намаза -  ритуального омовения и прикрывания срамных признаков
пола  (сипгр- и саурат) -  произнесение  такбира и отбивание покло-
нов -  достаточны [даже] без произнесения [формул] вероисповеда-
ния {ташаххуО) и приветствия  реалам).

П ятое. Н еобходимо читать тихо [в том случае], если в нем [в
Коране] встречается что- то о видениях  (рййа% или если [громкое]
чтение может расстроить намаз кого - то другого. В предании гово -
рится, тайна достоинства К орана — в громком чтении, как тайна
достоинства милостыни  (садака) -  в открытой раздаче. П оэтому,
если существует уверенность [в отсутствии необходимости тихого
чтения], то лучше всего читать в голос, с тем чтобы другой также

2  Истисаза -  формула взывания о помощи -   Асузу би- л- мгхи («Упаси Аллах!»).
3 Формула испрошения милости -   Рахмату- л- лахи («Да смилуется Аллах!»).
4  Тасбщ -   Субхана- я- лахи («Хвала Аллаху!»).



1 6 0  А.  А. Хисматулин. Суфийская ритуальная практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

слышал и получал бы от слушанияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  {сама0) свою долю  (насиб), дабы к
нему также пришло бы большее осознание с концентрацией усилий
(химмат) и увеличением энергии  (иишагп), разбивая его сон и про -
буждая других спящих. Если все эти намерения сольются воедино,
то каждый получит воздаяние  (саваб) [за доброе дело].

Если будут читать по кораническому свитку  (мусхаф), то это
даже лучше, поскольку дает работу также и глазам. Говорят, что
хатм по свитку эквивалентен семи  хатмам [без него]. Один из еги -
петских  фатхов подошел к Ш афи си, да будет доволен им Аллах, и
увидел его отбивающим поклон перед лежащим свитком, на что тот
сказал:

-  Ваш  факих [=  законовед] занимается К ораном. Я же, по от-
правлении ночного намаза, кладу свиток перед собой и до утра не
смыкаю глаз.

П ророк , да благословит его, его род и сподвижников Аллах и
да приветствует, подошел к Абу Б акру Сиддику, да будет доволен
им Аллах, увидев его отправляющим ночной намаз и тихо читающим
К оран, и спросил у него:

-  П очему ты читаешь тихо ?
-  Я с Ним разговариваю. Он меня слышит.
[После чего] он увидел сУмара, да будет доволен им Аллах,

читающим в голос, и спросил:
-  П очему ты читаешь в голос ?
-  Я бужу спящих и отгоняю прочь Дьявола.
Н а что он сказал:
-  Оба делают благое дело  {пику).
Следовательно, деяния такого рода определяются намерением

Снйййапг), и поскольку же намерения обоих были благими, оба по-
лучат воздаяние [за доброе дело].

Шестое. Стараться читать его мелодичным голосом (äßäs-u xjyiu),
как на то указывал П ророк, да благословит его, его род и сподвиж-
ников Аллах и да приветствует:

-  Украшайте чтение К орана мелодичными голосами.
П ророк , да благословит его, его род и сподвижников Аллах и

да приветствует, увидев раба Абу Хузайфы читающим К оран мело-
дичным голосом, сказал:

-   Ал- хамду ли- ллахи  аллазй  джасала фи уммути  мислаху (Слава
Аллаху, сделавшему так, что в моей общине есть такие, как он).

П ричина этого заключается в том, что чем мелодичнее голос,
тем большие последствия в сердце вызываются чтением Корана. Тра-
диция говорит о том, чтобы читали возвышенно  (михраби), но при
этом чрезмерная интонированность  (алхан) ф раз и слов, как то де-
лают певцы, неприемлемы (ла/ срух).



Абу  Хамид  ал- Газали.  Кимийа- йи  сасадат.  Сама0  1 6 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

В н ут р е н н и й э т и к е т р е ц и т а ц и и К о р а н а

П ервое. Осознавать величие Слова, которое есть предвечноеzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
{кадим) Слово Всевышнего, являющееся Его качеством, сокры-

тым в Его сути  (загп). То же, что проходит через язык, -  слова. Это
подобно тому, как легко произнести «огонь»», у всякого для этого
достанет сил, но -  не достанет сил вытерпеть его жар. Аналогичное
происходит с истиной значения слов Корана. Если она выявит себя,
то семь небес и семь твердей не смогут вытерпеть ее сияющее про-
явление  (тпаджалли). Поэтому Всевышний сказал:  «Лау  анзална хаза
ал- fcyp'äua  сала джабалин  лара'айгпаху хДшис- ан  мугпасаддисан  мин  х/ гш-
üamu аллахи «(Если бы Мы низвели Коран на гору, ты увидел бы ее
смиренно расколовшейся от страха перед Аллахом)5.

Однако красота и величие Корана сокрыты за покровом слов
(касватп- и хуруф), так как языки и сердца [человеческие] не смогут
их вынести. И иначе как за покровом слов нельзя донести их до
человека. Это не служит основанием для того, чтобы [считать что]
за словами нет великого деяния. То же самое происходит с живот-
ными, которыми невозможно управлять, обучать их правилам пове-
дения, приказывать им, используя человеческий язык, поскольку
они не в силах понять его. Хотя не находя другого выхода, исполь-
зуются звуки, близкие звукам животных, с тем чтобы ими вразумить
их. Они слышат эти звуки, выполняют свою работу, но не понимают
скрытого за ней смысла (хикмагп). Так например, мул с окриком на-
чинает вспахивать землю, но смысла, скрытого за вспахиванием, не
осознает. [Не осознает] цели того, что вспаханная земля насыщает-
ся воздухом, вода смешивается с тем и другим, и когда эти три
[элемента] объединяются, то, возможно, становятся питательной сре-
дой для зернышка, которое [затем] и выращивают.

Участь  (насйб) человека в чтении Корана -  то же слушание
звуков и внешний смысл, не более того. Но некоторые полагают,
что Коран -  только слова и звуки, а это -  уже предел их слабости и
смирения (т. е. они сходны с животными. -   А. X). Подобное проис-
ходит, когда кто- либо считает, что истина огня (ämuui) это -  [сово-
купность букв]  алиф, та и  шин, не осознавая того, что если бумага
займется огнем, то он ее сожжет, и она не в силах будет совладать
с ним. Тем не менее, эти же буквы [«огня»»], присутствуя на бумаге,
не оставляют на ней никаких следов. То же самое относится и к
человеческому телу  (калбуО), с пребывающим в нем духом  (рух). В
словах это выражается как дух и тело, но превосходство тела [че-
ловека над другими телами] возникает в результате духа, превос-
ходство слова «дух»» -  в результате [скрытого за этим словом] смыс-

Коран, 59:21.



1 6 2  А.  А.  Хисматулин. Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ла. Полный анализ в такого рода книге [как эта] не представляется
возможным.

Второе. П еред чтением К орана [необходимо] присутствие в
сердце величия Всевышнего, так как это ~ Его Слово, и осознание
той опасности, которой подвергают себя, читая Его Слово. Посколь-
ку Он сказал:zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Ла йамассуху илла- л- мутаххаруна («К нему прикасаются
только чистые»)6. К свитку нельзя прикасаться иначе, как чистыми
руками, а истины Слова не постигнуть иначе, как очищенным от
скверны дурного характера сердцем, украсившимся величествен -
ным сиянием и почтением  (нур- и тасазйм  6а тавкпр). Так, когда  Ук-
рала 7 раскрыл свиток, то забился в припадке  (гаши)у повторяя:  Ха-
за каламу рашй (Это -  слово Господа).

Н икто не сможет познать величия К орана до тех пор, пока
не познает величия Всевышнего. А это величие не будет присут-
ствовать в сердце до тех пор, пока не будет размышлений о Его
качествах и деяниях  (сифф'ат ва  афсал). Когда в сердце будет при -
сутствовать [осознание] престола и трона  Сарш 6а tcypcii), семи небес
и семи твердей, и всего того, что есть между ними, как то: ангелов,
джиннов и рода человеческого, и животных, и насекомых, и мине-
ралов, и растений, и различных видов сотворенного  (ма&лукагп), ког-
да придет осознание Корана, как Слова о том, что все это ~ во вла-
дениях Его могущества, [осознание того] что если же Он уничто-
жит все, то -  без страха, что -  в Его совершенстве нет изъянов,
ч т о -  Он одновременно-  Творящий, Имеющий и Дающий, тоща, воз-
можно, в сердце появится небольшая толика  {шамма- йи) Его ве-
личия.

Третье. Осознание сердцем читаемого, не допуская невнима-
тельности и разговаривания самим с собой  {хадйс- и нафас), и раз-
броса [мыслей]. Все, что прочитано невнимательно, необходимо
считать нечитанным и вновь вернуться к этому. Подобное бывает тог-
да, когда кто- либо зайдет в сад полюбоваться [цветами], но, не об-
ращая внимания на чудеса сада, выйдет из него. Так и К оран -  мес-
то любования правоверных. В нем множество чудес и премудрос-
тей. Если кто- либо задумается над ними, то уже не сможет ото -
рваться ни на что другое.

Следовательно, у того, кто не знает значения К орана, будет
доля меньшая, но он должен осознавать его величие в своем серд-
це, дабы не было разброса в мыслях  (параканда- йи андйгшг).

Четвертое. Думать над смыслом каждого слова, с тем чтобы
понять. Если понять с первого раза не получается, то вернуться.

6 К оран, 56:78.
7 'Акрами  ибн Лбу Джахл (уб.634) — известен тем, что его неуверовавший отец воевал
с П ророком и был убит, после чего сын принял ислам и стал его ярым защитником.
См:  М/ инМ. Фарханг- и фарси. Т. 5. С.1186.



Абу  Хамид  ал- Газапи. Кимийа- йи сасадат.  Сама0  1 6 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Если получаешь удовольствие [от прочитанного места], то тоже
вернуться, поскольку такое чтение предпочтительнее многочтения.

Абу З арр, да будет доволен им Аллах, рассказывал о том, что
П ророк, да благословит его, его род и сподвижников Аллах и да
приветствует, в течение одной ночи во время намаза возвращался к
этому айату 20 раз:zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Ин  т/ аззибхум  фаиннахум с ибадука 6а ин тагфир-
лахум  фаинпака анша ал- азизу  ал- хакйму  6а бисми- л- ллахи ар- рахмани
ар- рахйми («Если Ты их накажешь, то ведь они -  Твои рабы, если прос-
тишь их, то ведь Ты -  великий, мудрый. Во имя Аллаха, Всемилос-
тивейшего и Милосердного»)8.

Сасид ибн Джубайр возвращался к этому айату в течение но-
чи:  Ва  амтазу  ал- йаума аййуха  ал- муджримуна («Отделитесь сегодня,
грешники») 9 .

Если же при чтении одного айата думают о другом, то [счи-
тается, что] такому айату как бы не отдано должное. сАмир ибн  сАбд-
аллах, сетуя на свои навязчивые мысли  (басбад [во время чтения],
говорил:

-  Это мирские помыслы. Если мне в грудь всадят нож, мне
будет легче, чем тогда, когда во время намаза появляются мирские
мысли. Сердце же мое занято тем, что [думает] о том, как в судный
день я предстану перед Всемогущим и Великим Господом. Когда же
я возвращаюсь [к действительности], я считаю эти мысли навязчи-
выми.

Читая каждое слово [текста в] намазе, необходимо думать
только о его значении и более ни о чем. Когда же на ум приходят
другие мысли, даже религиозные, это -  навязчивые  мысля. В каж-
дом айате нужно думать только о его значении. Читая айаты о ка-
чествах Всевышнего, [следует] размышлять над тайнами этих ка-
честв, с тем чтобы понять, что значит священный  (куддус), всемогу-
щий Сазйз), мудрый  (хакйм), могущественный  (джабб'ар) и т. п. Читая
айаты о [Его] деяниях, типа:  хллака  ас- самабати ба- л- арза. («создал
небеса и землю») 1 0 , [следует] понимать под чудесами сотворенного
величие Творца и осознавать совершенство Его знания и могуще-
ства до такой степени, что куда бы ни падал взор, во всем видеть
Истину в JEro лице и от Н его. Читая этот айат -   анн'а хплакна ал- инс'а
на мин  нутфатин («Мы создали человека из капли») п -  [следует] по-
размыслить над чудесами этой капли, над тем, каким образом из
качества одной капли воды появляется такое многообразие, как - то:
мясо, кожа, артерии, скелет. И как из них сотворяются другие
органы: голова, руки, ноги, глаза и прочие. И как затем появляются

8 К оран, 5:118.
9 К оран, 36:59.
10 К оран, 36:81.
11 К оран, 36:77.



1 0 4  А.  А.  Хисматулнн. Суфийская ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

такие чудесные способности как слух, зрение, жизнь и тому подоб-
ное. Разъяснение значений во всем К оране [конечно] бывает зат-
руднительно, но его назначение -  [осознание страха] перед [буду-
щим] наказаниемzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (танбиййа) путем размышления над ним.

Смысл К орана для трех категорий лиц не является доступ-
ным. Во- первых, для тех, кто вначале не ознакомился с формаль-
ным  тафсирож и не знает арабского. Во- вторых, для тех, кто обре-
менен тяжкими грехами или стал еретиком, так как сердце такого
погрузилось во мрак невежества от грехов  (лшссиййат) и нововве-
дений  (бидсагп). В- третьих, для тех, кто настолько уверовал в слово,
что признает только его внешнее значение, а от того, что происхо -
дит в сердце вопреки этому значению, испытывает отвращение. Для
такого никогда не представится возможным проникновение дальше
внешнего смысла [Корана].

П ятое. Сердце чтеца должно охватываться различными чувст-
вами в зависимости от смысла айатов. Когда доходят до айата о стра-
хе перед Б огом  (хдуф), все сердце [чтеца] должно быть охвачено
страхом  (xapäc) и стенанием {зари). Когда он доходит до айата о ми-
лости божьей  (рахмат), то в нем должны появиться открытость и
радость. Когда он слышит об атрибутах Всевышнего, то -  смирение
и покорность. Когда же он услышит об увертках  (мухалат) невер -
ных в отношении достоинств Всевышнего, говорящих о том, что у
Н его будто бы есть помощники и сыновья, необходимо понизить
голос и читать с чувством стыда и смущения. То же самое относит-
ся к значению каждого айата. Это значение следует сопереживать,
дабы отдавать айатам должное.

Ш естое. Слушать К оран так, как будто бы он исходит [непос-
редственно] от Всевышнего. Необходимо предположить  (такдйр) его
исходящим в экстатическом состоянии  (хал) [непосредственно] от
Всевышнего. Один из великих говорит [по этому поводу]:

-  Я читаю К оран, не получая наслаждения  (халавагп) до тех
пор, пока не представлю его ниспосылаемым от П ророка, да благо-
словит его, его род и сподвижников Аллах и да приветствует. П ос-
ле чего я иду дальше и представляю  себе его исходящим от Джаб-
раила, мир да пребудет над ним. Наслаждение увеличивается. Затем
я захожу еще дальше, достигая высочайшей отметки  (манзалат- и
михин), и читаю его теперь, как будто бы он исходит непосред-
ственно от Всевышнего. Тогда я получаю такое наслаждение  (лиз-
зат), которого никогда до этого еще не получал.



Чтение

АСА восьмой
О чтении Корана

З най, что Всевышний это -  тайнаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (сирр) в сердце человека, ко -
торая настолько скрыта в нем, что подобна огню в кремне и

огниве. С ударом огнива по кремню тайна огня обнаруживается и
становится видной всем. Точно так же и слушание  (самас) мело-
дичного  (&ушмаузуи) голоса приводит в движение глубины сердца и
поднимает [из его глубин] что- то на поверхность, причем все про -
исходит помимо воли человека. П ричина этого кроется в той связи
(мунасибат), которую истина сердца имеет с высшим миром  (алам- и
сулвп), называемым еще миром духов  (алам- и  арбах). Высший мир -
мир изящества и красоты. Суть изящества и красоты -  гармония.
Все, что гармонично, является феноменом красоты того мира. Все,
что в [нашем] чувственном мире  (алам- и  махс'ус) обладает красотой,
изяществом и гармонией, все это -  плоды изящества и красоты того
мира. Следовательно и благозвучный голос обладает гармонией и
подобием чудес того мира. П о этой причине сердце становится вос-
приимчивым  {кгахйУ. в нем проявляется страсть  (гиаук) и возбужде-
ние  (харакагп). Сам человек может и не знать, в чем тут дело. А дело
в том, что это происходит в простом сердце, не заполненном любо-
вью и страстью, приводящими к такому [состоянию]. Однако, когда
сердце не пустует, а занято чем- либо, тогда то, чем оно занято, при -
ходит в движение, подобно пламени [костра], горящего интенсив-
нее, когда его раздувают. Для всякого, кто несет в своем сердце
пламя страсти к Всевышнему,  самас бывает важным [делом], так как
это пламя разгорается еще ярче. Для всякого же, у кого в сердце
любовь угасла  (батил),  самас бывает смертельным ядом  (захр- и  ка-
тил). Для него это запрещено (хар'ам).

Среди улемов существуют разногласия по поводу дозволенно-
сти  (халал) и недозволенности  (хар'ам) салшс. Всякий, кто решил, что
это не дозволено, судил поверхностно  (аз ахл- и захир). Ему и в голо-
ву не пришло, что воистину, любовь к Всевышнему оседает в чело-
веческом сердце. Он рассуждает так: человек может испытывать
любовь только к себе подобным  (аз джинс- и &уд), поэтому как он



1 6 6  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

может любить то, что ему не подобно и не имеет с ним никакого
сходства. Рассуждая как он, нельзя предположить, что в сердце мо-
жет быть что- то, кроме плотской любвиzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (ишк- и ма&лук). Допустить
плотскую любовь к Богу, исходя из представления о подобии1, -
неверно. Поэтому он и говорит, что  сама -  либо развлечение  (б'ази),
либо происходит от плотской любви. И то и другое в религии по-
рицаемо  (мазмум). Если же его спросить, что значит то, что любовь
к Всевышнему обязательна  (ваджиб) для [Его] творений  (ХАЛК), он от-
ветит, что это -  покорность и исполнение религиозных обрядов. В
этом кроется большое заблуждение, в которое впали эти люди. Мы
в книге «Любовь»  (махаббат), в разделе «Спасение»  (мунаджджййат)
указываем на это. Здесь же скажем, что выносить суждение о самас

нужно исходя из сердца, поскольку  сама не привносит в сердце
ничего, чего бы там не было, но приводит в движение то, что там
уже есть.

Всякий, имеющий в сердце то, что с точки зрения шариата
считается приемлемым  (махбуб) и требует укрепления (кувват) путем
самас, получит воздаяние  (саваб) [за это благодеяние]. Со всяким же,
имеющим в сердце что- то фальшивое и порицаемое шариатом, во
время  самас случаются мучения. Для всякого, свободного и от пер-
вого, и от второго, для кого  сама -  лишь развлечение, и кто есте-
ственным путем  (ба хукм- и гпабс) получает от этого удовольствие  (лиз-
загп), для того  сама дозволительно (мубах).

[Ти п ы а уд и р о в а н и я в з а в и с и м о с т и от и с хо д н ы х
к а ч е с т в а уд и т о р а .

Т и п п е р в ы й : б е з з а б о т н о е с л уш а н и е ]

Т аким образом  самас подразделяется на три типа. Тип первый —
беззаботное слушание и слушание ради развлечения. Этот спо-

соб  (шарик) слушания беззаботных людей, все в мире для которых
забава  (лахв) и развлечение. Такое тоже бывает. Но недопустимо
(раба  набувад) считать  сама запретным по той лишь причине, что
оно приятно, так как приятное не значит запретное. А то, что из
приятного является запретным, является таковым не потому, что
оно приятно, но потому, что в приятном может таиться вред (зарар)
и развращенность  (фасад). Так например, пение птиц тоже приятно,
однако оно не запретно. То же относится к свежести растений,
проточной воде и наблюдению цветения и цветов. Все это -  прият-
но и не запретно. Следовательно, мелодичный голос по отношению
к слуху подобен ручью и проточной воде по отношению к зрению,

1 П редставление о подобии, уподобление  (тамбпх)  -  антропоморфизация или оче-
ловечивание Аллаха и вообще любое сравнение Аллаха с чем- либо. П одробнее см.:
Ислам: Энциклопедический словарь. С. 235 -  236.



Абу Хамид  ал- Газали.   Кимийа- йи са садат.  О чтени и  Коран а  1 6 7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

и так же -  аромату мускуса по отношению к обонянию, и так же -
хорошей пище по отношению ко вкусу, и так же -  хорошему изре-
чению по отношению к разуму. К аждое из этих чувств есть особый
род удовольствия. П очему же из их числаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  самас должно быть запрет-
ным? Аргументом тому, что вдыхание аромата, развлечения и наблю-
дение не являются запретными, служит рассказ сА'иши, да будет до-
волен ею Аллах, о том, как в праздник  сИ д темнокожие  (затиши)
развлекались в мечети. «Пророк, да благословит его, его род и спо-
движников Аллах и да приветствует, подошел к о мне и спросил о
том, хочу ли я посмотреть на это. Я ответила, что хочу. Тогда он
встал у двери, поднял меня на руки, чтобы я могла наблюдать. П ос-
ле чего он несколько раз спрашивал меня о том, достаточно мне
или нет. Я отвечала отрицательно».

Это предание  (&абар) надежно, мы уже упомянули его в этой
книге. Из него становятся очевидными пять дозволенностей (ру&сат):

1. Н е запрещаются эпизодические развлечения, забавы и зри -
тельское участие в них  (назарат дар аи), так как в развлечениях тех
темнокожих были и танцы и песни.

2. Они проделывали это в мечети.
3. И з предания явствует, что когда П ророк , да благословит

его, его род и сподвижников Аллах и да приветствует, отвел туда
сА'ишу, да будет доволен ею Аллах, он сказал: «Играйте«. То есть это
было распоряжение  (фарлшн). Как же можно отдавать распо - ряже-
ние на совершение запретного?

4. И нициатором был он, когда спросил сА'ишу, да будет дово-
лен ею Аллах, о том, хочет ли она посмотреть. Это была просьба
(та- ка?а), а не как если бы к его приходу она уже наблюдала за ни-
ми, а они бы замолчали. Тогда было бы позволительно сказать так,
чтобы не расстраивать ее своей раздражительностью.

5. Он сам простоял с сА'ишой, да будет доволен ею Аллах, ка-
кое- то время, хотя наблюдение за игрой не было его делом.

Из вышесказанного становится очевидным, что для ублагот-
ворения женщин и детей с целью услаждения их сердец такого ро -
да деяния людей — благо  (пику). И  это лучше, чем сдерживать самого
себя  (&йштан фарахам гирифтан), отстраняться и уединяться.

Так же верно и то, о чем рассказывала сА'иша, да будет дово-
лен ею Аллах.

«В детстве я наряжала кукол  (лусба?п), как этим занимаются
все девочки. К о мне пришло еще несколько моих подруг. Когда к
нам подошел П ророк , да благословит его, его род и сподвижников
Аллах и да приветствует, подруги разбежались. Он снова подозвал
их к о мне и спросил у одной из них:

-  К то эти куклы?
-  Это мои дочки.
-  А это что привязано между ними?



1 6 8  А.  А. Хисматулин. Суфийская ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

-  Это их лошади.
-  А что это у лошадей сверху?
-  Крылья.
Тогда Пророк, да благословит его, его род и сподвижников

Аллах и да приветствует, спросил:
-  Откуда же у лошадей крылья?
-  А разве ты не слышал, что у Сулеймана, мир да пребудет

над ним, лошадь была с крыльями.
Пророк, да благословит его, его род и сподвижников Аллах и

да приветствует, рассмеялся так, что стали видны все его благо-
словенные зубы».

Я рассказываю об этом для того, чтобы стало ясно, что само-
отстранение, отход и самоудержание от такого рода занятий идут
не от религии. Подобные занятия -  особенность детей и тех, кому
свойственно заниматься этим и от кого не исходит безобразия.

Однако это предание не служит основанием, чтобы считать
изображение лицzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (сурат) дозволенным, поскольку куклы детей де-
лаются из дерева  (чуб) и грубой ткани  (&ирка) и не имеют выражен-
ного облика  (сурат- и тамам). В предании сказано, что крылья лоша-
дей были из хирки.

Еще один рассказ сА'иши, да будет доволен ею Аллах. «В празд-
ник  сИд две наложницы (канизак) напевали песню  (суруд) под удары в
бубен  (даф). Вошел Пророк, да благословит его, его род и сподвиж-
ников Аллах и да приветствует, и прилег, повернувшись от нас на
другой бок. Вошедший затем Абу Бакр, да будет доволен им Аллах,
придрался к ним, сказав, что в доме божьего Пророка -  свирель
Дьявола  (мизмар- и  шайтан). Пророк, да благословит его, его род и
сподвижников Аллах и да приветствует, обратился к нему:

-  О Абу Бакр, оставь их в покое, ведь сегодня праздник»».
Из этого предания очевидно, что бить в бубен и петь песни

дозволительно  (мубах). Можно не сомневаться в том, что Пророк, да
благословит его, его род и сподвижников Аллах и да приветствует,
слышал это. Следовательно, то, что он слушал и запретил Абу Бакру,
да будет доволен им Аллах, воспрепятствовать исполнению -  недву-
смысленный аргумент в пользу того, что [такого рода действия] явля-
ются дозволительным.

[ В т о р о й т и п :
с л уш а н и е с п о р и ц а е м ы м и к а ч е с т в а м и ]

В торой тип касается наличия в сердце порицаемых качеств (сиф-
фат- и  мазмум). Если тот, у кого в сердце есть любовь к жен-

щинам и детям, предается  сажас либо в их присутствии с целью уве-
личения наслаждения, либо в их отсутствии, надеясь на последу-
ющий контакт  (васал), с целью увеличения страсти, или же, слушая



Абу  Хамид  ал- Газапи.  Кимийа- йи сасадат.  О  чтении  Корана  1 6 9zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

такую песню, в которой упоминается о локонах, родинках и красо-
те, погружается от этого в сладострастные мысли, то такое [слуша-
ние дня него] запретноzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (харал). Чаще всего это встречается среди
молодежи, поскольку -  разогревает огонь запретной любви  (атйш- и
сишк- и батил), а необходимую любовь  (ишк- и ваджиб) — гасит. Да и
откуда ей возгореться?

Но, если эта любовь направлена к собственной жене или к
собственной наложнице, то это входит в рамки получения мирских
наслаждений и считается дозволительным до тех пор, пока первой
не будет дан развод, а вторая не будет продана. Тогда это станет
запретным.

[ Т р е т и й т и п :
с л уш а н и е с п о хв а л ь н ы м и к а ч е с т в а м и ]

Т ретий тип касается тех, у кого в сердце присутствуют похваль-
ные качества  (сиффат- и  махмуд). В этом случае  самас их усили-

вает. Это проявляется в четырех видах слушания.
Первый вид заключается в слушании песен и стихов паломни-

ков  (хйджййан) об атрибутах Касабы и пустынь, разжигающих в сер-
дце пламя страсти к дому Всевышнего. От такого  cajid исходит
благостная радость  (мажд) для всякого, кому дозволительно отпра-
виться в хаджж. Однако тому, кому родители не дают указания (да-
апур) отправиться в хаджж,  ИЛИ ОН не в состоянии его совершить по
какой- то другой причине, недозволительно такого рода слушание,
вызывающее рост желания  хаджжа в его сердце, разве только он
будет уверен в том, что даже если его страсть и усилится, у него
все же достанет сил не совершать его и оставаться на месте.

Близко к этому стоят песни борцов за веру  (щзйй'ан). Прослу-
шивание их устремляет людей на войну за веру, на войну с врагами
Всевышнего и на самопожертвование ради любви к Богу. От этого
также исходит благостная радость.

То же самое относится к стихам, которые обычно читают на
поле битвы  (масаф), с тем чтобы придать смелости мужчинам для
сражения и увеличить тем самым их храбрость. В этом также заклю-
чена благостная радость, если война ведется с не- верными. Если же
война ведется с людьми истины  (ахл- и хакк) 2, то такое слушание за-
претно.

2  Ахл- и  хакк — «люди истины». Возможны два вероятных толкования этого понятия в
данном контексте. В порядке приоритетности. П ервое: противопоставление «людей
истины» -  «божьих людей», то есть людей, являющихся последователями монотеисти -
ческих религий, неверным, то есть язычникам. Второе:  ахл- и хакк -  тайная шиитская
община, время возникновения которой так же, как и ее основатели, неизвестны. Ее
вероучение представляет собой «смесь ислама, зороастризма, иудаизма и христиан -
ства». П одробнее см:  М/ ин  М. Фарханг- и ф арси. Т. 5. С. 203; Ислам: Энциклопеди-



1 7 0  А. А. Хисматулин.  Суфийская  ритуальная практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Второй вид заключается в слушании траурных песенzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (суруд- и
науха), которые вызывают плач и увеличивают в сердце скорбь (андух).
В этом также заложена благостная радость, если, слушая траурные
песни, скорбящий думает о своих проступках  (makeup) и грехах  (гут-
хан), которые он совершил как мусульманин и о том нереализован -
ном  (фаут туда), что могло бы его возвысить и удовлетворить  (xjym-
нуд) Всевышнего. Так, например, Дауд, мир да пребудет над ним,
таким тоном и благозвучным голосом исполнял траурные песни, что
слушавших его уносили в бесчувственном состоянии (джаназа).

Однако, если в сердце присутствует неправедная скорбь  (андух- и
шрам), то траурные песни запретны. Это касается тех, у кого кто -
то умер, и о ком Всевышний изволил сказать: «чтобы вы не печали-
лись о том, что вас миновало« 3 , то есть не скорбели по ушедшим.
Когда же кто- то, испытывая неприязнь (карах) к божьему промыслу
и скорбя по этому поводу, исполняет траурные песни, с тем чтобы
увеличить такую скорбь, тогда это считается запретным. П о этой
причине благо для исполняющего траурные песни будет осквернен -
ным, а он сам станет грешником  Cäcü). Тот же, кто будет слушать
его, тоже станет грешником.

Третий вид относится к такому слушанию, когда в сердце
присутствует радость  (ишдй), и есть желание ее увеличить в  самас.
Это считается дозволительным в том случае, если сама радость об-
условлена чем- то дозволительным. Н апример, во время свадьбы, во
время пиршества  (валима), во время жертвоприношения по случаю
обрезания волос с головы семидневного младенца  Cafcü/ca), во время
рождения сына, во время обрезания  (хлтна) и во время возвраще-
ния из странствий, как то было, когда П ророк , да благословит его,
его род и сподвижников Аллах и да приветствует, прибыл в Медину,
и был встречен радующимися людьми, битьем в бубны, а также сти-
хами:

Взошла для нас луна, неся с собой успокоение,
В своих молитвах нам надлежит Всевышнему воздать благодарение.

Также дозволительно увеселение в дни праздников  сИд  4, и
cajud по этой же причине считается дозволительным.

То же самое относится к встретившимся и трапезничающим
друзьям, которые с помощью  самас хотят сделать времяпровожде-
ние друг друга приятным. Взаимная радость такого рода дозволи-
тельна.

ческий словарь. С. 30; The Encyclopaedia of Islam. Leiden; London, 1960- 19.. Vol. 1.
P. 260- 263.
3 Коран, 57:23-
4 Праздники   сИд: сИд ал- Фитр — праздник розговения в честь завершения поста в ме-
сяц Рамадан;  сИд ал- Курбан -  праздник жертвоприношения;  сИд- и  Науруз -  новогод-
ний праздник. Подр. см: Ислам: Энциклопедический словарь. С. 88- 89.



Абу  Хамид  ал- Газапи.  Кимийа- йи сасадат. О чтении  Корана  1 7 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

{Сама0zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA в с у ф и з м е ]

Ч етвертый вид. Суть его касается того, у кого в сердце возоб-
ладала привязанность к Всевышнему, достигнув степени любви

Сигик). Такого рода слушание для него несет в себе благодать. По-
следствия  (асар) его бывают значительнее многих формальных бла-
годеяний  (&айрат~и  рас ми). Чем больше возрастает любовь к Все-
вышнему, тем больше пользы от  самас. Самас суфиев, имевшее подоб-
ное своей основой, устраивалось по этой же причине, хотя сейчас
традиция уже искажена из- за групп лиц, которые внешне на них по-
хожи, но у которых выхолощен их внутренний смысл  (муфлис аз
ма°ни дар батин). К значительным последствиям приводит  сама0, за-
жигая внутренний огонь любви.

Среди участников его бывают такие, у которых во время са-
ма0 случаются озарения  {мук'ашаф'ат), и они впадают в прострацию
Слугпф)  5 , что случается только при  сама0. Эти субтильные состояния
(ахвал- и латйф) вливаются в них из скрытого мира Салам- и гайб) при
помощи  сама. Они называют это ваджд 6 . Случается так, что их серд-
ца настолько очищаются в  сама0, что становятся подобными се-
ребру, положенному в огонь.  Сама0 разжигает в сердце такое пла-
мя, что вся муть  (кад'урат) оттуда уходит. Бывает так, что у многих
это не получается в аскетизме, а в  сама0 -  выходит.

Случается так, что  сама0 приводит в действие ту тайную связь,
которой обладает дух истинного человека с миром духов, до такой
степени, что он полностью захватывается тем миром и обо всем,
что происходит в этом мире, не имеет ни малейшего представле-
ния. Бывает так, что силы покидают его тело, и он падает без со-
знания.

Это -  то, что по сути действительно происходит при таких
состояниях. Степени их велики. Тому, кто верит в это и готов к
этому, не суждено быть обделенным благодатью.

Однако при этом допускается множество ошибок  (галагп) и
впадений в различные заблуждения  i^amä*). Признаки истинности и
ложности  сама0 знают опытные и прошедшие путь наставники. Му-
риду же сомнительно проводить  сама0 по собственному усмотре-
нию, даже если у него и возникает такое желание.

сАли Халладж, один из муридов шейха Абу ал- Касима Гургани,
испросил у него указаний относительно  сама0. Тот ему ответил:

5  Лутф -  один из видов экстатических состояний, по- видимому, представляющий со-
бой прострацию и определяемый как «утверждение истины в виде постоянного ли-
кования  (бака'- йи сур'ур) и продолжительного созерцания  {давам- и  мушахадат)».  —
М/ ин  М. Фарханг- и фарси. Т. 3-  С. 3589-  Это состояние проявляется в тихой форме
(лугиф- и &афи) и в громкой (лущф- и джали). — Там же. С. 3590.

Ваджд— собирательный термин для всех экстатических состояний, возникающих в
результате аудирования.



1 7 2  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

«Пять дней ничего не ешь. После чего тебе приготовят хоро-
шую пищу. Если и тогда ты предпочтешьzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  сама пище, то твое жела-
ние  самас истинно, и для тебя оно станет бесспорным». Однако ддя
мурида, у которого еще не проявились состояния сердца, и кото-
рый не знает иного пути, кроме пути совместных [с учителем] дей-
ствий (л/ амалат), или же состояния уже проявились, но его страс-
ти  {ишхбат) все еще полностью не побеждены, необходим настав-
ник  (пир), который бы удержал его от  самас, поскольку вреда от
него может быть больше, чем пользы.

Знай, что тот, кто не признает  (инк'ар) сала\  ваджд и другие
состояния суфиев, не признает и своей ограниченности  (лу&тасари).
Это простительно, так как отрицая то, чего у него нет, трудно об-
рести веру.

То же самое происходит с женоподобным  7 , когда он не ве-
рит, что в интимном общении (сухбат) существует удовольствие, ко-
торое можно получить силой страсти  (кувват- и ишхбат). Поскольку
он был сотворен обделенным страстью, то каким образом он спо-
собен познать это? Если слепой отрицает удовольствие, [проистека-
ющее] от наблюдения свежести зеленых растений и проточной во-
ды, не стоит удивляться, ибо ему не было дано зрение, чтобы он смог
получить от этого удовольствие. Если ребенок отрицает удовольст-
вие, [возникающее от обладания] властью, господством, повелевани-
ем и владением державой, не стоит удивляться, ибо он знает только,
как развлекаться и не ведает о том, что значит владеть страной.

Знай, что люди, будь то ученые или простые смертные, в от-
рицании состояний суфиев подобны детям, которые отрицают то,
до чего пока не доросли. Тот же, у кого есть немного сообрази-
тельности  (зираки), говорит, что у меня не было таких состояний,
но я знаю, что у них они бывают. Одним словом, он верит в это и
допускает возможность этого. Однако существуют и те, кто от из-
бытка глупости считают невозможным все то, что с ними не слу-
чается, а с другими происходит. Об этой породе людей Всевышний
изволил сказать: «И раз они не нашли пути с ним, они скажут, что
это -  давняя ложь!» 8 .

7 Женоподобный (му&аннас, мн. ч.  лаяние,  му^аннаегт, му&аянасан) — лицо мужско-
го пола, отличающееся женственными манерами, кокетством и вычурностью в дви-
жениях, не свойственными мужчинам. Н екоторые толковые словари относят к ним
лиц с гомосексуальными наклонностями (a catamite) или — страдающих половым
бессилием (incapable of venery). Мусульманская традиция обтекаемо определяет их,
как не нуждающихся в браке  (пиках). П одробнее см.: Arabic- English Lexicon/ Ed, by
Е. W. Lane. London, 1865. В. 1. Part. 2. P. 815. И сследователь древневосточной и, в
частности древнеарабской, музыки Хенри Джордж Ф армер называет их просто по -
ловыми извращенцами (die Perversen). См: Fanner Н.  G. Musikgeschichte in Bildern / /
Islam. Bd. III. Lieferung 2. Leipzig, 1966. S. 60. П рофессионально эти люди помимо «по-
ловых извращенцев «по некоторым данным определяются как музыканты. См:  Siraj
ul- Haqq. Samäc and Raqs of the Darvishes... P. 115;  Farmer H.  G. A History of Arabian
Musik. London, 1929. P. 45.
8 К оран, 46:10.



Абу Хамид ал- Газали.  Кимийа- йи сасадат  О чтении Корана  1 7 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

П я т ь п р и ч и н , т р е б ую щ и х в о з д е р ж а н и я ,
с т е м ч т о б ы о п и с а н н о е н а м и д о з в о л и т е л ь н о еzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

самас н е п р е в р а т и л о с ь в з а п р е т н о е .
[ К а т е г о р и и и с п о л н и т е л е й ]

П ервая причина заключается в запрете на слушание женщин или
детей в местах страстей  (махалл- и гиахбат); и хотя слушающий

их сердцем будет погружен в божьи дела (т. е., будет думать о Бо-
ге.  - А. X), так как страсть лежит в основе творения  (афарпнаш), с
появлением перед глазами хорошенького личика Дьявол, лицезрея
его, восстает, и сама0 проходит под эгидой плотской страсти.

Слушание ребенка, не находящегося в местах искуса  (лшхалл- и
фитна) дозволительно, а некрасивой женщины -  нет, так как на нее
смотрят. Смотреть же на женщину, какой бы она не была, запрет-
но. Если ее голос слушают из- под покрывала  (napda), а у слушающе-
го есть страх перед искусом  (бйм- и фитна), это запретно. Если же
страха нет, то -  дозволительно на том основании, что две наложни-
цы в доме сА'иши, да будет доволен ею Аллах, пели песни, а Про-
рок, да благословит его, его род и сподвижников Аллах и да при-
ветствует, без сомнения слышал их пение. Из этого следует, что
женские голоса так же, как и лица детей, не являются срамными
признаками пола  Саурат). Но смотреть на детей с плотской страс-
тью в местах, где существует страх перед искусом, -  запретно. То
же самое касается женских голосов. Таким образом, мы рассмат-
риваем состояния людей, уверенных в себе и опасающихся за себя.
Так например, тому, кто гарантирован от собственной плотской
страсти, дозволительно целовать свою жену в месяц рамазан, тому
же, кто боится, что его страсть при этом перерастет в совокупле-
ние  (мубаишрагп),  ИЛИ во время поцелуев у него случится эякуляция
(инзал), это -  запрещено.

[ К а т е г о р и и и н с т р у м е н т о в ]

В торая причина. Слушание исполнения с использованием струн-
ных музыкальных инструментов, считающихся запрещенными

Снохи), как- то: рубаб9, арфа  {чаш), лютня  (барба?п), а также то, что
относится к струнным инструментам  (рудха) или флейте  Спай) ирак-
ского происхождения. Это обусловлено не их благозвучием. Для
плохо и неблагозвучно играющих это тоже запрещено. Дело в том,
что на них обычно играют любители выпить  (шараб&ураган), а все
то, что для них специфично  (ма&сус), стало запретным, поскольку

9  Рубаб - -  смычковый струнный инструмент. Хорошее описание с фотографиями пе-
речисленных музыкальных инструментов можно найти у X. Дж. Фармера. См: Farmer H.  G.
Musikgeshichte in Bildern; A History of Arabian Musik; The Minstrelsy of «The Arabian
Nights». Bearsden, 1945.



1 7 4  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

связано с ними, и потому, что с ними ассоциируется и возбуждает
такое же желание.

Н о тамбуринzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (табл), флейта  (шахйн) и бубен  (даф), если на
нем есть колокольчики  (джаладжул), -  не запретны, и относительно
них в предании ничего не сказано. Они не похожи на струнные ин-
струменты и не являются вывеской  (ш/ ар) любителей выпить, так
что суждения по аналогии  (кишс) 1 0 здесь не пригодны.

'Что касается бубна, то в него били в присутствии П ророка,
да благословит его, его род и сподвижников Аллах и да приветству-
ет, который заметил, что бить в него во время свадьбы не запреще-
но при условии, что на нем будут висеть колокольчики.

Бить в тамбурин -  обычай паломников и бойцов за веру, но
бить в тамбурин женоподобных  {табл- и  му^аннасан)  п запрещено,
так как это -  их ярлык. И х тамбурины длинные, узкие посередине и
широкие с обоих краев.

То же самое относится и к флейте, если она сужается к кон -
цу. Если же нет, то тогда это не запрещено, поскольку играть на ней
былр свойственно пастухам  (шабан).

Ш афи си  12 говорил, что основанием считать игру на флейте
разрешенной служит тот факт, что однажды звуки флейты донес-
лись до ушей П ророка, да благословит его, его род и сподвижников
Аллах и да приветствует. Он заткнул уши пальцами и сказал Ибн
сУмару, да будет доволен им Аллах:

-  Послушай и дай мне знать, когда он закончит.
Стало быть, он позволил Ибн  сУмару, да будет доволен им Ал-

лах, слушать, что и является основанием считать это дозволенным.
Однако затыкание П ророком, да благословит его, его род и спо-
движников Аллах и да приветствует, пальцами ушей служит свиде-
тельством того, что он в данный момент, вероятно, уже пребывал в
великом и благородном состоянии и осознал, что мелодия может
захватить его  (шгщул), так как  самас приводит в движение страсть
к Всевышнему и подводит к Нему ближе тех, кто во время этого [слу-
шания внутренне] свободен.

Это состояние бывает значительнее состояний слабых 1 3 , у ко -
торых его просто не бывает. Однако у тех, кто во время [слушания

10 Суждение по аналогии (fpuuäc) - один из основных методов разбора дел в ислам-
ской юриспруденции, разработанный в первой половине VIII века и действующий в
исламских государствах по сей день. П одробнее см: Ислам: Энциклопедический сло-
варь. С. 137.
11 И зображение женоподобных и их тамбурина можно найти у X. Дж. Ф армера
(Musikgeschichte in Bildern. S. 61).
1 2 Ш афи сй Абу сАбдаллах Мухаммад (767- 820) -  известный правовед, хадисовед и ос-
нователь  мазхаба. П одробнее см.: Ислам: Энциклопедический словарь. С. 295- 296.
1 3 Вероятнее всего имеются в виду люди экспрессивные и неспособные сдерживать
себя во время  сама.



Абу Хамид  ал- Газали. Кимийа- йи  сасадат. О чтении  Корана  1 Т 5zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

внутренне] не свободен, случается так, чтоzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  самас возвращает их к
реальности (ишгил) и в отношении них становится ущербным (нукс'ан).

Следовательно, неучастие в  самас не является чем- то недозво-
лительным и не служит основанием считать его запретным.

Наоборот, отдача распоряжения — обоснование дозволенно-
сти. Совершенно определенно, что другого объяснения здесь быть
не может.

[ К а т е г о р и и и с п о л н я е м о г о ]

Т ретья причина. Когда в песнях присутствуют скверные слова
(фухги), сарказм (хаджджа*) и хула  (тасн) на верующих, типа сти-

хов  рафизитов  и , в которых говорится о сподвижниках  (сахаба) [Про-
рока], или же в них отражаются женские качества, тогда как не
пристало в кругу мужчин говорить о достоинствах женщин. Декла-
мация и слушание такого рода стихов запрещены. Тем не менее де-
кламация и слушание стихов, в которых говорится о локонах, ро-
динках, красоте и облике, а также о случаях разлуки и встречи и о
том, что относится ко влюбленным, -  не запрещены. Это [слушание]
становится запретным лишь тогда, когда слушающий в своих мыслях
предается сладострастию по отношению к любимой им женщине
или ребенку  (бар зан йа кудак фуруд аварад). Тогда мысли его являют-
ся запретными, за исключением случаев, когда он в слушании дума-
ет таким образом о своей жене или наложнице, что не запрещается.

[ К а т е г о р и и и с п о л н я е м о г о в с уф и з м е ]

Ч то касается суфиев и тех, кто занят и погружен в любовь к
Всевышнему, проводя  салигс ради этого, то такого рода стихи

(абиат) не содержат для них вреда  (зйшн), так как они из каждого
двустишия  (байт) выделяют тот смысл, который подходит для их
состояний.

Случается так, что локон (зулф) видится им как мрак невежества
(зулмагп- и куфр), а свет  (нур) — как воплощение света веры (ру- йи нур- и
йман). Бывает так, что под локоном они понимают цепь [звеньев]
божественных проявлений (силсила- йи ашкал- и хазрат- и алахиййагп).
Так, в бейте одного поэта:

Я сказал себе, что раскрывая тайну завитка ее кудрей,
Шаг за шагом постигну, в чем их общий секрет.
Смеясь надо мною, она к черным кудрям своим
Докрутила колечко, счет мой сбив, -

14  Рафиза (мн. равафиз) -  «отвергающие». Прозвище, данное суннитами шиитам, от-
вергавшим правление трех праведных халифов и признававшим права на имамат
только за сАли. См.:  М/ ин  М. Фар- ханг- и фарси. Т. 5. С. 574; Ислам: Энциклопе-
дический словарь. С. 198.



1 7 6  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

они под кудрями понимают цепь [звеньев] проявлений. Тот, кто хо -
тел бы постигнуть это разумом, как только доходит до понимания
тайны одного волоса как чуда из божественных чудес, с появлением
нового локона путается в расчетах и здравый смысл его пребывает
в изумленииzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (мадхуги).

Когда речь заходит о вине  (гиар'аб) и опьянении {масти) в сти-
хах, то они отнюдь не воспринимают их в прямом смысле. Так на-
пример, бейт:

Разливай вино хоть по тысячам чаш,
Пока не выпьешь его, не постигнешь экстаз, -

они понимают как то, что занятия религией отличают не разговоры
о ней и не изучение религиозных наук, но озарение свидетельством
божественного присутствия  (заук) . Если даже ты будешь усерд-
ствовать в разговорах о значении любви, аскетизма, упования на Б ога
и тому подобном, сочинишь сотни книг и испишешь сотни листов
бумаги, от этого не будет никакой пользы до тех пор, пока ты сам
не обретешь эти качества.

Если же читаются стихи о питейных притонах  (&apMätri), то
они понимают их совсем по- другому. Так например, в бейте:

Кто не бывал в местах растления, безбожник тот, поскольку
Места растления -  религии основы, -

они под местами растления понимают разрушение  (хдраби) чело- ве-
ческих атрибутов  (сиффат- и 6atuapuua?fi)} а под основами религии
(усул- и дин) — то, что эти выпестованные  (абадан) атрибуты должны
быть разрушены до полного их исчезновения, с тем чтобы в чело-
веке проявилась и была бы выпестована его суть  (гаухар).

Объяснения их пониманий бывают долгими, так как у каждо-
го из них существует отличное от других понимание, соответствую-
щее его взгляду. Причина, вызывающая такого рода толкования, кро -
ется в том, что некоторые невежды  (аблахан) и еретики (мубтади'ан)
хулят их за то, что они цитируют и слушают стихи о возлюбленных
(санам), локонах, родинках, опьянении и притонах, являющиеся за-
претными, полагая при этом, что их высказывания в отношении су-
фиев уже серьезный аргумент  (худжджагп- и  сазйм) и серьезный уп-

15 3.&УЧ-  -  в первом значении: «вкус«, «опробирование», «оценивание». Как это обычно
встречается в мистической терминологии, для объяснений понятий тонкого мира
повседневным языком мира материального во второе мистическое значение терми -
на закладывается лишь функция первого значения. В данном случае второе значе-
ние подразумевает первую ступень свидетельства из тонкого мира о божественном
присутствии. Эта ступень характеризуется продолжительной чередой молниеносных
озарений- вспышек, благодаря которым мистик как бы пробует на вкус эти свиде-
тельства тонкого мира. Следующая более полная степень определяется как  шурб-
«опьянение».



Абу  Хамид  ап- Газали.  Кимийа- йи сасадат.  О  чтении  Корана  1 7 7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

рекzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (jndn- u сазим). Отвратительны  (мункар) те, кто понятия не име-
ет об их состояниях.

Однако cajud суфиев бывает и таким, которое не относится к
смысловому значению бейта, но -  только к голосу. Бывает так, что
они слушают только саму мелодию от игры на флейте, хотя она не
несет в себе никакого значения. Случается также и такое, что, не
зная арабского, некоторые из них слушают арабские бейты. Не-
вежды при этом смеются, говоря, зачем он предается  сама\  если не
знает о чем это. Такие невежды не понимают того, что верблюд
тоже не знает арабского, но, бывает, услышит араба, поющего худа'16

и несется с тяжелым грузом, ликуя  (наишт) и вдохновляясь силой
самас так, что, достигнув дома, с окончанием самас в экстазе падает
и умирает. Надо бы такому невежде подискутировать с боевым вер-
блюдом и спросить у него: «Ты же не знаешь арабского, откуда же в
тебе появляется такое ликование?».

Иногда они понимают что- то из арабских бейтов, но это «что-
то» не является истинным значением бейта, а только тем, что под-
сказывают им их фантазии (&пйал),, поскольку в этом случае они не
ставят своей целью интерпретацию стихов. Так например, кто- то
сказал:

Не посещал он (ма зарани) меня во снах,
Разве что в ваших фантазиях, -

после чего суфий впал в экстатическое состояние. У него спросили:
-  От чего ты впал в это состояние? Ведь ты даже не знаешь,

что он сказал.
Тот ответил:
-  Почему это я не знаю? Он сказал, что мы жалки  (ма зарйм).

И правильно сказал. Мы все жалки, несчастны  (дар манда) и нахо-
димся в опасности (дар ^сдтар).

Таково их слушание, что любой из них что бы он ни слышал и
ни видел, будет слышать и видеть то, чем одержимо его сердце. То-
му, кто не испытал огонь истинной или ложной любви, смысла ска-
занного не понять.

[ К а т е г о р и и а уд и т о р о в ]

етвертая причина. Когда слушатель молод, в нем преобладает
плотская страсть, и божественной любви и того, что она собой

представляет, он просто еще не познал. Тогда зачастую бывает так,
что, услышав о локонах, родинках и хорошеньком личике, он до-
пускает Дьявола себе на шею, и тот разжигает в нем плотскую
страсть и создает в его сердце [сцены] любви с миловидными особа-

1 6  Худа'-  песни погонщиков верблюдов, заставляющие последних двигаться быстрее.



1 7 8  А. А. Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ми. Когда же он слушает о состояниях влюбленных, также получая
от этого удовольствие, то опять [Дьявол] поднимается в нем в виде
плотской любви.

Многие мужчины и женщины, нося суфийские одежды, пре-
даются таким занятиям, оправдываясь затем бессмысленными фра-
замиzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (J5a cu6äpäm-u тамат) и говоря, что такого- то охватила пылкая
страсть и влечение, и ему на пути встретилась страстно влюбленная.
Также говорят, что такая любовь -  настоящая западня, и что такой-
то попаЕлся в силки. Еще говорят, что есть что- то величественное в
том, что он старался сохранить свое сердце для того, чтобы оно
увидело свою возлюбленую.

Сводниц  (кавадак) называют путеводными  Старй/ сй) и поклади-
стыми. Разврат  {фиск) и педерастию  (ливатагп) называют пылкой
страстью и влечением. При этом бывает так, что они в свое опавда-
ние  Сузр- и xjyö) говорят, что такой- то пир [тоже] заглядывается на
такого- то ребенка, и что это всегда было свойственно пирам, и что
это не педерастия, а игра с возлюбленным {гиахидбази). Смотреть же
на возлюбленного  (гиахид) является духовной пищей {газа- йи рух). Го-
воря подобного рода чушь, они скрывают за ней свой позор (фазп-
хат). Каждый, кто не убежден в том, что это грешно и запрещено, —
вольнодумец (ибахатй), стоящий вне закона (хун- иу мубахаст).

[ К а т е г о р и и а у д и т о р о в в с у ф и з м е ]

Т о, что говорят или рассказывают о пирах, будто бы они загля-
дываются на детей, -  либо ложь, [распространяемая] с целью са-

мооправдания, либо, [обман]: если они и смотрят, то делают это без
плотской страсти, но так, как смотрят на красное яблоко или на
красивый цветок. Н о даже если кто- то из пиров и совершил про-
ступок (x/tmäX то это не значит, что все они грешны  {массум). Вме-
сте с тем, если такой пир совершил проступок или впал в грех, то
этот грех считается недозволительным. Вот почему про Дауда, мир
да пребудет над ним, рассказывают разные истории, чтобы ты не
подумал, что каждый застрахован от небольших грехов  (сага'ир),
хотя они могут перерастать и в большие. Расказывают и о том, как
он причитал, плакал и раскаивался [в содеянном], чтобы ты принял
это как аргумент и избавил бы себя от этого.

Есть еще и другая причина. Однако это бывает не часто. Встре-
чаются такие, кому является нечто, когда они пребывают в состоя-
ниях, подобных суфийским. Случается так, что им открываются сущ-
ности ангелов и душ святых в виде какого- нибудь символического
образа  (мисал)17. Бывает так, что такое открытие  (кашф) 1 8 принима-

17 Три философских и суфийских понятия: телесный мир Салам- и аджсам), то есть
мир физический или низший; мир духов  Салам- и арбах) или мир высший; мир обра-
зов Салам- и мисал), находящийся между первыми двумя и похожий на телесный мир,



Абу  Хамид  ал- Газали.  Кимийа- йи  сасадат.  О  чтении  Корана  1 7 9zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ет вид бесконечно прекрасного человека, символический образ ко-
торого, естественно, соответствует [стоящему за ним] истинному
смыслу. Такой смысл являет собой предельное совершенство сущ-
ности духовного мираzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA Салам- и арбах), а его символический образ из
мира образов С'алам- и сурат) -  предельную красоту.

Среди арабов не бывает откровения прекраснее, чем в обра-
зе собаки (ßaxü'uu калбгИ). Пророк видел Джабраила, мир да пре-
будет над ними, в этом образе.

Бывает так, что кому- то из них оттуда является нечто в обра-
зе прекрасного юноши (амрад), и он получает от этого величайшее
удовольствие. Когда же после этого он приходит в себя, то смысл
[от увиденного], [бывший явным], становится скрытым. Он начинает
искать [утерянный] смысл, выражением которого был символиче-
ский образ [юноши]. Случается так, что этот смысл не обретается;
если его взгляд падает на прекрасное лицо, соотносящееся с тем
лицом, то к нему возвращается прежнее состояние, и он вновь об-
ретает утраченный было смысл. От всего этого он впадает в экста-
тическое состояние  (баджд).

Следовательно, дозволительно желание Срагбат) видеть краси-
вое лицо тому, кто вновь хочет обрести это состояние. Не имею-
щий же понятия об этих тайнах (acpäp), наблюдая желание первого,
полагает, что тот видит то же самое, что и он сам, просто не имея
представления другом.

В общем, занятие суфиев -  дело великое, опасное и крайне
скрытое. Ни в чем другом не бывает столько ошибок, как в нем.
Эти указания приводятся здесь для того, чтобы стало ясно, что к ним
относятся несправедливо  (мазлум), когда думают, что они -  [люди]
того же сорта, что появились в наши дни. В действительности, под-
вергшимся несправедливости считается тот, кто полагает, что раз к
нему отнеслись несправедливо  (ба  &уд  зулм  карда), то он вправе,
сравнивая [себя] с другими, в отношении суфиев поступать также.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

п
[ К а т е го р и и н е п р о ф е с с и о н а л ь н ы х а уди т о р о в ]

ятая причина. Когда  самас происходит традиционно среди про-
стых смертных Сабам) ради увеселения Сигирагп) и развлечения,

однако соотносящийся с ним так же, как отражение в зеркале от ф изического тела
соотносится с самим телом. Согласно средневековым мусульманским представлени -
ям, душа, отделяясь от тела в момент смерти, затем до судного дня пребывает в обо -
лочке- образе  (калиб- и Jiucäjü), другими словами, превращается в ф ан том  (,ишб%) и
живет в мире образов до страшного суда. См.: М/ ин  М. Фарханг- и фарси. Т. 2. С, 2266;
Т. 3-  С. 3852. Отличные от приведенной точки зрения суждения в отношении мира
образов можно найти в статье:  Khalifa Abdul  Hakim. Religious Experience or The Pro-
phetic Consciousness (Some views about  kashf and  wahi)  / /  Islamic Culture. Vol. XVI.
N. 2, April 1942. P. 155- 160.
1 8  Кашф — проявление в сознании мистика мира идей и истин скрытого тон кого ми-
ра. См.: М/ инМ. Фарханг- и ф арси. Т. 3. С. 2987.



1 8 0  А. А. Хисматулин. Суфийская ритуальная практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

то это дозволительно при условии, что они не будут усердствовать,
иzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA самас не войдет у них в привычку (пиша), ибо некоторые незначи-
тельные грехи  (гунах'ан- и  сагира) при их количественном увеличении
достигают ступени тяжких  (кабйра): Некоторое из того, что счи-
тается дозволительным при эпизодическом повторении и в неболь-
ших количествах, становится запретным при увеличении [числа].

Так, Пророк, да благословит его, его род и сподвижников
Аллах и да приветствует, не запретил темнокожим единожды раз-
влечься в мечети, но если бы из нее сделали игровой дом, то тогда
он запретил бы это. Также он не запретил сА'ише, да будет доволен
ею Аллах, смотреть на них, но если бы кто- то постоянно смотрел
на них, и это вошло бы у него в привычку, то тогда это стало бы
недозволительно. Эпизодические шутки  Глазах) дозволительны, од-
нако, если они становятся традиционным поведением и превраща-
ются в насмехательство  (мас&ара), то -  нет.

П о с л е д с т в и я и э т и к е т  салас.
[ С туп е н ь м ур и да ]

З най, что в слушании существуют три уровня: первый -  понима-
ние  (фахм), затем -  экстатическое состояние (ваджд), после че-

го -  движение  (харашп). О каждом из них есть что сказать.
Первый уровень заключается в понимании. Однако тот, кто

предается в  самас вожделенным мечтам  (jnajuf) или слушает невни-
мательно, или же думает о материальном, бывает низменнее  (хдспс-
тар) того, о понимании и состоянии которого идут разговоры. Для
тех же, у кого преобладают мысли о религии и любви к Всевышне-
му, слушание в понимании подразделяется на две ступени.

Первая -  ступень мурида. У него в исканиях {дар талаб) и на
пути обучения бывают различные состояния, начиная от подавлен-
ности  {кабз) и радостного упоения  {бает)  1 9, до легкости  {ас'ани) и
тягости {dytußäpü). [Соответственно] и последствия, всецело овладе-
вающие его сердцем, бывают приемлемыми {äeäp-u кабул) и неприем-
лемыми  {асар- и радо). Когда он слушает что- то, где говорится о по-
рицаемом, приемлемом и неприемлемом, встрече и разлуке, близости и
удаленности, удовлетворенности и недовольстве, надежде и безна-
дежности, страхе перед Богом и защищенности, верности обеща-
нию и нарушению его, а также — о радости от воссоединения, и — о

19  Кабз и бает -  два противоположных состояния, означающие доя мистика соответ-
ственно подавленность и радость- упоение. Они возникают после прохождения им
состояний  туф и раджа', страха перед Богом и упования на Него, характерных для
рядового правоверного. Принципиальная разница между этими двумя парами тер-
минов состоит в том, что первая пара состояний возникает и овладевает мистиком
в конкретный данный момент. Вторая -  относится к состояниям в будущем. См.:
М/ ин  М. Фарханг- и фарси. Т. 3-  С, 2634,



Абу  Хамид ал- Газали. Кимийа- йи  сасадат. О чтении Корана  1 8 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

скорби от разлучения, тогда то, с чем он сталкивается, соотносится
им со своими состояниями, а то, что находится у него внутри, воз-
горается, взывая к жизни различные состояния и ввергая его в раз-
ные мысли. Если же основы его религиозных познаний и его веры
не будут прочны, то мысли, приходящие ему во времяzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  сама\  могут
оказаться богохульными  (куфр) настолько, что прослушав что- то о
Всевышнем, его понимание услышанного может стать ирреальным
Смахал).

Так например, услышав з>тот бейт:
Солнце зашло, даря милость свою.
Сегодня удручен вопросом: «Почему?« -

любой мурид, который вначале продвигался быстро и споро [в сво-
ем духовном развитии], а затем ослаб, будет думать, что Всевышний
сначала относившийся к нему благосклонно и благоволивший ему,
переменился к нему. Это изменение он будет относить на счет Все-
вышнего, а это уже богохульство. Ему необходимо знать, что Все-
вышнему не свойственны изменения, что Он -  изменяющий, но -  не
изменяющийся. Ему следует знать, что его собственные качества
изменились так, что смысл, бывший ранее для него явным, стал те-
перь скрытым, тогда как с Его стороны просто никогда не бывает
удерживания  (diatf), укрывания  (хиджаб) и усталости  (малал). Врата
[у Него] всегда открыты. Например, солнце, дарящее свой свет, ста-
нет скрытым для того, кто зашел в тень от стены, но [в этом случае]
изменения происходят в нем самом, а не в солнце. Следовательно,
надо сказать:

Восходит солнце -  медлительный красавец,
Если мне не светит, знать судьба такая.

Он должен связывать появление завесы со своим несчастьем
(адбар) и — со своими проступками, а не относить это на счет Все-
вышнего. Задача приведенного примера состоит в том, что несо-
вершенство  (накс) и изменчивость  (тагаййур) качеств нужно соот-
носить с самим собой и со своей душой  (нафс), а все, что прекрасно
и красиво, — со Всевышним. Если же не положить [этот принцип] в
основу, то можно очень быстро, не заметив этого, скатиться с по-
зиций разума в богохульство. По этой причине в  самас' [проводи-
мом] ради любви к Всевышнему, скрыта величайшая опасность.

[ П р о д в и н ут а я с т уп е н ь с л уш а н и я ]

В торая ступень наступает после прохождения ступени мурида и
оставления позади состояний стоянок  (ахвал- и макаматХ после

достижения такого состояния, которое называют исчезновением (фа-
на*) и небытием  (тети), увязывая это со всем, кроме Всевышнего,



1 8 2  А. А. Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

и к о т о р о е н азывают объеди н ен и ем  imayxüS) и еди н ствомzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (йаганаги),

связывая это со Всевышним.
Слушание у достигшего данной ступени заключается не в по-

нимании смысла; в нем, застигнутом слушанием, обновляется [состоя-
ние] небытия и единства. Он полностью перестает быть самим собой
(аз худ ш'иб шлвад), более не осознавая этот мир. Бывает так, что он
падает в огонь, не отдавая себе отчета [в происходящем]. Подобное
произошло с шейхом Абу ал- Хасаном Нури, когда во время  самас он
рванулся в сторону, где был скошен и сжат тростник, обрезая себе
ноги и не осознавая этого. Слушание такого рода полнее, чем слу-
шание муридов, замешанное на человеческих качествах, как то бы-
вает, когда слушатель полностью теряет самоконтроль, наподобие
тех женщин, которые, увидев Йусуфа, мир да пребудет над ним, пол-
ностью утратили над собой контроль, начав резать себе руки.

Ты не должен отрицать такого рода небытие и говорить: «Я же
его вижу, каким же образом он перешел в небытие?». Он -  не тот,
кого ты сначала видишь как личность, а после его смерти видишь,
как он перешел в небытие. Нет, его истина -  то неуловимое зна-
чение, которое несет в себе место мистического знания  (лшхалл- и
масрифат). Поскольку это знание мистическое, постольку все, чем
он является, исчезает и переходит по отношению к нему в небытие.
Поскольку он перестает осознавать себя, постольку по отношению
к себе он умирает. Поскольку не остается ничего, кроме Всевыш-
него и Его поминания, постольку все, что тленно (фани)} исчезает, а
все, что незыблемо (ßäKit), остается. Отсюда, значение единства в
том, что он, не видя ничего кроме Бога, говорит, что все это -  Он,
а меня нет; или же говорит, что я есмь Он. От этого некоторые
впадают в заблуждение, трактуя значение [такого состояния] как  ху-
лу л 2 0 , а некоторые -  как ummuxäd 21. Это похоже на то, как если
бы некто, не видя ни разу зеркала, взглянул бы в него и, увидев там
свое лицо, подумал, что оно переместилось в зеркало, а качества
зеркала -  быть красным и белым. В случае если он подумает, что
его лицо переместилось в зеркало, это -   хулул. Если же он предпо-
ложит, что зеркало имеет его лицо, это -   иттихад. Оба предполо-
жения ошибочны, так как зеркало никогда не станет лицом, а ли-
цо -  зеркалом. Однако так думают те, кто до конца в этом не разо-
брался. Объяснить это в одной книге представляется затруднитель-

2 0  Хулул-  проникновение чего- то во что- то. В ф илософ ском понимании разли-
чались: проникновение внешних свойств в тела и абстракции; проникновение части
в целое; проникновение признака в предмет; проникновение духа в другое тело.
См.: Ислам: Энциклопедический словарь. С. 282; М/ ин  М. Фарханг- и ф арси . Т. 1.
С. 1370.
2 1  Иттщад-  соединение, слияние чего- то с чем- то. Термин имеет двоякое толко -
вание: соединение божественной и человеческой природ; соединение души мистика
с божеством во время ваджда. Указ. соч. С. 116 и Т. 1. С. 134 соотв.



Абу  Хамид  ал- Газали.   Кимийа- йи  са садат. О чтени и  Коран а  1 8 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ным, поскольку данная наука обширна, и мы уже давали свои разъ-
яснения по этому поводу в книге «Ихйа»22.

[ С о с т о я н и е в а дж да ]

В торой уровень. Как только проходит понимание, появляется
состояниеzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA (хал), именуемое  ваджд. Приобретать  ваджд -  значит

приобретать такое состояние, которого до этого не было. На са-
мом деле, о нем и о том, что оно означает, говорят много. [Из того,
что говорят], правильно то, что оно не бывает однородным, но
очень многообразно, хотя и подразделяется на два вида: производ-
ное от чувственных состояний  (аз джинс- и ахвал) и производное от
озарений  (аз джинс- и мукашафат).

Первый вид бывает тогда, когда какое- то из чувственных ка-
честв начинает преобладать [над другими] и превращает его (т. е.
слушателя. -   А. X) в словно опьяневшего. Этим качеством иногда
бывает страсть [к Богу], иногда -  страх [перед Ним], иногда -  огонь
любви, иногда -  желание, иногда — печаль, иногда -  тоска: много
видов. Но как только сердце охватывает огонь [этого качества], то
дым от него доходит до мозга  (дамаг), начиная преобладать над все-
ми [другими] его чувствами до такой степени, что он перестает ви-
деть и слышать, будто спящий, а если видит и слышит, то безучастно
и не понимая, будто опьяневший.

Второй вид -  состояние, производное от озарений, случается
тогда, когда проявляется что- то из того, что видят суфии. Иногда -
в облачении  (дар касбат) символического образа  (мисал), иногда -
открыто  (сарих). Последствие  самас в этом случае представляет со-
бой следующее: сердце отполировывается  (сафи) как зеркало, на ко-
торое осела пыль и которое очищают, с тем чтобы в нем появилась
способность отражать; тогда любое значение [увиденного] можно
[вербально] выразить научно- религиозно Силмй), по аналогии (кишси)
или символически (мисалй). Истина же известна только тому, кто до-
стиг этого состояния.

Следовательно, каждому [достигшему] известен только свой
опыт  (кидамгах), а если он захочет осмыслить опыт других, то он
[должен] сравнить его со своим. Все, о чем можно судить по ана-
логии, опирается на религиозную науку  Силм), а не на свидетель-
ства от озарений (заук). Мы оговариваем это [специально], чтобы те,
кем не овладевают экстатические состояния  заук, уверовали бы
единожды и [больше] не отрицали, так как их отрицание несет с со-
бой только вред.

Непроходимый невежда тот, кто полагает что отсутствующее
у него в сокровищнице не найти и в сокровищнице правителя. Еще

2 2 Имеется в виду известный труд ал- Газзали «Ихйа сулум ад- дйн» («Воскрешение
наук о вере»).



1 8 4  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

невежественнее его тот, кто по своей близорукости считает себя
правителем, говоря при этом: я всего добился, все повидал, и того,
чего у меня нет, вообще не существует. Все отрицающие восходят
к этим двум типам невежд.

Знай, чтоzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  ваджд бывает деланным (ба гпакаллуф), тогда он упо-
добляется лицемерию, если только с этой деланностью в сердце не
привносятся  ваджд порождающие мотивы. В этом случае бывает,
что истина  ваджда проявляет себя. В предании сказано, когда вы
слушаете Коран, плачьте, Если же слезы не идут, вызовите их уси-
лием (такаллуф). Значение приведенного высказывания заключается
в том, чтобы усилием вызвать в сердце мотивы, порождающие скорбь
(хузн). Это усилие может дать свои результаты, и случается, что та-
кое  самас проходит естественным путем (Joa xakiifcatn).

[ Ауд и р о в а н и е К о р а н а и о б о с н о в а н и е
п р е д п о ч т е н и я др уги м в и да м а уд и р о в а н и я ]

В опрос. Некоторые говорят, что раз их  сама0 для Бога и ориен-
тированно на Него, то они должны приглашать и усаживать

чтецов Корана  (мукрй*), чтобы те читали его, а не певцов (каввал),
распевающих песни. Ведь Коран -  это слово божие, следовательно
и слушание его будет самым предпочтительным.

Ответ. Аудирование айатов из Корана случается часто, и со-
стояние ваджда от этого бывает тоже очень часто. Очень многие от
аудирования Корана приходят в бессознательное состояние. Много
было и таких, которые во время этого отдали Богу душу. Приво-
дить все [известные] истории очень долго. Мы их подробно изложи-
ли в «Ихйа». Что же касается причин, по которым вместо чтецов
Корана усаживают певца, а вместо чтения Корана поют песни, то
их пять.

Первая причина заключается в том, что не все айаты Корана
имеют касательство с состояниями влюбленных. В нем есть повест-
вования о неверных, суждения относительно деяний мирян (ахл- и
дунйа) и многое другое, так как Коран -  лекарство  (шафаО для всех
категорий  (аснаф) людей. Когда же чтец  (fcapW) станет, например,
читать айаты о наследовании (мйрас),  о том, что матери достается од-
на шестая, а сестре -  половина наследства, или же о том, что жен-
щина, у которой умер муж, должна соблюсти срок  Сидда?п)  23 в
течение 4- х месяцев и 10- и дней, то такого рода примеры не спо-
собствуют возгоранию огня любви, разве только у тех, кто настоль-
ко сильно влюблен, что ему все равно, что слушать, будь то даже весьма
далекое от его устремлений  (лииссуо). Но такое бывает не часто.

2 3 Срок, в течение которого по законам шариата овдовевшей женщине запрещено
вступать в брак.



Абу Хамид ал- Газали. Кимийа- йи  сасадат. О чтении Корана  1 8 5zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Вторая причина состоит в том, что Коран знают наизусть и
часто цитируют. То же, что часто слушают, в большинстве случаев
не находит отклика в сердце. Иной раз видишь, как кто- то слушает
впервые, и с ним случаетсяzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  хал. Во второй раз этого не происхо-
дит. Песню же каждый раз можно спеть по- новому, Коран -  нет.
Во времена Пророка, да благословит его, его род и сподвижников
Аллах и да приветствует, когда пришли арабы и когда Коран слу-
шали впервые, люди плакали и с ними случались экстатические со-
стояния. Абу Бакр, да будет доволен им Аллах, говорил: «Мы были,
как иг вы. Сейчас наши сердца отвердели». То есть они успокоились
для Корана и привыкли к нему  (&угар). Стало быть, все, что происхо-
дит впервые, имеет более значительные последствия. Поэтому сУмар,
да будет доволен им Аллах, приказал паломникам быстрее возвра-
щаться из хаджжа в свои города, сказав, что я боюсь, что они при-
выкнут к Касбе, и из их сердец уйдет почтение к ней.

Третья причина состоит в том, что сердца не приводятся в
движение до тех пор, пока их не приведешь в движение интонацией
(алхан) и ритмом  (вазн). По этой причине слушание повествований
проводится реже слушания хорошего голоса, если он мелодичен и
интонирован. Тогда любая мелодия вызовет свои собственные по-
следствия. Чтение Корана нельзя интонировать и превращать его в
пение, а также вносить в него изменения. Если же оно не интони-
рованно, то остаются только слова, но не для тех, у кого пламя
любви бывает настолько сильным, что возгорается и от них.

Четвертая причина. К интонированию еще следует добавить
дополнительное музыкальное сопровождение, как то: игру на дудке
(касаб), бубне, тамбурине, флейте и т. п., тогда последствия будут
значительнее, но тогда это превратится в вид сарказма (хазл), а чте-
ние Корана -  в  ваджд. От того, чтобы чем- то сопровождать чтение
Корана, следует воздержаться, поскольку в глазах простых людей
это будет выглядеть насмешкой. Пророк, да благословит его, его
род и сподвижников Аллах и да приветствует, был в доме Рабйс

бинт Сасуда, когда его наложницы распевали под бубен песни. Уви-
дев его вернувшимся, они стали восхвалять его в стихах. Он сказал,
чтобы они замолчали и пели бы то, что пели до этого, поскольку
восхваление под бубен, подобно баджду и приобретает вид насмешки.

Пятая причина. Если всякому, находящемуся в определенном
экстатическом состоянии и страстно желающему послушать бейт,
соответствующий его состоянию, прочитать не тот бейт, то это вы-
зовет в нем неприязнь. Возможно он даже скажет: «Прекрати и про-
читай что- нибудь другое«. Не следует выставлять чтение Корана в
таком качестве, чтобы от него шла антипатия  {кар'ахапп). Вполне
возможно, что все айаты не найдут соответствия с состоянием слу-
шающего их. Однако, если при несозвучности бейта с (душевным)
состоянием, он все- таки примеряет его с ним (поскольку не обяза-



1 8 6  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я ритуальна я практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

тельно искать в сказанном то, что заложил туда поэт), то чтение
Корана нельзя сопоставлять со своими мыслями, искажая при этом
смысл.

Таким образом, указанные причины, по которым шейхи пред-
почитают, певцов [чтецам], по сути сводятся к двум: первая -  непод-
готовленность аудиторов; вторая -  почтительное отношение к Ко-
рану, дабы не вызвать брожения в мыслях.

[ Д в и ж е н и е , т а н ц ы и р а з р ы в а н и е о де ж ды
во в р е м я а уд и р о в а н и я ]

Т ретий уровень касается движения, танцев и разрывания одежды
во времяzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  самас. Все, что происходит помимо воли и чему нельзя

сопротивляться, непопрекаемо. Все, что происходит намеренно, с
целью демонстрации своего состояния, запретно и подобно лице-
мерию.

Абу ал- Касим Насрабадй сказал: «Я говорю, что этим людям луч-
ше предаваться  сажас, чем жить скрытно». Абу сУмар ибн Наджйд же
говорил: «Если они тридцать лет будут жить скрытно, то это лучше,
чем если они будут лживо демонстрировать в сама свои состояния».

Знай, что совершеннее всех тот, кто участвуя в сама\  остает-
ся при этом внешне спокойным. Сила у того бывает такая, что он
может сдерживать себя, так как движение, вопли и плачь происхо-
дят от слабости. Но такая сипа встречается не часто. То же самое
имел в виду и Абу Бакр Сиддйк, да будет доволен им Аллах, сказав:
«Это тяжело и требует силы -  быть в состоянии сдержать себя, а
тому, кто не в состоянии, [требуется блюсти себя], чтобы его сдер-
живание не стало бы сдерживанием внешним и по необходимости».

У Джунайда был ученик. Когда однажды этот ученик предался
самас

} то издал вопль. На что Джунайд ему сказал: «Если еще раз ты
сотворишь что- нибудь подобное, я прекращу с тобой свои отноше-
ния». После чего он подождал, пока тот с большим усилием  (джахд)
не добился того, что сдерживал себя целый день. В конце концов,
он издал вопль, пуповина его лопнула, и он преставился.

Однако бывает дозволительным, не высказывая своего состоя-
ния, танцевать или усилием заставлять себя плакать, поскольку тан-
цы [по шариату] дозволительны. Темнокожие танцевали в мечети, в
то время как  сА'иша, да будет доволен ею Аллах, наблюдала за ними.
Пророк, да благословит его, его род и сподвижников Аллах и да
приветствует, сказал сАли, да будет доволен им Аллах, что ты -  это
я, а я -  это ты, тот от радости пошел в пляс, притоптывая ногами,
как это делают арабы, радуясь и ликуя. Джасфару, да будет доволен
им Аллах, он сказал: «Ты останешься во мне, в моем естестве  (^алк)».
После чего его Щжасфара] естество от радости тоже пошло в пляс.



Абу  Хамид  ап- Газали.  Кимийа- йи  сасадат.  О  чтении  Корана  1 8 7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Зайду ибн Харису24, да будет доволен им Аллах, он сказал: «Ты -  наш
брат, и отныне -  вольноотпущенный'». Тот от радости пустился в
пляс.

Следовательно, говорящий о том, что это запрещено, допус-
кает ошибку. Крайняя степень в этом наступает тогда, когда это вы-
ливается в игры, которые также не запрещены. Для того же, кто тан-
цует ради усиления экстатического состояния, возникающего в его
сердце, это само по себе похвально.

Однако ему не следует произвольно рвать на себе одежду,
так как это -  порча имущества. Но если он побежденzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (лшглуб) [охва-
тившим его состоянием], то тогда это дозволительно, даже если
разрывание одежды произвольное  (ба u&mUuäp). Однако бывает так,
что [во время  сама'] его воля находится в стесненном состоянии
(музтар), и даже если бы он и хотел не делать этого, то все равно
не смог бы. Так бывает со стоном больного, который хотя и исхо-
дит произвольно, однако же если бы больной захотел не стонать, то
не смог бы. Человек не всегда может воздержаться от того, что от
него исходит намеренно и по своей воле, поскольку он бывает на-
столько охвачен этим, что удивляться не приходится. Что касается
суфиев, произвольно разрывающих одежду на мелкие лоскутья, то
некоторые их критикуют, впадая в заблуждение, и говорят, что это-
го не следует делать. Однако холстину  (карбас) тоже разрывают на
куски, с тем чтобы сшить рубаху. То же самое относится и к пря-
моугольным лоскутьям, отрываемым, дабы они сослужили службу в
качестве молитвенных ковриков (саджжада) или дервишеской одеж-
ды  (муракка0). Считается дозволительным, если кто- нибудь разорвет
основу и уток холстины  (санй- йи карбас) даже на четыреста лоскут-
ков и раздаст их дервишам, с тем чтобы каждый из этих лоскутков
можно было [затем] пустить в дело.

Э т и к е т  самас.
[ К а т е г о р и и в р е м е н и , м е с т а и к о м п а н и и ]

З най, что в  самас необходимо соблюдать три вещи: время, место
и компанию  (заман,  макан, и&ван).

Время. Если  самас проходит во время намаза, во время при-
ема пищи или во время, когда сердце занято чем- то другим, то оно
бесполезно.

Место. Не подходят для его проведения места типа дорог,
темных и неухоженных мест или же домов, где творится неспра-
ведливость и постоянно царит беспокойство.

2 4  Зайд  ибн  Харис -  был рабом, подаренным  Хадиджей П ророку. Последний дал ему
вольную и усыновил. Был одним из первых, принявших ислам. П огиб в 629 г. П ри -
мечателен один ф ак т из его биографии. П осле того, как он дал своей жене  Зайнаб
развод, на ней женился П ророк . См.: М/ инМ, Фарханг- и ф арси. Т. 5. С. 663, 665.



1 8 8  А. А.  Хисматулин. Суфийская ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Компания. Компании бывают такими, что всякий присутству-
ющий может выступать в роли аудитораzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (ахл- и самсГ), будь то какой- ни-
будь заносчивый из мирян  (мутакаббир), или -  чтец К орана, не при -
знающий  самлс, или же -  лицедей  (мутакаллиф), постоянно изобра-
жающий экстатическое состояние и деланно танцующий, или же -
присутствующие на  самас невежды, предающиеся непотребным мыс-
лям и занятые никчемными разговорами, разглядывающие всех и
вся без должного уважения, или же — некоторые женщины, прихо-
дящие поглазеть и пребывающие в компании молодых людей, так
что помыслы и тех и других не свободны друг от друга.  Самас в та-
кой компании бесполезно. И менно это имел в виду Джунайд, когда
говорил, что в  сашс время, место и компания — необходимые усло-
вия  (uutpni).

Запрещено сидеть там, куда приходят поглазеть молодые жен -
чщины и мужчины из тех невежд, у которых плотская страсть берет
верх над всем остальным, так как во время  самас пламя плотской
страсти становится сильнее с двух сторон и проявляется в глазах у
каждого. Бывает также, что она, зацепив сердце, становится зер -
ном  (ту&л), вызывающим разврат и непристойности. Н икогда не
следует проводить  самас в таком окружении.

Следовательно те, кто являются профессиональными аудито-
рами и собираются ради этого, должны соблюдать этикет  {адаб), за-
ключающийся в том, что все должны сидеть, опустив головы перед
собой, не глядя друг на друга и полностью отдавая всего себя слу-
шанию. Во время слушания нельзя разговаривать, пить, оглядывать-
ся по сторонам, размахивать руками и головой и производить ка-
кие- либо деланные движения. Н ужно сидеть так, как сидят во время
намаза, когда произносятся слова вероисповедания  Опагшас- худ), ус-
тремив сердце к Б огу и ожидая того, что посредством  caxid может
проявиться  (футух) из скрытого [мира]. Надо себя сдерживать: не
вставать и не двигаться произвольно.

Если же кто- то по причине охватившего его  ваджда встанет,
то -  не удерживать его. Если у кого- то упадет тюрбан, то — всем
приложить руки [к голове]. И хотя все это -  новшества  (бидсат), о
которых рассказывали первые сподвижники и последователи [Про- -
рока], тем не менее, не все то, что является нововведением, следует
запрещать. Многое бывает во благо. Ш афиси говорил, что  таравпх25

был введен эмиром правоверных сУмаром, да будет доволен им Ал-
лах. Это нововведение -  во благо. Следовательно, порицаемые но-
вовведекия те, которые противоречат Сунне. Н ести же радость в
сердца людей -  похвально в шариате. У разных людей бывают раз-

25  TapäSiix (ед. ч. map6iixa -  «отдохновение») -  а) непродолжительная пауза после отправ-
ления каждых четырех ракатов в ночных намазах в месяц рамазан. См.: М/ инМ.
Фарханг- и фарси. Т, 1. С. 1062; б) сама ночная молитва в месяц рамазан, в другие
месяцы именуемая как ттгхаджжуд. См.: Ислам. Энциклопедический словарь. С. 235.



Абу Хамид ап- Газали. Кимийа- йи са°адат. О чтении Корана  1 8 9zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ные обычаи,  Cädatri). Поступиться последними -  вызвать недоволь-
ство первых. П ророк , да благословит ео, его род и сподвижников
Аллах и да приветствует, сказал:

-  С кем бы ты ни жил, живи в согласии с его обычаями и на-
клонностямиzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA Q&Auky ан- шса би а^лакихим).

Поскольку люди в одобрении этого [-  нововведений] находят
радость, а в неодобрении -  начинают дичиться  (мутабаххиш), то их
одобрение исходит от Сунны (т. е. от традиции. -   А. X). Сподвиж-
ники Пророка, да благословит его, его род и сподвижников Аллах и
да приветствует, считаясь с его мнением, не вставали [когда он вхо-
дил], так как это вызывало у него неприязнь. Однако поскольку где-
то [в исламском мире] подобное стало обычным, постольку невста-
вание вызывает дикость, а вставание -  первое, что вызывает одоб-
рение в их сердцах. У арабов свои обычаи, у персов -  свои. [Толь-
ко] Аллах знает, что правильно.



Список использованных
источников и литературы

ИсточникиzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

сУбапдаллах. Анфас- и нафйса / /  Макамат- и хазрат- и хваджа На-
кшбанд. С. 2- 19-

2.  Бух/ ipü сАбд ал- Хаким. Каджкул- и ваджиб ал- хифз ва ваджиб ан - назр. Бу-
хара, 1909-

3.  Бухдрй  Саяых б. Мубарак. Макамат- и хазрат- и хваджа Накшбанд /  Изд. Абу-
л- Мухсин Мухам мад- Бакир б. Мухаммад Алй,.Бухара, 1910.

4.  Васиз  Фахр ад- Айн  сАлй  б. Хусайн Кашифп. Рашахат- и  сайн ал- хайат, Лакх-
нау; Навалкишор, 1897.

5.  Газали Абу Хамид. Йхйа' сулум ад- дйн /  П ерс. пер. Тегеран, 1973-
6.  Газ а ли Абу Хамид. Кймййа- йи сасадат. Лакхнау; Н авалкишор, 1871.
7.  Лжами сАбд ар- Рахман. Рисала- йи хазрат- и мавлана Джамй / /  Макамат- и

хазрат- и хваджа Накшбанд. С. 138- 158.
8.  Лжами сАбд ар- Рахмаи. Трактат о музыке/ П ер, с перс. А. Н. Болдырева,

коммент. В. М. Беляева.Ташкент, I960.
9-  К оран /  П ер. и коммент. И. Ю. К рачковского. М., 1991-

10.  Парса Мухаммад. Рисала- йи кудсйййа / /  Макамат- и хазрат- и хваджа На-
кшбанд. С. 37- 137

11.  Рамитаий  сАли. Рисала- йи хазрат- и  сазйзан / /  Макамат- и хазрат- и хваджа
Накшбанд. С. 20- 36.

12. Рисала- йи дар байан- и кавасид- и кира'ат- и кур'ан, / /  Каджкул- и ваджиб
ал- хифз ва ваджиб ан - назр. С. 69- 73-

13-   Фазл Ахмад. Рисала- йи мурадан, -  Mole M. Quelques Traites N aqshban -
dis/ /  Фарханг- и И ран замин. Тегеран, 1339-  Т. 8. № 34. С. 307—318.

14.  Харабй Лжилал. Рисала- йи рахнама- йи  сукдагушай -  Mole M. Quelques
Traites N aqshbandis / /  Фарханг- и И ран замин. Тегеран, 1339. Т. 8.
№ 34. С. 285- 293-

15. Хомепии Рухулла Мусаби. Таузйх ал- маса'ил. Тегеран, б/ г.
16.  Худжбпрй Абу аЛ'Хасаи. Кашф'ал- махджуб /  Крит, текст с коммент. В. А. Жу-

ковского Л., 1926.

С п р а б о ч н о -  б и б л и о гр а ф и и ec k а я
л и т е р а т у р а

17. Библейская энциклопедия /  Изд. Архимандрит Н икиф ор. М., 1891.
18. Ислам. Энциклопедический словарь. М., 1991.



Списо к  использованны х источнико в и литератур ы  1 9 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

19.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Щеглова О. П. Каталог литографированных книг на персидском языке в
собрании ЛО И В АН СССР. М., 1975.

20. Arabic- English Lexicon / E d . by E. W. Lane. London, 1865.
21. Concordantiae corani arabicae /  Ed. by G ustavus Flügel. Lipsiae, 1842.
22. The Encyclopaedia of Islam. Leiden; London, 1960-19...
23. Лугатнама /  Сост. и изд. сАлй Акбар Даххуца. Тегеран, 1963.
24. Фарханг- и ф арси (A Persian Dictionary) /  Сост. и изд. Мухаммад Мусйн.

Тегеран, 1992.zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Исследования  на  русском  языке

25.  Аверинцев С. С П римечания к ст. К. Г. Юнга - К психологии архетипа
младенца« / /  Самосознание европейской культуры XX века. М., 1991.
С. 119- 129.

26.  Акимушкин  О. Ф. И нститут «хангах» и бином «муршид- мурид» в становле-
нии организационных ф орм тасаввуфа / /  Ислам и проблемы межци -
вилизационных взаимоотношений. М., 1994. С. 11—20.

27.  Акимушкин  О. Ф. П римечания к книге Дж. С. Тримингема «Суфийские
ордены в исламе-  /  П ер. с англ. М., 1989.

28.  Бартольд В. В. Сочинения. Т. 2. Ч . 2: Работы по отдельным проблемам
истории Средней Азии. М., 1964.

29-   Басилов  В. Н. Ш аманство у народов Средней Азии и Казахстана. М.,
1992.

30.  Виннжоб  В.  Н. Легенда о призвании Мухаммада в свете этнограф ии / /
С. Ф. Ольденбургу к 50- летию научно- общественной деятельности.
Сб. ст. Л., 1934. С. 125- 146.

31.  Гордлевский В. А. Бахаудцин Накшбанд Бухарский / / С . Ф . Ольденбургу к
50- летию научно- общественной деятельности. Сб. ст. Л., 1934. С. 147-
164.

32.  Гордлевский В. А. Бахаудцин Накшбанд Бухарский. И збр. соч. М., 1962.
Т. 3. С. 369- 386.

33.  Грюнебаум Г. Э.,  фон. Классический ислам. Очерк истории (600- 1258)
(G . Е. von G runebaum. Classical Islam. A History 60CK1258. London,
1970) /  П ер. с англ. М., 1988.

34.  Демидов  С. М. Суфизм в Туркмении. Ашхабад, 1978.
35.  Ливаев  А. А. И з области киргизских верований. Баксы, как лекарь и

колдун. Этнографический очерк / /  ИОАИЭ. Казань, 1899-  Т. XV.
Вып. 3.

36.  Зале май К Г. Легенда о Хаким- Ата / /  И звестия И мператорской Акаде-
мии Наук. СПб., 1898. Т. 9. № 2. С. 105- 150.

37.  Казанский  К. Суфизм с точки зрения современной психопаталогии. Са-
марканд, 1905.

38.  Кириллина С. А. Эволюция египетских суфийских братств (XIX- нач.
XX в.) / /  Ислам: проблемы идеологии, права, политики и экономики,
М., 1985. С. 172- 190.

39.  Кириллина  С. А. Культово- обрядовая практика суфийских братств Егип-
та (Х1Х~нач. XX века) / /  Суфизм в контексте мусульманской культу-
ры. М., 1989. С. 80- 93-

40.  Кнорозов Ю.  В., К  вопросу о классификации сигнализации / /  Основные
проблемы африканистики. Этнография, история, филология. М.,
1973. С. 324- 334.

41.  Кныш А. Д. Суфизм / /  И слам: историографические очерки /  Под ред.
С. М. П розорова. М., 1991. С. 109- 193.

42. Леви- Стросс К. Структурная антропология. М., 1985.



1 9 2  А. А. Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

43- zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA ЛотманЮ.  М. И збранные статьи. Таллинн, 1992. Т. 1.
44.  Мухаммедходжаев А. И деология накшбандизма. Душанбе, 1991.
45.  Новик  Е. С. Обряд и фольклор в сибирском шаманизме. М., 1984.
46.  Петрушевский Я. П. Ислам в И ране. Л., 1966.
47.  Резван Е. А. К оран и коранистика / /  Ислам. И сториографические очер -

ки. М., 1991. С. 7- 84.
48.  Пиотровский М. Б. К оранические сказания. М., 1991.
49.  Семенов А.  А. Бухарский шейх Баха уд- Дин (Накшбенд) / /  Восточный

сборник в честь А. Н. Веселовского. М., 1914. С. 202- 211.
50.  Семенцов В. С П роблема трансляции традиционной культуры на приме-

ре судьбы Бхагавадгиты / /  Восток - Запад. И сследования. П ереводы.
Публикации. М., 1988. С. 5- 32.

51.  Спивак Д.  Л. Язык при измененных состояниях сознания. Л., 1989.
52. Структурно- типологические исследования. М., 1962.
53.  Стулова Э.  С. Даосская практика достижения бессмертия / /  Из истории

традиционной китайской идеологии. М., 1984. С. 230—270.
54.  Тримингем  Дж.  С. Суфийские ордены в исламе (Trimingham J. Sp. The

Sufi Orders in Islam. Oxford, 1971)/  П ер. с англ. М., 1989.
55.  Штернберг Л. Я. И збранничество в религии / /  Этнография, 1927, №  1.
56.  Юнг  К. Г. Архетип и символ. М., 1991.
57.  Юнг  К.  Г. О возрождении / /  Юнг К. Г. Душа и миф : шесть архетипов.

Киев, 1996. С. 250- 287.

И с с л е д о в а н и я
н а з а п а д н о е в р о п е й с к и х я з ы к а х

58. Algar Hamid. Bibliographical notes on the Naqshbandi tariqat //  Essays on
Islamic philosophy and science /  Ed. by George F. Hourani. Albany;
New York, 1975.

59-  Anawati G.- C,  Gardet L  Mystique Musulmane. Aspects et tendances. Expe-
riences et techniques. Troisieme edition //  Etudes Musulmanes. VIII.
Paris, 1976.

60. Brockett A. The value of the Hafs and Warsh transmissions for the textual
History of the Qur'an //  Approaches to the History of the Interpretation
of the Qur'an /  Ed. by A. Rippin. Oxford, 1988. P. 31- 45.

61. Chodkiewicz M. Quelques aspects des techniques spirituelles dans la  tanqa
Naqshbandiyya //  Naqshbandis. Historical develop- ments and present
situation of a muslim mystical order. Proceedings of the Sevres Round
Table, 2- 4 May 1985. Varia Turcica. XVIII. Istanbul; Paris, 1990. P. 69- 82.

62.  Denny  F, M. Qur'an Recitation: A Tradition of Oral Performance and
Transmission //  Oral Tradition, Arabic Oral Tradition. Columbia, 1989-
Vol. 4. N 1- 2.

63. Farhadi Rawan A. G. On some early Naqshbandi major works //  Naqshban-
dis. Historical developments & present situation of a muslim mystical
order. Proceedings of the Sevres Round Table, 2- 4 May 1985. Varia
Turcica. XVIII. Istanbul; Paris, 1990. P. 63- 67.

64.  Farmer  H. G. Musikgeshichte in Bildern. Islam. Leipzig, 1966. Bd. III.
Lieferung 2.

65. Farmer H. G. The Minstrelsy of «The Arabian Nights». Bearsden, 1945.
66. Farmer H G. A History of Arabian Musik. London, 1929-
67. Hourani G. F The Chronology of Ghazzali's Writings //  JAOS, 1959. Vol. 79.

N 4 (Oct. - D eo). С 225- 233-
68.  Meier F. Zwei Abhanlungen über die Naqsbandiyya. Stuttgart; Steiner, 1994.



Список использованных  источников и литературы  1 9 3zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

69- zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  Khalifa Abdul  Hakim. Religious Experience or The Prophetic Consciousness
(Some views about «kashf» and «wahi») / /  Islamic Culture. April 1942.
Vol. XVI. N 2, P. 153- 160.

70.  Nizami  К A. The N aqshbandiyyah Order / /  World Spirituality. Vol. 20. N ew
York, 1991. P. 162- 193.

71.  Ruspoli S. Reflexions sur la voie spirituelle des N aqshbandi / /  N aqshbandis.
Historical developments and present situation of a muslim mystical or-
der. Proceedings of the Sevres Round Table, 2- 4 May 1985. Varia Tur-
cica. XVIII. Istanbul; Paris, 1990. P. 95- 107.

72.  Schimmel  A.- M. Mystical dimensions of Islam. University of N orth Carolina
Press, 1975.

73-   Siraj  ul- Haqq. Samac and Raqs of the Darvishes / /  Islamic Culture. April
1944. Vol. XVIII. N 2. P. 111- 130.

74.  Ter Haar Jo ban G.J. The N aqsnbandi tradition in the eyes of Ahmad Sirhindi
/ /  N aqshbandis. Historical developments and present situation of a
muslim mystical order. Proceedings of the Sevres Round Table, 2- 4 May
1985. Varia Turcica. XVIII. Istanbul; Paris, 1990. P. 83- 93.

75.  Waley M. I. Contemplative Disciplines in Early Persian Sufism / /  Classical
Persian Sufism: from its Origins to Rumi. London; N ew York, 1990.

Исследования на персидском языке

76.  М/ тамадй  Махиндухт. Мавлана Халид Накшбандй ва пайраван - и тарй -
кат- и у. Тегеран, 1^989-

77.  Пур Джав'ади Насруллах. Ру'йат- и мах дар асман / /  Нашр- и Даниш. № 1- 5.
Тегеран, 1368/ 1989- 1369/ 1990.

78.  Хакжат  сАбд ар- Рафйс. Тарйх- и °урфан ва сарифан - и йранй аз Байазйд
Бистамй та H yp сАлйшах- и Гунабадй.Тегеран, 1993.



ГлоссарийzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Агахи ^ Й (п ерс , букв.: осведомленность) -  внутреннее осознание
божественного и сопричастности божественному; мистиче-
ское участие сердца в осознании божественного; употребля -
ется наряду со своими арабскими синонимами:  букуф, хузур

сАзизан oLk>fc (букв.: дорогие, ц ен н ы е) -  дорогие перед Б огом; из-
бранные -  термин для обозначения последователей школы
Хваджаган и братства Накшбандийа.

сАлим JJIA, МН. Ч . сулажа (*Lk.) -  обученный формальным религиозным
наукам; получивший формальное религиозное образование.

Амрад jl^J, ед. ч.  мурд (jj*) -  безбородый, юный; юноша как объект
для созерцания (см.  назар  ила- л- мурд) (jji! JI _>ка).

сАриф  <- *J&t мн. ч.  сурафа (*li^) -  получивший мистическое знание и
обладающий им, мистик.

Асл J-UÖI — основа, суть, принцип.
Ахвал Jl^l« ед. ч.  хал (JU ) -  следует понимать как термин, обозна-

чающий совокупность экстатических, измененных по срав-
нению с обыденным и преходящих состояний сознания, воз-
никающих в процессе религиозно- мистической практики.

Базгашт CMS&JU (перс, букв.: возврат) -  возвращение к Богу; одна из
составляющих ритуала  зикра в Хваджаган и Накшбандийа, со -
провождающаяся мысленным произнесением фразы: «Госпо-
ди, Ты -  мое устремление, и быть угодным Тебе — моя цель»,
после завершения очередного цикла рецитации формулы  зик-
ра; считается, что эта ф раза способствует концентрации вни-
мания на Всевышнем и устраняет посторонние мысли; введе-
на основателем школы.

Бай am ели -  присяга на верность, сопровождаемая пожатием руки
и передачей духовного наследия присягающему.

Бака *IL -  стадия или стоянка  (макам, ^1|Д возникающая после про -
хождения экстатического преходящего состояния  (хал, JU )
растворения в божественном  (фана) и обозначающая осозна-
ваемое стабильное состояние пребывания в Б оге; иначе име-



Глоссарий  1 9 5zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

н уется к а кzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  бака  басд  ал- фана (*lüJI ^u *IL») - п ребы ван и е в Б о ге
после растворения в Н ем.

Бар jL  (перс, букв.: груз, тяжесть) -  груз или тяжесть духовной свя -
зи  нисбаш) термин Хваджаган и Накшбандийа; употребляется
в устойчивых словосочетаниях типа: взять чей - то груз, сбро-
сить груз на кого- то, избавить от груза и т.д.

Басират o^u- eu -  внутреннее духовное видение.
Бас мала «douuu —  бисми- л- лахи- р- рахмани- р- рахим рнр\^' о * 3 ^ ^ г ^ ~*

«во имя Аллаха милостивого, милосердного», -  краткое обо-
значение начальной фразы сур К орана; формула начинания
для любого дела; формула  зикра.

Бает саш (букв.: расширение) -  экстатическое состояние радости -
упоения в данный конкретный момент; возникает у мистика
после прохождения состояния упования на Б ога  (раджа, *La.j),
характерного для рядового мусульманина и относящегося к
состояниям в будущем.

Бидсат CAJJ -  нововведение в ритуальные религиозные отправления.
Вали J j* мн. ч.  авлийа (*Ujl) -  в высшей степени духовная личность,

наиболее близко стоящая к Б огу и обладающая статусом, пре-
восходящим статус пророка; соответствует рангу и качествам
святого в христианстве, однако с оговорками -  в связи с от-
сутствием института канонизации в исламе.

Ваджд oa.j — собирательный термин для экстатических состояний,
возникающих в результате аудирования  (самас,  ^л); подраз-
деляется на производный от чувственных состояний и на про -
изводный от озарений  (лукашлфат, olkil£*).

Вукуф- и  садади ^ J J ^ J ^ J (перс, букв.: осознание исчисления) -  про -
грамма рецитации формул  зикра в Накшбандийа, характери -
зующаяся увеличением количества повторений формул на
строго определенное число раз: 3, 5, 7... 21; введена, как
считается, основателем братства; основана на божественной
науке  Силм- и ладуни,  ̂ J ^L).

Вукуф- и калби ^jAs ^JAJ (перс, букв.: осознание сердца) -  одна из со-
ставляющих ритуала  зикра в Накшбандийа, направленная на
мысленное создание символического образа физического серд-
ца в виде пирамиды, конуса  (калб- и  саиубари, ( j o ^ ^ ч^ ) или
их проекций на плоскости, то есть в виде тетрактиса; введе-
на, как принято считать, основателем братства.

Галаба <Ль — охваченность экстатическим состоянием восторга; эк -
стаз.

Гарат ojlb (букв.: грабеж) -  духовный грабеж  (гарат- и ахбал бати-
ни, Ĵ JLLL Jl^aJ ojlb), фактически означающий духовный вампи-
ризм со всеми вытекающими последствиями; одна из целей
применения духовного захвата  (тасарруф, )



1 9 6  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Лжазба <üiÄ -zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA путь привлечения в Хваджаган и Накшбандийа; харак -
теризуется последовательными действиями со стороны  мур-
шида по отношению к  луриду. вербально- духовным общением
(сухбат, о»^"- 0, концентрацией внимания (таваджжух, <Ä.JJ), уста-
новлением духовной связи  (нисбат, с.«"О, духовным захватом
мурида (тасарруф,  SJ^- OG) И доведением его до экстатического
состояния  (хал, JU ); применяется шейхами на начальных этапах
мистической практики с целью привлечения учеников и оп -
ределения конечной цели их обучения, а также с целью уста-
новления прочных отношений в биноме муршид- мурид.

Джалса<ь..и -  общее название для ритуальных поз.
Лжамиййат- и дил J J о**а=ь — джамиййат- и хатири (jjb\±  &**- *  — духов-

ное со- единение.
Лузану ^ I jjj (перс, букв.: на двух коленях) -  ритуальная поза сидя, с

поджатыми под себя ногами.
За/ сир -  _>£Ü отправляющий  зикр.
Заук jjj (букв.: вкус, опробывание, оценивание) -  мистическое зна-

чение термина подразумевает первую ступень свидетельства
из тонкого мира о божественном присутствии, отмечаемую
продолжительной чередой молниеносных озарений- вспышек,
благодаря которым мистик как бы пробует на вкус эти свиде-
тельства.

Зикр  j$j (букв.: поминание, перс, синоним  йадкард,  J ^ J U ) -  один из
основных видов практики на пути обучения  (сулук, d>Lui), под-
разумевающий под собой определенным образом заданное мно-
гократное произнесение абстрактных по значению формул,
содержащих в себе имя Б ога (Аллаха) или его имена- атри -
буты; формулы  зикра представлены естественным и сакраль-
ным языком (арабский или псевдоязык) и подразделяются на
коллективные и индивидуальные; заданность произнесения вклю-
чает в себя особые способы проговаривания формул, скорость
проговаривания и количество повторов; различают тихий  зикр
(зикр- и хафи,  {^ь.  jbЈ) и громкий  (зикр- и  джали, JL*  ßS).

Зимн  су>^о (букв.: содержимое, внутреннее) -  термин используется
в устойчивых словосочетаниях (в применении духовно более силь-
ного к духовно ослабленному): взять кого- либо под свое ду-
ховное покровительство или под свой духовный протекторат
(дар  зимн  гирифтан,  &±J> {y^^  jj) ; вывести кого- либо из- под
своего духовного покровительства  (аз  зимн  ихрадж кардан,

Йаддашт c^bjL (перс, запоминание) -  одна из составляющих ритуа-
ла  зикра в Хваджаган и Накшбандийа, характеризующаяся за-
поминанием состояния, наступающего в результате прогова-
ривания формул теомнемии.

Йадкард j ^ L (перс, букв.: поминание) -  см.  зикр.



Глоссарий  1 9 7zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

сИддатzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA cue -  срок, в течение которого по законам шариата овдо-
вевшей женщине запрещено вступать в брак; равен 4 месяцам
и 10 дням со дня получения известия о смерти.

Иджаза 6jLJ — разрешение; разрешение на наставничество (иджаза-
йи  иргиаду jLijl 6jLJ), выдаваемое прошедшему путь обучения
(сулук, Jjlu»).

Индирадж g)jdd (букв.: включение) -  термин употребляется в устойчивом
словосочетании, характерном для практики Хваджаган и Накш-
бандийа -   индирадж- и  нихайат дар бидайат (cJd* j j  оА$± ^IJJJI ) -
включение окончания мистического пути в его начало; име-
ется в виду применение шейхами пути привлечения (джазба,
<ц.ьО перед началом пути обучения  лурида, когда последний в
экстатическом состоянии, вызванном усилиями шейха, видит
конечную цель своей предстоящей самостоятельной практики.

сИлм- и  ладуни  ^J ^k -  божественная наука или знания, получаемые
непосредственно от Всевышнего без посредничества ангела
или человека; одна из составляющих  зи/ ера Хваджаган и Накш-
бандийа -   ву/ суф- и  садади Q^J^C <- *J*J, осознание исчисления) -
рассматривается в качестве примера такого знания.

сИлм  ат- таджбид *ъ>ааЛ ^Ь — наука рецитации К орана.
Истпигфар -  jüütuul - формула просьбы о спасении и защите -   ас- таг-

фиру- л- лаха & ̂ *х.»1 («спаси Аллах»).
Каввал JljS -  певец, музыкант, обычно приглашаемый на суфийское

сама0.

Калб  ^Ал (перс, синоним  дил, J j) -  сердце: божественная субтильная
субстанция  (латифа, «tfJJ), связанная с физическим сердцем
конусоидальной формы  (калб- и санубари,  калб- и санубар аш- шакл,
JLiidl JJJJLUÖ vJs  yiSyLy^> SJIS); с и м в о л и ч е с к и й о б р а з ф и з и ч е с к о г о

сердца в виде пирамиды, конуса или их проекцией на плоско-
сти; используется независимо как в практике  таваджжух, так
и при рецитации формул теомнемии.

Кари  ifji  -  чтец К орана
Кийас ^uLs -  суждение по аналогии, один из основных принципов

разбора дел в мусульманской юриспруденции с VIII века по
настоящее время.

Кутб  \JcS (букв.: ось, полюс, точка о п о р ы ) -  высший ранг  вали,
имеющий непрерывающуюся духовную связь с божественным
и считающийся среди мистиков своего рода высшим духов-
ным целителем, способным путем  тасарруфа устранять возни-
кающие препятствия в осознании божественного.

Латифа ОлУ -  субтильная, тонкая субстанция, невидимая обычным
зрением.

-  один из видов экстатических состояний, по- видимому
представляющий собой прострацию, возникающую в процессе со-
зерцания внутренним видением  (мушахада, 6*uLiuO; различают



1 9 8  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

тихуюzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  (лутф- и хафи, ̂  okl) и громкую  (лутф- и джали, J
формы.

Маглуб^JJIA (букв.: побежденный, охвачен н ый) -  один из статусов
владеющих  тасарруфом; человек, способный осуществлять ду-
ховный захват только находясь в экстатическом состоянии
(хал, JU ) с целью передачи этого состояния захватываемому.

Ма'зун ^ / u (букв.: получивший разрешение) -  один из статусов вла-
деющих  тасарруфож; человек, вольный осуществлять духовный
захват по своему усмотрению.

Мамур  jyhb (букв.: уполномоченный, подчиненный) -  один из стату-
сов владеющих духовным захватом; человек, способный осу-
ществлять духовный захват только по указанию свыше.

Масрифат ы^х» -  мистическое знание, приобретаемое в результате
занятий мистической практикой.

Мисал Jlio -  символический образ, в котором проявляется какая - то
идея из божественного мира; наблюдается во время откро -
вений  (мукашафат, oU- JblSL*) в экстатических состояних.

Муджабвад JJ^O (букв,: улучшенный) -  один из стилей рецитации К о-
рана, иногда именуемый как  таЬжЬиЬ и определяемый как
наиболее музыкальный из всех существующих стилей, манера
рецитации которого граничит с песнопением.

Мукагшгфат oU^bllo -  откровения из скрытого божественного мира,
снисходящие на мистика во время экстатических состояний.

Mykpu  ifj&A -  чтец К орана
Мулазамат o*jbU -  неотступное следование за  муршидом, сопро -

вождение и служение ему.
Мураббас ЈjjA (перс, синоним  чахарзану, ^I jjl^, , букв.: на четырех

коленях) -  ритуальная поза сидя по- турецки.
Муракаба «UBIJA (перс, синоним  нигахдашт, CMM\^S) — состояние со-

хранения концентрации внимания в процессе созерцания внут-
ренним видением.

Мурид А±у> (букв.: исследующий, ищущий) -  суфийский ученик, пос-
ледователь, послушник, неофит.

Муршид dJuJbj- a (букв.: ведущий по правильному п ути ) -  суфийский
руководитель, учитель, наставник, проводник.

Муханнас Ј»*** - (мн. ч.  лшханис, ^1ь^) -  женоподобный; лицо мужского
пола, отличающееся женственными манерами общения, кокет-
ством и вычурностью в движениях, не свойственных мужчи-
нам; гомосексуалист; половой извращенец; импотент.

Мухтар jbjs* (букв.: избранный, имеющий свободу выбора) -  один из
статусов владеющих духовным захватом; человек, вольнный
осуществлять духовный захват по своему усмотрению.

Мушахада бод1Дл -  процесс созерцания внутренним видением.



Глоссарий  1 9 9zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Назар бар каЬам ̂   у*zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA ̂ к ; -  один из принципов духовно- религиозной
жизни Хваджаган и Накшбандийа, означающий контроль за
физическим и духовным движением мистика.

Назар  ила- л- мурЬ j ^ i Ji  Jcu (букв.: созерцание юного) -  термин ран -
несуфийской практики, означающий созерцание юноши с це-
лью достижения экстатического состояния; иногда под по-
добной практикой пытались скрывать различные сексуальные
отклонения.

Нафи 6а исбат сАл\  j  ^  (букв.: отрицание и утверждение) -  одно из
распространенных названий формулы  тахлил, первая часть
которой представляет собой отрицание -   Ла  илаха, <JI V («нет
бога»), вторая утверждение -   илла- л- лаху, Л VI («кроме Аллаха»).

Ншахдашт cuilJ^J -  см. муракаба.
Нисбат o*u*i -  внутренняя духовная связь  (нисбат- и батини,  ̂ L ом nQ

между здравствующим шейхом и поколениями умерших шей-
хов данной линии с одной стороны, и шейхом и его учени-
ками -  с другой; приобретение способности самостоятельно
устанавливать духовную связь ставится главной задачей учени-
кам на пути обучения  (сулук, djLuu).

Рафиза «uiauij (мн.  равафиз, jc*\ jj) -  отвергающие; прозвище, дан -
ное суннитами шиитам, отвергавшим правление трех правед-
ных халифов и признававшим права на имамат только за сАли.

Руханиййат счеЦ ^ -  духовная сущность умершего.
Сайр сан  аллах  би- л- лах ч1С* ib &, JJUJU — путь от Аллаха с Аллахом; за-

вершающий этап мистического пути, накладывающийся на пред-
ыдущий, при котором мистики, продолжая приобретать мис-
тические знания, начинают обучать следующее поколение мис-
тиков.

Сайр ила- л- лах ib JJ  J*JUJ — путь к Аллаху; начальный этап мистическо-
го пути, по- видимому включающий в себя «этап шариата», то
есть исполнения всех предписанных религиозных заповедей
вкупе с мистическими упражнениями; завершением пути к
Аллаху следует считать с а м о с т о я т е л ь н о е достижение
экстатического состояния  фана' и переход этого состояния в
бака'.

Сайр фи- л- лах ii> ^ JJUU» — путь в Аллахе; этап, следующий за этапом
пути к Аллаху и определяемый стабильным состоянием стадии
бака'  басд ал- фана' (пребывание в Б оге после растворения в
нем); по всей вероятности эквивалентен этапу  масрифата, то
есть приобретения мистического знания;  сайр фи- л- лах не име-
ет завершения — процесс приобретения мистического знания
бесконечен.

Салат -  оМи» -  а) молитва; б) формула благословения, подразделя -
ющаяся на полный вариант, с благословением П ророка, его
рода и сподвижников  (асхаб,  ̂ »U^O -   Салла- л- лаху алайхи  6а



2 0 0  А.  А.  Хисматулин .  Суфийска я ритуальна я практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

алихи  6а асхабихи 6а салламаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA ph<> j <bUu- »l j <Л j «цЬ <& ̂ 1 - ^ («да
благословит его, его род и сподвижников Аллах и да привет-
ствует») и сокращенный, с благословениемдолько П ророка -
Салла- л- лаху алайхи  6а саллама <, 1«.»j <uLt i« jL » («да благословит
его Аллах и да приветствует»); формулы произносятся или
пишутся после каждого упоминания П р о р о к а -  как послан -
ника^ как П ророка или после упоминания его имени (Мухам-
мад).

Сама ^м -  аудирование -  однократное прослушивание ритмиче-
ски - организованного исполнения, выраженного в стихотвор-
ной, стихотворно- музыкальной и чисто музыкальной ф орме.

Сафар дар батан ,JLJ j j  jbu* (перс.) -  путешествие в месте прожива-
ния; один из принципов духовно- религиозной жизни Хваджа-
ган и Накшбандийа, означающий как физические путешествия,
так и духовное продвижение от порицаемых качеств к по-
хвальным.

Силсила  * 1.• • !... (букв.: цепь) — цепь духовной преемственности в су-
фийских братствах.

Су лук  djLj* -  путь обучения, характеризующийся самостоятельными
усилиями  мурида по установлению духовной связи  (нисбат,
cxuuxi) в ходе выполнения практических упражнений, которые
основной своей задачей ставят вживание в образ шейха на
трех уровнях: физическом, ментальном и вербальном.

Сунна смми  -  мусульманская традиция; пример жизни П ророка как
образец и руководство для всей мусульманской общины; со-
стоит из поступков П ророка, его высказываний и невыска-
занного одобрения.

Сухбат CJOÄ-I-Ö - интимное вербально- духовное общение двух лиц, под-
разумевающее концентрацию внимания духовных партнеров (гпл-
ваджжух,  4A.JS) и установление духовной связи между ними  (нш-
бат, ом »р.

Табаджжух <L^ji  -  концентрация внимания на духовном партнере,
при которой концентрирующийся либо мысленно представ-
ляет себе объект по памяти, либо имеет его непосредственно
перед глазами; духовным партнером в  тпабаджжухе может быть
как живой объект, так и неживой, но одухотворенный, на-
пример текст К орана.

Тадбир ^JJJJ (букв.: циркулирование, вращение) -  один из стилей
рецитации К орана, определяемый только скоростью рецита-
ции, находящейся между скоростью рецитации  гпахкика и хадра.

Таййиба «UJL -  благословенная ф раза — полная формула вероиспове-
дания мусульман  (шахада, oalfA)-

Такбир j*«<" — формула возвеличивания -   Аллаху  акбару,  jЈ>\ i» («велик
Аллах»).



Глоссарий  2 0 1zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ТартилzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA JJUJJ (букв.: чтение нараспев) -  один из стилей рецитации
К орана, отмеченный последним как наиболее предпочтитель-
ный; характеризуется ясной и четкой манерой рецитации.

Тасаввуф ̂ J^y^j -  суфизм, исламский мистицизм.
Тасарруф jjjuaa -  духовный захват дартнера, происходящий на заклю-

чительном этапе  таваджжуха и вводящий захваченного в эк -
статическое, порой бессознательное состояние;  тасарруф яв-
ляется основным элементом пути привлечения  (джазба, <иЬ>).

Тасбих grn.nj -  формула восхваления Аллаха -   Субхана- л- лаху, Л) ̂ U»,,,
(«хвала Аллаху»).

Тахкик jiS^i (букв.: анализ, изучение) -  один из стилей рецитации
Корана, отличающийся медленной, отчетливой манерой про -
изнесения текста.

Тахлил Jxl̂ j -  первая часть формулы вероисповедания мусульман
(шахада, o jl^ i) -   Ла  илаха илла- л- лаху, iu V! «ül V («нет бога кро -
ме Аллаха»).

Тахмид ЛХОЛЛ -  формула благодарения - восхваления -   Ал- хамду  ли- л-
лахи, <dTJ j- a- aJI («слава Аллаху»).

Увайси ̂ yxiujl -  инициированный духом П ророка, духом «святого» или
почившего шейха.

Уммл ело! -  мусульманская община.
Фаш *Ui (букв.: растворение) -  экстатическое состояние полной

идентификации с духовным партнером- объектом, растворе-
ния и исчезновения в нем, возникающее как результат заня -
тий духовно- религиозными упражнениями.

Фарзанд J J J ^ (букв.: перс, дитя, чадо, ребенок, младенец) -  употреб-
ляется в устойчивом выражении -   ба  фарзанди кабул кардан,
ä*J> d>^ <S^JJ* «Ч («признать за свое чадо») во время инициации
без испытательного срока и означает, что вновь посвященный
включен в духовную связь  (нисбагп, CMJUJS) ПО признаку «кров-
ного» родства.

Хабс- и дам ^  ^ц^;  хабс- и шфас « ^  оих=» -  задержка дыхания -  один из
приемов практики Хваджаган и Накшбандийа при рецитации
формул теомнемии.

Хадис- и нафс ^  &***•  -  разговаривание с самим собою; выражение упо-
требляется при отсутствии наполнения божественным смыслом
рецитируемых формул теомнемии или канонических текстов.

Хадр JJÄ. (ускорение) -  один из стилей рецитации Корана, характе-
ризующийся высокой скоростью чтения, даже в ущерб прави -
лам.

Хайлала -  асемантическая формула  зикра, появившаяся как след-
ствие трансформации исходного варианта формулы  тахлил  -
Ла  илаха илла- л- лаху i VI <JI V в результате увеличения скорос -
ти рецитации и особому способу проговаривания формулы.



2 0 2  А.  А.  Хисматулин.  Суфийская  ритуальная  практикаzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

ХалzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA J U -  экстатическое, измененное по сравнению с обыденным
состояние сознания, наступающее как результат практики оп-
ределенных духовно- религиозных упражнений.

Халбат  дар  анджуман су^\  j j  oj\± (перс.) -  уединение в обществе;
один из принципов духовно- религиозной жизни Хваджаган и
Накшбандийа, подразумевающий практику установления и под-
держания духовной связи  (нисбат, сшар во время занятий мир-
скими делами.

Халифа <ÜULL (МН. Ч . хулафа, *ULiO -  заместитель шейха суфийского
братства, назначаемый шейхом; число заместителей у одного
шейха не может превышать четырех.

Хатм рлд. (букв.: окончание) -  а) окончание чтения всего текста
К орана; б) миниканонический текст, составленный из опре-
деленных коранических сур, айатов и ритуальных формул с
заданным числом повторов каждой составляющей; рецитация
хатма должна отвечать правилам рецитации К орана.

Ха- хи-  формула  зикра братства Й асавийа, изначально состоящая
исключительно из псевдослов; так называемый  зикр пилы.

Xupfca<Aj± -  рубище, суфийская одежда из грубой ткани.
Хузур  jj»'r>~b (букв.: присутствие) -  осознание божественного при -

сутствия в сердце мистика; см. перс, синоним агахи,  ^&.
Хуш  дар дам ^  _>J <А*£- (перс.) — осознанность в дыхании; один из прин-

ципов духовно- религиозной жизни Хваджаган и Накшбандийа,
означающий контроль за выходящим из уст.

Чахарзану y\ jj\ ^K -  см. мураббас

Шайх  ал- ислам ^УиЛ\   &Л -  старейшина ислама, титул, употребляе-
мый с X в. по отношению к тому или иному крупному авто-
ритету в области мусульманского права;

Шаук j>J> -  божественная страсть, страстная тяга и любовь к боже-
ственному.

Шахада cd&b (свцдетепьство) -  формула вероисповедания мусульман -
Ла плоха гила- л- лаху 6а Мухамлшдун расулу- л- лахи,  & J>u«j ĵ a- e j ib ̂ 1 «ül V
(«нет бога кроме Аллаха и Мухаммад — посланник Аллаха»).

Шахид JAUÜ (букв.: свидетель) -  а) свидетель в мусульманской юрис-
пруденции; б) миловидный, возлюбленный; в) Всевышний г) от-
печаток в сердце, возникший в результате созерцания внут-
ренним видением  (мушахада, 6JAL£U»); последствие свидетельства
божественного присутствия в сердце.

Шахидбази ̂ JIU ALU -  эфебофилия; разврат.
Hlaxßam CJJ$J& - плотская страсть.



S u m m a r y

I n the given book an attempt to treat on a whole the mystical ritual
practice by example of the particular taken sufi brotherhood was the

first time undertaken in the history of Russian oriental studies. The Is-
lamic mystical practice has been methodologically reflected here as
coming into being in the limits of the ritual practice of the normative
Islam and then as coming out beyond these limits.

An analysis of the most important aspects of the Naqshbandi
practice  (dhikr,  khatm,  sanut) based on the principles of semiotic and
textology is certain to be distinguished by a definite novelty value. An
investigation of the relations in the binom of murshid-murid was also
carried out in the first time. Having not been previously described in
scientific literature, the stages of establishing these relations were ex-
tracted in the two main variants of the mystical path:jadhba and suluk.

The variants of the prophetic appeal to Muhammad and his re-
actions to it (active and passive) were scrutinised in comparison with
the two ways of initiation of the potential rnurids (with or without pro-
bationary period) in the Naqshbandi brotherhood. The structure of the
first prophetic revelations' texts was found to have a certain resem-
blance with the structure of the canonical texts, being recited in the
brotherhood and determined by the term of khatm.

In this connection a method of critical approach to the text of
Qur'an based on analysis of the principles of breath regulation and
pausal signs (waqf wa ibticUO was proposed as being an untraditional
and a new one for Qur'anistic.

Such the main psycho-technical terms of the Islamic mysticism
as - jadhba, suluk, suhbat, nisbat, tawajjuh, tasarruf, muraqaba, hal, dhikr,
khatm, samac, wajd, as well as those of the pertaining to the brother-
hood proper — safar dar watan, khalwat dar anjuman and others - have
been interpreted and determined in accordance with a new compre-
hension of the tasks of the mystical teaching. For instance, jadhba was
determined as the path of attracting, suluk - as the path of teaching, suh
bat - as the verbal-spiritual intercourse, nisbat - as the spiritual bond,
tasarruf- as the spiritual capture and so on.



2 0 4  А.  А.  Хисматулин .   Суфийска я  ритуальна я  практик аzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

T h e gen era l con c lu sion s we r e sh o wn by th is wo r k t o b e as fol-
lows:

1. T h e m a in task of t h e pract ical sufismzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  is t o h a n d o ver t h e m ys-
t ical exp er ien ce of t each er t o get h er with t h e mystical cu ltu re t o t h e
n ext gen era t io n of ad h eren t s.

2. T h e mystical exp er ien c e of t each er in t h e b in o m of  murshid-

rnurid  is given over t o h is d isciples ( a n d from gen era t ion t o gen era t io n
co r respon d in gly) in t h e a lt ered states of con sc iou sn ess  (ahwal), ach i -
eved by pract ic in g  suhbat ( in t h e p a t h of at t ract ing -   jadhbd) a n d  dhikr,

khatrn a n d  samac ( in t h e p a t h of t each in g —  suluk).

3. I n o rd er t o accep t t h e mystical exp er ien ce a n d myst ical cul -
t u re p r o p o se d by t each er , d iscip le m u st be c o m e a spiritual be in g like
h is t each er , or, stated differently, h e  is t o be bo r n o n es again  (wiLadat- i

saniyyd) that m e a n s a spiritual birth .
4. T h e first spiritual exp er ien c e is given over to d iscip le with in

suhbat, wh e n t each er co n cen t ra t es h is a t t en t ion o n disciple  {tawajjuti)

t o establish t h e spiritual b o n d  (nisbai) be t ween each o ther , a n d t h e n t o
cap t u re h im  (tasarruf), a n d u p o n cap tu r in g t o lead h im in to t h e a lt ered
state of co n sc io u sn ess  Chat).

5. F or d isciple t o b e c o m e t h e spiritual be in g by himself, h e ,
pract isin g t h e abo ve m e n t io n e d exerc ises o n t h e p a t h of t each in g, h a s
t o c o p y h is t each er in t h ree levels: physical — a ritual p o se  (jal$d)\

m en t a l — a m en t a l con cen t ra t ion of a t t en t ion o n h is t each er  (tawajjufi)\

verbal -  r epea t in g t h e sacred text ( e . g.  dhikr form ula) after t each er .

6. O n e can see from t h e research that t h ere are t h e sa m e co m -
p o n e n t s with t h e sam e o rd er in all t h ese exercises. D ur in g  suhbat,  dhikr

a n d  khatrn, after t akin g t h e ritual p o se , o n e sh o u ld co n cen t ra t e all at -
t en t io n o n h is spiritual par t n er in o rd e r t o establish t h e spiritual bo n d ,
t h e n t o carry ou t t h e spiritual c ap t u re o r to be cap tu red , after it, t o go
o r t o be led in to t h e altered state of con sc iousn ess. O t h erwise ex-
p ressed , all t h ese exerc ises can b e a ssu m ed to c o m e to t h e sa m e co n -
se q u e n c e s -  t h e altered state of con sc iousn ess. H owever , t h e re is a
certain difference in filling t h ese c o m p o n e n t s d e p e n d in g o n t h e status
of a d h e r en t  (murshid,  murid of t h e initial stage,  murid of t h e m id d le
stage o r  murid of t h e final stage) . F or exam p le , in t h e case of  khatm,

prac t ised o n t h e m id d le a n d t h e final stages of t h e p a t h of t each in g,
t h e spiritual par tn er is t h e can on ica l text co m p iled m ost ly from that of
Q u r 'an .

Th is bo o k can be con dit ion ally lo o ked u p o n as con sist in g of t h e
t h ree part s: t h e h istorical o n e (C h ap ter I ), t h e pract ical o n e (C h ap ters
II, III , IV, V) a n d t h e Ad d en d a . A brief h istory of appear in g, o rgan isin g
a n d d evelo p in g t h e Khwajagan sch oo l a n d th e N aqsh ban d i bro th er -
h o o d as well as t h e specific features of t h e sch oo l pract ice with its se -
quen t ia l ch an ges a n d t ran sform at ion s d u e t o Baha ad - D in N a q sh ba n d
is  given in t h e h istorical part . T h e pract ical part in t h e sec o n d c h ap t e r



Глоссарий  2 0 5zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

c o n c e r n s fo rm in g t h e b in o m ofzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  murshid- murid sequen t ia lly dea lin g wit h
t h e psych o - t ech n ical m e t h o d s a n d excerc ises wh ic h serve for t h e rela -
t ion s in side t h e b in o m to be sta ted a n d con so lida t ed  Quh- bat>  tawajjuh,
tasarruf, etc . ) . C h ap ters III , IV a n d V desc r ibe t h e part icu lar t aken
kin ds of t h e b r o t h e r h o o d pract ice  (dhikr,  khatm,  samd) payin g a t t en t ion
o n th eir o r igin a n d legit imacy of their exist an ce in view of t h e n o rm a -
t ive I slam, a n d t h en co m in g over t o their pract isin g in t h e bro t h e rh o o d .
E ach of t h ese ch ap t er s is e n d e d by t h e analysis a n d t h e con clusion s. I n
t h e e n d of t h e wo r k t h ere are t h e con c lu sion s given o n t h e wh o le re -
search . T h e Ad d e n d a are r ep resen t ed by t h e t ran slat ion s of t h e t h ree
c h o se n ch ap t e r s from  Kimiya- yi  sdadat by Abu H a m id al- G azali ( sec.
ed . Luckn aw; N awalkishor, 1871) regard in g t h e t h r ee aspec t s of t h e
pract ical sufism:  dhikr,  khatm,  samd.

T h e resea rch is ba sed o n su c h t h e origin al N aqsh ban d i sou rces
as:  Rashahat  cain  al- hayat by F akh r ad - D in Kashifi Wa ciz (Luckn aw;
N awalkish or , 1897);  Risala- yi  Qudsiyya by M. P arsa;  Risala- yi  hadrat- i
mawiana  Jamihy cAbd ar - R ahm an Jam i; t h e last t wo in -   Maqamat- i  had
rat- i  khwaja  Naqshband by Salih al - Bukhari (Bukh ara , 1910) a n d o th ers.



серияzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

R I E N T A U A

ХИСМАТУЛИН АЛЕКСЕЙ АЛЕКСАНДРОВИЧ

Суфийская ритуальная практика
(на примере братства Накшбандийа)

научное издание

ISBN 5- 85805- 074- 2zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Набор —zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  А. А. Хисматулин
Корректор —  Е. Н.  Олегова

Редактор издательства —zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  О. И.  Трофимова
Технический редактор —  Л. И. Гохман

Художник издательства —  Б. И.  Понежатый
Выпускающий редактор —  Д. А. Ильин

Макет подготовлен
Ц ентром «П етербургское Востоковедение- »

ЛР №  061800 о т 16.11.92
И здательство

Ц е н тр «П етербургск ое Восток оведен и е«

19П 86, Санкт- П етербург, Дворцовая наб., 18
ЕЗ  Для корреспонденции:

198152, Санкт- П етербург, а/ я 111

П одписано в печать 24.11.96. Ф ормат 60x90 1/16.
Гарнитура основного текста «Garamond».

Печать офсетная. Бумага офсетная. Объем 13 п. л.
Заказ №  466

ОТП ЕЧАТАН О В РОССИ И

Санкт- П етербургская типография №  1 РАН
199034, Санкт- П етербург, 9 линия, 12.



R I E N T A L I AzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA
В серии  ВЫШ ЛИ  книги:zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA  \

И.  Ä«  Д ли м ое»

Вслед ш  кистью.
Мкггери&лы  к  истории  ЂунЂ§сих  авторских  сборников
бицзи. Исследования, переводы. Часть 1.

Авторские  сборники  бизци,  первые  образцы  которых  появились  в  эпоху  Тан
(618- — 907),  играют  в  китайской  классической  литературе  весьма  значитель-
ную  роль.  В эпоху  Сун  (960—1279)  их  количество  измерялось  сотнями:  почти
каждый  крупный  сунский  литератор  и  чиновник  оставил  после  себя  такого
рода  сборник.  Рассматривая  сборники  бицзи  в  их  истории  —  от  самых  ран-
них  до  самых  типичных  —  автор  книги  составляет  наиболее  полный  список
сунских  сборников  бицзи  и  видит  свою  задачу  в детальном  изучении  конкрет-

ных  сборников,  что  позволит  в  даль-
нейшем дать  более  точное  определение
явлению  бицзи.

В  настоящем  томе  рассмотрен  ряд  та-
ких  сборников  начиная  с  сочинения  Сун
Ци  «Заметки  господина  Сун  Цзин- вэня»
(XI  в.),  в  котором  впервые  слово  бицзи
присутствует  непосредственно  в  названии
сборника,  и  заканчивая  сочинением  Цзэн
Минь- сина  «Разные  записи  Ду- сина»
(XII  в.).  Книга  в  значительной  степени  со-
стоит  из  переводов  и  рассчитана  не

только  на  специалистов  по  китайской  словесности,  но  и  на  более  широкий

круг  читателей,  интересующихся  классической литературой  Древнего  Китая.

В. Б. Касевич. Буддизм . Картин а мира .  Язык .  СПб.:
Центр «Петербургское  Востоковедение»,  1996. ISBN 5- 85803- 050- 5

Предлагаемая  вниманию  читателя  монография  посвящена  старой  проблеме:

как  в  языке  отражается  видение  мира  конкретным  человеческим  сообществом.

Поскольку  речь  пойдет  о  «наивной»  картине  мира,  которая  всегда, пусть  пере-

житочно,  связана  с  той  или  иной  системой  верований,  в  рассмотрение  с  необ-

ходимостью  вовлекаются  существенные  аспекты  религиозного миросозерцания

и  миропонимания.  Автор  рассматривает  данную  проблематику  прежде  всего

применительно  к  языкам Дальнего  Востока  и  Юго- Восточной  Азии  в лингвисти-

ческом плане  и применительно  к буддизму —  в религиоведческом. В книге изла-

гаются  основы  буддийской догматики в ее  хинаянском  варианте,  представления

об  основных  категориях  «наивной»  картины мира, проблемы типологии языков и

культур.

R I E N T A L I A

Эти и другие книги издательства можно
заказать по адресу:

198152, Россия, Санкт- Петербург, а/ я  111



R I E N T A L I AzyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Готовятся   к  изданию  книги:

Е. А.   Торчинов .   РЕЛИГИИ М ИРА: опы т запредельного .
Психотехник а  и трансперсональны е  состояния .zyxwvutsrqponmlkjihgfedcbaZYXWVUTSRQPONMLKJIHGFEDCBA

Настоящая  книга  является  первой  в  отечественной,  а  в  значитель-
ной  степени  и  в  мировой  науке  попыткой  представить  религию  в  ка-
честве  целостного  психологического  феномена.  Автор  развивает  и
обосновывает  принципиально  новый  психологический  подход  к  истол-
кованию  феномена  религии,  исходя  из  понятия  глубинного  религиоз -
ного  опыта  как  особой  психологической  реальности  и  активно  ис-
пользуя  разработки  представителей  трансперсональной  психологии
(С  Гроф  и его  школа).

В  первой  части  книги  рассматривается  структура  религиозного
опыта  и  его  типы,  вопрос  о  взаимодействии  религии  с  другими  фор-
мами  духовной  культуры  (мифология,  философия,  наука).  Вторая—чет-
вертая  части  посвящены  рассмотрению  конкретно- исторических  форм
религиозной  практики  изменения  сознания  (психотехники)  с  целью
приобретения  глубинного  (трансперсонального)  опыта.  Рассматрива-
ются  формы  шаманской  психотехники, мистериальные  культы древнего
Средиземноморья,  сложнейшие  формы  психотехники,  разработанные
в  религиях  Востока  —  даосизме,  индуизме,  буддизме.  Особая  глава
посвящена  «библейским  религиям  откровений»  —  иудаизму,  христиан-
ству  и  исламу.  Особый  интерес  представляет  глава  «Каббала  и  Во-
сток»,  в  которой  проводятся  параллели  между  иудейским мистицизмом
(каббала)  и  религиозно- философскими  учениями  индо- буддийской  и
дальневосточной  традиций.

Для  религиоведов,  психологов, философов,  культурологов,  восто-
коведов  и  всех,  интересующихся  проблемами  религиоведения  и пси-
хологии.

  N

А  также:

В. Н.   Горегляд .  Японска я  литератур а  VII I—XVI  вв.
Начал о  и  развити е традици й   (учебное  пособие)

М .  В.  Воробьев .   Коре я до  второ й  трет и VI I  века .
Этнос ,  общество ,  культура ,   окруж ающ и й мир .

При издательств е работае т Читательски й клуб ,
рассылающи й книг и наложенны м платежом .

Члены клуба пользуются  приоритетом при приобретении наших
-   книг^а таю^рШятипроцентной  скидкой.

-   За дальнейшей  информацией обращаться  по адресу:
1 9 8 1 5 2 ,  Россия ,  Санкт- Петербург ,   а/ я 1 1 1 .

Просьба  вкладывать  чистый  конверт для ответа.






	Содержание

	Введение

	Краткий обзор основных источников и исследований

	Источники

	Исследования

	Принцип изложения материала


	Глава I. История образования братства Накшбандийа

	Школа Хваджаган

	Братство Накшбандийа


	Глава II. Принципы духовно-религиозной жизни и формирование бинома «луршид-лурид»

	Варианты обучения в братстве: джазба и су лук

	Путь «привлечения» (джазба)

	Сухбат и нисбат

	Тасарруф


	Анализ практики инициации, сухбагпа, нисбата и тасарруфа

	Путь обучения (сулук)

	Концентрация внимания (табаджжух)

	Муракаба

	Выводы


	Глава III. Теомнемия (зикр)

	Традиционные формулы зикра

	Стадии зикра

	Зикр в братстве Накшбандийа

	Школа Хваджаган

	Братство Накшбандийа


	Анализ практики зикра

	Выводы


	Глава IV. Рецитация канонических текстов (хатм)

	Традиция рецитации Корана

	Внешний этикет

	Внутренний этикет

	Стили рецитации

	Рецитация и дыхание


	Хатм в братстве Накшбандийа

	Школа Хваджаган

	Братство Накшбандийа


	Выводы


	Глава V. Аудирование (сама')

	Типы аудирования в зависимости от исходных качеств (состояния) аудитора

	Беззаботное слушание

	Слушание с порицаемыми качествами

	Слушание с похвальными качествами


	Условия, несоблюдение которых приводит к запрету на дозволительные типы аудирования

	Категория исполнителей

	Категория инструментов

	Категория исполняемого в суфизме

	Категория аудиторов


	Разряды сама' 
в суфизме
	Аудирование Корана и обоснование предпочтения другим видам аудирования


	Этикет сама'

	Сама' в Накшбандийа

	Школа Хваджаган

	Братство Накшбандийа


	Анализ практики сама'

	Выводы


	Заключение

	Абу Хамид ал-Газали. Ки
мийа-йи сасадат. Избранные главы
	Зикр. Асл девятый. О поминании Всевышнего

	Сама'. Асл восьмой. Об этикете слушания, ваджда, и о понятии слушания, [которые] мы, если будет угодно Аллаху, рассмотрим в двух разделах

	Асл восьмой. О чтении Корана


	Литература

	Глоссарий

	Summary


