
Российская академия наук
Музей антропологии и этнографии 
им. Петра Великого (Кунсткамера)

Институт исмаилитских исследований

ТАДЖИКИ

ИСТОРИЯ, КУЛЬТУРА, ОБЩЕСТВО

Санкт-Петербург
2014

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



УДК [39+94](=222.8)
ББК 63.3+63.5(5Тад)

Т13

Рецензенты:
д. и. н. Ю. Ю. Карпов, к. и. н. Б. В. Норик

Составитель д. и. н. Р. Р. Рахимов

Ответственный редактор к. и. н. М. Е. Резван

Таджики: история, культура, общество. СПб.: МАЭ РАН, 
2014. — 542 с.

ISBN 978-5-88431-277-7

Сборник подготовлен к публикации с участием группы российских 
и таджикских этнографов, востоковедов и исламоведов из ведущих науч-
ных учреждений Санкт-Петербурга, Москвы и Душанбе. Он призван дать 
читателю представление о многообразии культуры народов, населяющих 
современную Республику Таджикистан в историческом, культурном и рели-
гиозном освещении в основном в период после присоединения Центральной 
Азии к России. В отдельных случаях авторы оглядываются назад, на более 
ранние эпохи. В центре внимания авторов также материалы, отражающие 
период нахождения народов Центральной Азии в составе царской России. 
В этом ключе рассматриваются материалы, отражающие аспекты пребыва-
ния отрядов царской армии на Памире. Современность представлена рабо-
тами, в фокусе которых — религиозная (шиитская или исмаилитская) тема- — религиозная (шиитская или исмаилитская) тема-— религиозная (шиитская или исмаилитская) тема-
тика и положение Таджикистана в современном мире.

Издание осуществлено при финансовой поддержке представительства 
«Фонда Ага Хана» (Швейцария) в Российской Федерации

         © МАЭ РАН, 2014

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Светлой памяти нашего дорогого учителя 
Рахмата Рахимовича Рахимова

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Акбар Турсон

Самандар и Зулкарнайн:  
к иСТориоСофии Таджиков

Жизненная задача всякого — познать строение и фор-
му своего рода, его задачу, закон его роста, критические 
точки, соотношение отдельных ветвей и их частные 
задачи, а на фоне всего этого — познать собственное 
свое место в роде и собственную свою задачу, не ин-
дивидуальную свою, поставленную себе, а свою как 
члену рода, как органа высокого целого. Только при 
этом родовом самопознании возможно сознательное 
отношение к жизни своего народа и к истории чело-
вечества.

Павел Флоренский. 
Об историческом познании (1916)

Народы, как и отдельные личности, редко бывают довольными 
своим положением в социальном мире — не только в настоящем, но 
и даже в прошлом. Наверное, нет на земле людей, которые бы не нес-
ли в себе душевную боль безвозвратных потерь, не страдали бы от 
воспоминаний о неосуществленных целях или упущенных шансах. 
Для иных народов прошлое — источник нескрываемой историче-
ской обиды и национальной депрессии, вызываемой нередко зави-
стью к чужим успехам на отдельных этапах продолжающегося по-
ныне общеисторического марафона. Однако, судя по всему, история 
данного народа — не только летопись собственных деяний, но и сви-
ток доставшейся ему судьбы. А там, где судьба, там и превратности — 
злоключения, как правило, не зависящие от объекта их «козней».

Превратности исторической судьбы нации, если исключить при-
родные и экологические факторы, следствия перипетий ее взаимо-
отношений с другими народами, каждый из которых преследует 
свои цели и интересы. Беда же в том, что эти цели и интересы не 
всегда возникают в ответ на реальные нужды общества, их порож-
дает также культурно не ограниченные инстинкты, в особенности 
инстинкт доминирования. Мифологема «богоизбранности народа» 
или идеологема «исключительности нации» суть наиболее опасные 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Акбар Турсон6

проявления этого морально необузданного подсознательного побуж-
дения, которое оказывается за горизонтом международно-правового 
контроля каждый раз, когда его носители чувствуют в себе превос-
ходящую силу. Поэтому так называемые жизненные интересы го-
сударств (нынче они прикрываются необходимостью обеспечения 
национальной безопасности) часто защищаются не за столом пере-
говоров, т. е. путем достижения политического консенсуса и компро-
мисса, а на поле войны — этого самого живучего реликта эпохи вар-
варства. Историю же кровавых конфликтов пишут одни победители. 
А победителей, как известно, не судят.

Структура детерминации цепи исторических событий намного 
усложнится, если придется учесть религиозный фактор. Сказал же 
Гоголь, что без Бога не вывести из истории великих выводов, а лишь 
одни только ничтожные и мелкие. Трудно сказать, чью именно исто-
рию имел в виду Николай Васильевич (теперь ведь уже неизвестно, 
какую классическую литературу — то ли русскую, то ли украин-
скую — он представляет на «Expo» мировой культуры!). Но твердо 
знаю, что религия как ровесница истории оставила и продолжает 
оставлять на теле истории свою яркую печать — не только как актив-
ный ингредиент судьбоносных событий, но и как их непререкаемый 
интерпретатор. Как бы там ни было, многим современным народам, 
особенно так называемым пассионарным этносам (в гумилевском 
смысле), подобно лирическому герою философско-поэтических ми-
ниатюр Омара Хайяма, будь им «скрижаль судьбы вдруг подвластна 
стала», хотелось бы «все стереть с нее и все писать сначала».

Не лишне предуведомить, что автор не ставит перед собой непо-
сильную задачу — разобраться в проблеме исторической судьбы тад-
жиков, как учил Гегель, во всей совокупности моментов. Это рабо-
та не для одного исследователя. Моя задача ограниченная: коснусь 
лишь некоторых вопросов историософии таджиков, которые пред-
ставляются мне актуальными. Однако, как свидетельствует опыт, 
при любом ракурсе рассмотрения сама логика ищущей мысли рано 
или поздно приводит к необходимости постановки более общих за-
дач, решаемых на уровне целого. А в таких случаях неизбежно обра-
щение к другим измерениям объекта изучения, к иным контекстам, 
в особенности социально-историческому и психокультурному.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 7

I

Как известно, почти вся наша советская жизнь прошла под зна-
ком борьбы за «светлое будущее» — эпохальной борьбы, которая 
сопровождалась столь же продолжительной борьбой с «проклятым 
прошлым». В постсоветское время советская образованщина, в том 
числе и та ее часть, которая носит академическую мантию, снова 
возобновила былую идеологическую борьбу, но на этот раз за «свет-
лое прошлое».

В этой эмоционально накаленной борьбе историографии от-
ведена унизительная подсобная роль: наполнить кровью и плотью 
предначертанную идеологическую схему. Эта задача, однако, прямо 
противоречит природе самой науки как наиболее развитой формы 
рациональной деятельности, устремленной на воспроизведение 
и воссоздание «мира как он есть» (в идеале, конечно), включая и его 
прошлое.

После распада единого союзного государства многие осколки 
бывшего «советского народа» — той самой «новой исторической 
общности», которую оптимистическая воля идеологов торопливо 
квалифицировала как очередную и необратимую фазу становления 
коммунистического человечества, были охвачены процессами нацио-
нального самоопределения, включающего в себя процессы этнокуль-
турной самоидентификации. Это было неизбежным и необходимым 
этапом социально-политического и психокультурного развития на-
родов. Но в силу ряда обстоятельств в эти естественно-исторические 
процессы было привнесено много искусственного и наносного, из-
рядно навредившего общему морально-психологическому климату 
постсоветского пространства.

В свете той идеологической деформации, которой подверглась 
история в советское время, необходимость проведения соответ-
ствующей научно-восстановительной работы была осознана уже 
в самом начале горбачевской политики гласности. Однако эта поли-
тика, явно напоминавшая хрущевский «волюнтаризм», уже в силу 
своего дилетантского характера породила две прямо противополож-
ные тенденции. Схематизируя сложившуюся тогда ситуацию, можно 
сказать, что периферия занялась перспективным самоутверждением, 
а центр — ретроспективным самоуничтожением.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Акбар Турсон8

Правда, в первоначальную партийную установку политики глас-
ности (хотя она почти сразу была переименована Горбачевым в «пе-
рестройку»), надо полагать, саморазрушение не входило. Но глас-
ность — опять-таки в силу ее импровизационного характера — была 
темой с широкими вариациями, чем «зримо и грубо» воспользова-
лись более целеустремленные внутренние и внешние силы, которые 
общими усилиями и превратили горбачевскую затею в «Кататрой-
ку». В мою задачу не входит историческая оценка горбачевщины как 
явления позднесоветского развития. Думаю, в данном случае ее итог 
проще всего выразить на языке притчевой народной мудрости: мед-
вежья услуга.

Впрочем, это предмет другого разговора. В рассматриваемом 
случае важно отметить следующий немаловажный момент. В 
основе обоих направлений реализации деструктивных потенций 
провинциальной затеи Горбачева и его столичной команды свое-
корыстных советников лежала уже апробированная коммунистиче-
ская практика злоупотребления историей в идеологических и по-
литических целях.

Новое же состоит в депрофессионализации истории со всеми ее 
негативными последствиями (от выборочного отношения к событи-
ям прошлого и их односторонней интерпретации до полной фаль-
сификации и злонамеренной фабрикации «исторических фактов»). 
Между прочим, в советское время существовала высокая академи-
ческая экспертиза, которая в случае необходимости могла исправить 
провинциальную историографию, проявляющую усердие не по раз-
уму. Партийные же органы науку контролировали не путем ее депро-
фессионализации, а через идеологизацию профессионалов.

Специалисты уже на исходе 80-х годов минувшего столетия ста-
ли с тревогой констатировать появление на бесхозном поле постсо-
ветской историографии легиона дилетантов, бросившихся с пылом 
неофита опровергать общепризнанные в науке понятия и концепции. 
К настоящему времени дилетанты старого и нового пошива «про-
фессионально» освоили киберпространство, которое уже ничем не 
ограничено. Вот почему они, будучи не обремененными грузом на-
учного знания, да и элементарной логикой, не говоря уже об этике, 
с решимостью всезнающего судьи, прокурора и адвоката в одном 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 9

лице пытаются низвергать каменные глыбы давно установленных 
историографических истин.

Извивы этих идеологических эксцессов особенно бросаются 
в глаза в интеллектуальной среде мусульманских регионов России, 
Кавказа и, конечно же, Центральной Азии. Патриотично настроен-
ные присные от науки, отличающиеся нынче не в меру развитым 
чувством национальной обиды, срочно занялись обустройством сво-
ей этнической истории, якобы злонамеренно искаженной другими, 
в первую очередь, конечно, русскими. Одни стараются максимально 
удревнить дату появления своего рода-племени на арене мировой 
истории (особенно за счет сочинения наукообразных форм этноми-
фологии). Другие возвращают свое «незаконно» забытое или «при-
писанное» другим культурное и иное наследие (фактически же дело 
зачастую сводится к духовному басмачеству или, выражаясь по-
современному, прихватизации чужой исторической собственности). 
Третьи же торопятся заносить на вылитую из бронзы «Доску нацио-
нального почета» своих (далеко не всегда «своих»!) великих предков 
типа Тимура или Чингизхана, ранее «очерненных» их жертвами или 
даже просто «завистниками». В результате национальные истории 
превратились в арену нескончаемой борьбы в духе, пользуясь слова-
ми Александра Зиновьева, «кто кого перекритинит».

Что до таджиков, то националистические нотки не чужды и им, 
но их следует относить к той категории национализма, которую даже 
советские идеологи называли «оборонительным». В самом деле, 
в постсоветское время им пришлось занимать круговую оборону 
в буквальном смысле. Отныне историческое прошлое таджикского 
народа находится под синхронным давлением трех заинтересован-
ных сторон: узбекского этнонационализма, иранского культурного 
фундаментализма и российского неоориентализма конструктивист-
ского толка. Буквально все — начиная с этногенеза и происхождения 
языка фарси-таджики и заканчивая оценкой доли таджикского наро-
да в культурно-цивилизационном наследии, вошедшем в традицион-
ную историографию под нивелирующими названиями «персидская 
литература», «арабская наука» и «исламская цивилизация», — под-
вергается фронтальной атаке. Причем при свете дня пересматрива-
ются, как говорится, азбучные истины, установленные в ходе систе-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Акбар Турсон10

матической исследовательской работы ряда авторитетов мировой 
ориенталистики: от Василия Бартольда и Евгения Бертельса до Ри-
чарда Фрая и Эхсана Яршатера.

Достаточно указать на ревизию истории и теории этногенеза 
таджиков, которые в кривом зеркале иных провинциальных крае-
ведов академического ранга предстают «пришельцами» иранского 
происхождения. А что говорила о происхождении таджикского на-
рода классическая наука? Научная иранистика и тюркология давно 
доказали, и теоретически, и фактически, что в древности коренное 
население Центральной Азии во всех трех измерениях местного 
ландшафта (долинного, горного и степного) в основном состояло из 
ираноязычных племен — прямых потомков ариев, представлявших в 
свою очередь одну из ветвей исторического древа индоевропейских 
народов.

Оговорка «в основном» отражает факт присутствия в регионе 
сохранившихся аборигенов, обитавших там в доарийскую эпоху. 
После миграции в Среднюю Азию арийских племен там началась 
очередная фаза этногенеза: аборигены края дравидяне смешались 
с новыми завоевателями. Но в результате этого процесса расовый 
субстрат населения не изменился: этногенез происходил в пределах 
средиземноморской разновидности европейской расы1.

Современные научные представления о самых ранних доступных 
рациональной реконструкции этапах истории Средней Азии подыто-
жены и обобщены в следующем довольно прозрачном выводе круп-
ного знатока древности И. В. Пьянкова: «Далекое прошлое Средней 
Азии — с того момента, когда оно начинает освещаться письменной 
историей, — связано преимущественно с ираноязычными народа-
ми. Тюркский этнический элемент, преобладающий ныне в Средней 
Азии, тоже имеет долгую историю, но ранние этапы его этногенеза, 
как это общепризнано, протекали вне Средней Азии. Алтайские пле-
мена впервые явственно появляются в Средней Азии в лице хуннов, 
хотя не исключено их появление и в более ранние времена. Бесспор-
но, что население древней Средней Азии в основном было ирано-
язычным. Народом же, который вобрал в себя все более ранние ира-
ноязычные пласты, являются таджики. Поэтому процесс сложения 
таджикского народа можно в известной мере отождествить с общим 
ходом этнической истории древней Средней Азии»2.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 11

Эта историческая картина, обрисованная научной кистью ира-
ниста, обогащена и обоснована современной тюркологией. Об-
ращусь к научному обобщающему выводу известного тюрколога 
С. Г. Кляшторного, относящегося к своему предмету исследования 
с большим уважением и доброжелательностью, но сохраняющего 
верность извечным нормам и идеалам науки. Он констатирует, что 
«евразийские степи между Волгой и Енисеем еще в VIII тыс. до н. э. 
занимали индоевропейские племена европеоидного расового типа, 
те самые “индоевропейцы”, многочисленные племена которых го-
ворили на родственных друг другу языках индоиранской языковой 
семьи, балто-славянской языковой семьи, германской языковой се-
мьи и многих других родственных языках». Что до происхождения 
монголоидного расового типа, то «очаги первоначального формиро-
вания тюркских народов и языков неразрывно связаны с востоком 
Евразии»3.

В свете сказанного подлинные мотивы продолжающейся до сих 
пор историографической борьбы за «светлое прошлое», принявшей 
особенно ожесточенный характер в Центральной Азии, на Кавказе 
и в мусульманских регионах России и развертывающейся вне рамок 
какой-либо морально-этической регулятивы, можно понять только 
в контексте известного афористического замечания Эрнеста Ренана 
о том, что ложное восприятие истории есть существенная часть бы-
тования народа как нации. Знаменитый французский ориенталист, 
очевидно, имел в виду национальную ситуацию в Европе девятнад-
цатого столетия, когда еще могли проводить четкую грань между ис-
тинным и ложным восприятием.

Мы же живем в эпоху постмодерна, философская идеология 
которого вообще не признает фиксированных границ, в том чис-
ле и между рациональным и иррациональным, историческим пре-
данием и научным фактом, даже прошлым и настоящим, а в итоге 
также между правдой и кривдой, «все относительно» — таково ее 
философское кредо. В этом отношении постсоветский историогра-
фический произвол получил неожиданную, но довольно солидную 
методологическую поддержку со стороны новозападных интеллек-
туальных течений постмодернистского толка.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Акбар Турсон12

II

Крупнейший знаток истории и культуры края акад. В. В. Бартольд, 
завершая свой фундаментальный для своего времени исторический 
очерк о таджиках, заметил: «Когда в 1920 году была утверждена 
Конституция Туркестанской республики, то “коренными националь-
ностями” ее были признаны только киргизы, узбеки и туркмены, 
а древнейшие жители края, таджики, были забыты»4.

Наверное, эти слова написаны не без доли возмущения и не без 
определенной горечи. Ведь этика классической гуманитарной науки 
подразумевала уважительное отношение субъекта познания к свое-
му предмету исследования, сопереживание, вплоть до любви. Чтобы 
убедиться в том, насколько соблюдалась эта этика, достаточно про-
читать этнографические очерки других русских востоковедов, в осо-
бенности А. Ф. Миддендорфа и А. П. Шишова: буквально каждая 
строка этих бесстрастных исследователей истории таджиков и их 
культуры — даже те, которые носят критический характер, прони-
заны глубокой симпатией к ним как к народу, сумевшему с достоин-
ством пройти через огонь, воду и медные трубы не в меру суровой 
истории — пусть и ценою больших (очень больших!) материальных 
и духовных потерь.

Но и после свержения мангытской династии в Бухаре (1920), где 
большинство местного населения составляли таджики, официаль-
ное отношение к ним не стало более реалистичным5. Почему же? 
Почему в послеоктябрьский период политически не повезло именно 
таджикам — народу, наиболее угнетенному во всей Средней Азии и, 
казалось бы, в наибольшей степени нуждающемуся в поддержке из-
вне, тем более со стороны русских революционеров, собиравшихся 
разорвать цепи рабства во всем мире — как на Западе, так и на Вос-
токе?

В политике случайности не исключены, но немотивированных 
повторов не бывает. А за рассматриваемым историческим фактом 
лежит целый клубок взаимосвязанных факторов: политических, 
идеологических, исторических и психокультурных.

Во-первых, в двадцатые годы главная стратегическая задача 
большевиков состояла во всемерном укреплении советской власти, 
в том числе в ее глубоком тылу, в особенности в Средней Азии, где 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 13

атеиствующих коммунистов в первую очередь беспокоила идеоло-
гия панисламизма, за которой стоял мусульманский мир. Вполне 
естественно, что в этом международном контексте большевики об-
ратили внимание на политически разделенные народы, т. е. име-
ющие сородичей за рубежами СССР. В этом отношении наиболее 
неблагонадежным народом предстали таджики: с одной стороны, из-
за демографического фактора (большинство таджиков жило в Афга-
нистане), а с другой — из-за фактора религиозного: их представляли 
фанатичными приверженцами ислама, занимающими господствую-
щее духовное положение в городских мечетях и медресе. Эти фак-
торы не могли не тревожить еще слабую большевистскую власть: 
таджики обоих берегов Амударьи могли объединиться. А там еще 
и Иран6…

К тому же идеологические опасения большевиков усугублялись 
тем фактом, что тогда на юге новообразуемой республики продол-
жалось повстанческое движение, движущую силу которого состав-
ляло мусульманское духовенство. Словом, в данном случае мусуль-
манская история работала против таджиков. Библиофил Сталин мог 
быть знаком с этнографическими заметками академика В. В. Рад-
лова7, описавшего национальные характеры иранского и тюркско-
го народов в контексте их отношения к исламу. В них четко выри-
совываются контуры патриотической установки ориенталистской 
окраски: Радлов хотел выявить степень политической лояльности 
жителей новозавоеванных территорий к российской колониальной 
администрации. Касаясь «умственного и политического настроения 
народа, живущего на занятой части Средней Азии»8, Радлов группи-
ровал таджиков и тюрков в две категории мусульман и противопо-
ставил эти группы друг другу по глубине их мусульманской веры: 
тюркскую группу называл «народной», а «персидско-арабскую» — 
истинно «магометанской». Далее он обращал внимание на то, что 
в крае между этими двумя элементами, а именно между менее исла-
мизированными тюрками и более набожными таджиками, идет не-
зримая борьба. В связи с этим Радлов выражал сожаление и опасе-
ние, что ортодоксальный ислам, представленный таджиками, «уже 
везде почти взял верх и делает невозможным всякое свободное раз-
витие народа». Отсюда следовали конкретные политические и идео-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Акбар Турсон14

логические рекомендации. По мнению ученого, «прогресс был бы 
здесь возможен лишь в том случае, если бы народный тюркский эле-
мент смог получить со стороны европейской цивилизации помощь, 
которая парализовала бы превосходство мусульман», т. е. таджиков. 
При этом Радлов призывал колониальные власти опираться только 
на «тюркский элемент» и оказать ему «крепкую поддержку». Более 
того, «надо действовать поспешно». Ибо, предупреждал российский 
академик, «уже теперь [80-е годы позапрошлого века. — А. Т.] пред-
ставители магометанства невидимо окружили даже жителей степей 
религиозною цепью <…> Таково положение дел в Бухаре, таково оно 
и в Киргизской степи, давно принадлежащей к русским владениям. 
Еще несколько лет замедления, и будет слишком поздно».

Создается впечатление, что Сталин буквально следовал реко-
мендациям российского востоковеда9. Свидетельство тому — столь 
поспешно проведенная затея с «размежеванием», нацеленная на ду-
ховное обескровливание прежде всего таджиков. В последующие же 
годы большевистская власть всячески ограничивала общекультур-
ную роль старых городов, в первую очередь Самарканда и Бухары. 
И не случайно, что советскими воротами на Восток был негласно 
объявлен Ташкент и, соответственно, его социально-экономическому 
и культурному развитию было уделено особое внимание. Подспуд-
ная же цель состояла в том, чтобы затмить былую славу Самарканда 
и Бухары как символов безвозвратно ушедшего в прошлое средневе-
кового мусульманского Востока.

Такова, однако, только внешняя канва событий, предшествовав-
ших «топорной работе» новоявленных нациестроителей в Средней 
Азии. Критическая ситуация, исторически сложившаяся в азиатской 
глухомани к началу нового, двадцатого столетия, имеет также не ме-
нее важное внутреннее измерение. Речь идет о психокультурном со-
стоянии самих таджиков — одного из объектов коммунистического 
социального эксперимента — накануне большевизации края. Это 
было удручающее состояние — совершенно подавленное, лишенное 
корней в прошлом, равно как и какой-либо обнадеживающей пер-
спективы в будущем. Основная же причина общего упадка социаль-
ного бытия и деформации общественного сознания таджиков — не 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 15

в биологии или антропологии, а в истории, оказавшейся не в меру 
суровой.

В свое время И. С. Брагинский говорил, что в результате мно-
говекового прямого разрушения производительных сил в ходе не-
прерывных нашествий номадов на оседлые оазисы Средней Азии 
в девятнадцатом веке весь край охватил глубочайший кризис: «До-
статочно вспомнить разгул самоуправства при Мангытах (Насрулле-
хане и Музаффар-хане в Бухаре), Худаяр-хане в Коканде, при хивин-
ских ханах, опустошительные походы мангытских ханов, которые 
губили людей и разоряли хозяйство, истребление киргизов и казахов 
в Кокандском ханстве, уничтожение Мургабского оазиса, разруше-
ние и обезлюдение Ходжента, Ура-Тюбе и др. Сельское хозяйство 
подрывалось в своей основе, были вытоптаны хлопковые поля, раз-
рушалась ирригация. Накопленные средства, которые могли быть 
пущены в дело — на развитие производства, конфисковывались 
и передавались в ханскую казну, где лежали мертвым капиталом. 
Тысячами уничтожались люди»10.

Советский востоковед, как и полагалось тогда, особое внимание 
обратил на политическую и экономическую стороны кризиса, но 
у последнего было и явное духовное измерение. Садриддин Айни, 
описывая жизнь таджиков в Бухарском эмирате, охарактеризовал ее 
как «подлинное рабство»11. В контексте сказанного слово «рабство» 
надо понимать шире, как включающее в себя также духовную нище-
ту. Среднестатистический житель «благородной Бухары» (Бухоро-и 
шариф), старинные исторические памятники которого суть живые 
свидетели богатейшей культуры его предков, столичного города, где 
родился и вырос гений всех времен и народов Авиценна, фактически 
ничего не знал обо всем этом. Комментируя типичный ответ таджи-
ка того времени на вопрос, «кто вы по национальности» («мусуль-
манин»), Айни с глубоким сожалением писал, что таджик позабыл 
даже собственное имя народа, к которому он принадлежал по своему 
происхождению.

Образно говоря, в конце XIX и начале XX в. таджик как раб бо-
жий был заточен в темницу в форме треугольника, соответствующие 
углы которого можно обозначить как такдир («судьба»), толеъ («ве-
зение») и таваккул («упование на Бога»). Возможные же пути вы-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Акбар Турсон16

хода из этого тупика были ярко освещены двумя трансграничными 
идеологиями — панисламизмом и пантюркизмом. О том, насколько 
мощным было влияние этих идеологий на общественное сознание 
того времени, можно судить по признанию одного из светлых поли-
тических умов пробуждавшейся тогда Бухары Абдукадыра Мухид-
динова12.

Воистину недостатки нашего национального характера — про-
должение наших достоинств! Умеренность и толерантность суть 
главные черты нашего национального характера. Недаром же нрав-
ственные идеалы суфизма своей этической зрелости достигли имен-
но в таджикской духовно-интеллектуальной среде. Но в историче-
ской перспективе эти нравственные достоинства сыграли с нами 
злую шутку, со временем они выродились сначала в социальную 
пассивность, а затем и в пресловутую amor fati (роковую любовь 
к своему жребию).

Во всяком случае если рассмотреть отношение тогдашнего таджи-
ка к его социальному окружению — порядком застывшему, прони-
занному беспросветной тоской, то на уровне историософской ретро-
спекции создается впечатление, что он реагировал на происходящие 
вокруг него трагические события довольно безучастно. И надо ли 
удивляться тому, что в светлые дни Навруза он вместе с толпой себе 
подобных равнодушно проходил мимо устрашительной канавы, где 
по велению невежественного чужеземного владыки на глазах у всех 
резали его соплеменников. (К месту народных гуляний людей, под-
лежащих публичному убиению, доставляли из тюрем, созданных 
для содержания не столько криминалов, сколько «бунтовщиков». Да 
и публичная резня устраивалась в целях навести страх на потенци-
ально недовольных.)

III

В советской научной литературе общим местом стало следующее 
утверждение констатирующего характера: до начала большевизации 
Средней Азии у таджиков, как и у всех их соседей по региону, еще не 
сформировалось национальное сознание в современном понимании. 
В постсоветское же время даже русским отказывают в праве назы-
ваться полноценной нацией!

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 17

Таджикам же с самого начала советской власти пришлось бороть-
ся за свою самобытность и за право называться отдельным народом, 
живущим испокон веков на своей исторической родине. Они предо-
статочно настрадались от практикующих конструктивистов боль-
шевистского толка, которые, искусственно соединив политической 
волей разные этнические группы, даже чуждые друг другу, в один 
конгломерат, создавали так называемые сильные нации, а другие, 
имеющие тысячелетнюю историю и самобытную культуру, попро-
сту призывали забыть свой язык и добровольно присоединиться 
к «сильным». «Размежевателями» конструктивисткой замашки тад-
жики были отнесены к числу «мелких народностей» Средней Азии, 
а потому их призывали «немедленно перейти на узбекский», ведь 
«ходом социального процесса уже решена их судьба». Этому поли-
тическому призыву, прозвучавшему со страниц русскоязычной га-
зеты «Туркестан» в самом начале 1924 г., сопутствовала идеологи-
ческая кампания, в ходе которой «доказывалось», что таджики суть 
«иранизированная тюркская дробь», т. е. «узбеки, забывшие свой 
язык под воздействием медресе». Впрочем, в такой постановке во-
проса не было ничего нового: это тоже пришло из постоттоманской 
Турции. Как раз в те годы тамошние историки «открыли», что их со-
граждане курдского происхождения суть «горные турки», забывшие 
свой родной турецкий язык по причине одичания!

Между тем, как свидетельствует история, формирование само-
сознания народа как культурно-исторической целостности начина-
ется не тогда, когда иностранные идентификаторы заносят его имя 
в заранее составленный список «национальностей», а тогда, когда 
возникает оппозиция «мы» и «они». В истории ираноязычных на-
родов, как и в истории остальных народов мира, такая оппозиция 
формировалась по мере появления на их экзистенциальном гори-
зонте «другого»: Эрон — Нерон, Эрон — Турон, Араб — Аджам, 
Турк — Таджик — таковы концептуальные образы соответствующих 
вех становления исторического самосознания персов и таджиков. В 
глобально-историческом же плане оппозиция «мы» и «они» может 
трансформироваться в диахронную психоценностную цепочку: «мы 
не хуже их», «мы лучше их» и «мы лучше всех». Полноценная же на-
ция возникает тогда, когда формируются литературный язык и пись-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Акбар Турсон18

менный эпос (не просто художественно описанное родословие наро-
да, а культурное осмысление его этногенетического древа и истории 
борьбы за выживание).

С этой культурологической точки зрения таджики заявили о себе 
в полный голос еще в десятом веке, когда сначала Дакики, а затем 
Фирдоуси взялись за художественно-философское обобщение пись-
менных и устных версий исторических и мифологических пред-
ставлений своих предков из Варазруда и Хорасана, а также северо-
западной степи, где испокон веков жили ираноязычные племена 
(тогда ее назвали Дашт-и Хазар) и которая намного позднее была 
занята тюркскими ордами (отсюда ее новое название Дашт-и Кип-
чак).

Между тем в самом начале ускоренной реализации ленинского 
проекта построения «Союза республик советских» российская ака-
демическая наука в лице В. В. Бартольда выразила сомнение в пра-
вомерности самого подхода, лежащего в основе этого «демократиче-
ского» проекта, а именно в применимости европейского принципа 
национальности к явлениям самосознания на Востоке. Тот же Бар-
тольд твердо и четко указал на то, что данный принцип не соответ-
ствует исторически сложившейся этнокультурной ситуации в Сред-
ней Азии и противоречит политическим традициям народов края13.

В самом деле, таджиков как историческую целокупность объеди-
няет не кровь, а почва, их соединяют друг с другом не кровнород-
ственные связи, а невидимые духовные узы. Только в эпоху Самани-
дов, когда все восточно-иранские земли были объединены в пределах 
одного централизованного государства, появились политические 
и экономические факторы консолидации. В общем таджики как на-
род суть культуроспецифичная нация, спаянная многовековой транс-
граничной традицией. Именно ее имел в виду классик персидско-
таджикской литературы Анвари, заявивший от имени всех творцов, 
живущих за пределами родного дома: «Не спрашивай, откуда я ро-
дом (мавлид) и где мой исток (манша) на земле индийской, взгляни-
ка лучше на мою поэзию и прозу, которые несут с собой воды Хора-
сана». Плавно текущие «воды Хорасана» — поэтическая аллегория 
системообразующей традиции, составляющей альфу и омегу исто-
рической целостности культуры. Культурную же традицию охраняет 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 19

мощная иммунная система. Но при всем том таджикская культура по 
природе своей не представляет собой замкнутую систему, она систе-
ма открытая, которая внутренне готова для взаимодействия с други-
ми культурами и традициями. Таджики ведь дитя оживленного исто-
рического перекрестка, имя которому Центральная Евразия.

Двумя несущими остовами культурной традиции таджиков явля-
лись и остаются до сих пор родной язык (фарси-таджики) и ново-
годний праздник (Навруз). Именно эти два мощных средства соци-
альной коммуникации и обеспечивают этническое единство народа, 
разделенного в историческом пространстве-времени. Они суть точки 
опоры культуры, сводящие воедино все звенья цепи ее многовековой 
духовной эволюции. В этом качестве оба (фарси и Навруз) символи-
зируют диахронную непрерывность и синхронную неразрывность 
живой ткани социокультурного бытия таджиков.

В терминах традиционных мусульманских понятий, превращен-
ных мастерами художественного слова в поэтические аллегории, 
язык фарси предстает как мабда («исток»), а Навруз — как маод 
(«место, куда возвращаются»). Образно говоря, язык фарси и празд-
ник Навруз образуют две фокальные точки эллиптической фигуры 
классической культуры Аджама. Эти точки суть сакральные центры, 
где сходятся воедино космогоническое, эпическое и историческое. 
Так, Навруз не есть просто новогодний праздник, приуроченный 
к наступлению определенного сезонно-календарного события. Он 
как сгущенная духовность предшествующих поколений и эпох оли-
цетворяет собой извечное единство архетипов и духовных инвариан-
тов культурной традиции, равно как и неразрывную духовную связь 
поколений. А в этом качестве Навруз изначально призван не про-
сто ежегодно свидетельствовать сохраняющуюся связь настоящего 
с прошлым, но и гарантировать наступление будущего.

Об этом публицистически ярко и эмоционально яростно сказа-
но известным иранским социологом Али-и Шариати: «Навруз для 
нас — это место встречи, где присутствуют все поколения нашего 
народа, и мы заключаем с ними договор о преданности, мы прини-
маем от них на хранение веру, надежду и любовь, дабы никогда не 
умереть <…> В те мгновения, в день Хурмузда, когда огонь Аху-
ры вновь зажигает огонь Навруза, мы в глубине наших душ и вооб-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Акбар Турсон20

ражения проходим через бескрайние степи и пустыни веков, и все 
Наврузы, которые праздновались под этим голубым чистым небом 
и ясным солнцем на нашей земле, мы празднуем вместе с нашими 
предками, чья кровь течет в наших жилах, чей дух все еще бьется 
в наших сердцах»14.

IV

Уже на завершающей стадии горбачевской политики гласности, 
когда советское прошлое оказалось под линзой пристального, а за-
частую пристрастного критического анализа, в центре методологи-
ческой и научной дискуссии оказались две отрасли социогумани-
тарного знания: история и востоковедение. Тогда в глаза бросались 
две тенденции: в центре деполитизация и деидеологизация науки, 
а на ее периферии — реполитизация и реидеологизация. Общей же 
целью обеих попыток провозглашалось «восстановление истори-
ческой справедливости». Оставалось узнать, что именно понимают 
под «исторической справедливостью» и каковы методы или средства 
достижения этой цели.

В эпоху постмодерна на волне глобализации в постсоциалисти-
ческом мире среди прочего распространилась и американская этика 
политической корректности, которая и там имела идеологическую 
окраску. Применительно к национальной ситуации исходную уста-
новку политкорректной позиции можно обозначить как «уравнилоч-
ный интернационализм». В сердцевине данной формы интернацио-
нализма — равное отношение к тем, кто приносил воду, и к тем, кто 
разбил кувшин. А в эпоху глобализации коммунистическое понима-
ние «равенства наций» обогатилось торгашеским духом: историче-
скую собственность уже раздают пропорционально экономическому, 
а значит, и политическому весу претендента на наследие.

Удручающим моментом происходящей переоценки ценностей 
является то, что тенденции деидеологизации и реидеологизации, 
сопровождающиеся ретерриторизацией культурного наследия, со-
шлись на решении «таджикского вопроса»: обе стороны стремятся, 
так сказать, умерить «исторические амбиции» таджиков, «объектив-
но» оценить долю их вклада в историческое наследие ираноязычных 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 21

народов. Опять слышны в унисон возмущенные голоса обиженных 
соседей и их научных адвокатов: на каком это основании чуть ли 
не все культурное наследие среднеазиатских народов X—XV вв. 
оказывается «таджикским»? В данном случае предметом пересмо-
тра стал классический термин исторического литературоведения 
«персидско-таджикская литература», узаконенный в номенклатуре 
понятий советского востоковедения начиная с сороковых годов про-
шлого столетия. Мол, эта категория чисто советского производства, 
которая была навязана востоковедной науке идеологами «дружбы на-
родов» по конъюнктурно-политическим соображениям. Более того, 
это было сделано чуть ли не с ведома или даже личного поощрения 
самого Сталина, стремящего через таджиков приобщить советскую 
империю к великому историческому наследию Персии. Поэтому, так 
сказать, в порядке десталинизации идеологизированной науки уже 
в 1990-х годах академическая Москва негласно решила больше не 
употреблять этот термин.

Между тем «персидско-таджикская литература» — вовсе не иде-
ологическая конструкция, а строгое научное понятие, основанное 
на солидном историческом, антропологическом и лингвистическом 
материале15.

Еще в двадцатые годы прошлого века пытались обвинять таджи-
ков в «паниранизме» (этот идеологический жупел фактически был 
выдуман, чтобы уравновесить «пантюркизм»): мол, таджики все 
культурное наследие Средней Азии приписывают ираноязычным 
народам, а то и одним только себе. Эта критика, начатая в наиболее 
явной форме в сороковых годах минувшего века С. П. Толстовым, 
была продолжена А. П. Окладниковым и Б. Б. Пиотровским в семи-
десятые годы в связи с выходом из печати известной монографии 
академика Б. Г. Гафурова «Таджики». Так, в рецензии последних на 
эту книгу было обращено внимание на то, что в главе «Таджикская 
литература и наука в XI — начале XIII в.» речь идет о «деятелях 
культуры и искусства, которые не являлись собственно таджикски-
ми учеными и литераторами, их творчество вошло неотъемлемой 
частью в общую сокровищницу средневековой культуры Средней 
Азии»16. В качестве же иллюстрации, так сказать, кроссэтнических 
и трансграничных историко-культурных амбиций таджиков названы 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Акбар Турсон22

имена Хайяма и Беруни, якобы незаконно «национализированных» 
академиком Б. Г. Гафуровым. Так ли обстояло дело на самом деле?

Обратимся к известным историческим фактам. Сначала пару 
слов об этнониме «таджик». Как уже сказано, формирование тад-
жикского этноса в качестве особой, духовно спаянной туранской 
ветви арийства со своим литературным языком, письменной культу-
рой, мифопоэтической генеалогией, а также местной политической 
традицией завершилось в эпоху Саманидов. Правда, таджики в от-
личие от своих юго-западных собратьев по индоиранскому древу 
(персов) не торопились увековечить свое имя на камнях, они тво-
рили историю не саблей (см. далее). Утверждение о том, что соб-
ственным именем «таджик» их нарекли тюркоязычные народы, не 
соответствует историческим реалиям того времени. Есть основание 
полагать, что самое ранее упоминание таджиков сохранилось в ки-
тайских исторических источниках, хотя об этом мы пока не можем 
судить с достаточной уверенностью. Вместе с тем, поскольку само 
слово «таджик», по мнению ведущих лингвистов-иранистов, имеет 
парфянско-согдийское происхождение, вполне вероятно, что первые 
тюркские писатели использовали этноним, распространенный среди 
самих таджиков, в том числе и таджиков, живших с давних пор в Ба-
ласагуне и Кашгаре. В самом деле, в том же одиннадцатом столетии, 
в котором документировано первое тюркское употребление слова 
«тозик», таджики четко произносили собственное имя, особо под-
черкивая свое отличие от инородцев. Это вовсе не гипотеза, а факт, 
зафиксированный в известном историографическом труде Байхаки 
(двенадцатое столетие), в котором автор, подчеркивая свою небезу-
частность к происходящим военно-политическим событиям своего 
времени, говорит: «Я и подобные мне таджики» (ману монанди ман 
тозикон)17.

Поскольку замечание всесоюзных академиков воспроизводило 
давно знакомый тезис, неоднократно прозвучавший из уст научной 
и политической элиты Узбекистана начиная с тех же двадцатых го-
дов прошлого столетия, придется коснуться этого принципиального 
вопроса более подробно.

Первое. Хайям не просто писал на языке, наиболее близком язы-
ку современных таджиков, он родился в Нишапуре (Хорасан), а ду-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 23

ховно вырос в Самарканде и Бухаре — городах, где до сих пор живут 
таджики. (Любопытная деталь: рецензентов не смутила фраза авто-
ра о «гениальном сыне азербайджанского народа Низами».) Хайям 
не родился или не похоронен на территории современного Таджи-
кистана? А разве Рудаки, который общепризнан как родоначальник 
«классической персидской поэзии», родился или похоронен на тер-
ритории современного Ирана? А как же быть с теми, кто родился 
в Средней Азии, но умер в Иране, и наоборот? Например, каково 
этнокультурное происхождение Авиценны, который родился в Бу-
харе, но похоронен в Хамадане? А Саййидали Хамадани, уроженец 
теперешнего Ирана, закончивший свой жизненный путь на далеком 
Варазруде (в городе Кулябе современного Таджикистана, где ему 
создан почетный мавзолей)?

Второе. Абурайхан Беруни (берун — живое таджикское слово, со-
хранившее свое значение и произношение до сих пор), как извест-
но, был хорезмийцем, но хорезмийский язык принадлежал к семей-
ству очень близких друг другу иранских языков, в особенности был 
близок к согдийскому, на котором говорили предки таджиков. Тог-
да (X в.) родина Беруни (Хорезм) еще не была отуречена, а фарси-
таджики уже стал теснить хорезмийский язык, свидетельством чему 
двуязычие самого Беруни. По свидетельству академика А. А. Семе-
нова, даже спустя два века (XII в.) хорезмшахи свои государствен-
ные указы (маншур) писали на таджикском языке.

Правда, что Беруни язык фарси ставил ниже арабского. Однако 
речь шла лишь о сравнительной мощи этих языков в словообразо-
вании (особенно в создании научной терминологии). В действи-
тельности же эта публичная критическая оценка не помешала ему 
сочинить свой астрономический трактат («Ат-Тафхим») именно на 
фарси, вполне доступном современному таджику. Так кому же в пер-
вую очередь принадлежит наследие Беруни? Неужели арабам или 
тюркам?

Третье. Тезис Окладникова-Пиотровского, противопоставивших 
этнокультурное происхождение творцов исторической судьбе их 
творчества (принадлежности их индивидуального наследия «об-
щей сокровищнице») в культурологическом смысле просто неверен. 
Разве Лев Толстой перестал или должен перестать быть русским от 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Акбар Турсон24

того, что его творчество вошло «неотъемлемой частью» в общую 
сокровищницу литературной классики Европы и мировой культуры 
вообще?

Четвертое. Соседство по региону или синхронность сосущество-
вания не может служить историческим, а тем более культурологиче-
ским основанием для раздела наследия соседа или соседей. Скажем, 
в то время (XIV—XVI вв.), когда на итальянской земле ярко горел 
прометеев огонь Ренессанса, духовная среда соседних земель еще 
молчала, а вспыхивать стала только спустя 100—200 лет (в XVII—
XVIII вв.). Поэтому никто из близких соседей итальянцев тогда не 
пытался и теперь не пытается оспаривать понятие «итальянское Воз-
рождение», равно как и не пытался и не пытается поныне разыскать 
в жилах Галилея или Микеланджело следы немецкой или француз-
ской крови. Да и ни один историк не оспаривает хронологию Воз-
рождения, скажем, не утверждает, что французский Ренессанс на-
чался гораздо раньше итальянского.

Пятое. Надо бы уточнить научный критерий национальной атри-
буции деятелей прошлого вообще. Конечно же, в процесс форми-
рования или развития такого большого духовного феномена, как 
таджикско-персидская или, точнее, ирано-таджикская литература, 
при всей его социокультурной уникальности были вовлечены и «ино-
родцы» — арабы, евреи, индийцы, тюрки и др. В данном случае, од-
нако, надо бы отделить друг от друга две категории — «этническое» 
и «культурное». Скажем, Шахид-и Балхи, судя по месту его рожде-
ния (яхудонак), был этническим евреем, Низами Ганджави — напо-
ловину курдом, а Амир Хусрав-и Дехлави — индийцем. (Правда, 
Амира Хусрава следует считать индийцем лишь номинально, ибо он 
был сыном таджика родом из теперешнего Шахрисабза, покинув-
шего родину во время монгольского нашествия, и неизвестно, где 
именно родился будущий поэт. Во всяком случае, в одной из своих 
поэтических миниатюр он писал, причем не без глубокого уныния, 
о своей постоянной тоске по родине.)

Но такого рода сведения суть элементы личной биографии, а не 
факты культуры. Если национальное самосознание понимать шире 
и точнее, а именно как усвоенный стереотип культуры, то очевидно, 
что культура, на духовной почве которой они выросли и органиче-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 25

ской частью которой стали, не становится от этого соответственно 
еврейской, курдской или индийской, равно как и собственная этни-
ческая культура творца-приобщенца не становится органической ча-
стью господствующей культуры.

Как заметил по сходному поводу Маркс, «если отдельная лич-
ность не связана с границами нации, то нация в целом не становит-
ся свободной от того, что стала свободной отдельная личность». Он 
привел также наглядный и убедительный пример: «В числе фило-
софов Греции был один скиф (имеется в виду Анархирсис), но это 
ни на шаг не приблизило скифов к греческой культуре»18. Иными 
словами, кем ни был Анархирсис по своему этническому проис-
хождению, он, как воспитанник греческой социокультурной среды, 
был ассимилирован греческой культурной традицией, а его теоре-
тическое наследие стало законным достоянием именно греческого 
народа. Впрочем, если следовать железной логике иных теперешних 
«культурологов крови», то мы могли бы считать Анархирсиса «тад-
жиком» (!) — по той простой причине, что в этногенетическом от-
ношении часть наших бадахшанских горцев восходит к скифам…

К нашему удивлению и даже стыду, культурный национализм 
свирепствует и среди фарсиязычных народов. Иным нашим собра-
тьям горделиво хочется быть единственными обладателями нашего 
общего исторического наследия. Отсюда распространяемая с давних 
пор явно односторонняя (если не сказать больше) концепция куль-
турной атрибуции, представляющая древних и раннесредневековых 
обитателей Ирана в его современных географических границах ак-
культураторами Западной, Центральной и Южной Азии: оказыва-
ется, и наш общий язык, и литература, и живопись, и наука, и все 
остальное пришли в наши края оттуда, чуть ли не из провинции 
Фарс. В свете этой концепции, исходящей из представления о Хора-
сане как исторически отсталой провинции тогдашнего Ирана, фено-
мен цивилизационного половодья в Варазруде и Хорасане выглядит 
полнейшей исторической загадкой.

Между тем данные востоковедной науки последнего тридцати-
летия (особенно результаты археологических исследований, прове-
денных в Южном Таджикистане, Северном Афганистане и Южной 
Туркмении) со всей убедительностью опровергли популярную не-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Акбар Турсон26

когда историческую концепцию об «отсталости» домусульманского 
«Восточного Ирана». Да и до новейших археологических раскопок 
специалисты по древнейшим цивилизациям Средней Азии хорошо 
знали о существовании высокоразвитой культуры в Согде и Хорезме. 
Скажем, о какой собственно социально-экономической отсталости 
Согда может идти речь, если эта страна была одной из узловых точек 
Великого Шелкового Пути! А теперь в свете сенсационного откры-
тия цивилизации Маргуш (Мерв), ровесницы древнейших очагов 
культуры (египетского, месопотамского и греческого), теряют смысл 
всякие разговоры о культурно-исторической отсталости «Восточно-
го Ирана».

Более того, даже если исходить из концепции исторической «от-
сталости» Варазруда и Хорасана, то этот факт сам по себе еще не 
исключает возможность культурного подъема отсталого региона. 
На большом историческом материале можно убедительно доказать, 
что неблагоприятные географические, экологические, политические 
или идеологические факторы могут только тормозить или на время 
прервать культуротворящий процесс, но они не в состоянии пода-
вить креативные силы человека и тем более целого народа. В са-
мом деле, историческая культурология давно обратила внимание на 
следующий загадочный духовный феномен: расцвет той или иной 
сферы духовного творчества нередко происходил как раз в суровые 
времена, в особенности в неблагоприятных политических условиях. 
(Ср. расцвет немецкой философии в условиях политически раздро-
бленной Германии XVIII столетия или развитие литературы высокой 
художественной пробы в условиях деспотического царского режима 
в России XIX в.)

Подводя общий итог сказанному, сформулируем вопрос на 
научно-академическом языке: этнокультурная общность, достигшая 
социоисторической зрелости к концу Х в., составлявшая абсолютное 
большинство населения государств Тахиридов, Саффаридов и Сама-
нидов и получившая «официальное» признание у тюрков в качестве 
самобытного народа, жива и поныне, обитает там же, где родилась. 
Так почему же литературу, науку и философию, созданные ее сыно-
вьями на ее же собственной исторической родине, нельзя считать 
таджикскими или применительно к X—XV вв. хотя бы персидско-
таджикскими?

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 27

Необходимо обратить внимание еще на следующие три суще-
ственных момента собственно таджикского историографического 
подхода к атрибуции общеиранского культурного наследия.

Во-первых, мы называем таджиками Рудаки и Фирдоуси, Ави-
ценну и Беруни, Руми и Джами по той простой причине, что они 
родились на земле, где и поныне живут люди, именующие себя тад-
жиками, и выросли на духовной почве культуры, которую творили 
эти люди. Мы считаем общим наследием теперешних иранцев и тад-
жиков лишь литературу и науку определенного периода истории, 
а именно X—XV вв.

Во-вторых, мы не считаем архитектуру Персеполиса или ис-
кусство исфаханской школы миниатюры «таджикско-персидской», 
равно как и не претендуем на культурное наследие постсафавидско-
го Ирана. Мы не называем «таджиками» также древнеперсидских 
царей Дария или Куруша. Но мы вправе считать таджикской дина-
стию Саманидов, эпоха которой составляет не просто «золотой век» 
нашей классической культуры, она знаменует собой историческое 
становление таджиков как отдельной ветви общеарийского древа.

В-третьих, после XVI в., когда борьба Сафавидов и Шайбанидов 
за контроль над суннитским Варазрудом завершилась победой по-
следних, а Иран до этого «национализировал» шиизм, былые меж-
региональные литературные связи прервались. Начиная с этого века 
мы уже можем говорить о двух самостоятельных ветвях фарсиязыч-
ной литературы — собственно иранской и таджикской, и то в от-
носительном смысле, ибо разрыв не был полным, оставался общий 
литературный язык. К тому же связующим звеном служила фарсия-
зычная культура Индии, куда переместился центр общеиранского 
литературного движения19.

V

С историософской точки зрения представляет интерес следующий 
вопрос: существует ли какая-либо коренная причина, вызывающая в 
определенных точках социального пространства-времени культур-
ный взрыв? Или каждый случай такой духовно-креативной вспышки 
следует рассматривать локально и конкретно, вне какой-либо связи 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Акбар Турсон28

с другими аналогичными явлениями? А какова историческая частота 
проявления этих чрезвычайных духовных процессов?

В 90-е годы я был рад узнать, что классик иранистики устад Эх-
сан Яршатер стал размышлять над происхождением культурного 
Большого взрыва в Восточном Иране, названного им «хорасанским 
Возрождением»20. Но в научном тексте уважаемого автора я тщетно 
искал этноним «таджик», там фигурируют обезличенные «хорасан-
цы». А поскольку Хорасан рассматривается иранской «провинцией» 
(причем в расширенном географическом смысле, т. е. уравнивается 
с Большим Хорасаном, включающим и Варазруд), «хорасанцы» ли-
шаются какой-либо местной этнокультурной самобытности.

Признаться, я не очень понял цель этой лингвистической игры. 
Ведь таджики — прямые потомки тех, кто политически и культурно 
возродил Великий Хорасан в IX—XI вв. и говорил на точно таком 
же языке, на котором говорим мы, — языке, который сумел сохра-
нить свой основной лексический фонд и грамматическую структуру 
на всем протяжении последнего тысячелетия. Конечно, все иранцы 
(арийцы) — и мы, потомки согдийцев и бактрийцев, и теперешние 
иранцы, потомки древних мидийцев и персов, но только по исто-
рическому происхождению. Однако кроме прочего есть еще такая 
тонкая материя, как этнокультурное самосознание. Свое отличие от 
своих двоюродных братьев, называющих себя персами по географи-
ческому имени своего места рождения, таджики начали осознавать 
еще во времена Саманидов, когда западно-иранское государство Бу-
идов стало враждовать с ними не хуже тюрков.

Что до первопричны культурного «Большого Взрыва», то она 
носит не биологический или географический, а культуроведческий 
характер, т. е. ее надо объяснять не смешением кровей, а взаимодей-
ствием культур. Впрочем, это не мое методологическое открытие. 
Об этом четко сказано В. В. Бартольдом в известной работе «Куль-
тура мусульманства»: «В настоящее время можно считать доказан-
ным, что главный фактор прогресса — общение между народами, 
что прогресс и упадок отдельных народов объясняется не столько 
их расовыми свойствами и религиозными верованиями, не столько 
даже окружающей их природой, сколько тем местом, которое они 
в разные периоды своей исторической жизни занимали в этом обще-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 29

нии. Каково бы ни было превосходство индоевропейского расового 
типа над другими, без общения с другими народами индоевропейцы, 
как литовцы до XII в. или кафиры Гиндукуша до конца XIX в., оста-
вались дикарями. Каковы бы ни были преимущества христианства 
перед исламом, культура мусульманского мира была выше культу-
ры христианского, пока в руках мусульман оставались главные пути 
мировой торговли. Каковы бы ни были климатические и физико-
географические преимущества Европы перед другими частями све-
та, они могли проявляться только тогда, когда Европа занимала пер-
вое место в мировом общении. Тем же фактором в гораздо большей 
степени, чем догматами ислама как религии и расовыми свойствами 
отдельных мусульманских народов, определяются развитие и упа-
док мусульманской культуры»21.

В литературе встречаются попытки объяснять иные из упомяну-
тых феноменов культурного взрыва (в особенности разнородными 
факторами — биологическим (смешение кровей или интерференция 
разнородных этнических полей), геоэкологическим (борьба с на-
воднениями или забота об орошении) или же чисто историческим 
(необходимость непрерывной борьбы за выживание с кочевниками, 
вызывающая постоянное духовное напряжение). У меня, однако, 
нет уверенности в том, что во всех случаях за духовными явлениями 
надо искать конкретные материальные причины, связав их видимой 
или невидимой каузальной цепью. В теоретическом же отношении 
часто приходится ограничиваться лишь описанием таинственности 
истории и не прибегать к ее метафизическому или тем паче теологи-
ческому объяснению.

VI

В традиционном таджикском обществе сложилось трепетно-
почтительное отношение к прошлому. Для нас историческая память 
вовсе не своего рода амбарная книга с записью мертвого инвентаря, 
она всегда составляла неотъемлемую часть нашего живого ментали-
тета — того самого этнокультурного первоэлемента, который опре-
деляет и образ мысли, и образ действия каждого таджика в отдель-
ности и всех вместе взятых.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Акбар Турсон30

Мусульманское традиционное общество и поныне живет во вре-
мени, которое в отличие от новоевропейского времени не является 
линейным, бесконечным и необратимым. Его время локально конеч-
но, ибо ограничено с двух сторон — моментом «сотворения мира» 
и «концом света». Но в этой эсхаталогической перспективе актуаль-
но ограниченное мусульманское время можно рассматривать потен-
циально циклическим: религиозно детерминированное обыденное 
сознание предполагает, что однажды Бог все начнет сначала.

В темпоральной дуге «прошлое-настоящее» событийная история 
упорядочена хронологически, но структура времени неоднородна, 
между различными точками диахронного континуума существует 
качественное различие в специфическом смысле, определяемом док-
триной регресса (предыдущая лучше последующей).

Иными словами, традиционное историческое сознание таджика 
по природе своей ретроспективно, перспектива же (будущее) рассма-
тривается только в эсхатологическом плане. Это специфическое от-
ношение, говоря на языке философии постмодернизма, носит пост-
исторический характер. Чтобы понять его особый смысл и значение, 
надо разводить понятия времени, истории и памяти в их социальных 
и психокультурных преломлениях.

Суть мусульманского мировидения я бы выразил двумя слова-
ми: унижение настоящего. Последнее существует между прошлым 
и будущим как невосполнимый пробел или даже как разрыв в цепи 
социоисторического бытия. Иными словами, будущее связано с про-
шлым через голову настоящего. Прошлому же, квинтэссенцию 
которого составляет уникальнейшее вселенское событие — боже-
ственный акт творения мира сего, отведена ключевая роль двойного 
предназначения: оно является и генератором, и детерминантом исто-
рии природы и общества.

Историческая память таджика имеет особую временную структу-
ру: в ней минувшие события хотя и упорядочены в хронологической 
последовательности, однако не выстроены в восходящую прямую 
линию, они образуют линию нисходящую и прерывистую. Геометри-
ческий образ исторической памяти «среднего» таджика — спираль 
особого рода: в отличие от аналогичной спирали западного образца 
она не раскручивается вовне, а как бы закручивается вовнутрь.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 31

В отдельные периоды истории (во времена Ахеменидов или 
в эпоху Саманидов) пытались (и довольно успешно) выпрямить этот 
самозамыкающийся хронотроп, но в конечном итоге менталитет по-
давлял конкретно-исторические «отклонения». Этикокосмологиче-
ский смысл этого «круговорота» выпукло выражает нравственная 
максима о благодарении (шукр) как норме индивидуальной духовной 
жизни, установленной мусульманской духовной традицией. (Кстати, 
в Коране это слово встречается 75 раз!) Ее суть просто и ясно пред-
ставил гениальный поэт Хафиз-и Ширази: «Поди, благодари (Бога), 
дабы плохое не стало еще более плохим». Это вовсе не поэтическая 
ирония и не простое нравственное наставление.

Художественное воображение поэта находилось в силовом поле 
более общего историософского учения. Поэтому, чтобы понять цель 
и направление художественной мысли Хафиза, надо углубиться 
в мировоззренческо-ценностную подоснову лирико-поэтического 
сознания его эпохи. Вопрос упирается в характерные особенности 
восприятия времени в ирано-туранском ареале мусульманской ци-
вилизации.

Мировоззренческо-ценностная парадигма мусульманской уммы 
основана на следующих двух взаимосвязанных онтологических на-
чалах: постулатах космического регресса и неизбежного конца све-
та. Согласно традиционной исламской теософии, человек не может 
изменить направление «стрелы времени», олицетворяющее собой 
необратимую деградацию обреченного на бренность мира до дости-
жения им точки киемат (Судного дня). Но нравственное поведение 
человека на земле влияет на скорость общекосмического распада 
(может ускорять или замедлять ее). Бог вроде бы тоже не хочет «пре-
ждевременной» гибели своего детища. (Послал же Он на грешную 
землю пророков, чтобы они способствовали моральному очищению 
сынов Адама и тем удлинили срок их пребывания в мире сем.) Со-
творенный Аллахом мир не случайно называется олам-и кавн-у фа-
сод — «миром возникновения и уничтожения». Дата же наступления 
конца мира, где живет человеческий род, предопределена, но рабу 
божьему не дано ее знать. Что касается судьбы составных частей че-
ловечества, то о ней в Коране сказано более конкретно: «У каждого 
народа — свой срок»22.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Акбар Турсон32

Уникальную особенность социокультурного идеала таджиков 
можно усмотреть в следующем. Образно выражаясь, в отличие от 
двуликого Януса греческой мифологии у таджикского Духа одно 
лицо, а обращено оно только к прошлому, к тому же идеализиро-
ванному. Наши мыслители даже свои утопии выражали в форме 
аркадии. Достаточно сказать, что социально-утопические грезы 
трех средневековых поэтов Низами-и Ганджави, Амира Хусрава-и 
Дехлави и Абдуррахмана Джами, разделенных значительными 
пространственно-временными просторами, изложены в поэмах 
одного и того же названия («Искандарнома», у последнего — 
«Хираднома-и Искандари»). Время же действия их героев отнесе-
но к эпохе Александра Македонского (Искандара) — мифологизи-
рованного и сакрализованного в рамках известного коранического 
сюжета (Зулкарнайн).

Этот культурологический феномен можно понять в контексте от-
личительной черты традиционного историософского сознания му-
сульманских народов, в том числе и таджиков, — ностальгическое 
переживание течения социального времени. Отсюда же селектив-
ный характер исторической памяти таджика — она не воспроизво-
дит всю цепь свершившихся событий, а выделяет отдельные звенья 
этой цепи. Вот почему каждое новое поколение таджиков вступает 
в жизнь с неизбывной тоской в сердце по уникальным историческим 
событиям и великим историческим деятелям — тому «Золотому 
веку», который представляется давно отшумевшей и никогда уже 
неповторимой весенней порой их стареющего общества.

Науке еще предстоит решить главную загадку девятого столетия. 
Научно-историческая суть этой загадки состоит в том, что таджи-
ки явились в мир словно легендарная Афродита из морской пены: 
во всеоружии атрибутов исторически зрелого этноса — со своей 
письменно оформленной генеалогической эпопеей и овеянной сла-
вой древней политической традиции государственностью, изыскан-
ным литературным языком и выраженной в нем художественной 
литературой высшей эстетической пробы, логически утонченной 
философией и теоретически развитой наукой, оставившими неизгла-
димый след в мировой интеллектуальной истории. Не будет научно-
историческим преувеличением, если целокупность судьбоносных 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 33

событий, свершившихся в долинах тогдашней Средней Азии, оха-
рактеризовать как цивилизационное половодье.

В общей цепи исторических новообразований рассматриваемого 
периода рождение Саманидского царства — важнейшее звено. Прав-
да, Саманиды не были первой и единственной восточно-иранской 
династией, до них были Тахириды и Саффариды. После них — Гу-
риды. Да и поднявшаяся на политических руинах Саманидов дина-
стия Газнавидов едва ли может быть типологически отнесена к чис-
лу собственно тюркских государств.

Однако вправе ли мы считать Саманидское царство специфи-
ческим феноменом собственно таджикского исторического бытия. 
У нас есть солидные научные основания ответить на этот вопрос 
положительно. В самом деле, историческое возвышение местной 
политической элиты (Саманидов) произошло на земле, где ранее 
(предположительно между концом пятого и концом восьмого ве-
ков) сформировались таджики и где с незапамятных времен жили 
их предки. Более того, как и в предшествующие века, подавляющее 
большинство населения края составляли ираноязычные народы.

Что касается иноязычных племен, то в Средней Азии того вре-
мени, как отмечал крупнейший знаток истории края академик 
В. В. Бартольд, политические границы в основном совпадали с эт-
нокультурными (между таджиками и тюрками), экономическими 
(между земледельческими оазисами и скотоводческо-кочевой сте-
пью) и религиозными (между мусульманами и язычниками). Поэто-
му мы вправе связывать с историческим восхождением Саманидов 
становление нашей (собственно таджикской) политической, интел-
лектуальной, культурной и религиозной традиции.

После арабского завоевания Аджаму потребовалось целых две-
сти лет, чтобы прийти в себя, и то не везде — только на его вос-
точной части. В постарабское время на окраинах уже разваливав-
шегося Халифата стараниями ираноязычных народов образовались 
два относительно независимых государства — Буидское (Ол-и Буя) 
и Саманидское (Ол-и Сомон). Первое царство, находящееся на за-
падной стороне общеиранской ойкумены, как мне рассказывал в Па-
риже крупный знаток той эпохи Али-и Мазохири, во всем подражало 
арабам, государственным языком продолжал оставаться арабский, 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Акбар Турсон34

штатными одописцами (маддах) двора были арабские поэты, а дву-
мя ведущими министрами (вазирами) были мастера традиционного 
(арабского) адаба Сахиб ибн Аббод и Ибн Амид.

Другое дело государство Саманидов, расположенное на восточ-
ной стороне, в Варазруде и Хорасане. Образование этого государ-
ства явилось политическим венцом двуединого процесса этнокуль-
турогенеза, продолжавшегося урывками в течение предшествующих 
столетий и знаменующего собой становление нового народа. Древ-
неиранский фар, поэтически воспетый Фирдоуси, достался именно 
таджикам. Их политический первенец — Саманидское царство — 
фактически принял историческую эстафету, начатую Ахеменидами 
и продолженную Сасанидами и, таким образом, открыл новую стра-
ницу в многовековой истории ираноязычных народов.

Однако если Саманидское царство оценивать по историческим 
меркам «Большого времени» (Бахтин), то его нельзя рассматривать 
как простое восстановление или продолжение домусульманской по-
литической традиции ираноязычных народов. В отличие от государ-
ства Буидов рождение государства Саманидов нельзя считать зау-
рядным политическим событием локального масштаба и значения, 
оно было поистине всемирно-историческим явлением. Фактически 
же на культурно-исторической почве Варазруда и Хорасана выросла 
оригинальная ирано-мусульманская субцивилизация.

VII

История человечества во многом представляется копилкой слу-
чайностей, но повторяющаяся случайность, как нас учили в совет-
ской школе, уже закономерность. Возможно, волею случая (этому 
я не верю) египтяне и иракцы, потомки создателей древнейших ци-
вилизаций, стали арабами, а анатолийцы, выросшие под щедрым 
солнцем греко-римской цивилизации, — турками. Но случайно 
ли выжили греки? А евреи? Чем же случаен тот факт, что древний 
земледельческий народ Варазруда и Хорасана, несмотря на непре-
кращающийся поток внешних вторжений и оседаний, нарастающие 
угрозы этноцида и постоянное давление языкового и бытового ас-
симиляторства, в отличие от ряда других древних народов, тоже сы-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 

© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 35

гравших заметную роль в развитии общечеловеческой цивилизации, 
но исчезнувших в водовороте суровой истории, не потерял свою 
этнокультурную идентичность и дожил до наших времен — пусть 
с большими историческими потерями — в качестве самобытной че-
ловеческой общины?

В классической этнографической литературе у таджиков репута-
ция не только самого миролюбивого народа, но и людей, которые, 
представляют, говоря выразительными словами русского академика 
А. Ф. Миддендорфа, «единственный на нашей планете пример столь 
упорного существования, пробивающего себе путь»23.

Действительно, каждый раз, когда очередная волна пассионарно-
го кочевничества покрывала цветущие долины Варазруда и Хораса-
на и казалось, что коренные жители городов и сел уже растворились 
среди грозных пришельцев, покоренные таджики с поразительной 
цикличностью (с интервалом в 200—300 лет) возрождались букваль-
но из раскаленного исторического пепла! Современный поэт Бозор 
Собир уподоблял свой народ легендарной птице «Мург-и Саман-
дар» (Фениксу). Данный поэтический образ и в самом деле наибо-
лее адекватное художественное олицетворение исторической судьбы 
таджика как единственного арийского реликта в Центральной Азии.

В чем же первопричина исторической живучести таджикского 
народа?

А. Ф. Миддендорф основную причину усматривал в особенностях 
культуры народа в целом. «Только благодаря своему превосходству 
в духовном отношении, так же как во всякой житейской практике, 
таджик и мог сохранить свою этнографическую самостоятельность. 
Способность к выработке и великое искусство подчинять себе при-
роду тяжелым трудом и обращать негостеприимные пустыни в рай-
ские оазисы выработали в этих людях особую выносливость, кото-
рой переход из рук в руки, от одного тирана к другому, придала еще 
большую эластичность. Несмотря на непрерывные порабощения, 
несмотря на исторические события, которые, казалось, складывались 
так, чтобы уничтожить всякую типическую особенность, как духов-
ную, так и физическую, несмотря на изолирование от главной массы 
западно-иранских единоплеменников, персов, из страны которых ни 
одна освежающая историческая волна не достигла таджиков. С той 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Акбар Турсон36

древнейшей эпохи, когда обе группы разделились, несмотря на все 
эти насильственные влияния, сохранился своеобразный уклад, так 
что классическое изречение: Graecia victa, ferum victorem cepit, — 
гораздо более подходит к таджикам, нежели к грекам»24.

Со своей стороны могу добавить: доставшийся нам исторический 
жребий — в числе еще неразгаданных научных загадок гегелевского 
«Мирового Духа». Вспомним хрестоматийный пример трагической 
участи двух древнейших народов — вавилонян и египтян, создавших 
в далеком прошлом мощнейшие государства и богатейшие цивили-
зации. Дело не в том, что они не выдержали военного удара (ведь 
не устояли и сильнейшие державы того времени Иран и Византия, 
правда, уже истощенные в ходе многолетней борьбы за региональное 
господство). С культурологической точки зрения главная историче-
ская потеря для этих древних очагов человеческой цивилизации со-
стоит в том, что их народы утратили не только политическую власть, 
но и, приняв язык и духовную культуру завоевателей, исчезли с лица 
земли как самобытные народы.

Таджики же выдержали нашествия не одних только бедуинских 
племен, но и куда более свирепых тюрко-монгольских номадов. При-
чем военное вторжение тюрко-монгольских орд было многократным 
и продолжительным, а их политическое господство продолжалось 
вплоть до русской революции. Завоевания и грабежи земледельче-
ских оазисов и разрушения культурно-экологической инфраструк-
туры оседлого населения продолжались почти на всем протяжении 
минувшего тысячелетия. Выживание таджиков в столь суровых 
внешних условиях без какой-либо тени национального бахвальства 
можно назвать историческим подвигом. Но это уникальное событие 
нельзя называть историческим чудом, ибо тому были глубокие вну-
тренние причины.

Среди них надо особо выделить три взаимосвязанных фактора, 
которые, на мой взгляд, существенно способствовали историческо-
му выживанию таджиков как народа.

Первый фактор — специфика социоисторического бытования 
таджиков, выражающаяся в градоцентричности их культуры, т. е. 
в ведущей созидательной и охранительной роли города. Самарканд 
и Бухара, Балх и Герат, Тус и Нишапур, Мерв и Ходжент, города Фер-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 37

ганской и Дарвазской долин — вот далеко не полный перечень цен-
тров исторической кристаллизации таджикского народа и его город-
ского менталитета. Именно в этих древних городах формировались 
социокультурные нормы и идеалы таджиков, складывался их на-
циональный характер, утончались духовные архетипы и традиции. 
Периферийные же сородичи ехали в города не просто учиться, нани-
маться на сезонные работы или торговать — таджиками в собствен-
ном смысле становились именно там, приобщаясь к городскому быту 
с его религиозно одухотворенной этикой вежливости и изысканным 
этикетом, погружаясь в духовно-нравственные глубины жизни го-
родских гузаров (кварталов), внешне скованной сакральными тради-
циями, но внутренне устремленной к реактивным обновлениям.

Второй фактор — особая роль традиционного семейно-бытового 
уклада жизни. Этот уклад культивировал (и продолжает культиви-
ровать) особый тип человеческой преемственности, основанный на 
нравственной субординации поколений (не только внутриклановой, 
но и межродовой). Выросшей на этой почве этнокультурной тради-
ции, обогащенной и закрепленной религиозной этикой (сначала зо-
роастрийской, а затем и мусульманской), суждено было превратиться 
со временем в мощный духовный щит экониши народа, оставшегося 
беззащитным в трех других важных отношениях — военном, эконо-
мическом и политическом.

Уже в свете этих двух факторов очевидно, что таджики выжили 
далеко не случайно. За этим уникальным историческим явлением 
лежит огромная созидательная работа традиционной культуры и ци-
вилизации, соединявших и соединяющих тонкими, но крепкими ни-
тями отчужденные и отчуждающиеся части географически, эконо-
мически, политически и даже хронологически разделенного народа 
в одно духовно-психическое целое.

Это подводит нас к третьему фактору, способствовавшему исто-
рическому выживанию таджиков как самобытного народа. О нем 
поговорим отдельно и более подробно, ибо он касается самой сути 
социокультурного бытования таджиков как «нации языка» (согласно 
известной классификации Фихте).

Третий фактор — конструктивная роль языка как особой культу-
ротворящей и коммуникативной системы. Известный американский 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Акбар Турсон38

ориенталист Ричард Фрай, завершая свои размышления об историче-
ских судьбах ираноязычных народов, обратил внимание на двоякую 
конструктивную роль языка: (1) как «наиболее адекватный критерий 
для определения самосознания (identity) народа» и (2) как «более 
важного» средства «для поддержания преемственности культуры по 
сравнению с религией или социальной организацией»25.

Действительно, если бросить ретроспективный взгляд на про-
шлое таджиков, то оказывается, что носителем, хранителем и кодом 
культуры, обеспечившей их выживание, был и остается язык фарси 
(таджики). Этот язык завидной исторической судьбы в своей разви-
той литературной форме был детищем арабо-аджамского культур-
ного синтеза. Парси-и дари (исторически первое название языка) 
заимствовал у арабского языка не только алфавит, но и изрядное 
количество специальной лексики, не говоря уже о собственных име-
нах и фразеологических оборотах. Язык же становящейся таджик-
ской прозы сформировался под сенью арабского языка, а сама про-
за в основном состояла из переводов исторической и теологической 
литературы, написанной по-арабски.

В культурологическом плане в высшей степени примечатель-
но, что классическая религиозно-одухотворенная фраза о парси-и 
дари как о «языке небожителей», своевременно и дерзко вложенная 
в уста пророка ислама теологствующими сынами исторически са-
моутверждавшегося молодого этноса, позволила освятить родную 
речь и органически интегрировать ее в канонизированную систему 
мусульманского мировидения. Приобретя же особое сакральное из-
мерение, язык фарси (таджики) превратился в системообразующее 
начало этнокультурной идентичности современных таджиков и пер-
сов. Более того, литературный язык фарси со временем превратился 
не только в lingua franca культур разноязычной Западной, Централь-
ной и Южной Азии, но и успешно заменил собой арабский в каче-
стве языка науки, философии и даже теологии в обширном регионе 
(в Варазруде, Хорасане и позднее в Северо-Западной Индии).

В двадцатом столетии фарсиязычные народы Таджикистана, 
Ирана и Афганистана воспринимают свой родной язык уже не про-
сто как средство внутри- и межнациональной коммуникации, а как 
священный символ их исторического выживания. Именно в этом 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 39

первопричина чрезвычайно эмоционального отношения таджикской 
интеллигенции к языковым процессам, находившимся ранее под 
жестким идеологическим и даже политическим контролем комму-
нистического режима. И вот почему в годы горбачевской перестрой-
ки в Таджикистане культурно-возрожденческое движение началось 
с требования восстановить интегративную роль таджикского языка 
в обществе, утраченную им в советское время.

Отсюда же резко отрицательная реакция национальной интелли-
генции на законодательное изменение исторического названия языка 
(1994), а также реставрацию юридической и политической терми-
нологии, идеологически навязанной в советское время. К сожале-
нию, они не были единственными законодательными поправками: 
таджикские парламентарии также убрали из государственной эмбле-
мы изображение льва (заметим, что лев наряду с «флагом Ковы» — 
диравш-и ковиена — исстари символизирует этнокультурную само-
бытность и историческую гордость ираноязычных народов).

По существу, за этими политическими решениями кроется явле-
ние куда более серьезное: кризис таджикского национального само-
сознания, начавшийся после распада СССР и обострившийся в ходе 
гражданской войны.

VIII

В мировой историографии принято считать, что таджики име-
ли свою государственность лишь в десятом веке, а затем вплоть до 
начала 1920-х годов государственная власть безраздельно принад-
лежала тюрко-монгольским династиям. Между тем это заключение 
не более, чем эмпирическая констатация внешней стороны реаль-
ного исторического процесса, а значит, и неисторического подхода. 
А ведь и в Иране с начала одиннадцатого века по первую четверть 
века двадцатого высшая политическая власть безраздельно принад-
лежала тюркам (кстати говоря, она и теперь находится в руках этни-
ческих тюрков!). Однако в мировой исторической науке никто еще 
не утверждал, что на протяжении почти 900 лет иранцы были лише-
ны своей национальной государственности!

Правда, что после окончательного разрушения государства Сама-
нидов извне Караханидами и изнутри Газневидами (сопротивление 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Акбар Турсон40

чужеземцам, временами весьма успешное и обнадеживающее, про-
должалось до конца 1005 г.) уже никогда не удавалось объединить 
всех фарсиязычных жителей Большого Хорасана (Ирана, Варазруда 
и нынешнего Афганистана) вокруг единого политического и куль-
турного центра. И, тем не менее, у нас есть достаточно исторических 
оснований утверждать, что, несмотря на многовековое бесправие 
и историческое унижение, таджики не потеряли свою государствен-
ность: они лишились только высшей политической власти, а это не 
одно и то же. Этот общий вывод можно подкрепить следующими со-
ображениями, имеющими солидные фактические основания.

Первое. На всем протяжении минувшего тысячелетия в земле-
дельческих оазисах Средней Азии, особенно в ее крупных городах, 
таджики составляли преобладающее большинство (а местами, на-
пример в городах Зерафшанской долины, абсолютное большинство). 
Поэтому академик В. В. Бартольд имел все основания констатиро-
вать: «Сами эмиры (мангытские) были более таджиками, чем узбе-
ками, хивинские историки называли даже бухарское войско таджик-
ским, хотя военным элементом и в Бухарском ханстве оставались 
узбеки»26.

Второе. Ни одна тюркская или монгольская династия, господство-
вавшая в Средней Азии за минувшее тысячелетие, не установила, да 
и не могла установить (в силу отсутствия у них соответствующей 
политической традиции, пригодной для управления в земледельче-
ской цивилизации) какие-либо новые формы государственности. 
Все политические формы, функционировавшие с XI в. по начало 
XX в., были копиями или прямыми продолжениями саманидских 
институтов. Более того, во многих, если не во всех государственно-
управленческих структурах должности первых министров и высших 
сановников занимали таджики, о высшем духовном сословии обще-
ства и говорить нечего: оно полностью состояло из таджикских мулл 
и кази. А для легитимизации власти новых завоевателей или узурпа-
торов местным улама пришлось создавать мифологические генеа-
логии. Так, Караханидов представили как «Ол-и Афрасияб» и таким 
образом ввели в круг туранских эпических образов. (В дальнейшем 
это привело к отождествлению Турана с Туркестаном.) Словом, рас-
пространенные в историографической литературе прошлого и на-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 41

стоящего термины типа «государство Караханидов», «государство 
Газневидов» и т. д., строго говоря, неточны.

Третье. Фактически все важнейшие сферы социального бытия 
края — экономика и торговля, культура и образование, а также вся ре-
лигиозная жизнь — находились в руках таджиков. Все нити духовно-
го, а временами и политического влияния на государство и общество 
в целом стягивались к таджикской религиозно-интеллектуальной 
элите — фукаха (законоведы), улама (богословы, а также ученые), 
удаба (поэты) и урафа (суфии).

Четвертое. Официальным языком государственного делопроиз-
водства, религиозного просвещения и, что очень существенно, язы-
ком преподавания на всех ступенях обучения и воспитания вплоть 
до начала большевизации края оставался фарси-таджики. Будь это 
не так, очевидно, коммунисты не приняли бы таджикский язык в ка-
честве официального языка образованной ими в 1920 г. Бухарской 
Народной Республики. (Правда, вскоре по настоянию политиков 
пантюркистской ориентации таджикский стали вытеснять из сфе-
ры народного образования: сначала его заменили турецким, а затем 
тюрко-чагатайским.)

Словом, в обществе задавало тон таджикское духовенство, в цар-
ском дворе безраздельно господствовала персидско-таджикская поэ-
зия, в школах и медресе преподавали по-таджикски. Даже столицей 
государства, за исключением небольшого исторического перерыва, 
оставалась та же Бухара… Сказанное лишь историческая иллюстра-
ция вывода, сделанного русским этнографом Шишовым на основе 
собственных полевых наблюдений: «Несмотря на различные пере-
вороты, робкие таджики все-таки удержали за собой духовное го-
сподство»27.

Чужеземные этнографы упрекали таджиков в том, что у них не 
хватало не только силы, но и даже желания сопротивляться чужезем-
ным захватчикам. Да, будучи лишены военно-политической власти, 
они не имели достаточной физической силы для эффективного со-
противления иноземным нашествиям и последующим злодеяниям 
пришельцев. Но фактически смирение часто сопровождалось отча-
янными восстаниями и бунтами. Но сейчас не об этом речь. Важнее 
сказать, что сопротивление может принимать и чисто духовную фор-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Акбар Турсон42

му. Имею в виду сопротивление с помощью такого мощного духов-
ного оружия, как аккультурация. В этом отношении крупные города 
были для пришельцев своего рода культурным плавильным котлом.

К сожалению, сколь бы внушительными и высокими ни были пи-
рамиды культуры, они беззащитны перед грубой физической силой. 
И таджикам пришлось сполна испить горькую чашу исторических 
страданий. Говорю о той очень высокой исторической цене, кото-
рую им пришлось заплатить за свое экзистенциальное выживание 
в условиях почти беспрерывных чужеземных завоеваний, грабежей 
и разрушений культурно-экологических ниш — плодов многовеко-
вых созидательных усилий их предков.

Это и безжалостное вытеснение части этноса из его исконной ро-
дины (равнины и города) в глухие уголки Центральной Азии (гор-
ные долины и ущелья), приведшее к расчленению антропологически 
и исторически единого тела народа, а далее и к психокультурному 
отчуждению его насильственно разделенных и деэкологизирован-
ных частей. Это и продолжавшийся веками (и продолжающийся до 
сих пор!) процесс отуречивания таджиков и вызванный этим ползу-
чий этноцид. Это и субнациональная раздробленность народа, выра-
жающаяся в появлении у географически обособленных обитателей 
гор и долин Центральной и Южной Азии беспрецедентной фобии 
по отношению к своим инорегиональным соплеменникам33. Это, на-
конец, потеря таджиками целых пластов своей исторической памя-
ти, приведшая к изрядной деформации традиционного менталитета. 
(Наглядный тому пример — появление в национальной символике 
независимой Республики Таджикистан очертания гор, хотя таджики 
известны в истории как созидатели и продукты исконно городской 
цивилизации.)

IX

Духовному господству таджиков в Средней Азии пришел ко-
нец осенью 1924 г., когда в результате криминально-исторической 
акции, документально зафиксированной как «национально-
территориальное размежевание народов Средней Азии», жирный 
кусок региона, обитаемого издревле таджиками, был преподнесен на 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 43

блюдечке с красной каемочкой новорожденному «советскому Узбе-
кистану». Политическая же элита новообразованной союзной респу-
блики оказалась, так сказать, на высоте национальной задачи: на-
деленные чрезвычайными полномочиями партийные функционеры 
того времени, как и полагалось им как людям большевистского раз-
маха, взяли быка за рога: всемерно старались во что бы то ни стало 
«изжить таджикский дух» прежде всего в Бухаре и Самарканде пу-
тем насильственного обузбечивания горожан-таджиков. Ну а с теми, 
кто по своему историческому «невежеству» или личной «выгоде» 
объявлял себя таджиком, разговор был короткий: депортация туда, 
куда ранее мангытские эмиры высылали матерых преступников.

Силовую политику властей соседней республики по отношению 
к местным таджикам, целенаправленно и систематически осущест-
вляемую на протяжении десятков лет на государственном уровне, 
некоторые мои академические коллеги воспринимают как геноцид. 
Но это не геноцид, это хуже. Будет точнее политическую стратегию 
насильственной манкуртизации, жертвой которого стали таджики 
Узбекистана, квалифицировать как культурный этноцид. Там корен-
ных жителей древних городов лишь косвенно заставляют скрывать 
свое этническое происхождение, во всех государственных и обще-
ственных организациях общаться только по-узбекски, своих детей 
отправлять в узбекские школы и дошкольные учреждения, а историю 
и культурную традицию своих предков называть «узбекскими»28.

В рассматриваемом контексте определенный исторический урок 
содержит опыт культурно-политического развития Афганистана, где 
в XVIII в. тюркскую власть сменило военно-политическое господ-
ство новых завоевателей — паштунских кочевников. Но и там язык 
таджиков (в Афганистане он издавна назывался форси-и кобули) 
продолжал господствовать в афганском государстве и обществе в ка-
честве единственного официального языка и языка межэтнической 
коммуникации. (Таджики давно стал родным языком для хазарей-
цев, таджикским владеют не только узбеки, но и многие паштуны.) 
Правда, во времена правления последней королевской династии 
Дурранидов (1929—1978) паштунский этнонационализм проявил 
себя не в меру воинственно. Достаточно вспомнить государствен-
ную политику коренизации по-афгански, выразившуюся в паштуни-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Акбар Турсон44

зации столицы и провинций, где подавляющую часть населения со-
ставляют таджики, таджикоязычные хазарейцы, а также двуязычные 
паштуны и узбеки.

Эта дискриминационная политика, сопровождавшаяся насиль-
ственным насаждением в стране языка и племенной культуры по-
литически господствующего этноса, своей кульминации достигла 
в 1936 г., когда форси-и кобули был лишен общегосударственного 
статуса. Однако ни кнут (постоянное политическое давление), ни 
пряник (дополнительное денежное вознаграждение тем, кто овладел 
официальным языком) не смогли вытеснить язык таджиков с социо-
культурной и политической сцены Афганистана. И в конце концов 
властям пришлось вновь объявить его государственным языком (на-
ряду с пашту).

В отличие от афганских правителей тюркские правители не хуже, 
а местами и лучше выступали в исторической роли защитников 
и распространителей языка и культуры таджиков за пределами их 
исторической родины. По иронии судьбы именно династия Газне-
видов, третированная в советской историографии как могильщик 
первенца нашей государственности, а не таджикская династия Гури-
дов сохранила и развила саманидские традиции, причем, что очень 
важно подчеркнуть, не только политические и административно-
управленческие, но и культурно-цивилизационные. Остается до-
бавить, что благодаря только исторической воле тюркской военно-
политической аристократии язык фарси-таджики проник в Индию 
и вплоть до времен английской колонизации страны оставался там 
влиятельной культурной силой. Кстати, со временем именно Индия 
превратилась в ведущий центр персидско-таджикской лексикогра-
фии.

Как известно, с XVI в. начинается новая кровавая страница исто-
рии таджикского народа. Тогда среднеазиатское междуречье превра-
тилось в открытое поле почти беспрерывных кровавых междоусобиц 
завоевателей новой и старой волны (особенно пагубной была борьба 
Сафавидов и Шайбанидов за контроль над Варазрудом, последовав-
шая за крушением династии Тимуридов). Это вызвало глубокую де-
зорганизацию местной экономической, политической и социокуль-
турной жизни — наступила историческая стагнация всего региона. 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 45

Некогда процветавший древний край превратился в конгломерат 
истощенных изнурительными внутренними и внешними войнами 
государств, отличавшихся крайним отставанием по всем мыслимым 
показателям общественного развития.

Накануне начала «Большой Игры» (борьбы Великобритании 
и России за завоевание Средней Азии) таджикские земли были по-
делены Бухарским Эмиратом, с одной стороны, Кокандским и Хи-
винским ханствами — с другой, а также (ранее) Афганистаном и Ки-
таем. Насильственное присоединение к России части земель, ранее 
завоеванных тюрко-монгольскими племенами, а затем занятых пе-
реселенцами из Дашт-и Кипчака, стало новой точкой отсчета в этой 
убогой и удручающей среднеазиатской реальности. По большому 
историческому счету его общий итог не сводится лишь к тому, что 
часть территории Средней Азии была завоевана Россией, а местные 
ханства попали в вассальную зависимость от нового более могуще-
ственного колонизатора.

В интересующем меня плане более существенным представляет-
ся другой факт: таджики оказались на линии разлома трех цивилиза-
ций — мусульманской, христианской и конфуцианской. Вовлечение 
же в хозяйственную, политическую и культурную жизнь государств, 
с резко отличающимися друг от друга социальными институтами 
и духовными традициями, привело к еще большей дезинтеграции 
и разобщенности таджикского этноса в целом. В итоге к началу 20-х 
годов текущего столетия его географически и политически разде-
ленные, а также культурно отчужденные части оказались на разных 
уровнях общественного развития, что сказалось на характере поли-
тических импровизаций «народных масс» и последовавшей за ними 
небывало жесткой гражданской войны в самом начале постсоветско-
го времени.

Невольно задаюсь вопросом: почему мои великие предки из по-
коления в поколение в разных художественных вариантах и разном 
философском оформлении повторяли одни и те же поэтические мак-
симы: не убий, не предавай, будь терпелив, не будь неблагодарным 
и т. д.? Не потому ли, что наследникам в силу определенных черт их 
национального характера свойственна духовно-историческая забыв-
чивость и что в силу этого существовала постоянная необходимость 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Акбар Турсон46

время от времени освежать нравственную память народа, склонно-
го к романтизации, а то и сакрализации не только героического, но 
и трагического?

Х

По философской воле Фридриха Ницше Заратустра восклицает: 
«Горе! Приближается время, когда человек не пустит более стрелы 
тоски своей выше человека и тетива его лука разучится дрожать!»30

В моем восприятии дрожащая тетива есть литературно-этическое 
выражение индивидуальной и социальной ответственности. По-
следнюю же я определяю как культурно обузданную стихию чело-
веческой воли — той самой, за духовную свободу которой неустан-
но боролись гуманисты всех времен и народов. Между тем она, эта 
воля, бывает самой разной: доброй и злой, сильной и слабой, а мо-
жет и вовсе отсутствовать у иных субъектов действия, в том числе 
и субъекта исторического.

В этой связи не лишены определенного научно-исторического 
интереса некоторые любопытные наблюдения зарубежных этногра-
фов, хронологически относящиеся к началу XX в. В особенности 
они обратили внимание на то, что во многих решающих моментах 
постсаманидского времени политическая воля оседлого населения 
края была заметно ослаблена, если вообще не парализована. Так, 
русский этнограф А. П. Шишов результаты своих полевых наблюде-
ний подытожил следующими словами: «Предназначенные природою 
к мирным занятиям, таджики показывают всюду склонности к зем-
леделию, торговле и промышленности и ненавидят войну, а если 
берутся за оружие, то редко бывают храбры, а жестоки — часто»31. 
Конечно, было бы явной несправедливостью обвинять в отсутствии 
храбрости потомков Спитамена и Абу Муслима, Темурмалика и Сар-
бадаров. Но не об этом сейчас речь.

Когда я впервые прочитал эти обжигающие строки в мою быт-
ность студентом-стажером Ленинградского университета, я испы-
тал скорее глубокое смущение, чем гневное возмущение, крупные 
капли холодного пота, которые покрывали мое напряженное лицо, 
думаю, замечали даже мои соседи по общему столу библиотеки име-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 47

ни Салтыкова-Щедрина. И вот спустя много лет я вновь обращаюсь 
к этим строкам, но теперь уже перед моими возмущенными глазами 
не пожелтевшие страницы редкой книги, а живые эпизоды недавней 
братоубийственной войны. Вот мой современник, наверное, еще со-
всем молодой, не без гордости называющий себя потомком Рудаки 
и Авиценны, берет недрожащей рукой отточенный нож и с какой-то 
сверххолодной деловитостью приступает к совершению чудовищно-
го злодеяния — сдирает кожу со своего противника. «Противник» 
же этот — его собрат, единственная вина которого в его инорегио-
нальном происхождении. А вот другой таджик, тоже с позволения 
сказать, духовный наследник великих гуманистов, в пылу дикой 
злобы велит потопить своего сородича из соседнего села в горящей 
смоле…

Наверное, не будет особым преувеличением сказать, что на всем 
протяжении последнего тысячелетия в таджикской этнопсихологии 
преобладало чувство роковой предопределенности. Это наверня-
ка зов нашей индоевропейской крови, точнее, эхо отдаленнейшего 
времени, когда первопредки таджиков во всем окружающем искали 
и находили черные следы злостного Рока-Судьбы. В эпоху же ислама 
эта древнейшая вера органически вошла в структуру мусульманской 
эсхатологии. Организующим же этическим началом этой последней 
служила доктрина морального регресса человечества.

Духовная ситуация стала меняться в недрах элитной культуры 
крупных центров таджикской цивилизации — Самарканда, Бухары 
и Ходжента. В сочинениях выдающихся просветителей конца XIX — 
начала XX в. (Ахмад-и Дониша и Садр-и Зии, Тошходжи-и Асири 
и Мирзосироджи-и Хакима, Сиддикходжи-и Аджзи и Абдурауфа-и 
Фитрата) сквозит большая тревога по поводу беспрецедентно-
критического духовно-интеллектуального положения в крае, без-
дарно управляемого пришлым меньшинством, хотя и культурно 
ассимилированным. К тому же особенно раздражало равнодушное 
отношение к суровым реалиям своего времени малопросвещенного 
большинства, склонного скорее к подражанию (таклид) и фанатизму 
(таассуб), чем к креативному мышлению, пронизанному чувством 
социальной ответственности.

Но и просвещенная таджикская элита того времени тоже не была 
лишена этих самых негативных черт. Во всяком случае, многих и по-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Акбар Турсон48

ныне не может не удивить факт приобщения ее наиболее активной 
части к пантюркистской идеологии. Более того, иные из них пре-
вратились в фанатичных пропагандистов этой враждебной таджи-
кам политической идеологии32. Среди этих фанатиков оказались две 
ярчайшие фигуры того времени: политик Файзулла Ходжаев и ли-
тератор Абдурауф Фитрат. Наверное, только тщательное психоана-
литическое исследование может выявить внутренние струны этого 
этнокультурного вырождения.

Определенную негативную роль сыграла также сравнитель-
ная историческая отсталость Ирана: эта страна, находясь в конце 
XIX — начале XX в. в полуколониальной зависимости от России 
(и Англии), не могла способствовать социально-политическому 
пробуждению фарсиязычных обитателей Средней Азии, тогда как 
в пост оттоманской Турции у наращивающих пассионарную энергию 
младотурков стали формироваться далеко идущие пантюркистские 
амбиции шовинистической закваски. Но главным препятствием на 
пути сближения интеллектуальной элиты Бухары и Ирана служи-
ла доктринальная раздвоенность мусульманской религии на толки, 
а именно конфронтация суннизма и шиизма: иранцы были шиитами, 
а таджики, как и современные турки и татары, суннитами. Вот по-
чему таджики легче восприняли пропаганду пантюркизма, нежели 
паниранизма.

Как бы там ни было, последнюю четверть XIX и первую чет-
верть XX в. следует считать поворотным моментом в многовековой 
истории таджикского народа. Этот пятидесятилетний рубеж при-
мечателен тем, что тогда народился новый тип мыслящей лично-
сти, которую я бы квалифицировал как верующего интеллектуала 
с критико-ретроспективным самосознанием. Его характерные черты 
проявились уже у Ахмад-и Дониша — родоначальника этой яркой 
плеяды творческого меньшинства.

Далеко не случайно, что у них в устах чаще всего звучало сло-
во наджат («спасение»). Зрелость новоформировавшейся когорты 
мыслителей в ее типологическом отличии от всех предшествующих 
поколений таджикских духовно-интеллектуальных элит (удаба, ула-
ма, урафа и фукаха) состояла в том, что она впервые задумалась над 
историческими, культурными и психологическими перипетиями 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 49

пройденного народом пути. Превращению интеллектуалов крупных 
городов Средней Азии в интеллигенцию российского образца, т. е. 
социально активную прослойку общества, особенно способствовали 
два фактора: (1) зарубежные путешествия (Дониш побывал в Рос-
сии, Мирзосиродж — в Европе, Фитрат — в Турции, а Бехбуди — 
в Египте) и (2) знакомство (пусть и несистематическое) с зарубеж-
ной фарсиязычной прессой.

В результате стало созревать понимание необходимости изме-
нения самого основания традиционного мышления, окутанного 
мифопоэтической архаикой. Вот почему начавшееся в 1880-е годы 
просветительско-реформистское движение, получившее название 
джадидизма, заявило о себе открытием в крупных городах Цен-
тральной Азии (Самарканде, Бухаре, Ходженте) школ нового типа 
(мактаби-и усули джадид). В реализации программы просвети-
тельских реформ среднеазиатским джадидам помогали крымско-
татарские просветители во главе с Гаспринским. Что касается харак-
тера избранного джадидами пути выхода из исторического тупика, 
то он с самого начала идейного оформления возрожденческого дви-
жения в крае был ярко освещен светом двух трансграничных иде-
ологий — панисламизма и пантюркизма, которые, однако, в итоге 
оказались одинаково деконструктивными по отношению к становя-
щемуся новому общественному сознанию. Но в глазах местных ин-
теллектуалов, изучавших социоисторический опыт переустройства 
традиционной жизни в постоттоманской Турции, более заманчивой 
выглядела светская идеология кемалистской Турции, пытавшейся 
компенсировать свои территориальные и духовные потери на Западе 
(Юго-Западной Европе) за счет расширения своего идеологического 
и политического влияния в Центральной Азии.

Пока разобрались со своими политическими и идеологическим 
ошибками, связанными с некритической увлеченностью идеями 
пантюркизма и панисламизма, пробуждавшимися умами молодых 
джадидов Бухары завладела новая идеология — большевизм. А на 
стыке джадидизма и большевизма родилось нечто вроде политиче-
ской химеры (в смысле гумилевского образа). Будучи же движением 
пантюркисткой окраски, эта химера предала в первую очередь свою 
этносоциальную базу — таджиков Бухары, надеявшихся освободит-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Акбар Турсон50

ся от прогнившего тюрко-мангытского ига. Но Файзулла Ходжаев, 
коренной бухарец, возглавлявший «младобухарское движение» (оно 
было создано как местное подобие «младотюркского движения»), 
судя по всему, работал над проектом создания советской версии 
«Малого Турана», где не было места его сородичам — таджикам33. 
В итоге же это исторически хрупкое, еще не окрепшее социокуль-
турное движение (джадидов) буквально задушил в своем не в меру 
горячем объятии большевизм34: новая поросль джадидов (младобу-
харцы), страстно увлеченных теорией и практикой разрушительного 
революционаризма, за свой безоглядный политический энтузиазм 
очень скоро поплатилась собственной жизнью. Но не избежало кара-
тельного меча и старшее поколение джадидствующих интеллектуа-
лов, поверившее и искренне желавшее служить коммунистическому 
режиму.

Октябрьская революция вдохнула новую жизнь в слабеющий 
общественный организм таджиков. Поэтому двадцатое столетие 
для них, как и, впрочем, для многих других, как говаривали тогда, 
«исторически отсталых» народов, фактически началось с большеви-
зации края, которая вначале была восторженно воспринята не толь-
ко «революционными массами», но и подавленной и уже начавшей 
терять историческую перспективу культурной элитой. Например, 
Садриддин Айни, освобожденный русскими из темницы последнего 
мангытского хана, приветствовал Октябрьскую революцию поэти-
ческой одой, а в двадцатые годы развернул активную просоветскую 
публицистическую деятельность. Он искренне и целеустремленно 
пропагандировал идеи коммунизма, находя их созвучными социаль-
ным идеалам ислама.

На деле же большевизм оказался обоюдоострым мечом. Так, 
таджики-мусульмане наряду с представителями других религий 
и конфессий были насильно «освобождены», как тогда говорили, от 
вековых пут «религиозного мракобесия», но их тут же окружил на-
учный атеизм, который вскоре сам выродился в плоскую религию. 
Действительно, «философское учение о наиболее общих законах 
природы, общества и мышления», которое «онаучило» традицион-
ный атеизм, по категоричности и, что характерно, неприкосновенно-
сти своих постулатов фактически поставило себя в один ряд с миро-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 51

выми религиями. Достаточно сказать, что недавняя властительница 
наших дум (марксистско-ленинская философия) стала представлять 
наступление светлого коммунистического завтра для всего челове-
чества таким же неизбежным вселенским событием, как и конец 
света. Более того, если в мусульманской религии киямат ассоции-
ровался с неопределенным будущим, то прорабы советского ком-
мунизма решили перещеголять свою идеологическую соперницу 
и в этом отношении: уже в начале шестидесятых годов строители 
коммунизма стали работать по графику — не только строгому, но 
и ускоренному.

Идеологическая артподготовка к грядущему штурму Пика Ком-
мунизма была начата еще при Ленине, когда победа мировой ре-
волюции казалась делом очень близкого будущего. Тогда же была 
объявлена беспощадная война с «проклятым прошлым», которая 
свелась к систематическому идеологическому промыванию исто-
рической памяти народов, входящих в Союз нерушимый. Не будет 
преувеличением, если скажу, что вся наша советская жизнь — со-
знательная и бессознательная (ведь мы все находились под коллек-
тивным идеологическим гипнозом) — прошла в поле этой, казалось, 
вечной брани.

В ходе же непрерывной, продолжавшейся десятилетиями войны 
с близким и даже очень далеким прошлым мы (говорю «мы», по-
скольку все идеологические, политические и иные кампании проис-
ходили при деятельном участии «широких народных масс»), мягко 
говоря, очень плохо обошлись со своим историческим наследием: 
многое уничтожили в нем собственными руками (вспомним хотя бы 
о кострах старых рукописей, пылавших в 1920—1930-е годы по всей 
Средней Азии). Оставшееся же немногое подвергли безжалостной 
идеологической кастрации — своевольно сокращали классические 
тексты, своекорыстно перетолковывали их содержание, а то и свое-
властно поправляли «недоросших» до высоты нашего классового 
сознания предков. И в идеологической суете сталинской культурной 
революции мы так и не удосужились взглянуть в зеркало этого на-
следия на самих себя.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Акбар Турсон52

ХI

Поколение, которое в начале 90-х годов минувшего столетия воз-
главило таджикское национальное возрождение, понимало, что за 
его плечами груз советской модернизации, пусть исторически не-
удачной, но и исторически выстраданной, и что оно не может просто 
вернуться туда, где остановилось дореволюционное, т. е. ко време-
нам и идеалам джадидского движения. Оно осознало, что было бы 
непростительным историческим расточительством, если, вновь при-
бегая к «преодолению прошлого» по-советски, попросту отказаться 
от семидесятилетнего советского социального опыта, накопленно-
го ценою больших материальных и духовных потерь. Но не следо-
вало бы забывать и о ментальном наследии советского прошлого, 
связанном со всякого рода «скачками». И у нынешнего поколения 
образованщины, проникшей во все поры рыхлых постсоветских го-
сударств, в том числе и таджикского, бездумного порыва больше-
вистской закваски предостаточно. Оно, это поколение, будучи идео-
логическим продуктом эпохи ускоренного перехода «от феодализма 
к социализму, минуя капитализм», нынче политически и духовно 
готово к новому историческому скачку — на этот раз «от развито-
го социализма к отсталому капитализму». Остается надеяться, что 
строительство капитализма не будет продолжено с таким же темпом, 
с каким в зоне повышенной сейсмичности продолжается строитель-
ство многоэтажных домов. К тому же необходимо обуздать волны 
морально ущербной культурной глобализации, пронизанной духом 
постмодернистского этического релятивизма.

Для многих таджиков славное культурное прошлое предков явля-
ется предметом особой гордости, но своеобразный психокультурный 
парадокс состоит в том, что мало кто из наших гордых современни-
ков — даже среди творческой интеллигенции — читал «Шахнаме» 
с карандашом в руках от начала до конца. А ведь для того чтобы 
историческое наследие не осталось для современников нераскрытой 
антикварной книгой, оно должно быть пропущено через сито кол-
лективного самосознания народа. В свое время усилиями советских 
востоковедов (В. В. Бартольда и Е. Э. Бертельса, М. С. Андреева 
и А. А. Семенова, И. С. Брагинского и Б. А. Литвинского) были вос-
становлены целые забытые и полузабытые пласты исторической па-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 53

мяти таджиков, а затем сталинская конституция досрочно присудила 
им политический статус советской социалистической нации.

Фактически это было второе рождение таджикской нации: отныне 
в ней на передний план выдвинулись идеологические, политические 
и экономические измерения национальной жизнедеятельности. Но 
уже не было тех духовных уз, которые обеспечивали органическую 
связь прошлого и настоящего, одухотворенная связь времен факти-
чески распалась еще в ходе сталинских чисток. В общем ряду при-
чин, приведших к духовному обнищанию национальных культур, 
не последнее место принадлежит секуляризации, принявшей форму 
насильственной экзекуции: от варварского разрушения уцелевших 
в куда более суровые времена культовых сооружений до изгнания вы-
дающейся когорты религиозных философов — таков диапазон раз-
рушительных действий атеизма властвующего, а потому и не в меру 
воинствующего.

Не лишне заметить также, что бурное нациестроительство на 
азиатских окраинах СССР имело острую идеологическую направ-
ленность. Оно было призвано наглядно продемонстрировать всему 
свету, особенно «третьему миру», реальную возможность «каче-
ственного скачка» от мрачного феодального прошлого к светлому 
социалистическому настоящему, минуя не менее мрачную капита-
листическую стадию. Однако своеобразный исторический парадокс 
состоял в том, что сама эта новосозданная социалистическая нация 
осознавала свое новое политическое и психокультурное состояние 
лишь на уровне «кричащего меньшинства» — образованной и по-
литизированной элиты городов, в основном в столицах центрально-
азиатских республик.

«Молчаливое же большинство», т. е. основная масса населения 
республик, живущая в сельской и горской тиши и равнодушная 
к политическим, идеологическим и иным перипетиям своего мало-
подвижного социального бытия, пребывала (и продолжает пребы-
вать) в блаженном неведении. А потому отдельные составляющие 
«таджикской нации» продолжали и продолжают поныне сохранять 
региональную этнопсихологическую доминанту — от умеренной 
отчужденности до нескрываемой неприязни к иноместным сопле-
менникам, называя себя по-прежнему кулоби, худжанди, дарвози 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Акбар Турсон54

и т. д., не говоря уже о бадахшанцах — горцах Памира, стремящихся 
нынче обособиться от остальных таджиков на духовной почве своей 
новорелигиозной (исмаилитской) идентичности.

Так называемая «таджикская идея» уже в начале постперестроеч-
ного времени стала быстро терять свою хрупкую общенациональную 
оболочку и вырождаться в дремучее местничество. В итоге же по-
литически и нравственно недоношенный таджикский национализм 
вскоре деградировал до уровня воинствующего субнационализма, 
отличающегося яркой провинциальной окраской. Парадоксальным 
выглядел тот факт, что носителями этой идеологии оказались ак-
тивисты советской образованщины, которые, подражая иранским 
тудаистам-коммунистам, объявили себя «светлыми мозгами» (рав-
шанфикрон). Однако в итоге именно они оказались знаменосцами 
гражданской войны. Данное психокультурное явление имеет длин-
ные советские корни. Систематическое облучение национальных 
организмов мощной радиацией комвоспитания, основанного на 
воинствующем атеизме и классовой морали и продолжавшегося 
несколько десятилетий, привело к далеко идущим по своим соци-
альным последствиям мутациям их этнокультурного гена. Истинная 
природа этих мутаций со всей своей разрушительной мощью обна-
жилась в образе действия «катастройщиков» горбачевского призыва. 
Гражданская война в Таджикистане наглядно показала, что старосо-
ветские мутанты таят большой деструктивный социальный потен-
циал — кстати, не столько политического, сколько морального по-
рядка. Стало очевидно, что, будучи предоставленными самим себе, 
эти мутанты способны буквально на все — от полного отрицания 
своей недавней истории (политически и идеологически воспетой 
ими же) до кровавого братоубийства…

Конечно, советизация как концентрированное выражение над-
строечной компоненты модернизации по-коммунистически охватила 
лишь достаточно тонкий слой горожан, основной контингент кото-
рых составляла пресловутая образованщина, но она, советизация, не 
могла не оставить заметного следа в общественном сознании в це-
лом. Ведь и «маргиналы» (убежденные коммунисты и комсомоль-
цы), и «отгороженные» (обитатели городских гузаров и деревенских 
махаллей) были духовными продуктами господствовавшей деся-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 55

тилетиями коммунистической системы образования и воспитания, 
жили в одном и том же духовно-климатическом поясе, пронизанном 
мощной радиацией советской массовой культуры с ее воинствую-
щим атеизмом, политической непримиримостью и идеологической 
ксенофобией, не говоря уже о том, что и «маргиналы», и «отгоро-
женные» неизменно входили в единый избирательный «блок комму-
нистов и беспартийных».

У этих «двух культур», выросших на благодатной духовной почве 
Всеобщей Полуграмотности, при всех видимых и невидимых разли-
чиях много и общего, что со всей убедительностью продемонстри-
ровала опять-таки постсоветская братоубийственная война. Объеди-
няет же их в одну духовную общность нечто третье, которое, хотя 
еще не успело сложиться в системное целое, однако уже начинает 
определять моральные стандарты образа жизни и modus operandi 
«новых таджиков», образующих социально активную (имею в виду 
не одну только торгово-экономическую активность) страту послево-
енного таджикского общества.

Между тем уровень этой «третьей культуры» гораздо ниже уров-
ня советской «общей культуры», т. е. того самого духовного кон-
центрата, который изготовлялся на идеологической кухне комму-
нистического режима в расчете на средний уровень (заданный там 
же) «рабоче-крестьянских масс». Так называемый народный ислам, 
активно включившийся во внутритаджикский вооруженный кон-
фликт 1990-х годов (причем в рядах обеих воюющих сторон), как 
раз специфицирует духовно-этическое лицо той новой синкретиче-
ской культуры, которая нынче доминирует в постсоветском таджик-
ском обществе. Ее живого носителя можно охарактеризовать точно 
по Омару Хайяму: «ни убежденный мусульманин, ни полный без-
божник». Кстати сказать, межтаджикский конфликт возник именно 
в зоне интерференции этих «трех культур».

Как бы там ни было, в результате политизации ислама мусуль-
манская религия лишилась главного — морального престижа в про-
свещенной части общества, а это уже начало духовного кризиса. Бо-
лее того, включение ислама в борьбу за власть по всем «грязным» 
политическим правилам раскололо его на конкурирующие фракции, 
которые уже ведут ожесточенную полемику на тему, кто, какая поли-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Акбар Турсон56

тическая группа (партия или движение) адекватнее всего выражает 
коранические нормы и идеалы. Таким образом, ислам в Таджикиста-
не уже перестал быть фактором общенационального единства. Во 
всяком случае, таджикские исламисты религиозное единство ставят 
выше единства национального. Достаточно сказать, что сегодня во-
прос ставится в плоскости того, что первично или важнее: быть тад-
жиком или быть мусульманином! В этом контексте неудивительна 
исламистская идеологическая атака на Навруз, объявленный свет-
ским государством общенациональным праздником. Результат всего 
этого налицо: даже в начале двадцать первого столетия в силу ряда 
особенностей своего исторического развития мы, таджики, еще не 
осознали себя в качестве единого этнополитического целого.

Удручает еще одно немаловажное обстоятельство: в послевоен-
ном таджикском обществе до сих пор не произошло нравственного 
самоочищения. Ни одна из вовлеченных в кровавый конфликт сто-
рон еще не признала свою долю вины, не покаялась публично, все 
еще ищут козла отпущения, а именно ссылаются на таинственную 
«третью сторону», якобы спровоцировавшую межрегиональный 
конфликт. Идентификация же этой таинственной силы шла по чисто 
политической линии: наиболее популярными были версии «война 
Ельцина» и «война Каримова». Даже академическая наука еще не 
дала научного объяснения гражданской трагедии.

В действительности, однако, самые трудные вопросы возникают 
на уровне морального сознания. Предстоит ответить на два сверх-
актуальных вопроса: (1) как могло случиться, что гражданский кон-
фликт, разразившийся при активном участии так называемых «свет-
лых мозгов» нации (то бишь интеллигенции), перерос в кровавое 
вооруженное столкновение? И (2) как могло случиться, что брато-
убийственная война приобрела столь жестокий (проще говоря, со-
вершенно дикий) характер?

ХII

В гегелевской историософской модели судьба отдельного народа 
есть исторический шанс, который предоставляется ему единствен-
ный раз и должен реализоваться только им. Остальные народы долж-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 57

ны ждать своей исторической очереди и ограничиться усвоением 
достижений первенствующей нации. Народ же, которому удалось 
осуществить свою божественно санкционированную историческую 
миссию, по Гегелю, олицетворяет собой соответствующую ступень 
духовного роста человечества как единого целого.

Историософское осмысление социокультурного развития иран-
ских народов за последние три тысячи лет наводит на мысль о не-
обходимости введения в научный оборот понятия «историческая 
специализация». Во всяком случае, в истории нашей цивилизации су-
ществовало письменно зафиксированное деление двух родственных 
народов — таджиков и персов соответственно как ахл-и калам («люди 
пера») и ахл-и сайф («люди меча»). Действительно, у западных иран-
цев военно-политические традиции, берущие начало у Ахеменидов, 
были выражены сильнее, чем у восточных иранцев. Отсюда неудиви-
тельно, что именно таджики создали городскую культуру нового типа, 
определяющую лицо первой самобытной иранской субцивилизации в 
исторических рамках арабо-мусульманской цивилизации.

В европейской философии еще со времен неокантианцев не пре-
кращается дискуссия вокруг герменевтики истории, конкретнее, 
о месте понимания в структуре исторического знания. В двадцатом 
столетии мировое научное сообщество стало свидетелем настоящей 
революции, произведенной французской школой «новых истори-
ков», объединившихся вокруг научного журнала «Анналы». Они 
убедительно продемонстрировали, что вопреки доктрине ортодок-
сального марксизма социальное поведение индивидов и групп мо-
жет обусловливаться материальными потребностями и интересами 
только частично, в значительной же степени их поведение детер-
минируется факторами совершенно иного характера — миром мен-
тальностей (включая господствующую картину мира, религиозные 
верования, нравственные императивы, факторы психокультурного 
порядка и т. д.). В этом новом социально-философском свете история 
каждого народа приобрела неповторимое человеческое лицо. Иначе 
говоря, история стала частью культурной антропологии (в широком 
смысле).

Такая история таджикского народа еще не написана, да и назрев-
шая необходимость подобного микроанализа далеко не осознана. 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Акбар Турсон58

Между тем в антропологическом измерении привычная объясни-
тельная схема заката государства Саманидов не только засверкала 
бы новыми гранями, но и приобрела бы в целом иной исторический 
смысл.

Арнольд Тойнби35, касаясь причин гибели цивилизаций, писал, 
что они погибают, чтобы дать возможность человечеству сделать 
следующий шаг в своем духовном развитии. Весь вопрос, однако, 
в том, когда и где будет сделан этот очередной шаг. Ясно, не там, где 
недавно (в историческом масштабе) погибла старая цивилизация. 
Тогда возникает вопрос о моменте преемственности в историческом 
развитии. Взаимосвязаны ли очередные культурные шаги человече-
ского рода, если да, то в какой степени? А если нет, то почему?

Далее, существует ли иерархия культур или цивилизаций вооб-
ще? Если да, то каков универсальный критерий развития культуры, 
исходя из которого можно было бы сравнить разные цивилизации 
и тем определить место каждой из них в качестве соответствующего 
звена в общей цепи духовного прогресса человечества?

В течение «шести веков славы» таджики и иранцы сполна реали-
зовали свой исторический шанс. Но был ли этот шанс единственным 
или последним? Не является ли культурный «Большой Взрыв» исто-
рически повторяющимся явлением?

Согласно историософии Гегеля, он периодичен только в глобаль-
ном смысле, т. е. в принципе все народы могут пережить такие твор-
ческие взлеты по очереди. Но если рассмотреть духовную историю 
в перспективе бахтинского «Большого Времени», то уже логика под-
сказывает вопрос: может ли один народ оказаться в таком возбуж-
денном креативном состоянии дважды или более, т. е. вновь вспых-
нуть подобно потухшему вулкану?

В связи с этим было бы чрезвычайно интересно задуматься над 
духовными последствиями научно-технологического и экономиче-
ского восхождения двух азиатских гигантов — Индии и Китая: при-
ведет ли оно к новому культурному взлету? Пример Европы эпохи 
первой научно-технической революции не внушает особого опти-
мизма. Тогда ведь взлет научно-технической мысли совпал с закатом 
эпохи Возрождения, ассоциируемой с развитием гуманитарной куль-
туры (в первую очередь литературы и искусства). Высшие же образы 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 59

гуманитарной культуры были созданы вовсе не в Англии и Франции, 
а в политически разобщенной Германии (философия) и экономиче-
ски отсталой России (литература).

Но теперь на планете буйствует глобализация, выступающая 
мощным фактором культурной унификации мира на базе западной 
масс-культуры. Судя по всему, она может негативно повлиять на 
тектонические процессы, ведущие к очередному духовному взрыву 
эпохального масштаба и значения. Остается надеяться, что глобали-
зация не затронет глубинные пласты национальной культуры и до-
минантных черт национального характера.

ХIII

Мне, выросшему под жгучим солнцем воинствующего материа-
лизма, трудно судить, соответствует ли реалиям органической жизни 
теория переселения душ (танасух), находившаяся в центре теологи-
ческих и философских дебатов в Бухаре начала второго тысячелетия. 
Однако мне хотелось бы верить, что эта теория имеет какое-то отно-
шение к духовной жизни человеческого общества. Во всяком случае, 
не хочется думать, что Таджикский Креативный Дух погиб вместе 
с политическим телом умершего насильственной смертью первен-
ца нашей посткаянидской государственности. На грани постмодер-
нистского фэнтези будем надеяться, что Саманидская Душа пересе-
лилась в тоскующие, но неунывающие сердца нынешних потомков 
Рудаки и Авиценны и что ее Прометеев огонь все еще тлеет, озаряя 
пробуждающиеся умы светом ожиданий и надежд. А для того что-
бы историческое достижение нового поколения интеллектуальных 
героев было полноценным, им необходимо, как сказал бы классик 
мировой литературы Чингиз Айтматов, втечь струей в общий поток 
глобализации, но не забывая собственные корни. То есть действо-
вать самостоятельно, не подражая тем, кто переседлывает на ходу 
коней, пытаясь опереться на дешевые стремена, приобретенные на 
международной барахолке одичалого капитализма…

В этой историософской картине заложен особый, ренессансный 
тип глобального оптимизма, который можно наглядно выразить 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Акбар Турсон60

на поэтическом языке родоначальника таджикского восхождения 
на вершину мировой культуры Абулхасана Рудаки:

Ты видишь: время старит все, что казалось нам новым,
Но время также молодит деяния былые…

Примечания
1 Об этом и других деталях древнейшей истории Средней Азии см.: 

History of civilizations of Central Asia, ed. by Dani A. H., Masson V. M. (P., 
1992), vol. 1, p. 357—378 (глава, принадлежащая научному перу Дж. Хар-
матта); Кузьмина Е. Е. Откуда пришли индоарии? (М., 1994).

2 Пьянков И. В. Некоторые вопросы этнической истории древней Сред-
ней Азии. Восток 6 (1995), с. 27.

3 Кляшторный С. Г. Основные этапы политогенеза у древних кочевников 
Центральной Азии. Проблемы политогенеза кыргызской государственно-
сти (Бишкек, 2003), с. 116.

4 Бартольд В. В. Таджики. Исторический очерк. Сочинения (М., 1963), 
т. 2, ч. 1, с. 468.

5 Даже спустя десять лет после пресловутого «размежевания» у иных из 
числа бывших пантюркистов таджикского происхождения язык не повора-
чивался называть своих сородичей «коренными национальностями» края. 
См.: Доклад Ф. Ходжаева. Национальное размежевание Средней Азии. До-
клады на пленуме Средазбюро ЦК ВКП(б) (М.; Ташкент, 1934), с. 3.

6 Позднее, уже в конце 1920-х годов, именно опасение возможного объ-
единения таджиков обоих берегов Амударьи заставило Сталина в раз-
горевшейся в Афганистане борьбе за власть поддержать не предводителя 
восстания афганских бедняков «сына водовоза» (Бача-и Сакко), а предста-
вителя правящего эксплуататорского класса Надирхана, обещавшего бо-
роться с басмачеством рука об руку с Москвой. («Пролетарий» Хабибулла-
хан, напротив, собирался «присоединить» Самарканд и Бухару»!)

7 См., в особенности: Радлов В. В. Средняя Зерафшанская долина. За-
писки Императорского Русского географического общества по отделению 
этнографии 6 (СПб., 1880).

8 Там же.
9 В разговоре с Б. Г. Гафуровым уже после войны (1948) Сталин всю вину 

за превратности политической судьбы таджиков в двадцатые годы возло-
жил на «подлеца Рахимбаева», который убеждал его в том, что таджики 
Средней Азии представляют собой рассеянную «мелкую народность». Но 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 61

тогда непонятно, почему же, после того как ЦК ВКП(б) получил достовер-
ные исторические данные о таджиках и жизненно важной роли Самарканда 
и Бухары в истории их культуры и цивилизации (об этом подробно расска-
зывалось документально в официальных письмах таджикских партийно-
государственных деятелей Шотемура и Нусратулло Махсума, а также 
в печатных выступлениях Мухиддинова), он, Сталин, все же оставил эти 
города в составе Узбекистана и пытался компенсировать эту потерю пере-
дачей Таджикистану Сурхондарьинской области (правда, даже это компро-
миссное решение по неизвестным причинам осталось на бумаге).

10 Брагинский И. С. Исследования по таджикской культуре (М., 1977), 
с. 51.

11 Айни С. Собрание сочинений (М., 1975), т. 6, с. 314.
12 Ср.: «Мы, бухарские джадиды, которые получали свое первое поли-

тическое воспитание и развитие в момент развития пантюркизма и панис-
ламизма в Средней Азии и сами были под полным влиянием пантюркист-
ской и панисламистской идеологии. Пантюркисты говорили, что узбеки, 
киргизы, туркмены и прочие нации тюркского корня, считающиеся теперь 
самостоятельными нациями, в действительности составляют одну нацию. 
Таджики же Бухары в действительности узбеки, и только под влиянием 
персидской культуры забыли свой язык и народность, нужно их опять сде-
лать тюрками, и из всех этих народов должна стать одна вольная турецкая 
нация. Под влиянием этих идей и для осуществления этих целей мы были 
врагами персидского, таджикского языка и слугами и сторонниками турец-
кого языка и тюркского объединения» (Мухиддинов А. Таджики или узбеки 
населяют город Бухару и его окрестности? За партию 9/13 (1928).

13 Бартольд. Записка по вопросу об исторических взаимоотношениях ту-
рецких и иранских народностей Средней Азии. Восток 5 (1991).

14 Шариати А. Ода Наврузу, перепечатано в сб.: Магия Навруза, ред. 
и сост. С. Абдулло (Алматы, 2007), с. 174.

15 Историко-культурные детали вопроса см.: Занд М. Шесть веков сла-
вы (М., 1964), в особенности главу «Неделимое наследие», с. 53—59; Бра-
гинский. Иранское литературное наследие (М., 1984), с. 116—155; он же. 
Исследования…, с. 137—148; Пьянков. Указ. соч., с. 27. Ср. также важное 
историческое наблюдение И. С. Брагинского: «В XI—XV вв. как восточ-
ные, так и западные иранцы одинаково называли себя “таджик” (например, 
Саади в XIII в.), а свой язык — “фарси”». (Брагинский. Иранское литера-
турное наследие, с. 3).

16 Окладников А. П., Пиотровский Б. Б. Рецензия. Вопросы истории 12 
(1974), с. 148.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Акбар Турсон62

17 Цитирую по персидско-таджикскому оригиналу историографии Абу-
фазла Байхаки, переизданному в Иране в 1945 г. В исторической литературе 
на встречающееся там выражение мо, тозикон как на факт этнокультурно-
го и политического самоутверждения таджиков впервые обратил внимание 
академик В. В. Бартольд (cм.: Бартольд. Сочинения (М., 1963), т. 2, с. 459).

18 Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения (М., 1954), т. 1, с. 419.
19 Между прочим, основной костяк интеллектуальной элиты тогдашней 

Северной Индии составляли таджикские эмигранты (их называли вилоят-
зо, т. е. родившимися в Варазруде и Хорасане) и их потомки. Именно они 
и привезли туда персидский язык (еще в эпоху Газневидов, положивших 
начало многовековой тюркско-таджикской экспансии в Индию), не его 
юго-западный вариант, а именно таджикский вариант со свойственной ему 
лексикой и фонетикой. Об этом легко судить по сохранившемуся в языках 
хинди и урду большому пласту таджикских слов, идиом и пословиц.

20 Yarshater E. In Search of the Secret of Survival. The Case of Cultural 
Resurgence in Khurasan. The Foundation for Iranian Studies, Annual Noruz 
Lecture, Lecture No. 6 (Washington, 1997).

21 Бартольд. Сочинения, т. 6 (1966), с. 6
22 Коран, 7:34. Правда, средневековые комментаторы (например, Табари) 

считали, что речь идет о религиозной общине немусульманского проис-
хождения.

23 Миддендорф А. Ф. Очерки Ферганской долины (СПб., 1882), цит. по 
тексту републикации: Таджики в источниках и трудах исследователей 
(Душанбе, 2013), с. 122.

24 Там же, с. 125.
25 Frye R. The Heritage of Central Asia (Princeton, 1996), p. 4.
26 Бартольд. «Двенадцать лекций», Сочинения, т. 5 (1968), с. 189. Кстати 

сказать, для последних бухарских эмиров мангытского происхождения тад-
жикский уже был родным языком. Красноречивым историко-культурным 
свидетельством может служить следующий факт: воспоминания эмира 
Алимхана, сочиненные в изгнании, написаны на фарси (таджики), а не на 
тюрки-чагатайском, как следовало бы ожидать. Впрочем, в этом могли на-
глядно убедиться зрители документального фильма «Таджики мира», в ко-
тором дочери бывшего бухарского эмира на чистейшем таджикском языке 
объясняли, что родным языком их семьи был и остается таджикский и что 
они все себя считают таджиками.

27 Шишов А. Таджики (Ташкент, 1910), с. 16.
28 Мало того, у таджиков эта специфическая разновидность человеческой 

фобии местами оказывается даже сильнее, чем первобытная неприязнь 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков 63

к иноязычным пришельцам. Нас может утешить разве только то, что воин-
ствующее местничество в основном явление «элитарное», распространен-
ное преимущественно среди представителей бывшей советской образован-
щины и религиозной самообразованщины, политический альянс которых 
в самом начале приобретения государственной независимости привел стра-
ну к вакханалии гражданской войны.

29 В этом отношении показательна история узбекизации классической 
музыки «Шашмаком» — органической части музыкальной культуры тад-
жиков крупных городов (особенно Самарканда и Бухары). Она уже внесена 
Узбекистаном в список Всемирного наследия (ЮНЕСКО) наряду с исто-
рическими центрами старейших городов (Бухара и Самарканд), а также 
праздником Навруз. См., например, сравнительно недавнее издание: Узбек 
макомлари (Шашмаком) (Ташкент, 2007).

30 Ницше Ф. Сочинения, т. 2 (М., 1990), с. 2.
31 Шишов. Указ. соч., с. 32.
32 Такой интеллектуальный фанатизм — явление далеко нередкое в исто-

рии: достаточно вспомнить, что самыми фанатичными пропагандистами 
арабской религии, некогда навязанной им силой оружия, были именно тад-
жики и персы — наиболее просвещенные, в частности, исторически вполне 
информированные люди своего времени. Это они сделали из племенной 
религии арабов мировую религию, хотя ранее имели собственную моно-
теистическую религию, заметно превосходящую ислам в этическом отно-
шении.

33 По словам покойного Мухаммадджона Шакури, бухарские старожилы 
живо помнили наиболее одиозные эпизоды насильственного обузбечивания 
горожан-таджиков. Когда Файзулло Ходжаев с подножия соборной мечети 
старого города обращался к своим единокровным сородичам по-узбекски 
и угрожающим тоном объявлял о том, что «все мы — тюрки-узбеки», он 
вертел в руках заряженное ружье. «С револьвером в руках и решали тогда 
национальный вопрос!» (Шукуров М. Работа, проделанная топором. Па-
мир (1989), с. 153). Более подробно см.: Масов Р. Таджики: история на-
циональной трагедии (Душанбе, 2008).

34 Начало этой трагедии документально прослежено в работе: Айзенера Р. 
Бухара в 1917 году. Восток 4—5 (1994).

35 Toynbee A. J. Civilization on Trial (L., 1948), p. 5.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев

ЭТнография Таджиков  
в ТрудаХ роССийСкиХ ученыХ 

XIX — начала XX в.

В настоящее время существует ряд обзоров, посвященных исто-
рии изучения Таджикистана, первым из которых можно считать ста-
тью известного российского ориенталиста, археолога и нумизмата 
середины XIX в. П. С. Савельева «Бухара в 1835 г.» с приложени-
ем очерка европейских экспедиций в этот край1. Интересен обзор 
экспедиций в Туркестан, в частности на Памир, сделанный в книге 
И. В. Мушкетова «Туркестан»2. История сношения России с ханства-
ми Средней Азии описывалась в работах А. Н. Попова, В. В. Завья-
лова, Д. И. Романовского, Н. П. Остроумова3, истории изучения Па-
мира касался в своих записках доктор К. К. Казанский — участник 
экспедиции генерал-губернатора Туркестанского края Вревского4.

Многие совершенные в XIX в. экспедиции, члены которых оста-
вили заметки о населении Бухарского ханства, проводили в первую 
очередь естественно-научные наблюдения, в том числе собирали бо-
танические коллекции, поэтому некоторые из них попали в обзор 
экспедиционного исследования региона, который был составлен из-
вестным ботаником В. И. Липским5. Интересен также обзор русских 
путешествий в Среднюю Азию XVIII — сер. XIX в. О. В. Масловой, 
в котором даны также краткие описания экспедиций в Бухару, в част-
ности в ее восточную часть6. Собственно истории изучения этногра-
фии, а также истории и археологии таджиков и Таджикистана по-
священы работы Д. Е. Хайтуна и Ю. И. Шибаева7, Н. А. Кислякова8, 
М. Р. Шукурова9, Н. М. Акрамова10, О. Б. Бокиева11, Д. Ю. Арапова12, 
Х. Пирумшоева13, Н. Давлятбекова14, Т. С. Наврухова15, Р. М. Масо-
ва16, В. В. Дубовицкого17. В последние десятилетия изучению исто-
рии и географии Таджикистана посвящен ряд работ18, среди которых 
диссертации М. Х. Пирумшоева19, З. Ю. Рахматовой20, А. М. Сами-
ева21. Эту же тему затрагивали специальные статьи Р. Р. Алиевой22 
и Ш. Рахмонова23.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Этнография таджиков в трудах российских ученых 65

Историю открытия и изучения культуры таджиков можно тради-
ционно разделить на три этапа. Первый — это собственно откры-
тие самих таджиков, выделение их из числа народов Средней Азии. 
Второй — начальный период описания их культуры. И, наконец, 
третий — систематическое исследование традиционной культуры 
таджикского народа. Основная задача статьи в том, чтобы составить 
краткий обзор экспедиционной деятельности российских ученых 
по изучению этнографии таджиков на протяжении XIX — начала 
XX в., который совпадает по нашей периодизации с первым и вто-
рым этапами.

Первый этап падает на первую четверть XIX в. До этого време-
ни в Среднюю Азию и в частности в Бухарское ханство уже было 
совершено довольно большое количество экспедиций. Среди них 
были путешествия купцов, дипломатических чиновников, которые 
в своих записках и отчетах оставили краткие описания страны, неко-
торые черты ее политического устройства, иногда в них говорилось 
о местном населении и их занятиях. Однако во всех этих записках 
население ханства имело монолитный облик, в нем не выделялись 
отдельные народы, на которые это население делилось.

В октябре 1820 г. в Бухару по повелению императора Александра 
I была отправлена дипломатическая миссия во главе с чиновником 
МИД действительным статским советником А. Ф. Негри. Главной 
целью миссии было заключение торгового договора. В состав мис-
сии входили полковник Генерального штаба барон Е. К. Мейендорф, 
топографы поручик Генерального штаба В. Д. Вольховский и пору-
чик по квартирмейстерской части Тимофеев, натуралисты Х. Г. Пан-
дер и Э. А. Эверсман, инженеры Отдельного Оренбургского корпуса 
поручики Тафаев и Артюхов, переводчик и секретарь коллежский 
асессор П. Л. Яковлев, титулярный советник, а также священник Бу-
дрин. Конвоем миссии, в составе которого было 150 казаков и 150 пе-
хотинцев, командовал капитан гвардии Циолковский.

Поскольку правящие круги Российской империи были заинтере-
сованы в развитии русско-бухарских экономических связей и укре-
плении политических позиций в этом государстве, миссия Негри по 
инструкции должна была собрать материалы о политической обста-
новке в регионе, природных ресурсах ханства, возможности судо-
ходства по Сырдарье и Амударье, возможностях торговли.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев66

В декабре 1820 г. миссия добралась до Бухары, где была приня-
та эмиром Хайдар-ханом. В результате трехмесячных переговоров, 
в ходе которых члены миссии были чрезвычайно ограничены в сво-
их перемещениях по городу, были заключены некоторые дипломати-
ческие договоренности, однако миссия не выполнила до конца свою 
задачу. В середине мая 1820 г. миссия вернулась в Петербург24.

Несмотря на дипломатическую неудачу, участникам миссии 
удалось собрать обильные сведения по Бухарскому ханству. Неко-
торые из них в ходе поездки вели подробные дневники, материалы 
из которых были в дальнейшем опубликованы. Уже в первой поло-
вине 1820-х годов в ряде российских журналов появились сведения, 
предоставленные участниками посольства25. В 1826 г. Е. К. Мейен-
дорф издал в Париже на французском языке свои записки об этом 
посольстве26. Выдержки из них были опубликованы в ряде россий-
ских изданий27 и вызвали большой общественный и научный инте-
рес28. Только в 1975 г. в переводе Е. К. Бетгера эта книга увидела свет 
в полном объеме на русском языке29. В третьей части книги Мейен-
дорфа приводится подробный обзор Бухарского ханства, в том числе 
впервые дается характеристика жителей Бухары — таджиков, узбе-
ков, евреев, афганцев, индусов, персов-ирани, русских —  и их за-
нятий: сельского хозяйства, ремесел, торговли и т. д., а также нравов 
и обычаев местного населения.

Несколько ранее книги Мейендорфа в Берлине на немецком язы-
ке издал свои записи Э. А. Эверсман30. Отрывки из этой книги были 
также опубликованы в российских журналах31. Во второй части 
книги даны описание города Бухары, характеристика его жителей 
(таджиков, узбеков, евреев). Персидский язык отмечен как основной 
язык общения. Описаны основные занятия жителей и другие этно-
графические сведения.

Записки, в которых были и записи этнографического характера, 
вел и священник миссии Будрин. Однако они были опубликованы 
много позднее32.

Таким образом, участниками миссии Негри таджики наряду 
с другими народностями впервые выделяются среди некоего аб-
страктного безликого «населения Бухарского ханства», а их облик 
приобретает определенные этнические характеристики. То, что это 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Этнография таджиков в трудах российских ученых 67

произошло именно в этот период, по всей вероятности, связано с об-
щим развитием общественно-политической жизни Европы и России 
в конце XVIII — начале XIX в. Именно в это время в странах Евро-
пы возникает интерес ко всему национальному. Немецкими фило-
софами (Фихте, Шеллингом, Гегелем и др.) формируется концепция 
«национального романтизма», из словаря немецких философов в об-
щественный оборот выходит термин «народность» (Volkstum), на-
чинается активное изучение этнической культуры разных народов. 
Поэтому вполне понятен интерес европейских путешественников, 
в нашем случае членов экспедиции Негри, именно к этническому 
составу населения Бухарского ханства, результатом которого стало 
открытие для науки многонационального по составу населения это-
го государства.

В конце 1830-х годов бухарский хан обратился к русскому пра-
вительству с просьбой прислать горного инженера для разведки 
минеральных богатств и преимущественно золота. Сформирован-
ная по этой просьбе так называемая Бухарская экспедиция 1841 г. 
под начальством горного инженера К. Ф. Бутенева состояла также 
из горного инженера Богословского, известного впоследствии ори-
енталиста Н. В. Ханыкова, естествоиспытателя А. Лемана и топо-
графов Яковлева, Чалпанова и Петрова, препараторов, штайгеров, 
рабочих со Златоустовских заводов. Она вышла из Оренбурга 3 мая 
в сопровождении Бларамберга и капитана Никифорова. Первый из 
них провожал экспедицию до Сырдарьи и попутно производил но-
вые топографические съемки, а второй отправился во главе посоль-
ства в Хиву.

От Сырдарьи экспедиция, сделав экскурсию на Малибаш, следо-
вала дальше той же караванной дорогой, что и посольство Негри, 
5 августа она достигла Бухары. Бутенев остался в Бухаре, а Ханыков, 
Леман и Богословский отправились в Самарканд, откуда двое по-
следних совершили поездку вверх по долине Зеравшана до крепости 
Сарвада и озера Искандеркуль, где и предполагалось найти золото. 
Это были первые европейцы, проникнувшие в эти места. Они прош-
ли по Зеравшану до р. Фон (Фан), поднялись на северный склон гор 
(т. е. Гиссарского хребта) и возвратились назад в Самарканд, где 
и прожили почти месяц начиная с 18 сентября, 21 октября вернулись 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев68

обратно в Бухару. Здесь они провели зиму, собирая сведения о стра-
не и населяющем ее народе, которые стали основой для их дальней-
ших публикаций. Так, Богословский описал геологические особен-
ности долины Зеравшана и ее минеральные богатства. Он указал на 
золото, железо и большие залежи каменного угля в долине р. Фан33. 
Бутенев издал несколько интересных статей о минеральных богат-
ствах, заводском и монетном деле в Бухаре и метеорологические на-
блюдения, которые способствовали ознакомлению с климатом этой 
страны34.

Много разных сведений о стране, ее жителях, занятиях собрал 
Леман. К сожалению, на обратном пути он заболел и умер в Симбир-
ске 30 июля 1842 г., не успев обработать свои богатые материалы. 
Дневники Лемана были переданы в Академию наук и обработаны 
и подготовлены к публикации Г. П. Гельмерсеном и Бэром35. Это по-
смертное издание состоит из написанного академиком Г. П. Гельмер-
сеном предисловия, в котором помещена биографии Лемана и крат-
кая истории Бухары вообще, и 16-ти глав дневника, содержащих 
описание путешествия и различные интересные сведения о Бухаре, 
ее истории, жителях, Самарканде и в особенности о долине Зерав-
шана, ее фауне, флоре и геологическом характере, а также метеоро-
логические наблюдения и т. д.

Наконец, четвертый член этой экспедиции — Ханыков36 — со-
ставил чрезвычайно обстоятельное «Описание Бухарского ханства», 
где представил все сведения того времени о Бухаре, ее топографии, 
естественных продуктах, климатических особенностях, землетрясе-
ниях, жителях, их занятиях и т. д.37

В заключение можно отметить, что члены Бухарской экспедиции 
доставили в Россию ценные сведения о таджикском населении Бу-
харского ханства, его занятиях, образе жизни, в основном в Бухаре, 
а также о горном населении верховьев Зеравшана38.

В 1860—1870-е годы Россия начала активную экспансию в Сред-
нюю Азию. В результате территория империи продвинулась до гра-
ниц с Бухарским и Хивинским ханствами, пало Кокандское ханство. 
В 1867 г. было образовано Туркестанское генерал-губернаторство. 
Для лучшего управления новыми территориями российской вла-
сти было необходимо изучение их экономического положения, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Этнография таджиков в трудах российских ученых 69

этнического состава и пр. В этом направлении властями были 
предприняты активные шаги. Туркестанский генерал-губернатор 
К. П. фон Кауфман привлекал во вновь присоединенный край на-
учные кадры, многие туркестанские деятели этого периода внесли 
свой вклад и в изучение культуры народов Средней Азии, в том 
числе таджиков.

В семидесятые годы началась научная деятельность ряда чиновни-
ков военной администрации Туркестанского генерал-губернаторства. 
Среди них А. Хорошхин, Г. А. Арандаренко39, В. Ф. Ошанин, 
Н. А. Маев, которые в своих работах в той или другой степени каса-
лись и этнографии местного таджикского населения40. Однако све-
дения, изложенные в трудах этих исследователей, носили отрывоч-
ный характер и не были плодом систематической работы. Работа по 
собиранию и публикации сведений по этнографии таджиков была 
продолжена во второй половине 1870-х годов вместе с распростра-
нением влияния России на Бухарское ханство и присоединением 
горных таджикских областей. С целью освоения новых территорий в 
Среднюю Азию был организован ряд экспедиций, сначала военного, 
затем географического характера и, наконец, специально научного, 
в первую очередь естественно-исторического характера.

В 1869 г. начальник Зеравшанского округа генерал-майор 
К. А. Абрамов организовал научную экспедицию под началом капита-
на А. Д. Гребенкина, знавшего таджикский язык. Целью экспедиции 
было изучение края, его истории, языка, естественно-исторических 
условий. В ходе работ был собран богатый материал, который лег 
в основу статей Гребенкина, посвященных таджикам Пенджикент-
ского района41.

В 1870 г. состоялась Искандеркульская экспедиция под началь-
ством генерала К. А. Абрамова, имевшая первоначально военно-
рекогносцировочный характер. Однако в ее состав был введен ряд 
ученых: барон П. А. Аминов руководил топографическими съемка-
ми42, производившимися топографами А. И. Скасси и Старцевым, 
горный инженер Д. К. Мышенков, производивший геологические ис-
следования43, известный ученый и путешественник А. П. Федченко, 
командированный Московским обществом любителей естествозна-
ния, для которого эта экспедиция стала первой в серии путешествий 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев70

в этот регион44, и его жена О. А. Федченко производили естественно-
исторические исследования, а ориенталист А. Л. Кун — этнографи-
ческие45. Активное участие в работе экспедиции принимал также 
капитан А. Д. Гребенкин, им был опубликован ряд статей46. Экспе-
диция прошла всю долину Зеравшана до самого ледника и на обрат-
ном пути заходила на оз. Искандеркуль47. Членами экспедиции было 
произведено картографирование неизвестных доныне европейцам 
областей, они ознакомились с местными природными условиями. 
Барон П. А. Аминов по результатам работы экспедиции опубликовал 
топографический очерк долины Зеравшана48. Генерал К. А. Абрамов 
в своей «Записке…», опубликованной в Известиях РГО, приводит 
краткие сведения из зарубежной литературы об этом регионе (пу-
тешествие муллы Абдул Меджида), сообщает сведения о Гарме, его 
правителе того времени Музаффар-хане (который «производит свой 
род от потомков Искандер-Куль-Карнейра», т. е. Александра Маке-
донского), кишлаках и группах кишлаков вокруг него, о местном 
населении, которое составляют исключительно «гальча», их быте, 
брачных обычаях, земледельческой культуре, ремеслах (ткачестве 
и железном производстве), горных промыслах (золотодобыче и лом-
ке каменной соли), охоте, быте и т. д.49

В ходе Искандеркульской экспедиции исследователям удалось 
посетить области Фальгар, Фан, а также впервые удалось познако-
миться с отдаленным и крайне любопытном уголком Средней Азии, 
долиной р. Ягноб, где, по рассказам местных жителей, обитал народ, 
говорящий на каком-то особом языке. Экспедиция достигла только 
средней части течения этой реки. Желая как можно больше узнать об 
этом загадочном народе, А. Л. Кун воспользовался дневкой отряда в 
селении Анзоб и с разрешения начальника отряда генерала Абрамо-
ва поехал в сопровождении местного мирзы, двух казаков и вожаков 
из туземцев ознакомиться с ближайшими ягнобскими селениями.

В первом селении, которое им удалось посетить, людей оказалось 
мало, так как в это время, 21 июня, все в основном находились на 
летовках. Куну удалось осмотреть местные жилища, оросительную 
систему. В ходе этого визита Куну и Абрамову удалось убедить не-
скольких ягнобцев сопровождать их экспедицию в Самарканд50.

В своей статье, опубликованной в 1881 г., Кун дает характеристи-
ку этой страны, перечисляет кишлаки, которые там располагаются. 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Этнография таджиков в трудах российских ученых 71

По его сведениям, ягнобцы считали себя выходцами из Кашмира, 
переселившимися сюда около пятисот лет тому назад вследствие 
политических переворотов в Индии. Согласно приведенной Куном 
легенде, два брата — Халифе-Вафа и Халифе-Сафа, ученики Бу-
Алия-Синая Кашмирского, были вынуждены искать убежища в го-
рах. Странствуя под видом знахарей от селения к селению, они дош-
ли до р. Ягноб, где им понравилось и они нашли свободную землю, 
там и построили себе дома. Занятие братьев гаданием закрепило за 
всем их потомством прозвище «дуахон». Потомки братьев сохрани-
ли свой язык и антропологический тип. Они занимались земледели-
ем и скотоводством (главным образом овцеводством, а также держа-
ли рогатый скот, ишаков и лошадей). Две трети года они проводили 
в кишлаках, а в остальное время кочевали на летовках, в ущельях, 
верстах в 10—30 от кишлаков, где строили также стационарные гли-
нобитные дома51.

Далее Кун приводит сведения о землепользовании, налогах, нала-
гаемых владетелями (каратегинскими или гиссарскими) на местное 
население, воинской повинности, дает описание местной мужской 
и женской одежды и способах ее изготовления начиная от нитей, об 
одежде и других предметах, которые они привозят из торговых цен-
тров, дает описание поселений и домов, процесса их строительства, 
утвари, местной и привезенной из других мест, тех продуктов, кото-
рые поставляют местные жители на рынок. В заключение Кун дает 
краткое описание языка ягнобцев, отмечая его отличие от таджик-
ского и других диалектов, рекомендует дальнейшие исследования 
ягнобского языка52.

В тех же номерах «Туркестанских ведомостей» публикует свои 
«Очерки Когистана» Ш. Акимбетов, спутник Мушкетова в его экс-
педиции 1880 г. на Зеравшанский ледник. Мушкетов характеризует 
его как знатока местных наречий53. Акимбетов пишет о стране, ле-
жащей между Туркестанским и Гиссарским горными хребтами, от 
Зеравшанского ледника до берегов рек Кштута и Магиандарья, в по-
литическом отношении разделенной на шесть мелких бекств: Фаль-
гарское, Матчинское, Фанское, Ягнобское, Кштутское и Магиано-
Фарабское. В очерке дается общий обзор этой страны, описание 
местного земледелия, садоводства, скотоводства. В частности, Аким-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев72

бетов останавливается на принципах землевладения, орошениях и 
промыслах, в том числе отхожих, и профессиональном нищенстве 
преимущественно фальгарцев. Специально пишет он о языке ягноб-
цев, которые, считая себя таджиками, говорят, однако, на языке, ко-
торый сильно отличается от таджикского. К статье в специальном 
приложении к номеру газеты приводится небольшой словарь ягноб-
ского языка.

Далее Акимбетовым дается следующая краткая характеристика 
ягнобцев: «Ягнауцы (т. е. ягнобцы. — С. Д.) — робкий и смирнейший 
народ в мире и притом все они — очень набожные мусульмане; даже 
женщины их, побуждаемые духом благочестия, проводят длинные 
зимние вечера за переписыванием Корана и других мусульманских 
религиозных книг, смысла которых, конечно, не понимают. Страна, 
обитаемая ими ныне, худшая их всего Когистана как по климату, так 
и по плодородию. А потому невольно приходится заключить, что по-
селились они тут, разумеется, недобровольно, а загнаны в этот не-
гостеприимный уголок силою, так как в такой холодной и бедной 
стране, как долина р. Ягнау, едва ли кто согласится поселиться до-
бровольно, когда кругом есть гораздо лучшие места, где бы и могли 
поселиться нынешние ягнауцы, если бы выбор места жительства за-
висел от их доброй воли. Теперь они сжились там и в случае пересе-
ления в лучшую страну будут тосковать по своей бедной родине»54.

Жена участника Искандеркульской экспедиции и ряда других 
экспедиций по Средней Азии А. П. Федченко О. А. Федченко, со-
провождавшая его в этих путешествиях и собиравшая ботанические 
коллекции для Императорского Ботанического сада, была известна 
как художник-иллюстратор, ее рисунки мы можем видеть в книгах 
ее мужа55. В ходе экспедиций она делала многочисленные зарисовки, 
отражавшие как красоту местной природы, так и быт памирского на-
селения. Рисунки, сделанные с этих эскизов известными русскими 
художниками А. К. Саврасовым и П. А. Нисевиным, демонстриро-
вались в Туркестанском отделе Политехнической выставки 1872 г. 
в Москве56. В дальнейшем рисунки, сделанные Саврасовым, а также 
французскими художниками Лораном, Сисери, Сабатье и Лемерсье, 
в которых нашли отражение архитектурные памятники Самарканда, 
Кара-тюбе, Ургута, а также некоторые пейзажи и памятники Памира: 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Этнография таджиков в трудах российских ученых 73

«Варзаминор, в верховьях Заравшана», «Исканде-куль», «Каджрага, 
в долине Ягнау», «Анзоб на реке Ягноб», — вошли в альбом «Виды 
русского Туркестана»57.

Как указывает И. В. Мушкетов, рисунки О. А. Федченко ис-
пользовала в своей книге Мария Бурдон-Уйфальви58, которая вме-
сте со своим мужем, французским ориенталистом К. Е. Уйфальви, 
в 1876—1878 гг. участвовала в научной экспедиции в Сибирь, Турке-
стан, Степной край59. При этом И. В. Мушкетов отмечает, что «к со-
жалению, г-жа Бурдон-Уйфальви, заимствуя рисунки, не упоминает 
об авторе их»60.

После смерти мужа О. А. Федченко61 уже вместе с сыном, 
Б. А. Федченко, совершила ряд ботанических экспедиций в Сред-
нюю Азию, в том числе на Памир. В записках Б. А. Федченко мы на-
ходим интересные наблюдения над жизнью местного населения. Он 
же уточнил некоторые маршруты, по которым двигались А. Регель, 
Д. Л. Иванов и другие исследователи, работавшие прежде всего в об-
ласти естественных наук, но в отчетах которых можно обнаружить 
и заметки о местном населении.

В 1901 г. в ходе экспедиции Б. А. и О. А. Федченко на Памир ве-
лись не только естественно-исторические исследования, но и фото-
съемка, в том числе местного населения и их занятий. В вышедшей 
в 1902 г. небольшой статье «Памир и Шугнан» Б. А. Федченко дает 
краткое описание Шугнана, его местного населения, жилищ и селе-
ний, в которых оно проживало в то время, его занятий (земледелия, 
скотоводства, торговли и т. д.)62. В вышедшем в 1909 г. описании это-
го путешествия мы находим некоторые сведения о местном населе-
нии и его занятиях63.

Почти одновременно с Искандекульской экспедицией состоялась 
поездка русской миссии в Бухару, руководитель которой А. Ф. Ко-
стенко описал ее ход и результаты в своей книге, в которой нашлось 
место и для кратких заметок о народах, населяющих Бухарское хан-
ство64.

В следующем 1871 г. российским правительством для изучения 
сельскохозяйственного положения Туркестанского края был коман-
дирован профессор А. Петцольд. Член этой экспедиции А. А. Куша-
кевич на основании личных наблюдений, а также по расспросным 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев74

сведениям составил описание Ходжентского уезда, в котором мы на-
ходим сведения и о населении уезда65.

В 1875 г. генерал-губернатор Туркестанского края К. П. фон Кауф-
ман снарядил так называемую Гиссарскую экспедицию, в состав ко-
торой вошли статистик, географ и этнограф, редактор газеты «Тур-
кестанские ведомости» Н. А. Маев, астроном Шварц и подпоручик 
Вишневский. Экспедиция имела целью познакомиться с характером 
местности, лежащей между Гиссарским хребтом и Амударьей. Она 
прошла от Самарканда до Карши и через Железные ворота в г. Дер-
бент, затем побывала почти во всех городах Гиссара и возвратилась 
снова через Дербент и Шахрисябз в Самарканд. Главный результат 
экспедиции заключается в том, что ее участники впервые составили 
точную карту Гиссара, опирающуюся на 14 астрономических пун-
ктов, определенных Шварцем. Все статьи Маева, опубликованные 
по результатам этой экспедиции, носят характер кратких отчетов. 
Кроме того, он описал несколько новых маршрутов и привел общие 
сведения об орографии Гиссара, его населении, населенных пунктах 
и т. д.66 В дальнейшем вышло еще несколько статей Маева о Гисса-
ре и Бухаре, которые он написал после неоднократных поездок туда 
в 1877—1879 гг., в том числе в качестве члена Самарской ученой 
экспедиции67 (о ней см. далее).

В 1870—1880-е годы по Центральной Азии совершил ряд поез-
док уездный врач в Кульдже А. Регель68. Основной его целью был 
сбор ботанических коллекций. Составленные гербарии он отправлял 
в Санкт-Петербург, в Императорский Ботанический сад. Его отче-
ты публиковались в изданиях РГО и Императорского Ботанического 
сада. В 1881 г. он опубликовал небольшую, но содержательную ста-
тью о садоводстве в Туркестанском крае, преимущественно у сар-
товского населения, в которой привел некоторые этнографические 
наблюдения об этой отрасли хозяйства в регионе69. В 1882 г. он был 
командирован на пять месяцев РГО и Императорским Ботаническим 
садом в Шугнан, Бадахшан, Каратегин и Дарваз70 в сопровождении 
военного топографа П. Е. Косякова71.

В 1879 г. великий князь Николай Константинович, капитан Ге-
нерального штаба и флигель-адъютант, во главе многочисленной 
экспедиции совершил большое путешествие по Туркестану, которое 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Этнография таджиков в трудах российских ученых 75

вошло в историю под названием Самарской ученой экспедиции для 
исследования Среднеазиатской железной дороги и изучения бассей-
на р. Амударьи или просто Самарской экспедиции, целью которой 
было исследование возможной трассы будущей железной дороги. 
В состав экспедиции кроме начальника входили граф Н. Я. Ростов-
цев, известный путешественник и исследователь Средней Азии 
И. В. Мушкетов, инженер-строитель В. Н. Соколовский, ботаник, 
профессор Н. В. Сорокин, зоолог Пульцам, Н. А. Маев, морской 
офицер капитан-лейтенант Н. Н. Зубов, инженеры путей сообщения 
Соколовский и Ляпунов, художники Н. Е. Симаков и Н. Н. Каразин, 
доктор Валицкий, полковник Лункевич. Зубов для исследования 
Амударьи должен был из Петро-Александровска подняться на лод-
ках вверх по реке, насколько это было возможно.

Н. Е. Симаков остался в Самарканде с целью изучения архи-
тектурных памятников. Остальные члены экспедиции, собравшись 
довольно поздно в Самарканде, выступили двумя партиями только 
в начале августа, так что большая часть лета была совершенно по-
теряна. Одна партия пошла на Карши, а другая — на Шаар. Нико-
лай Константинович, минуя Карши, с экспедицией продолжал путь 
на юг. Вскоре дорогу путешественникам преградили отроги Гис-
сарского хребта — Байсунтау и Кугитангтау. Начался горный этап 
экспедиции. Преодолев Гиссарский хребет через перевал Железные 
ворота, исследователи вышли в бассейн Амударьи. Из Дербента экс-
педиция начала движение на восток, исследуя встречавшиеся на 
пути правые притоки Амударьи. Это была наиболее трудная часть 
путешествия: пришлось преодолевать горные кручи, пересекаемые 
стремительными речными потоками. Наконец исследователи выш-
ли к верховьям Сурхандарьи, самому крупному из правых притоков 
Амударьи. В конце августа 1879 г. экспедиция, спустившись по Сур-
хандарье, достигла Термеза — центра бухарских владений на грани-
це с Афганистаном. Николай Константинович с оставшейся частью 
экспедиции дерзнул проникнуть в малоизведанные тогда верховья 
Амударьи на Памир. Выйдя на территорию современного Таджики-
стана, великий князь со спутниками достиг р. Вахш и спустился по 
ней к месту слияния Вахша с р. Пяндж, где собственно и рождается 
Амударья. Это произошло 1 сентября 1879 г. Отсюда экспедиция от-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев76

правилась обратно по Амударье до Петро-Александровска. Куляб-
ская партия возвратилась почти тем же путем, но гораздо позже, 
попутно она совершила несколько поездок по Хиве для изучения 
старых русел Амударьи. На р. Сурхане части экспедиции соедини-
лись и достигли развалин Термеза на Амударье. Отсюда одна партия 
направилась вверх к долине Куляба, а другая — вниз по Амударье до 
Петро-Александровска, а затем чрез Кызыл-кумы в Казалинск и да-
лее в Оренбург, куда возвратилась уже в конце сентября.

Из-за большой потери времени, а вследствие этого изменения на-
значенного маршрута, экспедиция значительно сократила свою рабо-
ту, тем не менее результаты ее весьма разнообразны. К сожалению, 
предполагавшееся издание материалов, собранных этой экспедици-
ей, не состоялось72. Краткое описание хода Самарской экспедиции 
помещено Н. Н. Каразиным со многими рисунками во «Всемирной 
иллюстрации» за 1879 и 1880 гг. Также еще более краткое изложение 
хода и результатов экспедиции написано Н. В. Сорокиным73. Мате-
риалы Зубова остались не обработаны вследствие его смерти при 
штурме Геок-тепе74. Граф Ростовцев составил маршрутную карту 
от Гузара до Термеза, но она также осталась неизданной. Наблю-
дения Мушкетова, в которых есть много заметок этнографическо-
го характера, вошли в его книгу «Туркестан» (т. 1). Н. Е. Симаков 
издал роскошный альбом среднеазиатского искусства75. Н. А. Маев 
напечатал только краткие статьи о своих поездках по Гиссарскому 
краю, в которых сообщает некоторые сведения о местном населе-
нии, в частности о таджиках76.

Культура таджиков, наряду с культурой некоторых других на-
родов недавно присоединенных территорий Российской империи, 
была представлена на Антропологической выставке 1879 г., орга-
низованной Обществом любителей естествознания, антропологии 
и этнографии в Москве. Большую роль в этом сыграл чиновник Тур-
кестанского генерал-губернаторства А. И. Вилькинс, бывший к тому 
же активным членом естественных отделений ОЛЕАЭ и РГО.

На семнадцатом заседании Комитета по организации Антропо-
логической выставки его родственник, член ОЛЕАЭ И. И. Вилькинс 
прочел извлечение из письма А. И. Вилькинса, находившегося тогда 
в Коканде, в котором, в частности, тот сообщал об исследовании им 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Этнография таджиков в трудах российских ученых 77

местных цыган — люли и мазанги, и рекомендовал обратить вни-
мание на местных кипчаков, в которых предполагал потомков по-
ловцев. Также он рекомендовал обратить внимание «на таджикское 
население Ферганы, в высокой степени интересное как по этнологи-
ческому значению, так и по теперешнему топографическому рассе-
лению своему. Желательно было бы снабдить дельным лингвистом. 
Здесь места в этом отношении еще почти нетронутые и не лишенные 
интереса <…> Имею непреодолимое желание непременно попасть 
на выставку <…> Предполагаю поставить на выставке группу с па-
латкой и всеми аксессуарами <…> Может быть, не лишено было бы 
интереса собрание коллекции (правда, очень небольшой) предметов 
домашнего обихода туркестанских народов, сохранивших несомнен-
ные следы весьма древнего происхождения и отчасти даже форм. 
Таковы, например, черпаки (ковши), гребенки, напоминающие по 
форме гребни бронзового века, и т. п. На мой взгляд, такое собра-
ние могло бы наглядно представить, так сказать, “консерватизм” на-
рода, стоящего сравнительно на высокой степени цивилизации, но 
так долго продолжающего сохранять предметы эпохи первобытной 
культуры. Доказательство такого консерватизма, мне кажется, было 
бы весьма важно по отношению обсуждения эпохи, к которой отно-
сятся вырытые в доисторических могилах предметы» (далее следу-
ют советы, на что надо обратить внимание в разных местах Средней 
Азии)77.

Несколько позже И. И. Вилькинс сообщает следующую выдерж-
ку из другого письма А. И. Вилькинса: «Попался мне недавно один 
очень интересный субъект, с Памира, из Тагармы (между Ваханом 
и Сарыколем); сделал измерения <…> Теперь созову всех наличных 
в Коканде Авганцев и промеряю их»78.

Таджикская тема нашла продолжение в дальнейших письмах 
А. И. Вилькинса. Так как, по его мнению, киргизы (казахи), сарты, 
таджики и узбеки «уже примелькались в Москве», то он посчитал, 
как он пишет в специальном сообщении об этом событии, более ин-
тересным с разрешения фон Кауфмана прислать на Антропологиче-
скую выставку «тех случайных гостей, до которых трудно добраться 
антропологам»: «1) цыган из Индии (балюдж) (т. е. белудж. — С. Д.); 
2) авганец; 3) абиссинец», а также «шугнанец по имени Дильдар-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев78

бек, уроженец Часнуд (сел. около крепости Кала Вамар) в Рошан-
ском округе», которого Вилькинс рекомендует как «странника по 
святым местам (каландяра)»79. По словам биографа А. И. Вилькинса 
А. П. Богданова, таким образом «эти народности впервые появились 
в Европе и представили собою интересный материал для антропо-
логов и лингвистов»80. 12 июля 1879 г. эти люди, привезенные из 
Центральной Азии, были представлены посетившему Антрополо-
гическую выставку великому князю Константину Николаевичу81. 
Они были сфотографированы и их групповой портрет представлен 
на вклейке в т. 4 издания «Антропологическая выставка» с подпи-
сью: «Представители Заравшанского округа Туркестанского края, 
бывшие на антропологической выставке 1879 года (мулат, белудж, 
авганец, шугнанец)»82.

Другим активным членом Антропологической выставки стал чи-
новник Самаркандского военно-народного управления М. М. Вир-
ский. 8 октября 1878 г. на 26-м заседании Комитета по организации 
Антропологической выставки было сообщено, что исправляющий 
должность начальника Заравшанского округа генерал Н. Н. Король-
ков в письме на имя президента Общества сообщил, что начальник 
Заравшанского округа генерал-майор Иванов, получив письмо из 
Общества, изъявил желание, чтобы «Зеравшанский округ экспони-
ровался на этой выставке возможно полными и разнообразными кол-
лекциями предметов, относящимися к антропологии и этнографии». 
На эти цели были выделены специальные средства. Уезжая в отпуск, 
генерал Иванов поручил Королькову озаботиться составлением кол-
лекции предметов для выставки. В связи с этим Корольков инфор-
мировал, что сбор предметов активно ведется и в начале 1879 г. они 
должны быть доставлены в Москву. Часть собранных предметов 
предполагалось передать в полную собственность вновь организуе-
мого музея при Московском университете. С вещами командировал-
ся губернский секретарь Вирский, которому было поручено доста-
вить их и установить в помещении выставки, а также осуществлять 
над ними надзор во все время работы выставки, передачу вещей 
в дар музею и доставку оставшихся вещей обратно в Самарканд83. 
В результате на выставке наряду с другими народами Самаркандско-
го округа (узбеками, индусами, иранцами, индусами) в отделе мане-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Этнография таджиков в трудах российских ученых 79

кенов, изготовленных художником И. И. Севрюгиным при помощи 
портретов, доставленных Вирским, мы находим «Таджика (сарта) — 
богатого купца» и «Таджичку (богатую сартянку)»84.

Вирский в ходе подготовки и демонстрации выставки также 
участвовал в ней в качестве автора рефератов на съездах, которые 
проводились в ходе ее работы, а также в издательской деятельности 
Общества, за что был избран действительным членом Общества85. 
В частности, им был подготовлен доклад «Об устройстве сартовской 
могилы и похоронных обрядах туземцев Самарканда», как было ска-
зано, «плод случайных и разрозненных наблюдений», опубликован-
ный в трудах выставки. Образец сартовской могилы (срез в обрыве) 
был представлен на выставке86. В другом докладе, посвященном не-
посредственно таджикам и основанном на собственных наблюдени-
ях Вирского, давались описания равнинных и горных таджиков, их 
антропологического типа, обрядов жизненного цикла, а также сва-
дебных обрядов, развлечений, обучения грамоте и т. д.87 Был он и ав-
тором ряда заметок о фауне Туркестанского края88.

После присоединения в 1876 г. Кокандских владений к Россий-
ской империи и образования Ферганской области управитель Турке-
станского края генерал-губернатор К. П. фон Кауфман настаивал на 
необходимости изучения среднеазиатского земледелия, природных 
условий, своеобразных агрономических приемов среднеазиатского 
земледелия и особенностей складывающегося хозяйственного укла-
да. В этом его поддерживал вице-президент РГО П. П. Семенов, по 
мнению которого, «прежде всего нужно изучить всю сумму есте-
ственных условий производительности края и существующего эко-
номического положения населения и определить на основании этого 
изучения не только экономическую будущность края, но и здравую 
экономическую политику местной администрации».

В конце 1876 г. Кауфман обратился к Семенову с просьбой ре-
комендовать ему ученого, который мог бы разобраться во всех этих 
вопросах и дать практические рекомендации местным чиновникам. 
Семенов рекомендовал известного путешественника по Сибири по-
четного академика А. Ф. Миддендорфа, который был известным зна-
током земледелия и животноводства. В то время Миддендорфу было 
уже за шестьдесят, и он советовал Семенову привлечь к изучению 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев80

Ферганы более молодые силы. Но Семенов настоял на своем, и Мид-
дендорф после продолжительных дискуссий в 1878 г. все же поехал 
в Фергану89.

Как отмечает Миддендорф в предисловии к своей книге, «вопрос 
шел о том, чтобы удовлетворить просвещенным стремлениям Тур-
кестанского генерал-губернатора генерал-адъютанта фон Кауфмана. 
Проникнутый убеждением, что наука должна прокладывать пути 
для управления этой совершенно чуждою новою составною частью 
нашего государства, генерал-губернатор фон Кауфман тотчас же по 
вступлении в этот край предпринял непрерывный ряд исследований 
новоприобретенной земли, которые не только шли вслед за завоева-
ниями, но, как известно, отчасти даже предшествовали им. Вскоре 
надо было устроиться по-домашнему, — и вот на мою долю выпало 
сказать свое слово об естественных условиях Ферганы по отноше-
нию к ее сельскохозяйственной обстановке». Для работы в Фергане 
Миддендорфу был дан шестимесячный срок, из которого половина 
ушла на путешествия в эти далекие края. В экспедиции его сопрово-
ждали гражданский инженер В. Перру и ботаник С. М. Смирнов90.

Первоначально Миддендорф планировал посетить регион три 
раза, работая там по полгода в разные сезоны, однако судьба судила 
ему посетить Среднюю Азию только один раз. В ходе этой своей 
экспедиции он совершил несколько поездок в разные районы Фер-
ганской долины. Собранный материал лег в основу труда, изданного 
первоначально на немецком языке, который стал настольной книгой 
для многих исследователей Средней Азии и местных чиновников-
практиков. В книге три основных раздела: природные условия, хо-
зяйство, население91.

В своем труде Миддендорф охарактеризовал условия местного 
земледелия, в частности дал характеристики местных почв, злаков, 
которые здесь культивирует местное население, способы обработки 
почвы, орудия сельскохозяйственного труда, характеристики скота 
и способов скотоводства. Все эти данные изобиловали подробно-
стями, интересными с этнографической точки зрения. В частности, 
в книге приводится краткое изложение «Рисаля земледельцев», ко-
торая была найдена Смирновым в ходе экспедиции92. Одновременно 
в книге даются интересные рекомендации для перспективного раз-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Этнография таджиков в трудах российских ученых 81

вития хозяйства в этом регионе в дальнейшем. Сравнительно неболь-
шая, но весьма содержательная глава отведена описанию местного 
населения, его трудовой деятельности, этническим характеристикам 
и элементам этнической истории, в частности это касается местного 
таджикского населения, его роли в местной экономике93.

Экспедиция Миддендорфа прибыла в феврале, а в мае уже окон-
чила свои исследования, за исключением Смирнова, который для 
более подробного изучения культурных растений остался в Фергане 
еще на три года. Он совершил путешествие в Дарваз и возвратился 
только в 1881 г.

По широко распространенному мнению исследователей Средней 
Азии, труд Миддендорфа занял достойное место в этнографическом 
изучении данного региона, в частности традиционной культуры тад-
жиков94.

Большая роль в исследовании территории Таджикистана принад-
лежит офицерам российского Генерального штаба, которые в своих 
отчетах приводят этнографические сведения о местном населении95. 
Некоторые из них довольно обширны и интересны. Так, в 1893 г. 
рекогносцировочная партия под командованием Генерального шта-
ба капитана Ванновского работала на Памире, прошла по Бартангу, 
побывала в Рушане и Дарвазе96. В отчете приводятся довольно инте-
ресные сведения по политической истории Рушана, легенды о при-
ходе прародителей местных династий из Хорасана в отдаленные вре-
мена97. Далее98 приводятся сведения о местном населении, его языке, 
занятиях (земледелии, скотоводстве, обработке кож, вязании, золото-
добыче в селениях Бадурт, Бардара и Басид), особенностях жилых и 
хозяйственных построек, интерьера жилых помещений, данные об 
одежде, утвари, пище, религии, браке, положении женщины, похо-
ронных обрядах (в частности, упоминается об обязанности женщи-
ны танцевать на могиле умершего мужа в день похорон «до самозаб-
вения». По этому поводу он отмечает, что «судя по рассказам, этот 
танец есть род самоистязания, и кончается тем, что танцующие жен-
щины, придя в религиозный экстаз, вцепляются друг другу в волосы 
и вырывают их клочья, катаясь по земле»99), увеселениях (в частно-
сти, танцах, пении, в том числе хоровом, охоте и т. д.).

Летом 1883 г. состоялась Памирская экспедиция, отправленная 
тогдашним туркестанским генерал-губернатором М. Г. Черняевым 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев82

из Ташкента. В составе этой экспедиции были астроном, офицер Ге-
нерального штаба Путята, горный инженер Д. Л. Иванов и топограф 
Н. А. Бендерский. 8 июня экспедиция выступила из Оша. 

Вначале экспедиция в основном шла одним отрядом, разделяясь 
в некоторых случаях на отдельные группы. В конце сентября она 
разделилась на два отряда и в дальнейшем уже не соединялась. Один 
из отрядов возглавил Д. Л. Иванов, который 30 сентября вышел из 
Дараут-кургана и направился вниз по долине Сурхаба до г. Гарма 
и устья Оби-Хингоу, откуда через перевалы Камчирак, Захбурсы 
и Ахба-рабат, достиг столицы Дарваза Кала-и-Хумба. На обратном 
пути он совершил несколько небольших экскурсий и той же дорогой 
через Алай и пер. Исфайрам возвратился в Фергану, чем и закончил 
свое путешествие.

Путята и Бендерский вышли из Дараут-кургана через два дня по-
сле Иванова и до г. Гарма шли почти той же дорогой; но затем через 
пер. Болезак они направились в долину Ак-су, или Ях-су, и достигли 
г. Куляба и Амударьи у укр. Сиаба и Каланшикака, исследовали мно-
гие малоизвестные местности Гиссарских владений и через г. Гис-
сар, Сарыджуй и Шахрисябз возвратились в Самарканд. 

Экспедиция собрала многочисленные материалы. Кроме гео-
графических в отчете Путяты мы встречаем довольно обширные 
сведения о таджикском населении Памира, в частности ваханцах 
и шугнанцах, их занятиях, он отмечает принадлежность ваханцев 
к шиитскому направлению в исламе, а также описывает политиче-
скую обстановку, которая сложилась в этом регионе в то время100. 
Иванов собрал большую геологическую коллекцию, сделал много 
термометрических и общих физико-географических наблюдений 
и около ста рисунков видов Памира101. Кроме того, он составил до-
вольно подробное описание населения Шугнана, Рошана, Дарваза, 
части Каратегина, условий проживания в этих регионах. В его запи-
сках мы находим описание политической системы, жилища, религии, 
основных занятий (земледелия, скотоводства, промыслов), торговых 
эквивалентов, женской одежды, праздников, системы счета и т. д.102 
Особый интерес в собранных Д. Л. Ивановым материалах представ-
ляет составленный им «лексикон неизвестного до сих пор шугнан-
ского языка, которым жители (говорящие вообще по-таджикски) 
объясняются между собою»103.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Этнография таджиков в трудах российских ученых 83

С 1895 по 1901 г. было совершено три экспедиции на Памир гра-
фа А. А. Бобринского и Н. В. Богоявленского. В одной из них уча-
ствовал известный впоследствии востоковед А. А. Семенов. Этим 
экспедициям посвящен отдельный очерк в данной монографии. 

В самом конце XIX в. началась научная биография М. А. Андрее-
ва, много сделавшего для изучения этнографии таджикского народа. 
Основной этап его деятельности приходится уже на 1910—1940-е 
годы.

В 1895—1899 гг. на Памир совершил пять поездок антрополог 
С. Д. Масловский. Основной целью его экспедиций были антрополо-
гические измерения, однако им был собран и довольно интересный 
этнографический материал, который был обобщен в его статье, вы-
шедшей в 1901 г.104 В частности, описывая население Гиссара, Кара-
тегина, Матчинской волости, Язгулема, он дает характеристику его 
этнографического облика, описывает занятия, жилища, семейные 
отношения, одежду, религию, систему землепользования. Им приво-
дятся некоторые данные по местной демонологии, охранительным 
обрядам и другим обычаям. Были записаны Масловским и леген-
ды, в частности о происхождении некоторых семей ягнобцев, среди 
которых из поколения в поколение были очень красивые женщины, 
от Великого Али, победившего местных дивов, и их сестры-пери. 
Вследствие своего чудесного происхождения эти прекрасные жен-
щины обладали чудесными силами, которые, по словам информан-
тов, они неоднократно демонстрировали105.

С 1899 г. на Памире началась научная биография генерала 
А. Е. Снесарева. Он совершил большое путешествие через Памир, 
был в труднодоступных местах Кашмира, в Афганистане и Тибете. 
В 1903 г. Снесарев назначается начальником Памирского отряда От-
дельного корпуса пограничной стражи. Находясь в этой должности, 
он продолжает исследование местного населения, много ездит по 
подведомственному ему региону. В ходе этих поездок собирается 
и этнографический материал, делаются зарисовки, в которых отра-
жается жизнь местного населения, таджиков и киргизов, их занятия, 
нравы и т. д.106 В январе 1904 г. на заседании Туркестанского отдела 
РГО им был прочитан доклад «Религия и обычаи горцев Западного 
Памира»107, текст которого затем был опубликован в «Туркестанских 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев84

ведомостях»108. Впоследствии на эту тему он сделал доклад на 15-м 
Международном конгрессе ориенталистов в Копенгагене в 1908 г.109 
В своем сообщении Снесарев приводит сведения по общей истории 
региона, распространении в Средней Азии зороастризма и буддиз-
ма. В последней, наиболее содержательной части этого доклада, 
ссылаясь на сведения, полученные им от хорунжего Голявинско-
го — начальника пограничного поста Лянгар, расположенного око-
ло селения того же названия110, Снесарев рассказывает об истории 
появления исмаилизма на Памире, особенностях этой ветви ислама, 
а также приводит данные по обычаям местного населения: при вы-
ходе на летовки, брачные, родильные, похоронные, связанные с дет-
ством и т. д.

В 1906 г. совершил две поездки по Памиру известный знаток края 
Н. Г. Маллицкий. В ноябре того же года на общем собрании Турке-
станского отдела РГО им сделан доклад о быте населения этой гор-
ной страны, однако в полном объеме в то время его материалы не 
увидели свет. Ему только удалось издать небольшую статью в газете 
«Туркестанские ведомости», в которой он описал сопровождавшиеся 
пением пляски горцев в сел. Дарх111, и краткий отчет о поездке в мест-
ном отделе РГО, который, по его словам, страдал неточностями112. 
Уже в значительно более позднее время в том же издании вышла его 
статья, посвященная традиционной культуре ягнобцев113. В ней при-
водятся сведения о селениях, в которых говорят по-ягнобски, о заня-
тиях местного населения, торговле, отхожих помыслах в Ташкенте 
и других местах и т. д. В статье отмечается, что ягнобцы некоторых 
селений делали глиняную посуду, а свою продукцию поставляли в 
другие селения. Также приводятся местные легенды о домусульман-
ском прошлом, лексический материал по ягнобскому языку.

Поводя итог этому периоду изучения таджикской культуры, необ-
ходимо отметить, что именно тогда был заложен интерес к изучению 
традиционной культуры таджикского народа. В дальнейшем, уже до 
Первой мировой войны и особенно в послереволюционный период, 
начался период систематического изучения местной культуры. Со-
трудниками местного Среднеазиатского, а затем Ташкентского уни-
верситета, созданной позднее Базы, а затем филиала Академии наук, 
был заложен фундамент научного систематического изучения этно-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Этнография таджиков в трудах российских ученых 85

графии таджиков, который в последующем стал основой для многих 
значительных трудов исследователей разных поколений отечествен-
ной науки.

Примечания
1 Савельев П. Бухара в 1835 г. С присоединением известий обо всех евро-

пейских путешественниках, посещавших этот город до 1835 г. включитель-
но. Оттиск из журнала Сын отечества, 181 (СПб., 1836).

2 Мушкетов И. В. Туркестан: геологическое и орографическое описание 
по данным, собранным во время путешествий с 1874 по 1880 г. (СПб., 
1886), т. 1.

3 Попов А. Н. Сношения России с Хивой и Бухарою при Петре Великом. 
Записки ИРГО, IX (1853); Завьялов В. В. Исторический обзор путешествий 
в Бухарию. Оренбургские губернские ведомости, 20—23, 25—29 (1854); 
Романовский Д. И. Заметки по среднеазиатскому вопросу (СПб., 1868); 
Остроумов Н. П. Бухарские и хивинские посольства в России и русские 
посольства в Бухару и Хиву (исторические параллели). Туркестанские ве-
домости, 86, 100 (1907).

4 Казанский К. К. Вблизи Памиров (Ташкент, 1895), с. 108—110.
5 Липский В. И. «Флора Средней Азии, т. е. Русского Туркестана и ханств 

Бухары и Хивы. Ч. I—3: Ботанические коллекции из Средней Азии». Тру-
ды Тифлисского ботанического сада, VII/1—3 (Санкт-Петербург, 1902—
1903).

6 Маслова О. В. Обзор русских путешествий в Среднюю Азию: материа-
лы к истории изучения Средней Азии (Ташкент, 1955—1956), ч. I—II.

7 Хайтун Д. Е., Шибаев Ю. А. «Вклад русских ученых в изучение ар-
хеологии, этнографии и истории Памира (краткий очерк)». Ученые записки 
Таджикского государственного университета (1955), т. 7, с. 47—66.

8 Кисляков Н. А. «Этнографическое изучение Каратегина и Дарваза». 
Таджики Каратегина и Дарваза (Душанбе, 1966), ч. 1, с. 9—24.

9 Шукуров М. Р. «Дореволюционные русские исследователи страны тад-
жиков». Из истории культурного строительства в Таджикистане (Ду-
шанбе, 1973), вып. 1, с. 8—24.

10 Акрамов Н. М. Вопросы истории, археологии и этнографии народов 
Памира и Припамирья в трудах Б. Л. Громбчевского (Душанбе, 1975); он 
же. Русские исследователи и их вклад в изучение истории, археологии и эт-
нографии народов Памира и Припамирья. Автореф. дис. … д. и. н. (Душан-
бе; М., 1975).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев86

11 Бокиев О. Б. Освещение истории Таджикистана в трудах русских до-
революционных востоковедов. Из истории культурного строительства 
в Таджикистане (Душанбе, 1970), вып. 2, с. 136—161; он же. Социально-
экономическое положение Таджикистана в дореволюционной русской 
историографии (Душанбе, 1976); он же. Русские исследователи Таджики-
стана (Душанбе, 1986); он же. Освещение истории таджиков и Таджики-
стана в трудах дореволюционных исследователей (Душанбе, 1991).

12 Арапов Д. Ю. История изучения Бухарского ханства в русской вос-
токоведческой дореволюционной историографии. Автореф. дис. … к. и. н. 
(М., 1978); он же. Бухарское ханство в русской востоковедческой истори-
ографии (М., 1981).

13 Пирумшоев Х. Отражение истории городов и городской жизни Вос-
точной Бухары конца XIX — начала XX вв. в трудах русских исследовате-
лей. Автореф. дис. … к. и. н. (Ташкент, 1979).

14 Давлябеков Н. Вклад русских исследователей в изучение религии и веро-
ваний населения Памира. Автореф. дис. … к. и. н. (Душанбе, 1986).

15 Наврузов Т. С. Социально-экономическая и культурная жизнь Восточ-
ной Бухары второй половины XIX — начала XX века (по материалам рус-
ских исследователей Н. А. Маева, Г. А. Арендаренко и В. И. Покотило). 
Автореф. дис. … к. и. н. (Душанбе, 1986).

16 Масов Р. М. Освещение истории таджикского народа в трудах русских 
ученых. История исторической науки и историографии социалистическо-
го строительства Таджикистана (Душанбе, 1988), с. 38—51.

17 Дубовицкий В. В. Деятельность Туркестанского отдела Русского гео-
графического общества по изучению территории Таджикистана (1897—
1917). Автореф. дис. … к. и. н. (Душанбе, 1989); он же. Деятельность Тур-
кестанского отдела РГО по изучению Кулябского и Бальджуанского бекств 
конца XIX — нач. XX вв. История и культура Куляба (прошлое и настоя-
щее) (Душанбе, 1988), с. 45—46; Дубовицкий В. В. Деятельность Турке-
станского отдела Русского географического общества по изучению тер-
ритории Таджикистана (1897—1917 гг.) (Душанбе, 2006).

18 См., напр.: Таджикистан в трудах русских исследователей (вторая по-
ловина XIX — начало XX в. (Душанбе, 1990); Освещение истории таджи-
ков и Таджикистана в трудах русских дореволюционных исследователей 
(Душанбе, 1991); Русские дореволюционные исследователи о городах Вос-
точной Бухары конца XIX — начала XX вв. (Душанбе, 1992).

19 Пирумшоев М. Х. Памир в русской историографии второй половины 
XIX — начала XX вв. Автореф. дис. … к. и. н. (Душанбе, 2011).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Этнография таджиков в трудах российских ученых 87

20 Рахматова З. Ю. Вклад русских ученых в формирование и развитие есте-
ственных наук Таджикистана во второй половине XIX — начале XX вв. Ав-
тореф. дис. … к. и. н. (Душанбе, 2009).

21 Самиев А. М. Географические исследования Памира в конце XIX — пер-
вой половине XX вв. и их значение для развития науки и экономики совре-
менного Таджикистана. Автореф. дис. … к. и. н. (Душанбе, 2010).

22 Алиева Р. Р. Вклад русских путешественников и ученых в изучение 
истории, этнографии, экономики и политического строя таджикского на-
рода. Вестник Оренбургского государственного университета, 2 (2009).

23 Рахмонов Ш. Исследование географии Зеравшанской долины: дорево-
люционный период. Вестник Таджикского национального университета, 
10 (74) (Душанбе, 2011), с. 217—221.

24 Халфин Н. А. Егор Казимирович Мейендорф и его путешествие в Буха-
ру. Путешествие из Оренбурга в Бухару (М., 1975).

25 Вести от русских из Бухары. Вестник Европы, CXVII/7—8 (1821), 
с. 257—270; Замечания о торговле бухарцев. Сибирский вестник, 13 (1821), 
с. 149—160; Известие о возвращении Императорской Российской миссии 
из Бухарии. Там же, 15 (1821), с. 53—54; Яковлев П. Л. Отрывок из путе-
шествия в Бухарию в 1820 и 1821 годах. Там же, 18 (1822), с. 419—428; 
он же. Въезд в город Бухару Российской Императорской миссии в 1820 г. 
Там же, 19 (1822), с. 47—52; Некоторые сведения о Бухарии (получены 
из достоверных источников). Отечественные записки (1821), 6/ XII (1821), 
с. 40—49; XVI, с. 295—318; XVII, с. 202—212; Мейендорф Г. Краткое на-
чертание путешествия Российского посольства из Оренбурга в Бухару 
в 1820 году. Северный архив, 2 (1822), с. 184—193; Эверсман Э. Письмо 
доктора Эверсмана, находившегося при Российской миссии в Бухарии, по-
лученное 1 марта 1821 года в С.-Петербурге. Там же, с. 512—517; О пу-
тешествии г. Мейендорфа в Бухарию. Там же, 24 (1825), с. 395—401; см. 
также: Г. С[пасский]. Новейшее описание Великой Бухары, составленное 
на основании сведений, большей частью на месте собранных. Азиатский 
вестник (1825), 1, с. 3—15; 2, с. 75—80; 4, с. 231—240; 5, с. 304—311; 6, 
с. 374—380.

26 Meyendorff Е. Reise von Orenburg nach Bouchara im Jahre 1820 Baron 
E. de Meyendorff. Nach dem franz. original bearbeitet von C. Herrn V. Scheider 
(Jena, 1826).

27 Сведения о Бухарии [из кн. Мейендорфа]. Журнал Министерства вну-
тренних дел, 18 (1835), с. 405—482; Мейендорф. О бухарской торговле (из 
путешествия в Бухарию барона Г. Мейендорфа в 1820 г.). Журнал мануфак-
тур и торговли, 6 (1832), с. 83—105; он же. Статистический взгляд на Буха-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев88

рию (из книги «Путешествие в Бухарию полковника барона Мейендорфа». 
Северный архив, 23 (1826), с. 161—162; он же. Нравственное состояние 
Бухарии (из книги «Путешествие в Бухарию полковника барона Мейендор-
фа»). Там же (1826), 24, с. 72—85; 25, с. 178—194; О торговле Бухарии 
(из путешествия барона Мейендорфа в Бухарию). Московский телеграф, 
XI/19, с. 161—185; Путешествие из Оренбурга в Бухару. Казанский вест-
ник, 18 (1826), 12, с. 233—259.

28 Он же. Путешествие из Оренбурга в Бухару через степи, простираю-
щиеся на восток от моря Аральского и древнего Яксарта, описанное Его-
ром Мейендорфом, полковником Генерального штаба и просмотренное 
Амедедем Жобером. Московский телеграф, X/15 (1826), с. 231—239; XI/17, 
с. 48—62; Путешествие из Оренбурга в Бухару в 1826 г. Издано бароном 
Мейендорфом. Русский инвалид, 45, 48 (1827).

29 Он же. Путешествие из Оренбурга в Бухару (М., 1975). См. также ре-
цензию Арапова на эту книгу. История СССР, 3 (М., 1978), с. 183—185.

30 Eversmann E. Reise von Orenburg nach Buchara. Nebst einem Wortver-
zeichniss aus der afghanischen Sprachen, begleitet von einem naturhistorischen 
Anhange und einer Vorrede von N. Lichenstein (Berlin, 1823); см. также: Russi-
an Missions into the Interior of Asia (L., 1823).

31 Отрывки из «Путешествия доктора Эверсмана в Бухарию в 1820 и 1821 
году». Пер. с нем. В. Тилло. Новости литературы, 8/15 (1824), с. 33—45; 
16, с. 49—57; 17, с. 65—76; Бухарские лекаря (из путешествия в Бухарию 
доктора Эверсмана). Сибирский вестник, IV/20—21 (1823), с. 170—183. 
Об Э. Эверсмане см. также: Васильев А. Путешествие доктора Эверсмана 
в Бухару, Труды Оренбургской ученой архивной комиссии, XIV (1905); Гепт-
нер В. Эверсман Э. А. — зоолог и путешественник. 1794—1860 (М., 1940); 
Мушкетов. Указ. соч., 1, с. 82, 85; Богданов А. Материалы для истории на-
учной и прикладной деятельности в России по зоологии и соприкасающим-
ся с нею отраслям знания, преимущественно за последнее тридцатипятиле-
тие (1850—1888 гг.), т. 3. Известия Общества любителей естествознания, 
антропологии и этнографии. 1888—1892, 70; Липский. Указ. соч., с. 258.

32 Будрин, священник. Русские в Бухаре в 1820 году. Оренбургские гу-
бернские ведомости, 24—31 (1870); он же. Русские в Бухаре в 1820 году 
(записки очевидца). Справочная книжка Оренбургского края на 1871 год 
(Оренбург, 1871), с. 1—45.

33 Богословский. Записка о долине Зеравшана и горах ее окружающих. 
Горный журнал, X/IV (1842), с. 1—22.

34 Бутенев К. Ф. Минеральные богатства Бухарии. Там же, XI/IV (СПб., 
1842); он же. Замечания о ковке булата в Бухаре. Там же; он же. Об уве-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Этнография таджиков в трудах российских ученых 89

личении сбыта изделий русских горных заводов в Бухарии. Там же; За-
водское дело в Бухаре. Там же; он же. Монетное дело в Бухарии. Там же; 
он же. Результаты метеорологических наблюдений на пути из Оренбурга 
в Бухарию и со времени пребывания в ней в 1841 и 1842 годах. Там же; он 
же. Заводское дело в Бухарии. Мануфактурные и горнозаводские известия, 
1 (1843); см. также: он же. Записка о торговле в Бухарии русским хищни-
ческим золотом. Российский Архив: История Отечества в свидетельствах 
и документах XVIII—XX вв.: альманах (Москва, 2003), с. 370—373.

35 Lehmann A. Reise nach Buchara und Samarkand in den Jahren 1841 und 
1842 nach den hinterlassenen Schriften desselben bearbeitet und mit Anmer-
kungen versehen von G. v. Helmersen nebst einem zoologischen Anhange von 
J. F. Brandt mit fünf lithographierten Tafeln und einer Karte (St.-Petersburg, 
1852). См. также: Соловьев М. М. Экспедиция в Бухару в 1841—1842 гг. при 
участии натуралиста А. Лемана (М.; Л., 1936); О трудах Лемана в связи 
с работами других исследователей Оренбургского края и соседних с ним 
стран Азии. Географические известия, издаваемые Императорским Рус-
ским географическим обществом (1850), с. 423—432.

36 О нем см.: Халфин, Рассадина Е. Ф. Н. В. Ханыков — востоковед и ди-
пломат (М., 1977); см. также: Додохонов М. Исследования Е. К. Мейендор-
фа и Н. В. Ханыкова как источник по истории Бухарского ханства первой 
половины XIX века. Автореф. дис. … к. и. н. (Душанбе, 1999).

37 Ханыков Н. В. Описание Бухарского ханства (СПб., 1843); см. также: 
он же. Городское управление в Средней Азии. Журнал министерства вну-
тренних дел, 6 (1844).

38 Мушкетов. Указ. соч., 1, с. 97—99; Липский Указ. соч., ч. II, с. 100—106, 
274—275; ч. III, с. 429—431; Маслова. Указ. соч., с. 53—59.

39 Арендаренко Г. А. Каратегин (по расспросным сведениям). Военный 
сборник, 5 (1878); он же. Дарваз и Каратегин (этнографический очерк 
Г. А. Арендаренко). Там же, 11—12 (1883); он же. В горах Дарваза и Ка-
ратегина. Восточное обозрение, 23, 29 (1883). См. также: Наврузов Т. С. 
О поездке Г. А. Арендаренко в Каратегин и Дарваз. Материалы по истории 
и истории культуры Таджикистана (Душанбе, 1981), с. 239—243.

40 Хорошхин А. Сборник статей, касающихся дел Туркестанского края 
(СПб., 1876); Арандаренко. Каратегин…; Ошанин В. Ф. Дарваз и Карате-
гин. Известия РГО, 17/1 (1881); Маев Н. А. Очерки Бухарского ханства, 
Гиссарского края и горных бекств, Материалы для статистики Турке-
станского края, 5 (СПб., 1879).

41 Гребенкин А. Этнографический очерк Заравшанского округа. Турке-
станские ведомости, 41 (1871), с. 176—177 (персы, арабы, мазан, люли, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев90

джючи, ходжи); он же. Ремесленная деятельность таджиков Заравшанского 
округа. Материалы для статистики Туркестанского края, 2 (СПб., 1873), 
с. 511—514 (ремесла: ткацкое и вязальное; кузнечное, медное проч.; ко-
жевенное, плотничье, столярное, токарное; сапожное, шорное, седельное 
проч.; красильное; гончарное, швейное; подробно описаны виды тканей); 
он же. Таджики. Русский Туркестан, 2 (М., 1872), с. 1—50. Об экспедиции 
см.: Икрамов Н. Искандеркульская военная экспедиция и начало изучения 
Верхнего Зеравшана. Ученые Записки Худжандского государственного 
университета, 1 (21) (Худжанд, 2010), с. 34.

42 См.: Аминов П. А. Военно-топографический очерк горной страны вер-
ховьев р. Зеравшан. Материалы для статистики Туркестанского края, 3 
(Ташкент, 1874).

43 См.: Мышенов Д. Геологические заметки из дневника по экспедиции в 
верховья Заравшана. Там же, 2.

44 О деятельности А. П. Федченко как исследователя истории и культу-
ры таджиков см.: Акрамов, Акрамова Х. А. П. Федченко — исследователь 
истории и истории культуры верховьев Зеравшана. Ученые Записки Худ-
жандского государственного университета, 10 (Худжанд, 2005).

45 Об А. Л. Куне и его деятельности в Средней Азии см.: А. Л. Кун (не-
кролог). Туркестанские ведомости, 46 (1888), с. 182—183; Каримова А. Д. 
Деятельность ориенталиста А. Л. Куна в Туркестане в 1868—1881 гг. Сбор-
ник студенческих работ Среднеазиатского государственного университе-
та, 15 (Ташкент, 1956), с. 23—30; Адрианов Б. В. Архив А. Л. Куна. Со-
ветская этнография, 4 (1951), с. 149—155; Лунин Б. В. Историография 
общественных наук в Узбекистане: библиографические очерки (Ташкент, 
1974), с. 203—208; Жданко Т. А. Каракалпаки в научных исследованиях 
периода их присоединения к России (1873—1874). Среднеазиатский этно-
графический сборник, 4 (М., 2001), с. 5—34; Васильева П. История этно-
графического изучения туркменского народа в отечественной науке: конец 
XVIII—XX вв. (М., 2003), с. 44—45; Костецкий В. А. Россияне в Туркестане 
(Ташкент, 2007), с. 114—115.

46 Гребенкин. Заметки о Когистане. Нагорные бекства Зеравшанского 
округа. Материалы для статистики Туркестанского края, 2 (М., 1873); 
он же. Краткие исторические заметки о бывших бекствах: Ургутском, Ма-
гианском, Фрабском и Киштутском. Там же; он же. Несколько слов о раз-
ведении хлопчатника в Заравшанской долине. Туркестанские ведомости, 
10 (1873); он же. Очерки Когистана. Всемирный путешественник (Январь 
1873), с. 60—88. О деятельности Гребенкина см.: Басханов М. К. Русские 
военные востоковеды до 1917 года: биобиблиографический словарь (М., 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Этнография таджиков в трудах российских ученых 91

2005), с. 66—67; Валиев А. Гребенкин А. Д. — исследователь традицион-
ной культуры таджиков во второй половине XIX века. Вестник Таджикско-
го национального университета, 3/3 (87) (Душанбе, 2012), с. 14—19.

47 Русский Туркестан, 3 (1872), с. 199; см. также: Воронец Е. Искандер-
кульская экспедиция в 1870 г. Инженерный журнал, 5 (1871), с. 547—586. 
О деятельности Искандеркульской экспедиции см. также: Хромов А. Л. 
О дневнике Искандеркульской экспедиции в 1870 г. Известия АН Таджик-
ской ССР, 2 (Душанбе, 1982); Икрамов Н. Указ. соч., с. 133—143.

48 Аминов П. А. Военно-топографический очерк горной страны верхо-
вьев р. Зеравшана. Туркестанский ежегодник, 3 (Санкт-Петербург, 1874), 
с. 1—106.

49 Абрамов К. А. Записка о Каратегинском владении, составленная по рас-
спросам. Известия РГО, VI/3 (1870), с. 106—110.

50 Об этом упоминает и А. П. Федченко, уточняя, что Кун привез в Самар-
канд трех ягнобцев с целью сбора языкового материала (Федченко А. П. 
Краткий отчет о путешествии в бассейн верхнего Зеравшана в июне1870 г. 
Известия Общества любителей естествознания, антропологии и этно-
графии, X/1 (М., 1872), с. 83). В отчете А. П. Федченко приводится и ряд 
наблюдений этнографического характера.

51 Искандер-Тюря [Кун]. Сведения о ягнаубском народе (к материалам для 
исследования ягнаубского языка). Туркестанские ведомости, 3 (20 января 
1881), с. 11—12.

52 Там же, 4 (27 января), с. 11—12.
53 Мушкетов. Указ. соч., 1, с. 228.
54 Акимбетов Ш. Очерки Когистана. Туркестанские ведомости, 2 (13 ян-

варя 1881), с. 7—8; 3 (20 января), с. 10—11.
55 Федченко. В Кокандском ханстве. Известия Общества любителей 

естествознания, антропологии и этнографии, XI/7 (СПб.; М., 1875).
56 Каталог Туркестанского отдела Политехнической выставки, состав-

лен членами комиссии М. И. Бродовским, Д. Л. Ивановым, И. И. Краузе, 
А. П. Федченко и О. А. Федченко (М., 1872), с. 3.

57 Виды Русского Туркестана по рисункам с натуры О. А. Федченко, ис-
полненные гг. Саврасовым в Москве, Лоран, Сисери, Сабатье и Лемерсье 
в Париже (Б. м., б. г.).

58 Marie de Ujfalvy-Bourdon. De Paris à Samarcande, le Ferghanah, le Kouldja 
et la Sibérie occidentale, impressions de voyage d’une parisienne (P., 1880).

59 Об этой экспедиции и ее результатах см.: Expédition scientifique française 
en Russie, en Sibérie et dans le Turkestan par Ch. E. de Ujfalvy de Mezö-Kovesd. 
I. Le Kohistan, le Ferghanah et Kouldja, avec un appendice sur la Kachgharie. II. 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев92

Le Syr-Darja, le Zérafchâne, le pays des Sept-Rivières et la Sibérie-Occidentale, 
avec quatre appendices. III. Les Bachkirs, les Vêpses et les antiquités finno-
ougriennes et altaïques, précédés des résultats anthropologiques d’un voyage en 
Asie centrale. IV. Atlasanthropologique des peuples du Ferghanah. V. Atlas des 
étoffes, bijoux, aiguières, émaux etc. de l’Asie centrale. VI. Atlas archéologique 
des antiquités finno-ougriennes et altaïques de la Russie, de la Sibérie et du 
Turkestan (P., 1878—1880) (рец.: Иванов Д. Л. Туркестанские ведомости, 
1 (1881); см. также: Горшенина С. Туркестанские путешествия Шарля-
Эжена Ужфальви. Культурные ценности. 1997—1998 (1999) (СПб., 1999), 
с. 227—234; Проскурин В. Н. Как французы в край Семи Рек ходили. Про-
стор, 4 (2001); он же. По страницам истории французско-казахстанских от-
ношений кон. XIX в.). Вестник Библиотечной ассамблеи Евразии, 2 (2009), 
с. 90—93.

60 Мушкетов. Указ. соч., 1, с. 228, прим. 4.
61 За собранный в ходе экспедиции гербарий и альбом видов О. А. Федчен-

ко получила Большую золотую медаль ОЛЕАЭ, а на Политехнической вы-
ставке — две золотые медали. За заслуги по исследованию Туркестанского 
края и сопредельного с ним Кокандского ханства в феврале 1872 г. кабине-
том его императорского величества была пожалована золотым браслетом, 
украшенным бриллиантами с рубином. За перевод работы Г. Юля «Очерк 
географии и истории верховьев Аму-Дарьи» (Пер с англ. [и предисловие] 
О. А. Федченко. С доп. и прим. А. П. Федченко, Н. В. Ханыкова и Г. Юля. Из-
вестия РГО, 6 (1873). Приложение) она была удостоена серебряной медали 
ИРГО. В 1875 г., продолжая подготовку к изданию «Путешествия в Турке-
стан», она снова обратилась к переводам с немецкого и английского язы-
ков для медицинских, технических и естественно-исторических журналов, 
а также с русского на английский перевела для Юля отчет о путешествии 
Падерина на Каракорум, с английского — письма Биддольфа, Троттера, 
Гордона и Стоички с Памира, напечатанные под заглавием «От Кашгара до 
Кила-Пянджа» (Известия РГО, 1 (1875). Осенью 1876 г. в качестве делегата 
от ОЛЕАЭ приняла участие в Съезде ориенталистов в Санкт-Петербурге. 
В 1876 г. переводила с французского (почти все переводы публиковались 
анонимно), с 1877 г. несколько лет состояла секретарем Совета ОЛЕАЭ; 
15 октября 1874 г. избрана почетным членом этого общества; с 1877 г. член-
сотрудник, член-корреспондент Общества испытателей природы. В 1875 г. 
принимала заочное участие в Географическом конгрессе в Париже, куда 
было выслано издание «Путешествия в Туркестан», за которое она получи-
ла бронзовую медаль. В 1878—1879 гг. член Комитета Антропологической 
выставки, организованной ОЛЕАЭ (Богданов А. Указ. соч.).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Этнография таджиков в трудах российских ученых 93

62 Федченко. Памир и Шугнан (предварительный отчет). Известия РГО, 
38/2 (1902), с. 300—302.

63 Он же. Шугнан. Географические и ботанические результаты путеше-
ствий в 1901 и 1904 г. Ч. 1. Труды Императорского Санкт-Петербургского 
ботанического сада, 30/1 (СПб., 1909).

64 Костенко А. Ф. Путешествие в Бухару русской миссии в 1870 г. (СПб., 
1871). См. также компилятивную книгу о Туркестане этого автора: Средняя 
Азия и водворение в ней русской гражданственности (СПб., 1870).

65 Кушакевич А. А. Сведения о Ходжентском уезде. Записки Император-
ского Русского географического общества по общей географии, 4 (СПб., 
1871), c. 173—266.

66 Маев. Географический очерк Гиссарского края и Кулябского бекства. 
Известия ИРГО (1876), с. 349, то же: Туркестанские ведомости (1875).

67 Он же. Маршруты и заметки по южным частям Бухарского ханства. 
Там же (1878), с. 361; он же. Комментарии на описание верхнего течения 
Аму-дарьи Ибн-Даста. Там же, 1 (1879), с. 10—15; он же. Рекогносциров-
ка горных путей в Бухарском ханстве. Там же, 2 (1879), с. 87—92; он же. 
Степные пути от Карши к Аму-Дарье и долины Вахша и Кафирнигана. Там 
же, 3 (1881), с. 166—179; он же. Путевые заметки о Бухарском ханстве. 
Военный сборник (1877); почти все эти статьи напечатаны также в Турке-
станских ведомостях.

68 Маршруты А. Э. Регеля по региону см.: Липский. Указ. соч., с. 492—
304; аннотации естественно-исторических работ А. Э. Регеля см.: там же, 
с. 158 и след. См. также об экспедициях Регеля: Семенов П. П. История 
полувековой деятельности Императорского РГО. 1845—1895 (СПб., 1896), 
т. 2, с. 777—785.

69 Регель А. Э. Садоводство в Туркестанском крае. Вестник Российского 
общества садоводства, 4 (СПб., 1881), с. 183—188.

70 Он же. Поездка в Каратегин и Дарваз. Известия РГО, 18/2, с. 137—141; 
он же. Путешествие в Шугнан. Там же, 20/3 (1884) (то же: Туркестанские 
ведомости, 17 (1884)). Об этом путешествии см. также: Ошанин В. Ф. По-
ездка Регеля в Дарваз. Там же, 5 (1882).

71 Косяков П. Е. Путевые записки по Каратегину и Дарвазу в 1882 г. 
(с маршрутной картой). Известия РГО, 20/6, с. 589—613.

72 [Заметка]. Там же (1879), с. 207; Заметка о Келифском Узбое. Там 
же, XXII/IV (1886), с. 440; Мушкетов. Указ. соч., 1, с. 267—268; Салони-
кес М. И. Самарская ученая экспедиция 1879 года. Вопросы истории, 1 
(1996), с. 152—157.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев94

73 Сорокин Н. В. Путешествие в Среднюю Азию и Францию в 1878 и 1879 
годах (отчет, представленный в физико-математический факультет Ка-
занского университета (Казань. 1881).

74 [Зубов Н. Н., капитан-лейтенант]. Некролог. Отчет ИРГО за 
1881 год.

75 Симаков Н. Е. Искусство Средней Азии. Сборник средне-азиатской 
орнаментации исполненный с натуры членом Самарской ученой экспеди-
ции в Среднюю Азии Н. Е. Симаковым (СПб., 1883). Перед этим изданием 
буквально «благоговел» известный русский искусствовед В. В. Стасов, по 
словам которого оно «делало нам громадную честь перед всей Европой, 
которая нас за то и оценивает по достоинству». Этому изданию В. В. Стасов 
посвятил три рецензии (Художественные новости, 4 (15 февраля 1883), 
с. 129—136 (см. также: Собрание сочинений В. В. Стасова (СПб., 1894), 
т. 2, с. 695—702); он же. [Заметка]. Голос, 64 (10 марта 1882) (см. также: 
Собрание сочинений В. В. Стасова, с. 693—695); “L’art dans l’Asie Centrale 
N. Simacoff”. Revue franc de l’etranger, 22 (1882.)

76 Маев. Долины Вахша и Кафиргнагана. I. Из Шаара в Сарыджуй, чрез 
Ташкент. II. От Кабадиана до Гиссара. III. От Норака горами до Курган-
Тюбе. Туркестанские ведомости, 24, 25 (1883).

77 Антропологическая выставка 1879 г., т. II (М., 1878—1879).
78 Там же, с. 148.
79 Вилькинс А. И. О живых инородцах, бывших на антропологической 

выставке, т. е. об Авганце, Белуджистанце, Шугнанце и Метисе. Там же, 
т. III, ч. 1, вып. 3 (1879) (на обложке 1880), с. 232.

80 Богданов А. Указ. соч.
81 Антропологическая выставка 1879 г., т. IV, ч. 2 (1879).
82 Там же, т. VIII, вып. 1 (1886).
83 Там же, т. II, с. 248.
84 Отдел этнографический [Антропологической выставки]. Известия 

Общества любителей естествознания, антропологии и этнографии, 
XXXV/2, вып. 6, с. 3.

85 Протоколы заседаний ОЛЕАЭ (с 19 декабря 1876 г. по 15 октября 1880 г.) 
(М., 1881), с. 106.

86 Вирский М. М. Об устройстве сартовской могилы и похоронных об-
рядах туземцев Самарканда. Антропологическая выставка 1879 г., т. III, 
с. 146—147.

87 Он же. О Самаркандском крае и его обитателях Таджиках. Там же, 
т. III, с. 223—226.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Этнография таджиков в трудах российских ученых 95

88 Он же. Заметка о скорпионе, фаланге, тарантуле и каракарте Туркестан-
ского края. Протоколы заседаний Зоологического отдела Общества, I/1 
(М., 1886), с. 41—62.

89 Леонов Н. И. Александр Федорович Миддендорф (М., 1967), с.118. Об 
А. Ф. Миддендорфе см. также: он же. «Миддендорф в Фергане». Земля 
и люди (М., 1965); Богданов А. Указ. соч.; Кирт К. А. А. Ф. Миддендорф 
(1815—1894) (Тарту, 1963); Наумов С. П. Александр Федорович Мидден-
дорф. Отечественные физико-географы и путешественники (М., 1959); 
Тезисы докладов юбилейной конференции, посвященной 150-летию со дня 
рождения академика А. Ф. Миддендорфа (Тарту, 1965); Гацунаев Н. К. 
Миддендорф Александр Федорович. Географы и путешественники: крат-
кий биографический словарь (М., 2001), с. 302—305; Петров А. И. Мид-
дендорф — ученый, путешественник. Россия и АТР, 4 (2005), с. 143—148 
и др.

90 Миддендорф А. Ф. Очерки Ферганской долины (СПб., 1882), с. III—IV.
91 Леонов, Александр Федорович Миддендорф, c. 119—123.
92 Миддендорф. Указ. соч., с. 354—356; см. также: Бобомуллоев С. А. 

Миддендорф о таджиках (к вопросу об этногенезе). http://www.centrasia.
ru/newsA.php?st=1349949840.

93 Миддендорф. Указ. соч., c. 328—412.
94 См., в частности, рец.: Наливкин В. П. По поводу книги А. Ф. Мидден-

дорфа «Очерки Ферганской долины». Туркестанские ведомости, 35—39 
(1883).

95 См. их отчеты в выпусках Сборника географических, топографических 
и статистических материалов по Азии, который издавал Военно-ученый 
комитет Главного штаба.

96 Извлечение из отчета Генерального штаба капитана Ванновского о ре-
когносцировке в Рушане и Дарвазе 1893 г. Сборник географических, то-
пографических и статистических материалов по Азии, LVI (СПб., 1854), 
c. 73—125.

97 Там же, с. 77—80.
98 Там же, с. 87—96.
99 Там же, с. 90—91.
100 Очерк экспедиции Г.-Ш. капитана Путяты в Памир, Сарыколь, Вахан 

и Шугнан. 1883 [Официальный отчет]. Там же, X (СПб., 1884), c. 1—88.
101 Мушкетов. Указ. соч., 1, с. 288—290; Семенов. Указ. соч., c. 787—789.
102 Иванов Д. Л. Путешествие по Памиру (1883). Известия ИРГО, XX 

(1884), с. 32.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев96

103 Он же. Памирская экспедиция 1883 г. Там же, XIX (1883), с. 9, 
прим. 1.

104 Масловский С. Д. Гальча (первобытное население Туркестана). Рус-
ский антропологический журнал, VI (Москва, 1901), с. 17—32.

105 Там же, с. 29.
106 А. С. [Снесарев А. Е.] Поездка в Горную Бухару. Туркестанские ведо-

мости, 105 (28 июля 1904), с. 480; 112 (10 августа), с. 510; 123 (29 августа), 
с. 567; 128 (8 сентября), с. 594; 134 (21 сентября), с. 624.

107 Туркестанские ведомости, 10 (23 января 1904), с. 45; 11 (25 января), 
с. 48; А. С. [Снесарев]. Вести с Памира. Там же, 47 (12 июня 1903), с. 291; 
48 (15 июня), с. 297; 49 (19 июня), с. 302; 50 (22 июня), с. 309.

108 Он же. Религия и обычаи горцев западного Памира. Там же, 89 
(29 июня (12 июля) 1904), с. 408; 90 (2 (15) июля), с. 412—413; 91 (4 (17) 
июля), с. 418; 92, (6 (19) июля), с. 424—425; 93 (7 (20) июля), с. 427—428.

109 Actes du Quinzième Сongrès International des Orientalists. Session de 
Copengue, 1908 (Copenhague, 1909), S. 77.

110 Со ссылкой на Голявинского приводит некоторые сведения по веро-
ваниям и занятиям местного населения и Н. Л. Корженевский (Поездка 
на Памиры, Вахан и Шугнан в 1903 г. Труды Общества земледелия при 
Санкт-Петербургском университете, 1 (СПб., 1906), с. 13). О Голявин-
ском упоминается также в «Отчете секретаря Российского политического 
агентства в Бухаре А. Черкасова о командировке в Припамирские бекства 
Бухарского ханства в 1904 г.» (в книге: Халфин. Россия и Бухарский эмират 
на Западном Памире (конец XIX — начало XX в.) (М., 1975).

111 Малицкий Н. Г. Машоба. Туркестанские ведомости (1906).
112 Он же. О горной стране в верховьях Зеравшана (Кухистан). Известия 

Туркестанского отдела РГО, VII (Ташкент, 1907), с. 1182—1185.
113 Он же. Ягнобцы. Там же, XVII (Ташкент, 1924), с. 165—178.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. Г. Соболев

обраЗ «Таджика»  
в руССкой неПрофеССиональной лиТераТуре 

(конец XIX в. — 1920-е годы)

В последнее десятилетие и в России, и за рубежом появилось не-
мало публикаций, посвященных проблемам российского восприя-
тия Средней Азии и ее народов, а также процессам конструирования 
российскими и советскими властями этничности среднеазиатских 
народов. «Топорное», по выражению Р. М. Масова, разделение на-
родов Туркестана в момент образования СССР и проведение ис-
кусственных границ между республиками создали большое коли-
чество межнациональных, экономических и социальных проблем, 
которые остро сказываются на современном состоянии центрально-
азиатских республик. В то время как «этническое пространство» од-
них народов было резко сокращено и сведено к минимуму, другим 
предоставлялась обширная территория для создания национальной 
республики. К тому же серьезным образом менялся понятийный ап-
парат для обозначения коренных народов Средней Азии, и в рамках 
этого процесса одни народы фактически исчезали, другие, наоборот, 
резко увеличивали свою численность.

На наш взгляд, процесс нациестроительства в Центральной Азии 
на заре создания советских республик был тесно связан с теми пред-
ставлениями, которые выработались у русского населения Туркеста-
на, у российской администрации края в конце XIX — начале ХХ в. 
Представления официальных кругов Российской империи, отдель-
ных ярких представителей профессионального востоковедения и ме-
тоды проведения переписей и национального размежевания в Сред-
ней Азии уже в значительной степени исследованы. Однако, на наш 
взгляд, не менее интересно и важно в контексте данной проблемы 
выявить основные типичные образы коренного населения в русской 
«непрофессиональной» литературе. Под «непрофессиональной» 
литературой мы будем подразумевать художественную литературу, 
а также значительный корпус текстов, вышедших из-под пера путе-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. Г. Соболев98

шественников, военных, миссионеров, которые не обладали специ-
альными знаниями и образованием, связанным с историей и культу-
рой Востока и Средней Азии.

Один из авторов коллективной монографии «Россия — Средняя 
Азия» В. А. Иванов торопится заявить: «Примечательным <…> 
представляется отсутствие в русской литературе XIX — начала 
ХХ в. жанра колониального романа». Этот факт, по мнению иссле-
дователя, свидетельствует о том, что «проблемы “русский в Азии” 
для большей части общественного сознания не существовало»1. Тот 
же исследователь, ссылаясь на Б. С. Ерасова, пытается убедить чи-
тателя, что «Азией» интересовался лишь «тончайший слой обще-
ства», в то время как «просвещенные вестернизированные слои его 
концентрировали внимание на Западе», а «низы» общества и «часть 
официальных кругов самодержавия» ориентировались на духовное 
наследие Византии2.

Представляется, что подобное утверждение преждевременно 
и неаргументированно. Согласно исследованиям, проведенным 
А. И. Рейтблатом, самым читаемым текстом всего XIX в. был роман 
Н. Зряхова «Битва русских с кабардинцами, или Прекрасная маго-
метанка, умирающая на гробе своего супруга» (1840)3. Естественно, 
этот текст представляет собой лубочную литературу, тем не менее он 
пользовался популярностью не только в мещанской, но и в крестьян-
ской среде, и сюжет его «замешан» совсем не на «западных» или 
византийских реалиях. О весьма широком проникновении «восточ-
ной» и «азиатской» проблематики свидетельствует и русская исто-
рическая песня XIX в., в которой широко отразились реалии русско-
иранских и русско-турецких войн («Князь Цицианов под Эриванью», 
«Гудович и персидский шах» и др.)4. Уже в начале ХХ в. огромной 
популярностью в русской крестьянской среде пользовалась народ-
ная песня «Трансвааль, страна моя, ты вся горишь в огне…»5, отра-
жавшая события англо-бурской войны 1899—1902 гг.

Но не только войны и лубочные картины становились основой 
для популяризации восточной тематики в широких слоях русского 
населения в конце XIX в. Со времени начала деятельности Право-
славного Палестинского общества резко возросло количество рус-
ских паломников на Восток, причем это были и малоимущие стран-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Образ «таджика» в русской непрофессиональной литературе 99

ники, которые отправлялись в Иерусалим по специальным льготным 
билетам на пароходах, жили бесплатно в русских подворьях в Па-
лестине, зачастую бесплатно и питались. Тысячи российских па-
ломников ежегодно посещали Иерусалим, Египет, Стамбул, Афон. 
Доктор А. В. Елисеев, специально проделавший весь путь с русски-
ми паломниками-крестьянами в Иерусалим и обратно, сообщает 
о такой интересной подробности. Русские крестьяне, побывавшие 
в Палестине, непременно стремились поставить себе «Иерусалим-
скую печать» — татуировку Иерусалимского креста на руке, которая 
считалась главным доказательством того, что человек побывал в Ие-
русалиме. Татуировка наносилась преимущественно на внутренней 
стороне правого предплечья. «Иерусалимский крест» представлял 
собой большой прямой крест с четырьмя малыми в промежутках 
между рожками и с надписью «Иерусалим»6.

Несмотря на то что нет четких критериев для выделения в запад-
ной литературе XIX —XX в. «колониального» направления, общ-
ность тематики, топики, эйдологии, отчасти архитектоники ряда со-
чинений П. Лоти, Л. Жаколио, Л. Буссенара, К. Фаррера, Р. Хаггарда, 
Р. Киплинга и иных авторов оправдывает использование этого тра-
диционного термина. В основе коллизии «колониальных» текстов — 
столкновение представителей наций, обитающих в отдаленных кли-
матических зонах и обладающих чуждыми друг другу системами 
ценностей, культурными традициями, психологическими мотиви-
ровками поведения, социальным и бытовым укладом. Одна из этих 
наций — европейская — мыслит себя представительницей передовой 
цивилизации и стремится подчинить своим жизненным принципам 
другую нацию — туземную, в местах обитания которой происходит 
действие. Столкновение не зависит от того, «колонизаторами»-
завоевателями или мирными «колонистами»-поселенцами выступа-
ют европейцы, признают они достижения и преимущества местной 
культуры или презирают ее. Различия так велики, что при самом бла-
гоприятном стечении обстоятельств конфликты неизбежны. Чаще 
всего «колониальная» литература пропагандирует колонизацию. 
Даже если автор симпатизирует туземцам, он невольно выражает ев-
ропейский взгляд на события. Это не исключает разоблачения кон-
кретных недостатков колониальной политики: критикуются те, кто 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. Г. Соболев100

порочит недостойным поведением «благородное» дело колонизации 
(например, у Фаррера), и колонизаторы-соперники (так, Жаколио 
противопоставляет зверствам англичан в Индии гуманную колони-
заторскую миссию Франции, а Киплинг порицает русских и францу-
зов). В целом для «колониальных» текстов, обычно неоромантиче-
ских, характерны экзотизм описаний, пейзажные и этнографические 
отступления, напряженная интрига, несовпадения фабулы с сюже-
том, эллиптичность повествования, схематизм характеров.

Маловероятно, чтобы Россия не откликнулась на популярное в 
Европе и у русских читателей литературное течение, пусть и не одо-
бренное властителями умов, тем более что в 1920-х годах приклю-
ченческие книги были временно реабилитированы и писателей при-
звали дать публике «красного Стивенсона». Кроме того, не будучи 
формально колониальной державой, Россия не оставляла надежд ею 
стать и имела отдаленные владения, которые использовались и вос-
принимались зачастую так же, как колонии западными странами. Это 
и Туркестан, и Дальний Восток. Овладение этими землями и преоб-
ражение их в составе России, а затем Советского Союза неоднократ-
но становилось предметом творческого осмысления.

В дореволюционной художественной литературе колониальная 
проблематика Туркестана представлена слабо, но эффектно. Это пре-
жде всего такие авторы, как Н. Н. Каразин и В. В. Верещагин, безу-
словно, читаемые и известные отнюдь не только в интеллектуальной 
прослойке российского общества. В 1920—1930-х годах «турке-
станская» тема разработана видными писателями: Н. С. Тихоновым, 
Вс. В. Ивановым, Б. А. Лавреневым, Л. М. Рейснер, С. Ф. Буданце-
вым, Л. М. Леоновым, П. А. Павленко, К. Г. Паустовским, Б. М. Ла-
пиным, З. Хацревиным, В. А. Луговским. Почти все перечисленные 
авторы свидетельствовали о своем увлечении «колониальной» лите-
ратурой — Киплингом, Хаггардом, Фаррером. Тихонов с симпатией 
упоминает Верещагина и Каразина, о последнем, сближая его рома-
ны с колониальными, писал и Павленко: «Его книги, как ни заби-
ты они империалистической дребеденью, — прекрасный документ 
об Азии семидесятых годов <…> Он по возможности объективен 
и — забытый русский Киплинг — рисует людей Азии яркими кра-
сками»7. Изобразители Туркестана опирались также на отечествен-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Образ «таджика» в русской непрофессиональной литературе 101

ную традицию путевых заметок (прежде всего «Фрегат “Паллада”» 
И. А. Гончарова) и на литературу времен покорения Кавказа (инте-
ресны наряду с повестями Лермонтова и Л. Н. Толстого новеллы 
Я. П. Полонского, служившего чиновником в Тифлисе, еще не при-
выкшем к русским, в 1840-х годах). Вообще весь русский кавказский 
цикл если и не может быть назван «колониальной» литературой, так 
как порожден иными историческими реалиями, то во всяком случае 
дает прочную основу для сюжетных линий колониального романа. 
Воспитанные на психологической прозе XIX в. авторы книг о Сред-
ней Азии синтезировали два противоположных типа дискурса, кото-
рые в одних случаях интересно пародируют друг друга, в иных дают 
нечто оригинальное.

Мы сосредоточимся на образе таджика в подобных публикациях, 
при этом отдавая себе отчет в том, что, конечно, весь корпус «не-
профессиональной» литературы, в которой присутствует «таджик», 
значительно больше привлеченного к исследованию в рамках одной 
статьи. При этом нас будет интересовать именно то, в каком контек-
сте, с какими атрибутами и смысловыми значениями употреблялся 
русскими этноним «таджик», иными словами, способы и практики 
конструирования термина «таджик», а не других слов и понятий, 
в которых могло описываться таджикское население.

Очевидно, что те, кого называли «таджиками» в русских художе-
ственных текстах конца XIX — начала ХХ в., совершено необяза-
тельно таковыми были. И наоборот, те народы или социальные груп-
пы, для которых могли использоваться другие наименования, сами 
себя могли причислять к таджикской культуре.

Первое важное наблюдение, которое можно сделать на основе 
анализа русских непрофессиональных текстов по данной проблеме, 
состоит в том, что образ таджика представлен в двух различающихся 
между собой ипостасях: таджик-сарт и собственно таджик.

Каждый, кто как-либо соприкасался с тематикой межнациональ-
ного размежевания в Средней Азии в начале ХХ столетия, не мог 
пройти мимо так называемой «сартской проблемы». На протяжении 
XIX — начала ХХ в. сарты представлялись и таджиками, и тюрками, 
и узбеками, и отдельным самостоятельным народом, причем един-
ства во мнениях не было даже у ведущих специалистов-востоковедов. 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. Г. Соболев102

К настоящему моменту теория этноса и этничности в значительной 
степени «перегружена» самыми разнообразными подходами, ино-
гда частично совпадающими в некоторых своих положениях, а ино-
гда прямо противоречащими друг другу. Применительно к Средней 
Азии, однако, большинство исследователей сходятся в том, что 
к моменту покорения этих территорий Российской империей здесь 
не сложились (да и не могли сложиться) представления об этниче-
ской / национальной идентичности в том варианте(-ах), в котором 
она существовала в европейской науке эпохи модерна. Сама поста-
новка вопроса о том, кем же все-таки были сарты — «таджиками» 
или «узбеками», «иранцами» или «тюрками», — имела смысл скорее 
для русской администрации Туркестана, а не для местных жителей. 
Еще больший, но уже иной смысл такая постановка вопроса при-
обретает в наши дни, когда в ней явно представлен политический 
подтекст. Более того, можно утверждать, что сегодня эта проблема 
научными методами практически не решается. На любые свидетель-
ства того, что «сартский язык» имел тюркскую основу, можно най-
ти контраргументы, указав, что все горожане Средней Азии владе-
ли таджикским. Внешний облик жителя городов Зеравшана не был 
«тюркским» или, наоборот, был в значительной степени «тюркизи-
рован» и т. п. В такой ситуации «проблема сартов» сводится, по сути, 
к политическому решению, в котором сартов можно объявить од-
ним или другим этносом, либо к индивидуальному выбору, который, 
правда, может быть основан на определенном количестве источни-
ков, но может быть сделан и произвольно. При всем многообразии 
трактовок понятия «сарт» общим местом для всех без исключения 
исследователей и чиновников является то, что сарт — это в любом 
случае представитель оседлого, прежде всего городского, населения 
Средней Азии, «некочевник».

Эта проблема стоит особняком, и здесь мы намерено ограничим-
ся лишь ссылкой на авторитетное исследование. Обстоятельный 
критический обзор историографии по сартской проблеме дан в пу-
бликациях С. Н. Абашина8. Известный российский ученый убеди-
тельно доказывает, что окончательное превращение абсолютного 
большинства сартов в узбеков относится все же ко времени после 
1917 г. в процессе установления советской власти и особенно в пе-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Образ «таджика» в русской непрофессиональной литературе 103

риод проведения республиканских границ в Средней Азии. В своем 
исследовании С. Н. Абашин активно использует и «непрофессио-
нальную» литературу, привлекая, в частности, воспоминания воен-
ных и любителей-краеведов. Поэтому хотелось бы лишь проиллю-
стрировать дискурс «сарта-таджика» теми текстами, которые до сих 
пор не привлекались к исследованию и вместе с тем существенно 
дополняют рассматриваемый образ.

«Непрофессиональная» литература о народах Средней Азии 
формировалась не в вакууме, непосредственное влияние на нее 
оказывали общие представления о таджиках, сформировавшиеся в 
официальном (государственном) и научном дискурсах. Поэтому от-
толкнемся от важнейших характерных черт образа «таджика-сарта», 
которые присутствуют в литературе профессиональной.

Во время завоевания Средней Азии и образования Туркестан-
ского края российская администрация использовала для общения 
с местным населением переводчиков из числа «инородцев» Россий-
ской империи. Ими были представители тюркских народов, прежде 
всего татары, башкиры и казахи. На это обращал внимание акаде-
мик В. В. Бартольд в своем очерке «Таджики». Он писал, что «по-
турецки» было «легче, чем на персидском <…> объясняться с рус-
скими властями, так как русские привели с собой переводчиков из 
татар и киргизов»9. Более того, сами российские исследователи, мас-
сово появившиеся в Средней Азии вместе с русской армией, также 
в подавляющем большинстве знали тюркские наречия, были тюрко-
логами и в значительно меньшей степени были знакомы с языками 
иранской группы.

Таким был, в частности, В. В. Радлов, ученик миссионера 
Н. И. Ильминского Н. П. Остроумов, В. П. Наливкин и многие дру-
гие. Все они, хотя и владели персидским языком, на протяжении 
всей своей жизни основное внимание уделяли тюркским языкам, 
культуре и истории тюркских народов Средней Азии. Большая по-
пулярность таджикского языка в городах Средней Азии, двуязычие 
практически всего оседлого населения стало для многих российских 
тюркологов неожиданностью, более того, неприятной неожиданно-
стью. «Более всего испорчен язык [тюркский] жителей городов, где 
благовоспитанность и мода требуют украшения родного языка чу-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. Г. Соболев104

жими перьями, и это для жителей городов тем легче, что практи-
ческое знание персидского языка, по многочисленности таджиков, 
здесь очень распространено. В самих же городах тем более заметно 
обезображение языка, чем более сближаешься с образованным, уче-
ным классом общества, говорящим языком совершенно свойствен-
ном ему одному»10.

Заметим, что рецензия на книгу В. В. Радлова и итоги ее об-
суждения были опубликованы в «Известиях Русского географиче-
ского общества». Обсуждение книги шло под председательством 
В. В. Григорьева. В рецензии было отмечено: «В числе свежего 
научного материала <…> особенно замечательны известия о сар-
тах в Ташкентском крае, говорящих на одном из тюркских наречий 
и считающихся за племя отдельное от таджиков, тогда как доселе 
название “сарт” считалось синонимом слова “таджик”»11. Не этот ли 
момент следует считать поворотным в процессе тюркизации, а затем 
и узбекизации сартов?

Радлов утверждает, что киргизы, туркмены и каракалпаки сохра-
няют свой живой язык, слушают на нем сказки, мифы, красиво и из-
ящно изъясняются и мыслят, а узбеки, окруженные непонятными 
арабскими и персидскими словами, изъясняются скучно и монотон-
но, и мышление у них тоже неповоротливое12. Такой скепсис Рад-
лова в отношении таджикского языка легко, на наш взгляд, объяс-
ним его профессиональными пристрастиями, его специальностью. 
Весьма сожалеет о пренебрежительном отношении к собственным 
национальным языкам среди народов Средней Азии В. П. Налив-
кин: «Есть еще и пренебрежение к собственному языку. Пословица: 
Арабский язык — святыня, персидский — гадость, тюркский — не-
чисть, лисан араби — шараафат, лисан фарси кабаахат, лисан турки 
наджаасат»13. И далее тут же отмечает: «Такова далеко невеселая 
картина местной умственной жизни, картина того почти беспросвет-
ного мрака, рассеивать который призывают нас политические судь-
бы нашего отечества»14. Существование отдельных этносов, четко 
связанных с собственными национальными языками и культурой, 
и одновременно народов, противопоставленных друг другу, было 
выгодно российским имперским властям.

Между тем имело место и еще одно важное политическое обстоя-
тельство, влиявшее на распространение негативного образа таджика-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Образ «таджика» в русской непрофессиональной литературе 105

сарта. Очевидно, что основное идейное сопротивление российским 
властям, политике обрусения и внедрению русской / европейской 
культуры в Средней Азии могли оказывать всерьез только весьма 
образованные местные жители: духовенство, богатые и знатные 
горожане, богатое купечество, преподаватели медресе. Эти люди в 
конце XIX в., особенно в первые годы после присоединения Сред-XIX в., особенно в первые годы после присоединения Сред- в., особенно в первые годы после присоединения Сред-
ней Азии к России, общались между собой и пользовались в пись-
менной речи в основном таджикским языком. Радлов после своей 
поездки в Зеравшанскую долину в 1868 г. прямо пишет: «Мы видим 
здесь два элемента борющимися между собой: тюркский — народ-
ный, и персидско-арабский — магометанский. Последний к несча-
стию уже везде почти взял верх и делает невозможным всякое сво-
бодное развитие народа. При таких обстоятельствах не может быть 
и речи об умственных и материальных успехах <…> Только тогда, 
когда тюркский народный элемент получит крепкую поддержку от 
европейской цивилизации, тогда развитие народа станет возможным 
<…> нельзя терять времени, надо действовать поспешно»15.

Именно в «фанатизированном», «магометанском» элементе, го-
ворящем на персидском (таджикском) языке, российская админи-
страция, по всей видимости, не без участия ученых-тюркологов 
и переводчиков-тюрков начинает видеть особую опасность своего 
будущего в Туркестане. Персидская и арабская письменная культура 
воспринимаются как проводники религиозного фанатизма и анти-
российских настроений. Такое политизированное отношение к пер-
сидскому языку становится причиной в целом весьма негативного 
образа таджика-горожанина, представленного не только в художе-
ственной литературе, но и в текстах известных ученых. Приведем 
еще одну весьма показательную цитату из В. В. Радлова.

«Точно так же, как в европейской Турции, хитрый, ловкий и дея-
тельный грек резко отличается от ленивого, равнодушного, но чест-
ного турка, так и в Средней Азии хитрый, старательный и ловкий 
персиянин — от неуклюжего татарина. Впрочем, через смешение 
с персидским элементом и тюркское население городов во многих 
отношениях сблизилось в нравах своих с таджиками. В этом насе-
лении, которое, как настоящие таджики, написало на своем знаме-
ни слова: “выгода” и “жадность”, высшей целью действий является 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. Г. Соболев106

материальное приобретение <…> несмотря на то что магометане, 
золото есть их единственный идол <…> ненавидят телесное напря-
жение тюркские жители городов не меньше, чем таджики <…> вез-
де за самые ничтожные услуги требуют “силау” — подарка, сопро-
вождая просьбу самой сладостной улыбкой <…> После жадности 
и страсти к приобретению главная черта горожан — скупость <…> 
Кроме жадности и скупости отличительные черты их характера — 
трусость, лютость и лицемерие <…> отрезают головы, вырывают по 
одному зубу у пленных»16.

Следуя той же парадигме, краевед-любитель П. П. Шубинский, 
отмечая природную грацию и изящество внешнего облика таджика, 
в то же время пишет, что таджики «корыстолюбивы, низкопоклонны, 
трусливы, наклонны ко лжи и всевозможным порокам. Отвращение 
к физическому труду, хвастливость и нестойкость в слове дополня-
ют сложившийся под влиянием тысячелетнего гнета несимпатичный 
нравственный облик этого народа, занимающегося исключительно 
внутренней и внешней торговлей». Кроме того, «грамотность и, сле-
довательно, фанатизм между узбеками развиты гораздо менее, чем 
между таджиками»17. Такими же «лживыми», «подозрительными» 
и «хитрыми» предстают таджики, городские жители, на страницах 
повести путешественника Н. Уралова, выдержанной в лучших тради-
циях колониального романа18. Именно так, весьма негативно, рисует 
автор таджика муллу Казанджикова и другого муллу Саид-Басмана. 
Последний в конце концов оказывается предателем, втесавшимся 
в доверие, чтобы захватить русского в плен. Побывавший в плену 
у кокандцев в 1858 г. русский зоолог и путешественник Н. А. Се-
верцов упоминает таджиков-сартов как безнравственных и развра-
щенных, корыстолюбивых и трусливых19, правда, по собственному 
признанию, сам Северцов их никогда не видел.

Другим показательным моментом является то, что многие рос-
сийские военные и чиновники, воспринимая городскую таджикскую 
культуру через переводчиков-тюрок из кочевнической среды, часто 
были уверены в том, что слово «сарт» имеет уничижительное значе-
ние, является обидной кличкой, которой кочевники-тюрки наградили 
своих оседлых соседей20. Поскольку городская письменная культу-
ра в Средней Азии была главным образом персидской, то «обидная 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Образ «таджика» в русской непрофессиональной литературе 107

кличка» сарт становилась в глазах многих россиян кличкой город-
ских таджиков — «изнеженных, трусливых и жадных». Хотя, как это 
показывает С. Н. Абашин21, даже если слово «сарт» и использовалось 
в негативном смысле, как презрительная кличка, адресоваться оно 
могло отнюдь не только тем горожанам, кто говорил по-таджикски, 
но и к оседлым тюркам.

Именно в таком значении, как уничижительную тюркскую клич-
ку для городских таджиков, воспринял, по всей видимости, слово 
«сарт» русский писатель и офицер Н. Н. Каразин. Николай Николае-
вич Каразин (1842—1908), сам участвовавший в туркестанских по-
ходах, оставил абсолютно не изученное богатейшее художественное 
наследие из 20 томов своих сочинений, почти полностью посвящен-
ных Средней Азии. В романе «Погоня за наживой», когда «туземцы» 
собираются в одной из чайных лавок Ташкента обсудить цены и рус-
ских купцов, есть такой диалог:

— А не пора ли и мне в свой караван-сарай? — поднялся тоже на 
ноги Шарип-бай и начал отыскивать свои туфли, «ичеги», между 
целыми рядами верхней обуви, стоявшей на ступенях лавочного воз-
вышения.

— Слышал: «караван-сарай»! — подтолкнул локтем Мушан-Али 
одного из соседей. — Только успел завести лавку побольше, чем у дру-
гих, уже караван-сараем величает…

— Таджик — хвастун, сарт! — презрительно сплюнул в сторону 
сосед.

— «Сарт»! Да ты-то кто сам? — остановился в вызывающей 
позе Шарип-бай и пристально посмотрел через плечо на говорив-
шего.

— Я… я кто? Я узбек, природный узбек, а не…
— Э, э, э! Зачем ссору заводить? Не надо ссоры заводить… Эй, 

бай, нехорошо! — вмешался хозяин лавки22 [хозяин — Иса-Богуз, 
таджик с черной бородой. — В. С.].

Известный русский художник В. В. Верещагин (1842—1904) 
в своих очерках и рассказах, посвященных завоеванию Туркестана, 
следует своей излюбленной манере шокировать публику жестоко-
стью войны и «дикими» нравами, царящими в Азии. Верещагин не 
употребляет в своих текстах слово «таджик». Тем не менее он четко 
противопоставляет сарта и узбека и по внешнему облику, и по об-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. Г. Соболев108

разу жизни, называя сартами лишь городское население. Пренебре-
жительного отношения к сартам у Верещагина не обнаруживается, 
он употребляет это слово не как нарицательное, а как обозначаю-
щее жителей Самарканда, горожан. В рассказе «Самарканд» автор 
называет людей, живущих в городе, сартами, а пытающихся отво-
евать только что захваченный русскими Самарканд — «шахрисяб-
цы» или «узбеки»23: «офицер был послан поколотить массы узбек-
ского войска Шахрисябза и Китаба»; «уложил уже на моих глазах 
неосторожно показавшегося у сакли узбека»; «бросились направо 
<…> где как раз накрыли в небольшом проломе стены несколько 
дюжих загорелых узбеков». Правда, гравюра, помещенная на с. 19 
и названная «Шахрисябец», изображает человека, в образе которого 
нет монголоидных или тюркских черт. Наоборот, это тот тип, кото-
рый обычно называли «персидским». Совершенно иначе выглядит 
человек на рисунке «Узбек из Самарканда» на с. 31 — тут мы видим 
явные монголоидные черты. В путевом очерке «Листки из записной 
книжки художника» Верещагин пишет: «Мы застали в крае несколь-
ко государств и несколько национальностей жившими в постоянной 
вражде между собой, так что каждая готова была скорее примкнуть 
к России, чем помочь исстари надоевшему соседу. Это очень облег-
чило и наши военные успехи, и управление первого времени; узбеки 
не любили сартов и таджиков, а киргизы не доверяли ни тем, ни дру-
гим, ни третьим»24.

Путешественник и писатель, знаток Крыма Е. Л. Марков воспри-
нимает сартов и таджиков раздельно, как разные народы. Вместе 
с тем, побывав в Ходженте, он описывал горожан так: «Тип здешнего 
населения гораздо красивее, чем в Ташкенте и других городах. Здесь 
все больше таджики или сарты, переродившиеся из таджиков. С са-
новитою важностью и наивным благодушием восседают они вокруг 
огромных самоваров в “чайхане” с чашками в руках, все франтова-
то одетые в свежие ярко-пестрые халаты, благопристойные и мирно 
настроенные, нисколько не напоминающие азиатских варваров»25. 
В этом отрывке прослеживаются все те же типические черты, кото-
рыми русский обыватель награждал таджика-сарта — праздность, 
преисполненность собственной важностью. Кстати, это едва ли не 
единственный пример в литературе, когда сарты «перерождаются» 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Образ «таджика» в русской непрофессиональной литературе 109

в таджиков, а не наоборот. Он же указывал на особую щеголеватость 
и красоту таджиков из Бухарского эмирата, которые, по мнению 
путешественника, выгодно и сразу отличают таджиков от местных 
узбеков.

Любопытный словарь-справочник26 выпустил в 1878 г. А. В. Стар-
чевский (1818—1901). Старчевский — полиглот, автор многочислен-
ных разговорников по разным языкам мира, выходивших в России 
довольно большими тиражами в конце XIX в. Он же автор пособий 
типа «как выучить иностранный язык за две недели». В Предисловии 
Старчевский сетует на то, что Туркестан русские уже давно осваи-
вают, а вот никакого приличного пособия-разговорника, доступного 
простым русским гражданам словаря так и не создано.

«Спутник» состоит из двух частей — грамматические очерки, 
с. 1—64, и Словари, с. 1—803. Справочник изобилует опечатками 
и ошибками, а иногда и нелепостями, видимо, готовился и издавался 
наспех. Одно и то же слово меняет свое написание несколько раз 
на одной странице: «адербайджанцы», «адребайджанцы», «азер-
беджанцы» и т. п. Если в заглавии сартский язык назван «город-
ским, узбекским, преимущественно техническим», то в самой книге 
грамматического очерка такого языка нет, а в очерке, посвященном 
тюркскому языку, сартскому наречию дается такая характеристика: 
под влиянием персидского языка «образовался язык, который часто 
уклоняется от чисто узбекского столько в формах, как и в словопро-
изводстве, и часто слышится наименование: сартский язык (сарт-
тили, т. е. городской язык, для отличия от языка узбекского или сель-
ских жителей)» (с. 7). Еще интереснее то, что в «Словаре сартского 
языка» на с. 593—685 больше половины слов персидские, а на с. 652 
слову «сарт» дается два значения: 1) «бранное слово, которым на-
зывают таджиков. Сарт значит баба, трус, барышник и пр. Таджики 
утверждают, что название сарт дали им русские киргизы, но сами 
они не называют себя сартами»; 2) «зверек с желтым мехом, нечто 
в роде лисицы или шакала». При этом в словаре «тюркского языка» 
о слове «сарт» сказано: «Имя, которым называют в Хиве коренных 
жителей Средней Азии персидского происхождения» (с. 172). В кир-
гизском словаре: «Сарт — этим именем киргизы называют всяко-
го среднеазиатского татарина» (с. 408). В татарском и таджикском 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. Г. Соболев110

словарях такого слова нет. Если грамматическим очеркам «тюркско-
го», «киргизского» и «татарского» языков отводится примерно по 
25 страниц, то очерк «таджикского (бухарского)» уместился на трех 
с половиной. При этом характерно, что для Старчевского «таджики» 
и «бухарцы» — абсолютные синонимы, но автор «Спутника» никак 
это не комментирует. Сам Старчевский никогда в Средней Азии не 
бывал, а словари собирал с чужих слов и пользуясь трудами ориен-
талистов. И хотя таджикские слова проверял живущий в Петербурге 
сын Бухарского эмира и мулла Хайрулла Юнусов и даже несмотря 
на то что «до 2000 слов» сартского языка сообщил некий пожелав-
ший остаться инкогнито человек, который несколько лет находился в 
Туркестане и даже сам лично «бывал в Бухаре» (с. III), и «цель этого 
труда», как заявлено в Предисловии, «доставить русским людям на-
дежное пособие для ознакомления с наречиями нашего Туркестана», 
сия благая цель была едва ли достигнута г-ном Старчевским.

Здесь можно сделать промежуточный вывод о том, что в непро-
фессиональной литературе образ таджика-сарта в целом следует за 
официальным дискурсом: единства во мнениях нет, если не считать 
того, что и представители художественной литературы называли сар-
тами исключительно городское население. Образы художественной 
литературы повторяют основные топосы профессионального и «го-
сударственного» восприятия сарта-таджика, нередко воспринимая 
это слово как кличку, данную тюркским населением.

Иначе обстоит дело со второй ипостасью — образом собственно 
таджика, т. е. теми случаями, когда на страницах «непрофессиональ-
ной» литературы слово «таджик» употребляется без слова «сарт» 
и без связи с городской культурой. Таджики-представители «просто-
го народа» и особенно так называемые «горные таджики» заслужи-
ли в русской литературе значительно лучшие, почти исключитель-
но положительные оценки. Правда, здесь нужно иметь в виду, что 
дореволюционная и ранняя советская литература практически не 
отличает таджика и памирца. Поэтому те, кого именуют «горными 
таджиками», могут в действительности оказываться как таджиками 
(например, если речь идет о жителях Фанских гор, района озера Ис-
кандеркуль), так и памирцами Шугнана и Вахана.

Путешественники или специалисты в области геологии и бота-
ники оставляли воспоминания о своем пребывании в Средней Азии 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Образ «таджика» в русской непрофессиональной литературе 111

иного рода, по-другому изображая привычки и характер местного 
населения. Путешественник Н. И. Косиненко вспоминает: «За мною 
по пятам следовал таджик, поддерживая в опасных местах. Однажды 
все-таки я поскользнулся и начал ползти по осыпи вниз в пропасть 
реки. Ухватиться было не за что — все ползло. Заметивши это, тад-
жик разбежался и силою инерции протянутою мне палкою вытащил 
на менее ползучее место. Благодаря его находчивости я избежал не-
минуемой смерти»27. Он же, стоя на краю пропасти в горах замечает: 
«Только обладая нервами таджика, можно хладнокровно смотреть 
на эту головокружительную глубину»28. Стоит, правда, учитывать, 
что Косиненко, как и многие другие русские путешественники кон-
ца XIX — начала ХХ в., не отделяет таджиков и памирцев. Харак-
терным наблюдением Косиненко поэтому является то, что местные 
таджики — шииты: «Все таджики одной Орошорской волости ис-
поведуют мусульманскую религию шиитского толка; хотя мечетей 
не имеют, но высоко чтят могилы святых и предков, которые во мно-
жестве встречаются вдоль дороги»29. 

Геолог Липский восхищается отвагой таджиков: «На высочайшей 
отвесной скале, стоящей стеной над бурным в этом месте Пянджем, 
подымался этот карниз на огромную высоту вверх, а затем опускал-
ся. Можно было бы его совсем не заметить — потому что только 
тонкая линия обозначала его положение, — если бы в это время по 
нему не двигался человек с ослом. Мы остановились и несколько 
минут наблюдали это оригинальное зрелище, не зная, чему больше 
удивляться: смелости тех людей, которые движутся, или смелости 
самой мысли — проложить дорогу там, где только могли ползать 
ящерицы да насекомые»30. Натуралист Богоявленский так описывает 
«скупость» местных жителей-таджиков: «Строгое указание не брать 
денег (в эмирском сопроводительном фирмане.— В. С.) <…> повело 
к некоторым неудобствам и для нас. Несмотря на все наше стара-
ния, ни начальство, ни местные жители не брали денег за провизию. 
Прокормить же 13 человек <…> для жителей иногда весьма мало-
го кишлака, было страшно трудно. Волей-неволей часто приходи-
лось сокращать свое пребывание»31. Липский не особенно подробно 
останавливается на «этнографических подробностях» относительно 
народов Средней Азии, склонен смешивать понятия «бухарец» и 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. Г. Соболев112

«сарт». В то же время бухарцами он может называть и вообще всех 
подданных Бухарского эмирата. Тем не менее, попадая в собственно 
Горную Бухару, посещая Ягноб и Памир, Липский употребляет уже 
слово «таджик». Несколько раз на протяжении своего повествования 
он противопоставляет сартов-бухарцев киргизам, отмечая, что по-
следние гораздо более раскованы, свободны, склонны шутить, менее 
религиозны и делает вывод «об общем умственном и нравственном 
складе, который выгодно отличает киргиз (за исключением частно-
стей) среди наших азиатских мусульман как живой народ, которого 
религия не сковывает и не делает мертвенным, подобно сарту или 
еще более персу»32.

Весьма высоко оценивал таджиков, с которыми столкнулся в сво-
их горных экспедициях, А. П. Федченко: «В Ходженте есть все усло-
вия для дальнейшего развития этих и многих других отраслей про-
мышленности: благоприятный климат, трудолюбивое и понятливое 
таджикское население»33.

Н. Н. Каразин в романе «На далеких окраинах» богатым сартам 
Ташкента противопоставляет бедного таджика Уллу-гая, который 
разыскивает свою пропавшую серую ослицу, чтобы вести дыни на 
русский базар. Этот трогательный персонаж, с одной стороны, на-
деляется «ориентальными» чертами характера, непросвещен, имеет 
странные представления о женщине. Верит в то, что в Амударье не-
давно «большая рыба утащила барана и девочку». При этом Уллу-
гай думает: «Девочка-то еще ничего: такая дрянненькая была, вся 
в лишаях, а баран был отличный: одного сала пуда два с полови-
ною было»34. С другой стороны, именно он первым замечает опас-
ность — нападение разбойников — и спешит сообщить об этом рус-
ским. В путевом очерке Н. Н. Каразин называет таджиков «вечно 
оседлыми» и «культурными»35.

После установления в Средней Азии советской власти и в период 
образования СССР таджикам сначала было отказано в создании са-
мостоятельной союзной республики, она возникнет только в 1929 г. 
Об обстоятельствах нациестроительства в среднеазиатских услови-
ях и причинах, приведших к такой ситуации, уже довольно много 
сказано36. Заметим, что, на наш взгляд, большое влияние на игно-
рирование таджикской национальности в советскую эпоху поначалу 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Образ «таджика» в русской непрофессиональной литературе 113

оказывали те политические факторы, которые были характерны для 
русской администрации края в дореволюционный период и о кото-
рых речь шла выше.

Примечательным представляется тот факт, что при значительном 
количестве публикаций 1920-х годов, связанных с художественным 
восприятием Туркестана и его народов, со страниц литературы ис-
чезает слово «таджик». Действительно, уже в популярном справоч-
нике, изданном в 1919 г. этнологом А. Н. Максимовым, теоретиком 
в области истории первобытного общества, таджики не упомянуты 
вообще37, ни в тексте, ни на этнографической карте в конце справоч-
ника. Правда, при этом есть сарты в количестве 969 тысяч, которых 
автор относит к тюркам, хотя и не уверен в правильности этого38.

Как уже отмечалось выше, советские литераторы в 1920-е годы 
не раз обращались к тематике Средней Азии. В их произведениях 
Туркестан предстает именно таким, каким обычно изображался Вос-
ток в колониальных западноевропейских романах, хотя, конечно, он 
не лишен «российской» специфики, а также характерных черт, при-
сущих ранней советской литературе. Туркестан — замкнутое про-
странство (оазис, город), затерянное в бесконечных пустынях или 
горах, жизнь таинственно скрыта под мертвой неподвижностью: 
всюду камень — затвердевший в скалы или рассыпающийся песками. 
Средняя Азия предстает неким хаосом, непроницаемое и недвижное 
таит мощный заряд энергии, которая проявляется в плодородии оа-
зисов, буйстве природных стихий, неистовых страстях и фанатизме 
туземцев. Эта энергия первозданна, естественна, но разрушитель-
на и враждебна европейской цивилизации. «Персидская ночь даже 
в городе раздираема какими-то странными вскриками, — передает 
Буданцев ощущение англичанина. — Собачий лай на окраинах пре-
вращается в шакалий вой и жужжание насекомых, в таинственный 
звон, а крикливый, страстный, озлобленный говор персов враждебен 
слуху завоевателей»39.

Европейцу, попавшему в «мир Туркестана», окружающее непо-
нятно и враждебно. Русского в рассказе Н. С. Тихонова «Шесть ту-
манов» (1927) на базаре «толкали люди и животные, а черные шер-
стяные или шелковые ромбы, изображавшие восточных красавиц, 
взвизгивали и прижимались к стенам. Он шествовал, плохо разбира-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. Г. Соболев114

ясь в окружающем, и ощущал собственное бессилие. Кто-то не вы-
держал тягостного напряжения и выстрелил в него, плохо прицелив-
шись». Чаще опасность бывает неявной, перед ней равны русские 
и их иностранные соперники: Аналогичны, по Тихонову, ощущения 
русского: «Русскому посоветовали не удаляться от Ляби-Хоуза — 
королевского пруда — никуда в сторону, не задевать женщин, заку-
танных в черные покрывала, не заводить ссор в кривых переулках 
(«Чайхана у Ляби-Хоуза» (1927).

Любовные отношения между русским и «магометанкой», как 
и аналогичные линии «колониального» романа, неизбежно ведут 
к катастрофе, причем всегда по вине жестокой восточной морали. 
Авантюризм и советское культуртрегерство вовсе не исключали друг 
друга, так как преобразование туркестанского хаоса в советский кос-
мос связано со множеством приключений.

В рамках данной статьи нет возможности подробно осветить 
и украсить примерами «колониальность» советской литературы 
1920-х годов, посвященной Туркестану, однако для нас важнее дру-
гое. В этой литературе практически отсутствует упоминание этно-
нима «таджик».

Едва ли не единственным примером упоминания таджиков в ху-
дожественной литературе рассматриваемого периода являются ма-
лоизвестные сегодня публикации литератора П. Г. Скосырева. Ско-
сырев, хорошо знакомый с реалиями Средней Азии, так как в период 
Гражданской войны сам воевал в Туркестане, занимался агитацией 
и «просвещением» местного населения, в 1930 г. напишет: «Мы ви-
дели всюду незнакомый нам чужой народ в халатах, чалмах и тюбе-
тейках, который в городах торгует фруктами, пьет чай и ест плов, 
а в кишлаках полуголый с рассвета до вечерней зари копается на 
полях с чекменем, роет канавы и расчищает арыки. Народ этот все 
русские называют “сартами”, а сам он себя называл по-разному: то 
таджиком, то узбеком, то киргизом, а то даже совсем неожиданно 
каракалпаком или каким-то таранчинцем, причем в Фергане “сарты” 
называли себя узбеками, в Самарканде — таджиками, под Ташкен-
том — кем придется: и казахами, и узбеками, и каракалпаками»40.

В этом же справочнике-путеводителе, написанном в свободном 
художественном стиле, Скосырев укажет, что «таджики, древние 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Образ «таджика» в русской непрофессиональной литературе 115

аборигены страны, потомки согдийцев классической древности, 
творцы оросительной системы и первые земледельцы Средней Азии, 
загнанные мировой историей на самые высокие горы»41. В романе 
«Азиат» (1931 г.) одним из героев является таджик, ученый Абдуса-
ид Рустамбаев, во время революции ставший агитатором на броне-
поезде. Абдусаид «ворвался в революцию, запыхавшись, и торопит-
ся переделать Восток»42. Но этот и другие схожие советизированные 
образы таджиков появятся на страницах русской художественной 
литературы только в 1930-е годы, т. е. после того, как возникнет Тад-
жикская ССР.

Особенно значительной, как по составу, так и по опубликован-
ным после поездки произведениям, была «туркменская бригада» 
1930 г. В нее входили В. В. Иванов, Л. М. Леонов, В. А. Луговской, 
П. А. Павленко, Г. А. Санников и Н. С. Тихонов. Большинство из них 
побывали не только в Туркмении, но проехали и по другим респу-
бликам. Однако никто из авторов при описании своих путешествий 
не употребляет слова «таджик».

Только Н. С. Тихонов, уже бывавший в Средней Азии в 1926 г., 
хотя и не упоминает таджиков как таковых даже в очерке про Са-
марканд, делает весьма характерный пассаж про его население: «Он 
(Самарканд. — В. С.) помнит арабов, турок, монголов, христиан, ки-
тайцев. Узбеки пришли предпоследними, и они стали разрушать все, 
что можно разрушить. Но и то, что осталось, они не берегли. И ни-
кто не берег»43. Напрашивается вопрос: кто же составлял коренное 
население города?

Таким образом, на примере русской «непрофессиональной» ли-
тературы мы попытались проследить, как менялся образ таджика 
в глазах русских обывателей в конце XIX — начале ХХ в. Основные 
образы, в которых предстает таджик на страницах этой литературы, 
тесно перекликаются с теми представлениями, которые сложились 
о таджиках у русской администрации времен покорения Средней 
Азии. Особенно это касается городских таджиков, таджиков-сартов, 
которые часто представлены негативно и наделены сомнительны-
ми нравственными качествами: трусостью, жадностью, корысто-
любием, фанатизмом. Иначе обстоит дело с таджиками Бухарского 
эмирата, ведущими полуоседлый образ жизни в горах. Черты их 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. Г. Соболев116

характера — смелость, щедрость, бескорыстность, простота — ка-
жется, как будто нарочно противопоставлены характерам город-
ских таджиков-сартов. Крайне важным и до сих пор неизученным 
феноменом в развитии российских представлений о Средней Азии 
в целом и о таджиках в частности является советский туркестан-
ский цикл в литературе 1920-х годов. Этот цикл, с одной стороны, 
окончательно развеивает миф об отсутствии в России колониальной 
литературы, с другой — определяет совершенно особые, не встреча-
ющиеся в Западной Европе образы «покоренных» восточных наро-
дов. Весьма примечательным и существенным является и тот факт, 
что таджик в советской литературе начинает осторожно появляться 
только после образования Таджикской ССР, т. е. уже в 1930-е годы. 
До этого момента советская «непрофессиональная» литература об-
ходила древний этноним молчанием.

Примечания
1 Иванов В. А. Русский вопрос в Туркестане (историографический миф 

и реальность). Россия — Средняя Азия. Т. 1: Политика и ислам в конце 
XVIII — начале XIX в. (М., 2011), с. 155—156.

2 Там же, с. 155.
3 Рейтблат А. И. Московская низовая книжность. Как Пушкин вышел в 

гении: историко-социологические очерки о книжной культуре Пушкинской 
эпохи (М., 2001).

4 См., напр.: Русская историческая песня, вступ. статья, сост., прим. 
Л. И. Емельянова (Л., 1990).

5 Текст песни имеет множество вариантов, в основе которых лежит сти-
хотворение Галины Галиной (Глафиры Ринкс) «Бур и его сыновья» (1899).

6 Елисеев А. В. С русскими паломниками на Святой земле весною 1884 
года (Очерки, заметки, наблюдения) (СПб., 1885), с. 328.

7 Павленко П. А. Собрание сочинений (М., 1955), т. 5, с. 32.
8 См., напр.: Абашин С. Н. Проблема сартов в русской историографии 

XIX — первой четверти ХХ в. Национализмы в Средней Азии: в поисках 
идентичности (СПб., 2007), с. 95—177.

9 Бартольд В. В. Таджики. Сочинения (М., 1963), т. 2, ч. 1, с. 468.
10 Радлов В. В. Средняя Зерафшанская долина (СПб., 1880), с. 68—69.
11 Об описании Зеравшанской долины В. Радлова. Журнал заседания от-

деления этнографии. 23 октября 1869 года. Известия Русского географиче-
ского общества 6/1 (1870), с. 48—49.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Образ «таджика» в русской непрофессиональной литературе 117

12 Там же, с. 70.
13 Здесь следует учитывать, что арабское слово кабахат имеет менее не-

гативный смысл, чем наджасат.
14 Наливкин В. П. Школа у туземцев Средней Азии. Сборник материалов 

для статистики Самаркандской области за 1887—1888 гг., вып. 1 / под 
ред. М. М. Вирского (Самарканд, 1890), c. 301—302.

15 Радлов. Указ. соч., с. 73.
16 Там же, с. 74.
17 Шубинский П. П. Очерки Бухары. Исторический вестник, 8 (1892), 

с. 385—387.
18 Уралов Н. На верблюдах. Воспоминания из жизни в Средней Азии (СПб., 

1897), с. 12—13.
19 Северцов Н. А. Месяц плена у Коканцев (СПб., 1860), с. 62—63.
20 Именно так воспринимает слово «сарт» офицер Гребенкин: Гребен-

кин А. Д. Узбеки. Таджики. Русский Туркестан. Сборник, изданный по пово-
ду политехнической выставки, вып. 2 (М., 1872). Также полагал и Сер-Али 
Лапин. О негативных значениях слова «сарт» в тюркских языках см. также: 
Алихан Аман. Об этимологии, значениях и истории слова «сарт». http://
www.kyrgyz.ru/?page=318 — центрально-азиатский исторический сервер.

21 Абашин. Указ. соч., с. 126—130. Уничижительный (негативный) смысл 
в слове «сарт» отрицали В. В. Бартольд и особенно Н. П. Остроумов. См., 
напр.: Остроумов Н. Значение слова «сарт». Туркестанские ведомости, 
№ 28—31 (1884).

22 Каразин Н. Н. В погоне за наживой. Собрание сочинений (СПб., 1904), 
т. 2, с. 210.

23 Верещагин В. В. На войне в Азии и Европе (СПб., 1898), с. 7—8, 12, 15.
24 Он же. Листки из записной книжки художника (М., 1898).
25 Марков Е. Л. Россия в Средней Азии: Очерки путешествия по Закав-

казью, Туркмении, Бухаре, Самаркандской, Ташкентской и Ферганской об-
ластям, Каспийскому морю и Волге (СПб., 1901), с. 32.

26 Старчевский А. В. Спутник русского человека в Средней Азии, заклю-
чающий в себе словари (написанные русскими буквами) языков: 1. тюркско-
го (джагатайского или узбекского) с особенностями наречий кашгарского, 
хивинского и туркменского; 2. киргизского (казакского); 3. татарского (ка-
занского и оренбургского); 4. сартского (городского, узбекского, преимуще-
ственно технического) и 5. таджикского (бухарского) с грамматическими 
очерками (СПб., 1878).

27 Косиненко Н. И. По тропам, скалам и ледникам Алая, Памира и Дар-
ваза: из путевых записок. Известия Русского географического общества, 
51/3 (1915), с. 134.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. Г. Соболев118

28 Там же, с. 126—127.
29 Там же, с. 129.
30 Липский В. И. Горная Бухара: результаты трехлетних путешествий 

в Среднюю Азию в 1896, 1897 и 1899 году. Часть 3. Хребет Гиссарский 
и Восточная Бухара: хребет Дарвазский, Мазарский и Петра Великого. 
1899 (СПб., 1905), с. 603.

31 Богоявленский Н. В. В верховьях р. Аму-Дарьи: долины рек Хингоу 
и Ванджа. Землеведение, 8 (1901), c. 8.

32 Липский. Указ. соч., с. 732.
33 Федченко А. П. Из Кокана. Сведения о путешествии по Коканскому 

ханству А. П. Федченко в 1871 г. (Ташкент, 1871), с. 2.
34 Каразин. На далеких окраинах. Собрание сочинений, т. 1, с. 71—72.
35 Он же. На пути в Индию. Письмо второе. Нива, 38 (1888), с. 940—941.
36 См., напр.: Масов Р. М. История топорного разделения (Душанбе, 

1991); Абашин С. Н. Указ. соч.
37 Максимов А. Н. Какие народы живут в России: справочное издание 

(М., 1919).
38 Там же, с. 91.
39 Буданцев С. Ф. Писательница: романы, рассказы (М., 1988), с. 381.
40 Скосырев П. Г. В стране белого золота (М., 1930), с. 17.
41 Там же, с. 50.
42 Скосырев. Азиат (М., 1931), с. 106—107.
43 Тихонов Н. С. Город Тимура (Самарканд). Кочевники (Л., 1933), с. 165.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев, Д. Н. Худоназаров

граф а. а. бобринСкой, н. в. богоявленСкий,  
а. а. Семенов и иХ ПуТешеСТвия на Памир  

на рубеже XIX—XX вв.: 
научные реЗульТаТы и коллекции

Летом 1895 г. в русскую Среднюю Азию отправились два моло-
дых человека. Старший из них, граф Алексей Алексеевич Бобрин-
ской (21.12.1861, Москва — 4.12.1938, Сиузи, Тироль, Италия), 
которому было тридцать четыре года, принадлежал к высшему 
слою общества дореволюционной России. Он был сыном Алексея 
Бобринского и Софьи Шереметевой, внуком Василия Бобринского 
и Софии Соковниной, правнуком Алексея Бобринского и Анны фон 
Унгерн, праправнуком Григория Орлова и Екатерины Второй. Ро-
дители его матери, Алексей Васильевич (1800—1857) и Екатерина 
Сергеевна (1813—1890), происходили из старинного рода Шереме-
тевых. По этой линии предками Алексея Алексеевича были князья 
Львовы, Хованские, Гагарины, бояре Лопухины, князья Голицыны. 
Послереволюционная эмиграция явилась причиной того, что вся его 
деятельность в области географии и этнографии памирских народов, 
а также исследования русского народного творчества надолго была 
забыта советской историографией. 

При жизни и особенно после нее имя графа Алексея Алексеевича 
долгое время оставалось в тени его более известного родственни-
ка, троюродного брата графа Алексея Александровича Бобринского, 
председателя Археологической комиссии, которому некоторые авто-
ры и поныне приписывают труды Алексея Алексеевича1. Между тем 
граф Алексей Алексеевич был яркой личностью и достоин того, что-
бы остаться в памяти потомков как один из первых исследователей 
культуры и этнографии горных таджиков, русский патриот, оставив-
ший значительные труды в области изучения русской традиционной 
культуры. Роль его в науке подчеркивается тем, что после своей кон-
чины граф А. А. Бобринской был удостоен публикации некролога 
в таком авторитетном научном издании, как «Annales de l’Institut 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев, Д. Худоназаров120

Kondakov (Seminarium Kondakovianum)»2, в котором его автор 
Д. А. Расовский использовал материалы, предоставленные вдовой 
путешественника M. Д. Бобринской3. После этого имя графа было 
надолго предано забвению. Только в конце 1990-х годов о нем был 
написан небольшой очерк А. М. Решетовым. Примерно в те же годы 
М. Талалай и Б. Марабини-Цеггелер выпустили в Италии, в Больца-
но, книгу, названную ими «Русская колония в Мерано», в которой 
кратко упомянули о жизни А. А. Бобринского в эмиграции4. На стра-
ницах их книги был опубликован и фотопортрет графа. Долгие годы 
судьбой графа занимается Д. Н. Худоназаров5.

Как следует из некролога, подготовленного к печати Д. А. Расов-
ским, граф А. А. Бобринской после окончания Московского лицея 
несколько лет служил в Царскосельском лейб-гвардии Гусарском 
полку, после чего поселился в Москве, проводя также часть времени 
в своем имении Бобрики Тульской губернии. Здесь он занимался де-
лами имения и коннозаводством. Будучи страстным библиофилом, 
граф собрал в своем московском особняке прекрасную библиотеку 
по археологии и истории искусств, часть которой еще до Первой ми-
ровой войны он перевез в Тироль, где у него была вилла и где он 
в летние месяцы любил работать.

Вторым молодым человеком, отправившимся в путешествие на 
Памир, был 24-летний недавний выпускник Московского универси-
тета Н. В. Богоявленский. О его жизни мы узнаем из посвященных 
ему нескольких небольших посмертных очерков6 и особенно из со-
держательной статьи, написанной его близким другом и коллегой, 
профессором Московского университета А. Д. Некрасовым7.

Согласно изложенным в этих статьях данным, Николай Васи-
льевич Богоявленский (7.10.1870 — 14.07.1930) был уроженцем 
Рязани, его отец был делопроизводителем Рязанской губернской 
чертежной. С четырнадцати лет в связи со смертью отца мальчик, 
чтобы содержать большую семью, уже начал работать. Это, однако, 
не помешало ему окончить гимназию и поступить на естественное 
отделение Московского университета. В студенческие годы он жил 
в знаменитом тогда общежитии, известном как «Ляпинка», где был 
довольно популярен. Как специалист он вышел из школы профес-
сора А. П. Богданова, известного деятеля науки того времени, одно-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Граф А. А. Бобринский, Н. В. Богоявленский, А. С. Семенов 121

го из организаторов Общества любителей естествознания, антро-
пологии и этнографии при Московском университете, инициатора 
многих знаменитых в дальнейшем проектов, сыгравших огромную 
роль в русской науке и общественной мысли (среди них были ор-
ганизация Этнографической выставки 1867 г., Антропологической 
выставки 1879 г., Политехнической выставки 1872 г., Политехниче-
ского и Зоологического музеев Московского университета и мн. др.). 
Непосредственным руководителем Н. В. Богоявленского, связь с ко-
торым он сохранял все последующие годы, был ученик А. П. Богда-
нова профессор Н. Ю. Зограф.

После окончания университета в 1894 г. Н. В. Богоявленский был 
приглашен А. П. Богдановым в качестве сверхштатного ассистента 
Зоологического музея без содержания, однако ему выплачивались 
36 руб. в месяц, предназначенные штатному музейному «чучельщи-
ку», которого в то время там не было. Кроме того, он преподавал 
географию в женской гимназии Калайдович.

Как произошло знакомство графа А. А. Бобринского и молодо-
го выпускника университета Н. В. Богоявленского, нам неизвестно, 
но предполагаем, что случилось это в стенах Общества любителей 
естествознания, антропологии и этнографии, к тому же оба они име-
ли явную склонность к путешествиям. В 1895 г. граф приглашает 
Н. В. Богоявленского в качестве натуралиста в экспедицию, которую 
он организовал на свои средства. Экспедиция должна была отпра-
виться в верховья Амударьи на Памир. Ни тот ни другой ее участник 
никогда не были в Средней Азии, как не было у них и прямых науч-
ных интересов в этом регионе. По представлениям А. Д. Некрасова, 
который ссылается на воспоминания Н. В. Богоявленского, экспеди-
ция первоначально имела так называемый «охотничий» характер, од-
нако фундаментальная подготовка молодого ученого, полученная им в 
университете, позволили превратить ее в научное мероприятие.

Научного отчета об этой экспедиции, если он и был, обнаружить 
не удалось. Считалось также, что неизвестен и маршрут экспедиции, 
однако его удалось выяснить. В ходе этой поездки Н. В. Богоявлен-
ским среди других материалов был собран и небольшой гербарий 
(несколько десятков растений), который затем был передан в Импе-
раторский Ботанический сад. Там он был обработан О. А. Федченко, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев, Д. Худоназаров122

которая опубликовала его в своей работе «Флора Памира»8. Как от-
мечает известный ботаник В. И. Липский, к которому этот гербарий 
поступил первоначально, он при подготовке к публикации своей ра-
боты «Флора Средней Азии»9 ввиду некоторых неточностей в обо-
значении растений обратился за уточнениями к собирателю, кото-
рый и сообщил ему свой подробный маршрут 1895 года. Согласно 
опубликованным В. И. Липским сведениям, со слов Н. В. Богоявлен-
ского этот маршрут выглядел следующим образом10:

Месяц Число Маршрут
Апрель 28, 29 Пенджикент

30 Варзи-канда — Артуч
Май 1 Артуч — Куль-и-калон

2 Куль-и-калон
3 Куль-и-калон — Памиан
4 Памиан — Макшеват
5 Макшеват — Пети
6 Пети — Камар
7 Камар — Сангистан
8 Сангистан — Шахристан
9 Шахристан — Ура-Тюбе
10 Ура-Тюбе — Ходжент
11 Ходжент
12 Ходжент — Кокан
13 Кокан

14, 15 Маргелан
16—21 Ош

22 Ош — Ак-джар
23 Ак-джар — Каплан-Куль
24 Каплан-Куль
25 Каплан-куль — Гульча
26 Гульча — Кизыл-курган
27 Кизыл-курган — Кулянка-тугай
28 Кулянка-тугай — Ак-Босога

29—31 Ак-босога
Июнь 1 Ак-босога — Сары-таш (Хатын-арш)

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Граф А. А. Бобринский, Н. В. Богоявленский, А. С. Семенов 123

2 Бар-таш — Бор-тепе
3 Бор-тепе — Кок-Куль
4 Кок-Куль — Кара-Куль

5, 6 Кара-Куль
7 подножие Ак-байтала
8 Ак-Байтал — Рабат №2
9 Рабат №2 — Мазарки
10 Мазарки — Мургаб (Памирский пост)

15 (так. — С. Д.) Мургаб — Ранг-Куль
16 Ранг-Куль
17 Шора-Куль

18, 19 Памирский пост
20 Памирский пост — Кара-су
21 Кара-су — Кур-теке
22 Кур-теке — Машали
23 Машали
24 Машали — перевал Андеманын (подножие)
25 Андеманым (южный склон)
26 Андеманым — Чакмактын-куль
27 Чакмактын-Куль — Бозай Гумбез
28 Байкара (Гиндукуш)
29 Перевал Ионова (Худынгут)
30 Бозай Гумбез

Июль 1—7 Бозай Гумбез (Гиндукуш)
8 Чакмантын-Куль
9 Северная сторона Андеманына
10 Сары-Горум

11—13 озеро Зор-Куль
14 река Памир
15 Кок-белес
16 Булюн-Куль
17 Яшиль-Куль
18 Гурумды
19 Кара-су

20, 21 Мургаб (Памирский пост)
22 Рабат №2
23 Ак-Байтал

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев, Д. Худоназаров124

24 Кара-Куль
25 Кизыл-Куль
26 Сары-таш
27 Ак-босога
28 Уч-тепе
29 Кулянка-тугай

30, 31 Гульча
Август 2 Ош

Время, когда проходила экспедиция графа А. А. Бобринского 
и Н. В. Богоявленского в 1895 г., было достаточно сложным. Как 
описывал позднее Н. В. Богоявленский, «то было время жгучего 
памирского вопроса. Русские только что послали свой отряд войск 
для постоянного пребывания на Памирах (имеются в виду действия 
отрядов под командированием полковника М. Е. Ионова. — С. Д.), 
афганцы только что завоевали, с попущения англичан, ханства, ле-
жащие по Пянджу, и о зверствах при завоевании этих ханств расска-
зывались прямо ужасы. Русские часто приходили в соприкоснове-
ние с афганцами; эти столкновения оканчивались выстрелами, а при 
одном из озер Памирских произошло даже небольшое сражение, 
где сотня русских казаков окружила афганский отряд»11. В данном 
случае имеется в виду сражение русских с афганцами около озера 
Яшиль-Куль. Экспедиция собрала здесь черепа погибших афганских 
солдат, а также материалы по антропологии горных таджиков, ко-
торые в дальнейшем поступили в Московский университет, однако 
так и не были опубликованы собирателем. В озерах и реках Памира 
были собраны также довольно обширные зоологические материалы, 
особенно гидробиологические12. Кроме того, антропологический 
материал был собран экспедицией в Макшеватских пещерах13, куда 
члены ее добрались вместе с известным в Туркестане фотографом и 
коллекционером капитаном Л. С. Барщевским14, причастным к этой 
экспедиции. В этой пещере, как описывается в книге антрополога 
Н. Ю. Зографа «Черепа из Макшеватских пещер», изданной А. А. Бо-
бринским в 1899 г., был обнаружен «священный для местного насе-
ления высохший и сохранившийся лишь наполовину труп, считае-
мый местным населением за труп святого Исаака-Хаджи, и кроме 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Граф А. А. Бобринский, Н. В. Богоявленский, А. С. Семенов 125

этого трупа находятся также и черепа других людей, о которых так-
же существуют небезынтересные предания»15. 

В этой поездке зародилась и в дальнейшем окрепла дружба между 
аристократом графом А. А. Бобринским и выходцем из разночинных 
слоев общества Н. В. Богоявленским. В совместной работе вырабо-
тались принципы систематического отношения как к науке в целом, 
так и к экспедиционной работе, методике сбора, обработки и под-
готовки к печати фундаментальных трудов, которые в дальнейшем 
стали визитной карточкой графа в науке.

В следующем, 1896 г., в том же составе друзья сделали попыт-
ку проведения научной экспедиции в Персии. Попытка эта описа-
на в небольшой статье Н. Н. Фирсова, опубликованной в 1911 г.16 
Цели этой поездки были те же, какие сложились в ходе первой экс-
педиции на Памир, т. е. сбор этнографических и зоологических ма-
териалов. Экспедиция получила поддержку РГО, которое снабдило 
их официальными рекомендациями к российским дипломатическим 
представительствам на Ближнем Востоке, однако обстоятельства не 
позволили успешно ее завершить. Несмотря на столь неудачно за-
кончившееся предприятие, тяга к исследованию этого региона у гра-
фа А. А. Бобринского и Н. В. Богоявленского осталась. Несколько 
позднее, в 1902 г., последнему все же удалось реализовать неболь-
шие средства, пожертвованные на эту труднейшую экспедицию их-
тиологическим отделением Общества акклиматизации животных 
и растений. Об этой поездке мы знаем из воспоминаний А. Д. Некра-
сова, кратких упоминаний самого Н. В. Богоявленского в его более 
поздней статье о путешествии по Нилу в 1907 г.17, из его небольшой 
статьи о жемчужных промыслах в Персидском заливе18, доклада пу-
тешественника в Обществе любителей естествознания, прочитанно-
го им 1 марта 1903 г.19, а также из небольшой книжки Г. Н. Горячки-
на и М. А. Кисловой, написанной по материалам дипломатического 
ведомства20. Из этой экспедиции Н. В. Богоявленский привез «гро-
мадную коллекцию водных животных Персидского залива», кото-
рая в марте 1903 г. демонстрировалась на IX Международной вы-
ставке по гидробиологии, рыбоводству и рыболовству, проходившей 
в Охотничьем клубе в Москве, где получила высокую оценку21.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев, Д. Худоназаров126

В 1898 г. состоялась вторая среднеазиатская экспедиция графа 
А. А. Бобринского и Н. В. Богоявленского. О ней мы имеем доста-
точно полное представление благодаря путевым заметкам и статьям 
ее участников. По рекомендации известного востоковеда и исследо-
вателя русского фольклора В. Ф. Миллера к уже проверенной компа-
нии присоединился молодой востоковед Александр Александрович 
Семенов (1873—1958), тогда еще студент Лазаревского института 
восточных языков, ученик самого В. Ф. Миллера, а также академика 
Ф. Е. Корша и Н. Н. Харузина. Впоследствии А. А. Семенов стал 
видным отечественным ориенталистом, академиком АН Таджик-
ской ССР, членом-корреспондентом АН Узбекской ССР, директором 
Института истории, археологии и этнографии АН Таджикистана22. 
Этот молодой человек, владевший арабским, персидским и турец-
ким языками, стал, по-видимому, основным лицом этой экспедиции, 
повлиявшим на ее научные результаты23.

К тому времени А. А. Семенов, несмотря на свою молодость, во 
время обучения в Лазаревском институте совершил уже несколько 
поездок на Восток. Так, он побывал в Азербайджане, в Дербенте жил 
в персидской семье. В 1897 г. он впервые путешествовал по Средней 
Азии. Как он писал об этой поездке, «знания, данные мне Лазарев-
ским институтом, были настолько достаточны, что в 1897 г., не имея 
при себе не только никаких бумаг, но даже без паспорта в кармане, 
перерезал всю Среднюю Азию, побывав в кочевьях туркмен и около 
месяца прожив в сердце страны, в Бухаре»24.

В 1898 г. Бобринской, Богоявленский и Семенов «были коман-
дированы Императорским Московским обществом любителей есте-
ствознания, антропологии и этнографии. Пребывание названных лиц 
(т. е. наших экскурсантов. — С. Д.) в тех местах продолжалось поч-
ти четыре месяца, за это время были посещены и исследованы бо-
лее или менее обстоятельно Зарафшанские горы, Каратегин, Дарваз 
и часть равнинной Бухары, пограничной с Афганистаном»25. Разде-
ление труда членов экспедиции было таково: А. А. Бобринской взял 
на себя изучение внешнего быта, преимущественно его орнамента, 
А. А. Семенов поставил себе задачей изучение языка и фольклора 
народонаселения, на Н. В. Богоявленском же лежала задача изучения 
горцев в антропологическом отношении, собирание зоологического 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Граф А. А. Бобринский, Н. В. Богоявленский, А. С. Семенов 127

материала, фотографирование, а также метеорологические и геогра-
фические наблюдения26.

Н. В. Богоявленский, будучи хорошим фотографом, много снима-
ет. Часть этих фотографий публикуются в трудах участников экспе-
диции, на некоторых из них стоит подпись «Фотография П. П. Павло-
ва» — по имени мастерской фотографа, где производилась обработка 
пластинок-негативов. В начале 1970-х годов фотографическая кол-
лекции Н. В. Богоявленского, в том числе его более поздние фото-
графии, сделанные в ходе последующей поездки на Памир, были 
переданы в фонды Института этнографии и антропологии АН СССР 
в Москве.

В 1898 г. экспедицию сопровождал проводник Якуб Измаилджа-
нов27. По всей вероятности, его, своего, можно сказать, старого дру-
га, рекомендовал Бобринскому и Богоявленскому Л. С. Барщевский. 
Возможно, он был в составе экспедиции еще в 1895 г., так как к ней 
был причастен и сам Л. С. Барщевский.

Якуб Измаилджанов был весьма примечательной во всех отноше-
ниях фигурой, являя собой тип проводника по Памиру того времени. 
В. И. Липский, которого он также сопровождал в его экспедициях по 
бухарским владениям в 1897 (в этой поездке участвовал также и сам 
Л. С. Барщевский, исполняя, кроме всего прочего, и роль фотографа) 
и 1899 гг., оставил развернутый портрет этого человека.

Происходил Якуб из ирани, т. е. персов, был, соответственно, 
шиитом. По сведениям, сообщенным, вероятно, В. И. Липскому 
Л. С. Барщевским, отец его до завоевания Самаркандской области 
русскими войсками, был начальником в Ката-кургане, где у него 
было кое-какое имущество. Испугавшись приближения русских во-
йск28, многие местные жители бежали, оставив все на произвол судь-
бы. В их числе был и отец Якуба. Когда гроза прошла и все оказалось 
не так уж страшно, то возвращаться на старые места было уже позд-
но, там все уже было разграблено, причем не русскими, а своими 
же. Семья переселилась в Самарканд. Там Якуб, тогда еще почти 
мальчик, познакомился с капитаном Барщевским, понравился ему. 
Тот выучил его русскому языку, брал в свои путешествия, сделал его 
своим доверенным лицом. В результате, как пишет о Якубе Липский, 
«из него выработался тип столь редкого еще (или, точнее, единствен-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев, Д. Худоназаров128

ного в своем роде) проводника в Средней Азии. Грамоты он не знал; 
главные средства к существованию заключались в небольшом куске 
земли; но в течение целого ряда лет, путешествуя в качестве пере-
водчика и проводника то с Л. С. Барщевским, то с другими людьми, 
вознаграждавшими иногда его услуги щедро, он находил в этом по-
рядочное подспорье. К путешествиям он настолько пристрастился, 
что они сделались для него потребностью. Когда я (т.е. Липский. — 
С. Д.) путешествовал с ним в последний раз в 1899 г., то он не без 
гордости говорил, что уже 22-й год он не знает, какое лето бывает 
в Самарканде. Он настолько уже привык к разным манипуляциям, 
настолько научился переводить разные наблюдения, что сам рас-
кладывал и приготовлял фотографический аппарат, ставил кипятить 
гипсотермометр, собирал растения, особенно артистически умел 
выкапывать корни и луковицы, собирал насекомых и друг. живот-
ных, действовал геологическим молотком (в геологии он особенно 
чувствовал себя сильным и как только находил ископаемую рако-
вину, сейчас же развивал свою теорию о том, что тут прежде было 
море)29 и т. д. 

В путешествии он был незаменимый человек. Всегда в хорошем 
расположении духа, никогда не отказывающийся от какого угодно 
трудного предприятия, неутомимый в езде и ходьбе, он, благодаря 
также своим многочисленным знакомствам в разных местах, знанию 
бухарцев и вообще умению обходиться с туземцами, был для меня 
сущей находкой, которую я оценил лишь со временем. При всем том 
это был безукоризненно честный и верный человек, как в этом мне 
пришлось убеждаться не раз, служивший верой и правдой по своему 
разумению во всем до мелочей. Кроме своих непосредственных обя-
занностей служить переводчиком, смотреть за людьми и вещами, он 
исполнял обязанности и повара, и буфетчика; приготовлять и пода-
вать чай и прочую еду, хранить и выдавать съестные припасы было 
также его обязанностью. 

Это был ходячий запас. Горький опыт, вынесенный из многих 
путешествий, научил его быть запасливым, а потому как в его вью-
ке, который он постоянно возил на своей лошади, так [и] в много-
численных складках его халатов и обширных карманах, за пазухой 
и других отделениях широкой азиатской одежды, у него всегда были 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Граф А. А. Бобринский, Н. В. Богоявленский, А. С. Семенов 129

особые склады всевозможных нужных вещей и припасов, которые 
в критическую минуту являлись как нельзя более кстати, к особен-
ному торжеству Якуба. Так как он постоянно бывал при нас, то мы 
к тому же почти всегда навьючивали его и научными инструмента-
ми, например анероидом, гипсотермометром, а также папкой для 
растений, молотками и т. п. А потому легко понять, что это бывала за 
фигура. Впрочем, своим научным багажом он никогда не смущался 
и даже импонировал перед туземцами»30.

В 1897 г. Якуб Измаилджанов не смог участвовать в поезд-
ке В. И. Липского, потому что ему представился случай побывать 
в Санкт-Петербурге, где он получил бронзовую медаль за свои труды 
в первой экспедиции В. И. Липского в 1896 г.31

Экспедицию А. А. Бобринского 1898 г. снарядили в Самарканде, 
и в мае она отправилась в Пенджикент. Дальнейший путь пролегал 
через перевал Фан Агба к озеру Искандеркуль, через перевал Мур 
в Каратаг, в Гиссарскую долину, «Оби Гарм, по р. Сурхобу до киш-
лака Дехи-Гуломон — оттуда через перевал Яфуч в долину р. Хин-
гоу, по которой экспедиция дошла до р. Ситарги и перевала того же 
имени, через который перешла 29 июня в долину р. Ванджа, по ко-
торой спустилась до впадения ее в Пяндж. По Пянджу экспедиция 
спустилась до Калаи Хумба, а оттуда через перевал Тальбар перешла 
до долины реки Яхсу, до Куляба»32. Далее Кабадиан, Пата-Гиссар, 
оттуда на пароходе до Чарджуя, где путешественники пересели на 
поезд до Самарканда. За это время им пришлось преодолеть пять 
горных перевалов. Каждый раз надо было подниматься на вершину 
горы с одного склона и, перевалив через нее, спускаться по друго-
му склону. Вершина горы и склоны были заснежены и покрыты ле-
дяной коркой, на пути встречались многочисленные трещины. Это 
тяжелейший труд, если принять во внимание, что у них было много 
вьючного груза, караван состоял из 13-ти человек и 15-ти лошадей.

От экспедиции часто отделялся А. А. Семенов: не желая тратить 
драгоценное время на исследования естественноисторического ха-
рактера, например на исследование ледников, он работал по своему 
плану33.

На юге Вахшской долины путешественники увидели развалины 
городов, напоминающие о когда-то развитой цивилизации. Бобрин-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев, Д. Худоназаров130

ской и его спутники хотели остаться дольше, однако свирепство-
вавшая в этих местах малярия не позволила им задержаться. Боль-
шинство участников экспедиции страдали от припадков болотной 
лихорадки. Путешественники вернулись в Самарканд 14 августа 
1898 г.

Некоторые воспоминания Н. В. Богоявленского нашли отражение 
в его жизнеописании, составленном его другом А. Д. Некрасовым: 
«Эти экспедиции были тогда чрезвычайно тяжелы и представляли 
немалые испытания для нервов. Многое из устных рассказов Н. В. 
исчезло в памяти. Как жаль, что не записывалось все это в то вре-
мя! А сам Н. В. напечатал лишь только статью в “Землеведении”. 
К какому из трех его путешествий на Памиры относятся некоторые 
соединившиеся в моей памяти эпизоды, я не знаю. Помню только, 
как Н. В. рассказывал о каком-то горном перевале: едешь верхом на 
лошади по горной тропинке, с одной стороны тропинки каменная 
стена, идущая вверх, с другой стороны — обрыв — обрыв в бездну 
вниз. Сама тропинка наклонена в сторону обрыва и постоянно осы-
пается. Все время думаешь, что полетишь с лошадью вниз, нервы 
напряжены до крайности и так едешь в течение 9 часов. Помню, как 
было приключение на одном из туркестанских озер на плоту, кото-
рый вдруг понесло течением к истоку реки, большим водопадом из-
ливавшейся из озера. Местные жители, старавшиеся всеми силами 
грести к берегу, уже отчаялись и, бросив весла, стали призывать Ал-
лаха, когда благодаря случайному направлению течения плот подви-
нулся сам к берегу, так что Николай Васильевич и спутники смогли 
спастись. Помню рассказ о том, как, для того чтобы заставить мо-
лодых парней таджиков позволить снять с них фотографии и про-
извести измерения, Н. В. раздавал первым, кто позировал ему, бусы 
и другие украшения и как местные девушки посылали сами своих 
возлюбленных, чтобы получить и на свою долю»34.

Статья Н. В. Богоявленского в журнале «Землеведение» изобилу-
ет множеством этнографических зарисовок. Например, он отмечает, 
«что население долин Хингоу и Ванджа называет себя таджиками. 
Подчинившись Бухаре, оно приняло также и бухарскую культуру. 
Если посмотреть на горца, то он одет так же, как и чистокровный 
уроженец Бухары, — неизменная тюбетейка, халат, обыкновенно из 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Граф А. А. Бобринский, Н. В. Богоявленский, А. С. Семенов 131

русского ситца, пояс, нижнее белье, длинная рубашка и шаровары 
и горные сапоги. Но при этом внешнем сходстве у горца названных 
долин осталось одно, что он свято хранит как пережиток, может 
быть, весьма отдаленный, но во всяком случае своей, собственной 
культуры. Это орнамент на лицевых занавесках, орнамент ориги-
нальный по своей связи с орнаментом русским, состоящим из рас-
шитых петухов и иных птиц; другой орнамент — на чулках. Узоры 
этих чулок свято хранятся в каждой семье и передаются от матери 
к дочери. Любопытно, что в соседнем Каратегине не умеют вязать 
таких чулок и покупают их в Дарвазе». Далее он отмечает, что «в на-
стоящее время горцы — магометане-сунниты, но магометанство не 
наложило на них никакой религиозной нетерпимости. Часто мечети 
их обращаются в гостиницы для проезжающих; так, мы часто поль-
зовались мечетями для своих целей — и когда ночевали, проявляли 
в них фотографические пластинки. Зимой мечети служат туземцам 
вместо клубов. Занесенное снегом и оторванное от всякого сообще-
ния с внешним миром мужское население собирается в мечети, ве-
дет разговоры и иногда затевает игры»35.

На р. Яхсу экспедиция встретила поселения арабов, проживавших 
в кишлаках от Тальбора до Мазах-ходжа. Н. В. Богоявленский опи-
сывает их поселения и жилища. Отмечая, что при распространен-
ности ислама, горцы сохранили свою демонологию, веру в добрых 
и злых духов, приводя любопытные сведения о крашении куриных 
яиц во время больших праздников и катании и битье их, Н. В. Бо-
гоявленский сообщает, что этнографические особенности горцев 
должны быть изложены А. А. Семеновым36.

По материалам этой экспедиции несколько статей написал 
А. А. Семенов37, который за свои труды «Этнографические очерки 
Зарафшанских гор, Каратегина и Дарваза» и «Материалы для изуче-
ния наречия горных таджиков Центральной Азии»38 был удостоен 
золотой медали Общества любителей естествознания, антропологии 
и этнографии, в число членов которого его приняли в 1900 г. Эти 
книги кроме фотографий Н. В. Богоявленского снабжены также ри-
сунками самого А. А. Семенова, который, увлекшись рисованием во 
время учебы в Лазаревском институте, сблизился с кружком моло-
дых художников, группировавшихся вокруг Московского училища 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев, Д. Худоназаров132

живописи, ваяния и зодчества, усердно там занимался и, хотя не стал 
профессиональным художником, прошел хорошую школу рисунка 
и в экспедиции 1898 г. выполнял «по совместительству» и обязан-
ности художника39.

Как пишет А. Д. Некрасов, Н. В. Богоявленский и граф А. А. Бо-
бринской начинают собирать этнографический материал, результа-
том чего стала уникальная в своем роде коллекция вышивки памир-
ских народов40, опубликованная впоследствии в ставшем знаменитым 
альбоме графа, изданном в 1900 г. на его средства41.

Граф А. А. Бобринской издал свой труд под названием «Орнамент 
горных таджиков Дарваза». В. В. Стасов, известный русский кри-
тик и искусствовед, большой знаток орнамента, назвал ее «книгой-
альбомом или атласом». Стасов высоко оценил труд Бобринского 
и выступил в поддержку награждения его золотой медалью Импе-
раторского археологического общества. Стасов подчеркнул, что са-
мая важная часть из собранной Бобринским коллекции в Средней 
Азии — это дарвазские вышивки и вязанье, ранее совершенно неиз-
вестные в Европе и в России и потому имеющие для российской нау-
ки чрезвычайное значение. Особенно он отметил родство русского 
орнамента с орнаментом иранских племен, о котором российской на-
уке было известно лишь по архитектурным памятникам. Многочис-
ленные вышитые и вязаные предметы, собранные графом Бобрин-
ским, и изданная им книга об орнаменте таджиков Дарваза «богато 
восполняют существовавший до сих пор пробел и дают» возмож-
ность дальнейшего изучения этого рода художественного народно-
го творчества. Орнамент таджикский вместе с русским, по мнению 
Стасова, является богатым по характеру и форме и по своему разно-
образию. «Вот этот-то особенный, оригинальный стиль (горных тад-
жиков), имеющий столько сходства и родства со стилем древнейших 
русских вышивок и вязаний, является теперь <…> новым элементом 
для русской науки, русской этнографии, русского народоведения. 
Дело идет <…> о разнообразных элементах и коренных влияниях, 
действовавших в древнейшие времена на образование состава и фи-
зиономии древней культурной Руси»42.

Изделия, опубликованные в книге «Орнамент горных таджиков 
Дарваза», составляли личную коллекцию А. А. Бобринского. В ее 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Граф А. А. Бобринский, Н. В. Богоявленский, А. С. Семенов 133

состав вошли четырнадцать лицевых свадебных занавесок, две го-
ловные женские повязки, тридцать образцов вышивок для ворота 
женской рубахи, шесть образцов хлопчатобумажных тканей, два 
вышитых пояса, два свадебных платка жениха, а также несколько 
пар вязаных чулок джораб. На сопроводительных документах к ли-
цевым занавескам указаны названия селений и мест, где они были 
приобретены — Кеврон, Иштион, Джорф (на р. Пяндж), Тальвар 
(на р. Яхсу), Тавильдара, Калай-Лоджурк, Рога, Арганкун, Иштион 
(на р. Хингоб), Калай-Рохарв (на р. Ванч).

Интересна судьба этой коллекции, которая во многом была ти-
пичной для многих частных коллекций дореволюционной России. 
Еще в 1900 г. А. А. Бобринской предлагал ее Русскому музею43, од-
нако тогда она не была приобретена и до 1917 г. хранилась в его 
доме в Москве. После Октябрьской революции коллекция А. А. Бо-
бринского была конфискована, поступила в Московский музейный 
фонд, откуда в 1927 г. передана в Музей народоведения44, который 
впоследствии стал называться Музеем народов СССР. После Вели-
кой Отечественной войны в 1948 г. коллекции этого музея были пе-
реданы в Ленинград, в Государственный музей этнографии, который 
ныне носит название «Российский этнографический музей». Здесь 
она хранится и поныне.

Следует также отметить, что 1 августа 1917 г. в Совет Этнографи-
ческого отдела Русского музея поступило заявление А. А. Бобрин-
ского о принятии в дар сартовского седла. Постановлением Совета 
от 25 августа 1919 г. дар был принят, и седло зарегистрировали под 
коллекционным номером 3890-145.

Первого декабря 1901 г. Н. В. Богоявленский закончил свою из-
вестную статью об экспедиции 1898 г., из которой мы в основном 
и черпаем информацию о ней46. Некоторую задержку с ее подготов-
кой он объясняет своей болезнью, которая не позволила ему полтора 
года заниматься обработкой собранного материала47. По всей веро-
ятности, имеется в виду малярийная лихорадка, которой, как почти 
все участники экспедиции, он переболел в Средней Азии и которая 
преследовала его в течение всей дальнейшей жизни48.

Последняя поездка графа А. А. Бобринского и Н. В. Богоявлен-
ского на Памир состоялась летом 1901 г. Они побывали в самых 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев, Д. Худоназаров134

верховьях реки Пяндж, откуда берут воды ее притоки Гунд, Шох-
дара, Бартанг, где познакомились с жизнью обитателей Шугнана и 
Рушана, а горцы Вахана и Ишкашима вновь стали предметом спе-
циального этнографического исследования. Об этой экспедиции 
Н. В. Богоявленский оставил краткие заметки, к сожалению, стран-
но обрывающиеся при их публикации на запятой. В них он отметил 
большие изменения, которые произошли в этих местах за те немногие 
годы, когда они побывали здесь в первый раз в 1895 г. «Мы были тогда 
вскоре после этих событий (т. е. столкновений с афганцами в начале 
1890-х годов. — С. Д.), и посещение Памиров считалось делом более 
или менее трудным. В нынешний раз уже на Памирах все изменилось: 
русские посты стояли во многих местах Памиров, даже по западным 
склонам, где находятся отошедшие под власть Бухары, а следователь-
но, и нашу, независимые ранее государства; по всем Памирам ходит 
военная почта. Доступ на Памиры стал благодаря этому необыкновен-
но легок, и только чисто местные климатические условия заставляют 
подумать несколько о более удобном снаряжении»49. 

В своей статье Богоявленский дает краткий очерк климатических 
условий, влияния высокогорного разреженного воздуха на условия 
проживания в этих местах, на причины их малонаселенности, осо-
бенности культуры. Особое внимание его как зоолога привлека-
ли водоемы. Для передвижения по озерам экспедиция специально 
привезла с собой парусиновую лодку. Исследованию подверглись 
о. Зоркуль (или Виктория), открытое в 1830-х годах английским пу-
тешественником Вудом, о. Друм, р. Шахдары, в бассейне которой су-
ществует множество озер, одно из которых особенно заинтересовало 
экспедицию, «так как в нем, по всем рассказам, находились наибо-
лее древние поселения таджикские, [что] заставляло нас отнестись 
к этому озеру с большим волнением»50. Далее исследования велись 
на озерах Яшиль-Куль, Газ-Куль, Шор и Ранг-Куль, соединенных 
между собой небольшой речкой — недалеко от китайской границы. 
Собранные в этих озерах зоологические материалы были «переданы 
г. Алькому в Калькутте»51. Продолжения и итогов этой экспедиции 
мы из этой статьи не узнаем в связи с указанным дефектом.

В том же году совершал свою известную экспедицию по Шугна-
ну биолог и путешественник Б. А. Федченко. В конце июня, нахо-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Граф А. А. Бобринский, Н. В. Богоявленский, А. С. Семенов 135

дясь в кишлаке Казыды, он узнал, что недалеко, в кишлаке Баршоу, 
находится экспедиция графа А. А. Бобринского, в составе которой 
был его хороший знакомый по Московскому университету Н. В. Бо-
гоявленский. Поэтому, несмотря на уже поздний час, все члены экс-
педиции Федченко отправились к ставке графа, где и были любезно 
приняты. Уже поздно вечером, несмотря на уговоры, они двинулись 
по своему маршруту далее и прибыли в дальнейшем в Хорог ранее 
каравана экспедиции Бобринского, которая также туда направля-
лась52.

Во время своих экспедиций в восточные страны Н. В. Богояв-
ленский, бывший страстным коллекционером, собирал самые раз-
ные предметы местного происхождения, в первую очередь образцы 
декоративно-прикладного искусства. Он чрезвычайно интересовал-
ся глиняными изделиями, коллекция которых у него была довольно 
содержательная. По-видимому, в ней были и предметы, происходя-
щие с Памира. Судьба его коллекций нам неизвестна. Собирал он 
и необычные для коллекционирования вещи. Так, у него составилась 
коллекция турецких, персидских и греческих газет, которые, по не-
которым сведениям, он передал в библиотеку Московского универ-
ситета53.

Результатом экспедиции 1901 г. стало открытие в среде памир-
ских народов исмаилитов — разновидности шиитов, распространен-
ной достаточно широко в мусульманском мире.

В это время исследование этого края со стороны российских 
и иностранных исследователей было достаточно интенсивным. 
Здесь проходили географические, геологические, ботанические, 
зоологические экспедиции54. Некоторые из ученых-естественников 
(А. Э. Регель, Д. Л. Иванов и др.) оставили достаточно содержатель-
ные заметки о культуре памирских народов, в том числе шугнанцев. 
Д. Л. Иванов даже составил небольшой шугнанский словарь, кото-
рый исследовал академик К. Г. Залеман и который послужил пово-
дом к его поездке на Памир с целью изучения шугнанского языка55. 
Однако именно третьей экспедиции графа Бобринского принадле-
жит честь открытия исмаилитов Памира.

В 1901 г. в «Трудах Восточной комиссии императорского Мо-
сковского археологического общества» сообщается, что 15 декабря 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев, Д. Худоназаров136

1901 г. граф А. А. Бобринской прочитал «свои дорожные записи, 
сделанные на основании многочисленных бесед с населением Ваха-
на и других местностей Памира, и — как сообщается далее, — графу 
Бобринскому удалось установить, что население этих местностей, 
принимаемое официально за суннитское, есть на самом деле шиит-
ское и притом — секты исмаилййе <…> Граф Бобринский познако-
мил Восточную комиссию с вероучением современных исмаилитов, 
которое и до сих пор мало чем отличается от их вероучения, извест-
ного из истории <…> Доклад графа Бобринского вызвал оживлен-
ные расспросы и обмен мнений между всеми членами Восточной 
комиссии, которые просили графа скорее опубликовать свои мате-
риалы. Вскоре он напечатал часть своего сообщения в Этнографиче-
ском обозрении за 1902 г. и отдельным оттиском»56. Имеется в виду 
его статья «Секта исмаилья в русских и бухарских пределах Средней 
Азии»57. Это была первая в науке статья, посвященная исмаилитам 
Памира. А. А. Семенов в своей рецензии оценил статью о памирских 
исмаилитах Бобринского как «единственную в своем роде». Роль пи-
ров в среде исмаилитских общин, биографические сведения о них 
и указания на места распространения этой секты изложены Бобрин-
ским, побывавшим в Шугнане летом 1901 г., с «большой полнотою, 
а приведенная им европейская библиография по исмаилизму вообще 
делает эту статью весьма ценным пособием для изучения среднеази-
атского исмаилизма», — писал Семенов58.

В 1908 г. была издана последняя и главная книга графа А. А. Бо-
бринского из его среднеазиатского цикла, названная им «Горцы вер-
ховьев Пянджа (ваханцы и ишкашимцы)»59. А. А. Семенов писал 
о «Горцах верховьев Пянджа», что книга во многом «выигрывает 
от того, что проникнута теплым отношением автора к описываемой 
им народности, горцам-таджикам, волею судьбы и разнообразных 
исторических перипетий занесенных в эти суровые страны с заоб-
лачными высями и ослепительным на них сиянием вечных снегов 
и льдов»60. На последней странице этой книги графа сообщается 
о скором выходе книги Н. В. Богоявленского «Горцы верховьев Аму-
Дарьи, антропологический очерк, Х фот. Москва, 1909». Вероятно, 
она только готовилась к печати, но не была издана. Мы не смогли 
найти эту книгу ни в библиотеках, ни в архивах.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Граф А. А. Бобринский, Н. В. Богоявленский, А. С. Семенов 137

Полевые материалы по антропологии, а их было большое коли-
чество, не были своевременно обработаны в силу занятости Бого-
явленского своей основной профессией. Из этого следует, что граф 
Бобринской готов был ее издать, однако обстоятельства не позво-
лили Богоявленскому закончить работу. После его смерти в 1930 г. 
большая часть его антропологических рукописей была потеряна. 
Оставшиеся материалы И. В. Богоявленская, вдова ученого61, пере-
дала Научно-исследовательскому институту антропологии МГУ. 
В 1935 г. НИИ антропологии предоставил В. В. Гинзбургу62 воз-
можность обработать эти материалы63. В его статье сообщается, что 
часть материалов уже была подготовлена к печати, поэтому, видимо, 
граф Бобринской в 1908 г. и сообщил о скором выходе книги. Благо-
даря трудам В. В. Гинзбурга64 полевые материалы Богоявленского 
1898—1901 гг. были введены в научный оборот.

Надо также отметить, что в том же 1908 г. в «Этнографическом 
обозрении» в библиографической заметке, по-видимому, анноти-
ровалась еще одна книга под рабочим названием «Некоторые древ-
ности Средней Азии, собранные и обработанные А. А. Семеновым, 
предложены к изданию А. А. Бобринским в виде альбома»65. Судьба 
ее также неясна.

Таким образом, граф А. А. Бобринской, который в это время на-
чал интенсивно заниматься народным искусством Русского Севера, 
в то же время, по всей вероятности, завершая среднеазиатский цикл, 
планировал издать еще две книги. Первая — с антропологическими 
материалами, собранными Богоявленским в трех экспедициях графа, 
а во втором случае издать альбом фотографий из экспедиции 1898 г. 
с археологическими материалами, собранными А. А. Семеновым. 
Увы, оба проекта не реализовались. Семенов в это время исполнял в 
Ташкенте обязанности дипломатического чиновника при Туркестан-
ском генерал-губернаторе и, видимо, был занят службой, а нужно 
было написать новые тексты и переработать старые.

Несмотря на сказанное, сведения по традиционной культуре на-
родов Памира, собранные в ходе экспедиций, снаряженных графом 
А. А. Бобринским, и опубликованные им, а также А. А. Семеновым, 
вошли в золотой фонд отечественной науки и с тех пор считают-
ся классическими трудами, к которым до сих пор обращаются уче-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев, Д. Худоназаров138

ные — ориенталисты и этнографы, работающие в области изучения 
этнографии таджиков и других народов Средней Азии.

Примечания
1 Даже в очень хорошей книге, посвященной участнику второй экспеди-

ции графа А. А. Бобринского А. А. Семенову, авторы, говоря о графе, судя 
по тексту, подразумевают его троюродного брата — «известного археолога 
и этнографа» (Акрамов Н. М., Литвинский Б. А. Александр Александро-
вич Семенов (научно-биографический очерк) (М., 1971), с. 25). В 2011 г. 
в московском издательстве «В. Шевчук» была переиздана книга-альбом 
А. А. Бобринского «Народные русские деревянные изделия: предметы до-
машнего, хозяйственного и отчасти церковного обихода». В вводной статье 
рассказывается об Алексее Александровиче как об авторе, в то время как ав-
торство этого фундаментального труда принадлежит Алексею Алексеевичу 
Бобринскому. Он же на свои средства дважды ее издал в 1911—1914 гг.

2 Расовский Д. Граф А. А. Бобринской. Annales l’Institut Kondakov (Semi-
narium Kondakovianum). IX. (Beograd, 1940), с. 240—244.

3 Рукопись некролога была обнаружена Д. Н. Худоназаровым в числе дру-
гих документов на чердаке одного из домов Бобринских в Сиузи (Тироль, 
Италия), где прошли последние годы жизни графа. Обстоятельства обна-
ружения этих документов см.: Худоназаров Д. Н. В поисках архива графа 
А. А. Бобринского в Южном Тироле. К 150-летию ученого. Вестник архи-
виста, 2, 3 (2011), более подробно см.: http://www.scribd.com/doc/95891655/
Graf-Bobrinskoy-2.

4 Талалай М., Марабини-Цеггелер Б. Русская колония в Мерано (Больца-
но, 1997), с. 106—108.

5 Худоназаров. Граф. Проблемы общей и региональной этнографии 
(к 75-летию А. М. Решетова) (СПб., 2007); он же. Граф А. А. Бобрин-
ской — основоположник изучения духовной культуры таджиков Памира. 
Религиоведение, 3 (2008), с. 175—187; он же. Душа найдет покой… Родина, 
7 (2008), с. 63—67; он же. История одной ошибки в каталоге. Вестник Би-
блиотечной ассамблеи Евразии, 3 (2008), с. 73—78; он же. Справка о фото-
графиях профессора Н. В. Богоявленского. Директору Института этнологии 
и антропологии им. Н. Н. Миклухо-Маклая РАН академику Тишкову В. А. 
(Москва, 4 ноября 2008); он же. В поисках архива графа А. А. Бобринского 
в Южном Тироле. Вестник архивиста, 3 (2011), c. 155—163, 3, с. 223—
234; он же. Тихий благотворитель. Родина, 8 (2011), с. 63—67; Талалай, 
Марабини-Цеггелер, Худоназаров. Граф Бобринской. Долгий путь от Па-
мира до Доломит (Больцано, 2012) (на рус., итал. и нем. яз.).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Граф А. А. Бобринский, Н. В. Богоявленский, А. С. Семенов 139

6 От редакции. Русский зоологический журнал, 10/4 (М., 1930), с. 3—4; 
Н. В. Боговяленский. Некролог. Антропологический журнал, 1 (М., 1932), 
с. 151—152.

7 Некрасов А. Д. Профессор Н. В. Богоявленский. Записки Биологической 
станции Общества любителей естествознания, антропологии и этногра-
фии в Болшеве Московской губернии, 4 (Тверь, 1930), с. 7—17.

8 Федченко О. А. Флора Памира. Собственные исследования 1901 года 
и свод предыдущих (СПб., 1903), с. 14, 21, 44, 84, 90 и др.

9 Липский В. И. Флора Средней Азии, т. е. Русского Туркестана и ханств 
Бухары и Хивы (СПб., 1902—1905).

10 Там же, ч. II (1903), с. 360—362. См. также более краткое изложение 
маршрута, сделанное Богоявленским в докладе на заседании Зоологическо-
го отделения ОЛЕАЭ 5 ноября 1895 г. (Дневник Зоологического отделения 
Общества и Зоологического музея, II/5 (М., 1897), с. 21). Там же приво-
дится краткий обзор собранных экспедицией естественноисторических 
коллекций (с. 21—22).

11 Богоявленский Н. В. На озерах Памира. Дневник отдела ихтиоло-
гии императорского Общества акклиматизации животных и растений, 
II/5—6 (1901), с. 5. О политике России на Памире в этот период см.: Зай-
ченко [З. И.]. Очерк возникновения, последовательного развития и со-
временного положения Памирского вопроса (Ташкент, 1904); Тагеев Б. Л. 
Памирские походы 1892—1895 гг. Десятилетие присоединения Памира 
к России (Варшава, 1902); Халфин Н. А. Борьба за Памир в 1873—1895 
г. Автореф. дис. … к. и. н. (Ташкент, 1945); Искандаров Б. И. Изучение 
Памира в связи с историей сопредельных стран во второй половине XIX 
в. Известия АН Таджикской ССР, 4 (46) (1966), с. 28—39; он же. Англо-
русское разграничение 1872—1873 гг. Вопросы истории Таджикистана 
(Сталинабад, 1961); он же. Восточная Бухара и Памир во второй половине 
XIX в. (Душанбе, 1962); он же. Социально-экономические и политические 
аспекты истории памирских княжеств (Душанбе, 1983); Бокиев О. Б. За-
воевание и присоединение Северного Таджикистана, Памира и горного 
Бадахшана к России (Душанбе, 1994); Харюков Л. Н. Англо-русское сопер-
ничество в Центральной Азии и исмаилизм (М., 1995); Постников А. В. 
Схватка на «Крыше Мира»: политики, разведчики, географы в борьбе за 
Памир в XIX веке (М.а, 2005); он же. «Исторические права» соседних госу-
дарств и география Памира как аргументы в «Большой игре» Британии и 
России (1869—1896 гг.). Acta Slavica Iaponica (Hokkaido, 2000), с. 33—99; 
Пирумшоев Х. Памир в первой половине XIX — начале XX вв. История 
Горно-Бадахшанской автономной области (Душанбе, 2005), с. 282—378; 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев, Д. Худоназаров140

Терехов В. П. Государственная политика России, СССР и Российской Фе-
дерации по отношению к Памиру (вторая половина XIX — начало XX в). 
Автореф. дис. … к. и. н. (М., 2011) и др.

12 Богоявленский. На озерах Памира, с. 9; Некрасов. Указ. соч., с. 13.
13 Макшеватская пещера была посещена еще в 1870 г. А. П. Федченко 

и А. Л. Куном в ходе Искандеркульской экспедиции (Протоколы заседаний 
ИОЛЕАЭ. Известия ИОЛЕАЭ, X/1 (М., 1872), с. 82—83.

14 Барщевский (Борщевский) Лев (Леон) Семенович (20.02.1849 — 
09.03.1910), полковник, действительный член ИРГО, чл.-кор. Московского 
императорского общества испытателей природы, почетный член многих 
русских и зарубежных обществ. Происходил из дворян Киевской губ. Об-
разование получил во Владимирской военной гимназии, Одесском пехот-
ном училище и офицерской стрелковой школе. Из училища вышел в 55-й 
пехотный Подольский полк (1868), в 1876 г. поступил добровольцем в топо-
графическое отделение гарнизона в Самарканде. Полковник (1904). «Тур-
кестанец доброго старого кауфманского типа», «туркестанец-идеалист». 
Занимался востоковедным изучением региона и населения. Прекрасно вла-
дел узбекским языком. Попутно записал много местных легенд. Участво-
вал во многих экспедициях в Туркестане, особенно в Бухарских владениях. 
В частности, кроме упоминаемых в тексте летом 1894 г. участвовал в экс-
педиции доктора И. Л. Яворского в Бухару и Самарканд. Его имя присвоено 
леднику Гиссарского хребта. 

За время службы собрал великолепную коллекцию древностей Самаркан-
да (предметы керамики, исламской торевтики, стекла, терракоты, геммы, 
древние монеты и т. д.). Собирал минералогические и энтомологические 
коллекции. В сер. 1890-х годов основал в Ташкенте частный археологиче-
ский музей. Некоторую часть своих коллекций пожертвовал в разные на-
учные учреждения, а большую, лучшую, часть в 1895 г. предложил вла-
стям Самаркандской области. Однако необходимых средств на ее покупку 
не нашлось, и в 1896 коллекция была продана владельцем французскому 
коммерсанту и коллекционеру Люсьену Манжини. 

Увлекался фотографированием, в 1874 г. освоил секреты фотографии 
у акварелиста и фотографа Николая Осипова. Имел хорошую фотокаме-
ру, которая была ему подарена французским путешественником Надаром. 
Создал одну из лучших для того времени коллекций снимков природы, 
архитектурных памятников, моментов повседневной жизни жителей края. 
В 1895 г. за фотографии о своих путешествиях был награжден золотой ме-
далью на фотовыставке в Париже, а в 1901 г. был удостоен высшей премии 
на фотовыставке в Варшаве. В 1896 г. за отказ перейти в православие его 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Граф А. А. Бобринский, Н. В. Богоявленский, А. С. Семенов 141

перевели в Седльце, откуда он часто выезжал в Ташкент, Самарканд, Сочи. 
В 1904 г. открыл Торговую школу для девочек в Седльцах (ныне Лицей им. 
Королевы Ядвиги), первой директрисой которого стала его дочь Ядвига. 
В 1904—1905 гг. участвовал в русско-японской войне и находился на Даль-
нем Востоке. В 1906 г. вышел в отставку. Трагически погиб 19 марта 1910 г. 
в Честохове и был похоронен на кладбище в Кулях, откуда, после того как 
с его могилы был украден памятник, прах его был перенесен в 1995 г. в се-
мейную усыпальницу на кладбище Повонзки в Варшаве. 

О Л. С. Барщевском см.: Эварницкий Д. И. О коллекции древних вещей 
из Афрасиаба и других мест Средней Азии. Археологические известия и за-
метки, 3 (1895), с. 19—20; Яворский И. Л. Краткий отчет о научной коман-
дировке в Среднюю Азию, исполненной летом 1894 года. I. Поездка в горную 
часть Бухарского ханства и Самаркандскую область (Одесса, 1895), с. 8, 
9; Якубовский Ю. О. Памяти Л. С. Барщевского. Туркестанские ведомости, 
61 (17 (30) марта 1910), с. 2; Лунин Б. В. Из истории русского востокове-
дения и археологии в Туркестане. Туркестанский кружок любителей архео-
логии (1895—1917 гг.) (Ташкент, 1958), с. 41—42; Басханов М. К. Русские 
военные востоковеды до 1917 г.: биобиблиографический словарь (М., 2005), 
с. 28—29; Polscy badacze Siberii (Warszawa, 2008), s. 54—58; Горшенина С. 
Туркестанская коллекция Леона Барщевского: http://svetlana.gorshenina.free.
fr/3RU48_Barshchevskij_coll.pdf. 25 октября 1895 г. Барщевский на заседа-
нии Антропологического отдела ОЛЕАЭ прочел сообщение «Человеческие 
останки в Макшеватских пещерах Самаркандской области», в ходе кото-
рого демонстрировал антропологический материал, обнаруженный там 
(Протоколы заседаний Антропологического отдела. Известия ИОЛЕАЭ, 
XC (М., 1897), с. 491).

15 Зограф Н. Ю. Черепа Макшеватских пещер (М., 1899), с. 1; Зерав-
шанские горы и Верховья Аму-Дарьи. Поездка графа А. А. Бобринскаго 
и Н. В. Богоявленскаго в 1895 г. Вып. 1.

16 Фирсов Н. Н. (Рускин А.). Русские ученые в Персии. Исторический 
вестник, 123 (М., 1911), с. 653—655.

17 Богоявленский. По Нилу (очерк путешествия зимой 1907 года). Есте-
ствознание и география, 1 (М., 1908), с. 48—55.

18 Он же. Жемчужные промыслы на острове Бахраине (предварительное 
сообщение). Дневник отделения ихтиологии императорского Общества 
акклиматизации животных и растений, II/5—6 (1905), с. 35—42.

19 На Персидском заливе [Изложение доклада Н. В. Богоявленского]. Рус-
ские ведомости, 62 (4 марта 1903), с. 3.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев, Д. Худоназаров142

20 Горячкин Г. В., Кислова М. А. Поездка Н. В. Богоявленского в араб-
ские княжества Персидского залива в 1902 г. (М., 1999) (в приложении 
к этой небольшой книге приводятся тексты статей Н. В. Богоявленского 
«Жемчужные промыслы на острове Бахрайне» и «По берегам Персидского 
залива», причем последняя без указания источника). См. также диплома-
тическую переписку по этому вопросу в кн.: Бочаров А. «Ничего так не 
желают, как почаще видеть у себя русских». О плавании русских военных 
кораблей в Персидский залив в начале XX в. Источник. Документы рус-
ской истории, 6 (42) (М., 1999).

21 IX Выставка гидробиологии, рыболовства и аквариумов. Русские ведо-
мости, 82 (24 марта 1903), с. 3.

22 Подробнее о нем см.: Лунин Б. В. А. А. Семенов (Некролог). Советская 
археология, 2 (1959), с. 299—300; Некролог. Проблемы востоковедения, 1 
(1959), с. 240—242; Акрамов Н. М., Литвинский Б. А. Александр Алексан-
дрович Семенов (научно-биографический очерк) (М., 1971); Памяти Алек-
сандра Александровича Семенова (Душанбе, 1980) и др.

23 В этнографических кругах эта экспедиция проходила как экспедиция 
А. А. Семенова (см.: Этнографическое обозрение, III (1898), с. 207).

24 Акрамов, Литвинский. Указ. соч., с. 22—23.
25 Семенов А. А. Материалы для изучения наречия горных таджиков 

Центральной Азии. Грамматический очерк и памятники народного твор-
чества (М., 1900), с. 1.

26 Богоявленский. В верховьях р. Аму-Дарьи (долины р. Хингоу и Ван-
джа). Землеведение, 1—2 (М., 1901), с. 1—2. О ходе экспедиции см. также: 
Семенов. На рубеже Афганистана. 1. В благодатном Хиссаре (путевые 
очерки) (М., 1900); он же. По границам Бухары и Афганистана (путевые 
очерки 1898 г.). Исторический вестник, 87 (СПб., 1902), с. 961—992; 88, 
с. 98—122.

27 Об этом человеке мы находим упоминания в описании третьей экспе-
диции В. И. Липского в горную часть Бухарского ханства: Липский. Горная 
Бухара: результаты трехлетних путешествий в Среднюю Азию в 1896, 
1897 и 1899 годах (СПб., 1905), с. 564, 565, 650, пр. 1. О нем же упоминает 
и А. А. Семенов в своих записках.

28 Самарканд был взят 2 мая 1868 г.
29 Помогал собирать естественноисторические коллекции он и во время 

экспедиции 1898 г. — после нее Богоявленский сдал в Геологический каби-
нет Московского университета несколько горных пород и коллекций иско-
паемых, собранных Якубом в районе Гиссарского хребта (Отчет о состоя-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Граф А. А. Бобринский, Н. В. Богоявленский, А. С. Семенов 143

нии и действиях императорского Московского университета за 1898 год 
(М.а, 1900), с. 167).

30 Липский. Горная Бухара… Ч. 1: Гиссарская экспедиция 1896 г. (1902), 
с. 22—24.

31 Там же. Ч. II: Гиссар. Хребет Петра Великого. Алай, с. 322.
32 Богоявленский. В верховьях р. Аму-Дарьи, с. 1.
33 Там же, с. 14.
34 Некрасов. Указ. соч., с. 14.
35 Богоявленский. В верховьях р. Аму-Дарьи, с. 19.
36 Там же, с. 21.
37 Семенов. Отношение к детям у горных таджиков. Этнографическое 

обозрение, XLII/3 (М., 1899), с. 99—107; он же. Из области религиозных 
верований горных таджиков. Там же, 47/4 (1900), с. 81—88.

38 Он же. Этнографические очерки Зарафшанских гор, Каратегина 
и Дарваза (М., 1903); он же. Материалы для изучения наречия горных тад-
жиков Центральной Азии. Грамматический очерк и памятники народного 
творчества (М., 1900—1901). Этот труд стал так называемой «диссертаци-
ей», по сути дипломной работой А. А. Семенова по окончании Лазаревско-
го института.

39 Акрамов, Литвинский. Указ. соч., с. 29.
40 Некрасов. Указ. соч., с. 13.
41 Бобринской А. А. Орнамент горных таджиков Дарваза (нагорная Бу-

хара) (М., 1900).
42 В. В. Стасов. Отзыв о книге А. А. Бобринского «Орнамент горных тад-

жиков Дарваза». Записки Восточного отделения Русского археологическо-
го общества, 14/1 (1902).

43 Ведомственный архив Государственного Русского музея, ф. РГМ (1), 
оп. 1, ед. хр. 130. Переписка по Этнографическому отделу. 1900 г.

44 Архив Российского этнографического музея, ф. 5, оп. 4, ед. хр. 233 
(с описью коллекции).

45 Книга поступлений Этнографического отдела, III, с. 298.
46 Богоявленский. В верховьях р. Аму-Дарьи.
47 Там же, с. 2.
48 Некрасов. Указ. соч., с. 14.
49 Богоявленский. На озерах Памира, с. 5—10.
50 Там же, с. 9.
51 Там же, с. 10.
52 Федченко Б. А. Шугнан. Географические и ботанические результаты пу-

тешествий в 1901 и 1904 г. Труды Императорского Санкт-Петербургского 
Ботанического сада, XXX/1 (СПб., 1909), с. 26—27.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



С. В. Дмитриев, Д. Худоназаров144

53 Там же.
54 См., напр., обзор материалов по экспедициям в этот регион в книге: 

Липский. Флора Средней Азии; Хайтун Д. Е., Шибаева Ю. А. Вклад рус-
ских ученых в изучение археологии, этнографии и истории Памира (крат-
кий очерк). Ученые Записки Таджикского госуниверситета, VII (Сталина-
бад, 1955), с. 47—66; Агаханянц О. А. Между Гиндукушем и Тянь-Шанем: 
История изучения природы Памира (Душанбе, 1962); Акрамов. Русские 
исследователи и их вклад в изучение истории, археологии и этнографии на-
родов Памира и Припамирья. Автореф. дис. ... д. и. н. (Душанбе; М., 1975); 
Баратов Р. Б. Геологическое изучение и картографирование Таджикистана 
(М., 1983); Рахматова З. Ю. Вклад русских ученых в формирование и разви-
тие естественных наук Таджикистана во второй половине XIX — начале 
XX вв. Автореф. дис. … к. и. н. (Душанбе, 2009); Алиева Р. Р. Вклад русских 
путешественников и ученых в изучение истории, этнографии, экономики и 
политического строя таджикского народа. Вестник Оренбургского государ-
ственного университета, 2 (февраль, 2009), с. 43—47; Самиев А. М. Гео-
графические исследования Памира в конце XIX — первой половине XX вв. 
и их значение для развития науки и экономики современного Таджикиста-
на. Автореф. дис. … к. и. н. (Душанбе, 2010); Пирумшоев М. Х. Памир 
в русской историографии второй половины XIX — начала XX вв. Автореф. 
дис. … к. и. н. (Душанбе, 2011) и др.

55 Залеман К. Г. Шугнанский словарь Д. Л. Иванова. Восточные заметки 
(СПб., 1895), с. 269—320; он же. Отчет о поездке в Среднюю Азию в 1897 г. 
Известия Академии наук, 8/1 (1898), с. VI—XVI.

56 Бобринской. Дорожные записи, сделанные во время путешествия по 
Памиру. Древности Восточные. Труды Восточной комиссии император-
ского Московского археологического общества, 2/3 (М., 1903), с. 218—222.

57 Он же. Секта исмаилья в русских и бухарских пределах Средней Азии. 
Географическое распространение и организация. Этнографическое обозре-
ние, LIII/2 (М., 1902).

58 Мир ислама, под редакцией проф. В. В. Бартольда (СПб., 1912), 1/4, 
с. 526.

59 [Бобринской]. Горцы верховьев Пянджа (ваханцы и ишкашимцы). Очер-
ки быта по путевым заметкам гр. А. А. Бобринского (М., 1908).

60 Этнографическое обозрение, I (М., 1909), с. 99—101.
61 Богоявленская Инна Владимировна (1884—1968), жена профессора 

Н. В. Богоявленского, урожденная Сенявина, из рода прославленного рус-
ского адмирала, а ее мать — из рода Рербергов.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Граф А. А. Бобринский, Н. В. Богоявленский, А. С. Семенов 145

62 Вульф Вениаминович Гинзбург (1904—1968) — анатом и антрополог. 
Преподаватель анатомии в Военно-медицинской академии (1937—1959). 
Работал в Институте этнографии и Ленинградском университете (1938—
1941). Профессор (1949). Научные труды посвящены методам расового 
анализа, соотношения расы и конституции. Один из основоположников эт-
нической антропологии в СССР.

63 Гинзбург В. В. Антропологический состав населения Западного Па-
мира: по материалам Н. В. Богоявленского. Антропологический журнал, 1 
(1937), с. 93.

64 Он же. Горные таджики: материалы по антропологии таджиков Ка-
ратегина и Дарваза (М.; Л., 1937).

65 Этнографическое обозрение, III (М., 1909), с. 200. Хроника.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. К. Алексеев

к иСТории обраЗования ПамирСкого оТряда

В истории пограничной охраны отряд полковника Ио-
нова незаслуженно мало известен. <…> А между тем 
отряд Ионова — «летучий» русский Памирский отряд, 
как называли его англичане — бесспорно, заслужива-
ет большего. Ведь именно отряд Ионова — горстка 
русских солдат <…> очистил Памир <…> и вынудил 
английских дипломатов признать границы на Памире 
такими, какие они существуют сегодня.

Генерал-майор В. Лапин1

В последнее время изучение пограничных регионов (фронтира) 
приобретает необычайную актуальность. Фронтир, возникший в силу 
природных или политических причин, помимо разграничения зон 
служит важным элементом взаимовлияния различных политических, 
культурных и экономических традиций. В этом контексте зона фрон-
тира представляет особый интерес для историко-этнографического 
исследования. Ярким примером такого объединения различных тра-
диций и культур, оказавшим существенное влияние не только на 
политическую, но и на повседневную жизнь населения, стал погра-
ничный отряд, основанный генералом М. Е. Ионовым для оконча-
тельного утверждения Памира в составе Российской империи. Па-
мирский отряд возник в ходе одного из эпизодов англо-британского 
противостояния в Азии, с легкой руки одного из ее участников капи-
тана А. Конолли (1807—1842) названного Большой Игрой (The Great 
Game). С исчезновением Российской и Британской империй Боль-
шая Игра не закончилась, а последовательно вступала в новые фазы, 
в которых принимали участие новые игроки. Данное обстоятельство 
требует более пристального отношения к предыдущему историче-
скому опыту.

Конкуренция в Азии между великими державами XIX в. была 
обусловлена теми же причинами, что и противостояние нынешне-
го времени. Как справедливо замечает академик В. С. Мясников, 
«главным призом в этой игре была <…> возможность контроля над 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К истории образования Памирского отряда 147

обширнейшими рынками сбыта и источниками сырья в глубинных 
районах евразийского материка»2. Активные экономические про-
граммы как крупных акторов мировой политики, так и региональ-
ных держав, проводимые в Таджикистане и других государствах 
Центральной Азии, также подтверждают эту точку зрения3.

Актуальность данной проблематики вызвала к жизни целый 
ряд работ отечественных и зарубежных исследователей, в которых 
рассматриваются различные аспекты политической, этнической и 
социально-экономической истории Памира. Кроме того, усилиями 
ориенталистов в последнее время в научный оборот вводятся новые 
архивные материалы. Как в России, так и за ее пределами успешно 
защищен ряд диссертаций, в той или иной степени затрагивающий 
историю Памирского отряда4.

Статья не преследует цели подробного рассмотрения историо-
графии и источниковедения вопроса, но, как нам представляется, 
для описания заявленного сюжета нужно остановиться на наиболее 
значимых, с нашей точки зрения, исследованиях. Прежде всего не-
обходимо отметить известную монографию в документах (именно 
так определен жанр работы ее автором) А. В. Постникова5, который 
подробно рассматривает историю английского и русского изучения 
Памира и различных сюжетов «старой» Большой Игры. Кроме того, 
большой интерес представляют работы Н. А. Халфина6, В. Г. Коргу-
на7, А. Шохуморова8, Б. И. Искандарова9, Н. А. Кислякова10. Обстоя-
тельностью отличается исследование М. Пирумшоева, посвященное 
изучению Памира в российской историографии. Отдельное внима-
ние в данной работе уделено походу М. Е. Ионова на Западный Па-
мир11. Из зарубежных исследований необходимо указать на работы 
П. Хопкирка12.

Из источников прежде всего следует упомянуть воспоминания 
самих участников военных операций на Памире и офицеров Памир-
ского отряда. Описание Памирских походов 1892—1895 гг. оставил 
их участник Б. Л. Тагеев (Рустам-бек)13. Значительный пласт источ-
ников составляют данные фондов РГВИА, в которых представлена 
как военная документация (приказы, распоряжения, донесения, от-
четы, сводки), так и труды офицеров Памирского отряда. Эти ма-
териалы стали появляться с самого начала существования отряда. 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. К. Алексеев148

Многие из этих документов хранятся ныне в Архиве востоковедов 
собрания Института восточных рукописей РАН (Санкт-Петербург). 
К их числу принадлежит фонд начальника отряда в 1902—1903 гг., 
известного военного востоковеда А. Е. Снесарева (1865—1937)14. 
Помимо сведений самого Снесарева архив содержит ряд работ на-
чальника Лангарского и Ишкошимского постов штабс-капитана 
О. Б. Тумановича15 и т. д.

Положение на Памире накануне его вхождения в состав россии

Еще в марте 1876 г. небольшой отряд генерала М. Д. Скобе-
лева (1843—1882), в составе которого были ученые-натуралисты 
и геогра фы, вступил на северный Памир с целью уточнения гра-
ниц покоренного русскими Кокандского ханства. В соответствии 
с русско-британскими соглашениями 1873 г. Памир признавался 
российской территорией, и отряд Скобелева покинул Припамирье, 
сочтя необходимым лишний раз не раздражать британские власти 
и афганцев16. В том же году Скобелев совершил экспедицию к преде-
лам Кашгара, видимо, для сбора информации к будущей экспедиции 
генерала А. Н. Куропаткина (1848—1925) в Йеттишахар17.

Великобритания отнеслась к появлению русских войск со всей 
серьезностью. Собственно, британские власти всегда считали, что 
русские стремятся выйти в Индию, а Памир представляет для них 
кратчайший путь к владениям британской короны. Таким образом, 
они внимательно следили за тем, что происходит у их владений, бо-
лее того, они значительно раньше русских начали всестороннее изу-
чение Памира, отправляя на его территорию своих подготовленных 
агентов (т. н. «пундитов»).

В сознании британского политического эстеблишмента проч-
но укоренился исторический эпизод организации похода в Индию 
Павлом I (правил 1796—1801), который отправил в поход атамана 
М. И. Платова (1753—1818) с донскими казаками, и только гибель 
Павла в ходе дворцового заговора остановила это предприятие. Еще 
ранее Петр I (правил 1689—1725) планировал завоевание Бухарско-
го эмирата и Хивинского ханства с целью найти «золотые россыпи» 
и восстановить путь в Индию. Более того, британские политические 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К истории образования Памирского отряда 149

круги, выступавшие за жесткие отношения с Россией, искали «лю-
бые доводы в пользу того, чтобы дезавуировать» соглашения 1872—
1873 гг.18

Великобритания, уже потерпевшая два военных поражения в Аф-
ганистане, но добившаяся от афганского эмира права контролиро-
вать его внешнюю политику и вытеснившая русских из этой страны, 
избегала прямого военного столкновения с русскими войсками, но 
всячески подталкивала тогдашнего правителя ‘Абд ар-Рахман-хана 
к завоеванию Памира (Бадахшана). Осенью 1883 г. отряды ‘Абд ар-
Рахмана-хана захватили области Западного Памира: Шугнан, Ру-
шан, Вахан19. Для памирцев наступила эпоха, которая в их народной 
памяти живет до настоящего времени: страшные годы «афганского 
сапога». Поскольку официальным толком эмирата был ханафитский 
мазхаб, бадахшанцы-исма‘илиты мусульманами не считались, и в их 
отношении можно было предпринимать любые действия, вплоть 
до убийства20. В 1889 г. афганцы вновь предприняли экспедицию 
в Западный Памир, носившую откровенно карательный характер21. 
Российское правительство отправило дипломатическую ноту бри-
танскому правительству с «представлением о побуждении Эмира 
отозвать из помянутых двух областей, как назначенного туда Бадах-
шанским Ханом наместника, так и состоявший при нем афганский 
гарнизон»22.

Не менее тяжелым было положение в восточных областях Пами-
ра, которые с 1884 г. были заняты войсками китайской династии Цин 
(правила 1644—1911). Китайские пикеты доходили до центральных 
областей Памира23. В этих условиях англичане были близки к своей 
цели: руками афганцев и китайцев закрыть России дорогу в Бадах-
шан и Индию24. На Памире все чаще стали появляться британские 
разведчики и эмиссары, которые вели активную работу по сбору ин-
формации о крае и движении русских войск. Кроме того, в 1890 г. 
британские власти начали строительство дороги Шринагар-Гильгит, 
которая могла служить для переброски британских войск к Памиру 
с южного направления.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. К. Алексеев150

Экспедиции м. е. ионова и вхождение Памира  
в состав российской империи

Дабы не допустить вытеснения России из Восточного Памира 
и обозначить свое присутствие, туркестанский генерал-губернатор 
барон А. Б. Вревский (1834—1910) приказал командиру 2-го линейно-
го туркестанского батальона полковнику М. Е. Ионову (1846—1919?) 
произвести рекогносцировку Памира (или Памиров, как тогда име-
новался этот край в русских официальных документах). Отряд Ио-
нова состоял из 123 охотников нескольких туркестанских линейных 
батальонов (2-го, 7-го, 15-го, 16-го и 18-го) и 6-го Оренбургского ка-
зачьего полка (в его отряде состояло 80 нижних чинов из Туркестан-
ских батальонов, 33 казака, 8 офицеров, врач и топограф)25. 10 июля 
1891 г. полковник Ионов достиг Памира. Пограничную линию 
и свой маршрут Ионов обозначал надписями на камнях: «полковник 
Ионов. 1891». Далее Ионов без согласования с начальством перешел 
через Гиндукуш и примерно на 100 км углубился во владения Бри-
танской Индии. Пройдя по британским владениям, Ионов вышел на 
Памир с юга, по мере следования выдворяя за российские пределы 
британских разведчиков и китайские пикеты26. В частности, им был 
выслан известный впоследствии британский разведчик-ориенталист 
сэр Фрэнсис Янгхазбенд (1863—1942) и выдворен китайский пикет 
у оз. Яшилкуль. Отрядом Ионова были произведены топографиче-
ские съемки и сформированы карты (всего три документа, по мате-
риалам которых в 1892 г. была издана «Карта Памира» (составлена 
и литографирована при Туркестанском Военно-топографическом от-
деле). Возможно, что решительные действия отряда Ионова спрово-
цировали тогдашнего правителя Кундуза (Хунзы) просить русского 
подданства, что наносило еще один удар по престижу Великобрита-
нии и афганского эмира27.

К более активным действиям русские власти перешли в следую-
щем году. После возвращения из Петербурга по результатам Осо-
бого совещания по «Памирскому вопросу» (15—29 апреля 1892) 
полковнику Ионову было поручено сформировать пограничный от-
ряд и, установив серию постов, окончательно закрепить за Россией 
Памир (точное описание задания выглядело следующим образом: 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К истории образования Памирского отряда 151

«Охранять спокойствие и безопасность в районе Алайской долины, 
в окрестностях оз. Каракуль и в местности перед точно определен-
ной границей с Китаем до Узбеля. В районе, прилегающем к Мурга-
бу, Рангкулю и Кудару, отряд должен был стараться мирными сред-
ствами достигнуть очищения края от китайских постов и афганских 
разъездов <…> от окрестностей Мургаба до хребта Кух-и Баланд, 
отряду Ионова предстояло ограничиться простым наблюдением, из-
бегая движения к Гиндукушским проходам, и лишь следить, чтобы 
и другие противники не утверждались в этой части края»28).

Отряд Ионова был значительно многочисленнее его первой экс-
педиции: 2-ой Туркестанский линейный батальон, усиленный охот-
ничьими командами шести других батальонов Ферганской долины, 
три сотни 6-го Оренбургского казачьего полка, два взвода Турке-
станской конной горной батареи. Общая численность отряда соста-
вила 53 офицера и 902 нижних чина29. 30 июня 1892 г. отряд Ионова 
разбил лагерь на р. Мургаб, откуда были посланы разведыватель-
ные партии. Поход 1892 г. детально описан одним из его участников 
подпоручиком Б. Л. Тагеевым (более известным под псевдонимом 
Рустам-бек)30.

Дорог не было, движение было крайне сложным, вследствие боль-
шого падежа вьючных животных была утрачена значительная часть 
боеприпасов и продовольствия. Однако, несмотря на все сложности, 
цели похода были достигнуты: около оз. Яшилькуль был разгромлен 
обосновавшийся там афганский пост, отряд капитана А. Г. Скерского 
дошел до крайнего предела Памира — урочища Ак-Таш, откуда вы-
дворил обосновавшийся там китайский пикет. Таким образом, была 
установлена русская граница по Восточному Памиру. Она доходила 
до Сарыкольского хребта, т. е. до пределов бывших Кокандских вла-
дений. В 1893 г. под руководством капитана А. Г. Серебренникова на 
месте впадения р. Акбатал в р. Мургаб было возведено стационар-
ное пограничное укрепление — Шаджанский пост, ставший времен-
ным штабом Памирского отряда31. С окончания строительства поста 
(01.10.1893 г.) можно вести отсчет регулярной русской пограничной 
охране этого региона.

Однако еще 16 ноября 1892 г. в рапорте командующего войсками 
Туркестанского генерал-губернаторства отмечались результаты дей-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. К. Алексеев152

ствий Ионова и его отряда: 1) китайские войска со всем снаряжени-
ем отошли за Сарыкольский хребет и более не стремятся вернуться; 
2) постоянный китайский пикет у Ак-Таша разрушен, а его гарни-
зон выдворен; 3) афганский пост у Яшилкуля разгромлен; 4) орга-
низовано регулярное русское управление над местным населением; 
5) выработаны планы занятия Северного Памира небольшим кон-
тингентом войск. Была учреждена должность заведующего памир-
ским населением, которую занял военный ориенталист подполков-
ник Б. Л. Громбчевский (1855—1926)32.

Важным результатом второго похода Ионова стало мирное раз-
граничение на Памире между Россией и Китаем, а к концу 1892 г. 
эмир Афганистана также отказался от своих притязаний на Памир, 
возникших в ходе успешного для афганцев возвращения под свое 
господство памирских территорий 1889 г.

Несмотря на очевидные успехи в восточном Памире и отказ 
Афганистана от притязаний на Памир, западные области края еще 
страдали от периодических набегов афганцев. Необходимы были 
решительные действия, однако единой позиции по т. н. «Памирско-
му вопросу» не было даже на самом высоком уровне. Так, министр 
иностранных дел востоковед барон Н. К. де Гирс (1820—1895), сто-
ронник осторожной линии в отношениях с западными державами, 
выступал против движения в Западный Памир, опасаясь ухудше-
ния отношений с европейскими странами. Однако жесткая позиция 
А. Б. Вревского сделала поход русских войск на запад края возмож-
ным. В 1893 г. штабс-капитан С. П. Ванновский с небольшим отря-
дом произвел разведку в Рушане и Бартанге, где вынудил отступить 
численно превосходящий отряд афганцев, а уже в следующем году 
был подготовлен поход основных сил. Продвижение осуществлялось 
тремя отрядами, во главе которых стояли генерал-майор М. Е. Ио-
нов, подполковник Н. Н. Юденич и капитан А. Г. Скерский. 28 июля 
1894 г. отряд Скерского, двигаясь по Шах-даре, столкнулся с отрядом 
афганцев, сопротивление встретил и Юденич, отряд которого шел по 
Гунту. Все атаки афганцев обоими отрядами были отбиты, а когда 
противник получил известие о подходе основных сил, то поспешил 
отойти на свою сторону33. Более на всем протяжении существования 
имперской границы афганцы не переходили через Пяндж. 23 августа 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К истории образования Памирского отряда 153

1894 г. отряды Ионова, Юденича и Скерского соединились в кишла-
ке Хорог, который впоследствии стал главным городом края и рези-
денцией пограничного начальника. Эта дата считается окончатель-
ным присоединением Западного Памира к Российской империи.

Прибытие Памирского отряда, которое для местного населения 
означало избавление от афганского владычества, было встречено 
с большой радостью. Надо сказать, что памирцы оказывали рус-
ским самую разнообразную помощь, причем как простолюдины, так 
и знать. Минг-баши (тысяцкий) Шах-дары Азиз-хан лично встретил 
отряд генерала М. Е. Ионова и провел его в обход афганских постов. 
Он же помог отряду Ионова с продовольствием и фуражом.

Прибытие русских было столь ярким событием, что до настояще-
го времени народная память хранит некоторые сюжеты этого време-
ни. Русский отряд крайне нуждался в продуктах питания, поскольку 
обоз был фактически утрачен за время похода, тогда Азиз-хан при-
казал на летовке (аол) поблизости от своей резиденции в селении 
Синдиф собрать весь имевшийся в его распоряжении скот. Приказав 
двум своим нукерам растянуть веревку посередине стада, он предо-
ставил русским офицерам выбирать, какую половину они заберут 
себе, а какую оставят хозяину. В резиденции (тупхона) Азиз-хана 
было объявлено и о переходе жителей Западного Памира в россий-
ское подданство34. Встал вопрос об уточнении границы, для чего 
была сформирована совместная русско-британская комиссия. Дипло-
маты закончили свою работу 27 февраля 1895 г., когда был подписан 
договор о размежевании. Необходимо было произвести демаркацию 
на месте, что и сделала команда под руководством генерала Повало-
Швейковского35.

Первоначально управление новым краем было возложено на 
начальника Памирского отряда, он, в свою очередь, подчинялся 
начальнику войск Ферганской области. В 1895 г. в рамках выпол-
нения русско-британских соглашений Николай II (правил 1894—
1917) передал ряд Бадахшанских областей под управление Бухар-
ского эмирата36. Данный шаг негативно сказался на развитии края, 
вследствие чего по многочисленным просьбам местного населения, 
а также в силу обострения международной обстановки на Памире 
снова было введено прямое правление начальника Памирского от-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. К. Алексеев154

ряда, однако еще до этого важного шага, окончательно утвердивше-
го присутствие России на Памире, начальники пограничного отряда 
и пограничных постов (Ишкашимского, Лангарского, Шаджанского 
и др.) играли важную роль в политической, экономической и куль-
турной жизни местного населения.

В заключение хотелось бы выразить огромную признательность 
коллегам из Хорогского государственного университета и Памирско-
го отделения Академии наук Республики Таджикистан за неоцени-
мую помощь в сборе материалов для представленной статьи.

Примечания
1 Цит. по: Гаврилюк А. А., Ярошенко В. А. Памир (М., 1987), с. 81.
2 Мясников В. С. «К читателю», Постников А. В. Схватка на «Крыше 

мира»: политики, разведчики и географы в борьбе за Памир в XIX вв. (моно-
графия в документах) (М., 2001), с. 3—13.

3 Подробнее о проектах иностранных государств в Таджикистане и Узбе-
кистане см. наше исследование: Вопросы политического и социально-
экономического развития Таджикистана и Узбекистана на руб. XX—XXI вв. 
(СПб., 2011); данному вопросу посвящена также монография: Жуков С. В., 
Резникова О. Б. Центральная Азия в социально-экономических структурах 
современного мира (М., 2001). Достаточно сказать, что Горный Бадахшан, 
равно как и вся территория Таджикистана, имеет огромное геополитиче-
ское значение как участок глобальной транспортной системы, соединяю-
щий активно развивающиеся промышленные зоны Восточной, Южной 
и Юго-Восточной Азии с районами потребления Старого Света и Передней 
Азии. В этом контексте любая дестабилизация в Центральной Азии или в 
отдельных ее историко-культурных областях будет иметь весьма тягостные 
последствия.

4 См., например: Алимшоев М. М. История взаимоотношений российской 
пограничной службы на Памире с местным населением в XIX — нач. XX в.: 
Дис. … к. и. н. (2003) и др.

5 Постников. Указ. соч.
6 Халфин Н. А. Английская колониальная политика на Среднем Востоке 

(70-е гг. XIX в.) (Ташкент, 1957); он же. Присоединение Средней Азии к Рос-
сии (60—90-е годы XIX в.) (М., 1965); он же. Россия и Бухарский эмират на 
Западном Памире (М., 1975).

7 Коргун В. Г. История Афганистана. XX век (М., 2004).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К истории образования Памирского отряда 155

8 Шохуморов А. Разделение Бадахшана и судьбы исмаилизма (М.; Душан-
бе, 2008).

9 Искандаров Б. И. Англо-русское соглашение 1895 г. о Памире. Труды 
ТГУ им. В. И. Ленина. Серия исторических наук (Сталинабад, 1960), т. 27, 
с. 125—154; он же. Англо-русское разграничение 1872—1873 гг. Ученые 
записки ДГПИ им. Т. Г. Шевченко. Серия общественных наук (Стали-
набад, 1961), т. 26, вып. 4, с. 84—103; он же. Восточная Бухара и Памир 
во второй половине XIX в. (Душанбе, 1962), ч. 1, с. 165—355; он же. Из 
истории дореволюционного Таджикистана (Душанбе, 1974), с. 27—71; он 
же. Из истории присоединения Памира к России. Крыша Мира (Душанбе, 
1965), с. 5—12; он же. Присоединение Памира к России и его прогрессив-
ное значение. Очерки по истории Советского Бадахшана (Душанбе, 1981), 
с. 35—53.

10 Кисляков Н. А. История Каратегина, Дарваза и Бадахшана. Материа-
лы по истории таджиков и Таджикистана», вып. 1, (Сталинабад, 1945), 
с. 71—113.

11 Пирумшоев М. Памир в русской историографии второй половины 
XIX — начала ХХ вв. (Душанбе, 2012).

12 Hopkirk P. The Great Game. The Struggle for Empire in Central Asia (N.Y.; 
Tokyo; L., 1992).

13 Тагеев Б. Л. Памирские походы 1892—1895. Десятилетие присоедине-
ние Памира к России (Варшава, 1902).

14 Архив востоковедов ИВР РАН, ф. 115, оп. I, ч. 3.
15 Лужецкая Н. Л. Материалы штабс-капитана Тумановича в Архиве вос-

токоведов ИВР РАН. Рахмат-наме. Сборник статей к 70-летию Р. Р. Рахи-
мова (СПб., 2008), с. 203—212.

16 Германов В. А., Тутова А. В. Российский форпост на «Крыше мира». 
Геополитический феномен Памирского поста в обеспечении имперских ин-
тересов и безопасности в Туркестане и сопредельных странах (второй по-
ловине XIX — начале XX вв.). http://www.predistoria.org/index.php?name=Ne
ws&file=article&sid=596.

Подробнее о соглашении 1872—1873 гг. см.: Искандаров. Указ. соч., 
c. 84—103; Hopkirk. Оp. cit., p. 229—230.

17 Постников. Указ. соч., с. 137.
18 Там же, с. 241.
19 Коргун. Указ. соч., с. 8—9; Афганское разграничение. Переговоры 

между Россией и Великобританией. (1872—1885) (СПб., 1886), с. 3—4. 
Тагеев (Рустам-бек) пишет, что эти территории были оккупированы по-
сле 1888 г.: «Китайцы и афганцы, однако, пользуясь отсутствием русской 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. К. Алексеев156

администрации на Памире, стали хозяйничать, подчиняя себе местное на-
селение (киргизов), делая разные насилия и даже ставя укрепления и по-
сты. В 1888 году, когда в Афганистане совершились события, известные 
под названием афганской смуты, когда брат афганского эмира Исхан-Хана 
Абдурахман отложился, и сам Исхан-хан принужден был бежать в пределы 
России, самостоятельные же ханства: Шугнанское, Рошанское, Бадахшан-
ское и Ваханское, были покорены афганцами, а правители этих провинций 
были или истреблены, или бежали, — афганцы, прогнав китайцев, появи-
лись на русской территории».

20 Алексеев А. К. Россия на «Крыше мира»: Памирский отряд в поли-
тической и культурной жизни Бадахшана. К 115-летию похода генера-
ла М. Е. Ионова в Западный Памир (1894 г.). Вестник СПбГУ, серия 13, 
вып. 1/3 (СПб., 2009), с. 80—81.

21 Постников. Указ. соч., с. 273.
22 Афганское разграничение, с. 3; Кисляков Н. А. История Каратегина, 

Дарваза и Бадахшана. Материалы по истории таджиков и Таджикистана 
(Сталинабад, 1945), с. 108—112.

23 Германов, Тутова. Указ. соч.
24 Григорьев С. Е., Собянин А. Д. Большая игра продолжается. Место 

и роль Памира в геополитической схватке России и США. http://www.
centrasia.ru/news.

25 Гаврилюк, Ярошенко. Указ. соч.
26 Германов, Тутова. Указ. соч.
27 Гаврилюк, Ярошенко. Указ. соч., с. 81—85; Постников. Указ. соч., 

с. 248—271.
28 Там же, с. 270.
29 Там же, с. 271.
30 Тагеев Б. Л. Памирские походы, с. 23 и далее.
31 Он же. Русские над Индией. Очерки и рассказы их боевой жизни на 

Памире (СПб., 1900).
32 Постников, с. 271—272.
33 Тагеев, Памирские походы, с. 121—139.
34 По сведениям, предоставленным информантами и потомками Азиз-

хана, он был удостоен нескольких наград Российской империи и участво-
вал в мероприятиях, посвященных 300-летию дома Романовых, но после 
установления Советской власти в Хороге и Шах-даре был арестован и рас-
стрелян, а его семья выслана.

35 Искандаров. Указ. соч., с. 125—148. В словаре Брокгауза и Эфрона при-
ведены основные положения этого договора: «Границей русских и афган-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К истории образования Памирского отряда 157

ских владений принята снова р. Памир. Пограничная черта, направляясь 
на восток от оз. Сарыкуль и отрезая к Афганистану верховья р. Ак-су, при-
мыкает к русско-китайской границе у пер. Беик, в восточной оконечности 
Гиндукуша. Линия эта, а затем р. Памир и далее Пяндж по договору разгра-
ничивают сферы влияния России и Англии, причем Вахан и часть Дарваза, 
лежащего на левом берегу Пянджа, подчиняются Афганистану, а Шугнан 
и Рушан передаются России (Бухаре)». Брокгауз Ф. А., Ефрон И. А. Энци-
клопедический словарь (СПб., 1897), т. XXII, с. 396.

36 Кисляков. Указ. соч., с. 113.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



П. В. Башарин, Ю. А. Аверьянов

СуфиЗм Среди Таджиков

Первыми мусульманскими мистиками на территории Маверан-
нахра были захиды (подвижники, воздерживающиеся от мирско-
го) — воины за веру (гази), распространявшие ислам в регионе 
и участвовавшие в войне за веру (джихаде). Суфийская традиция 
связывает появление мистиков с хорасанской школой начиная от 
легендарных сведений пребывания в Бухаре Ибрахима б. Адхама. 
С Мавераннахром был связан Фудайл б. ‘Ийад (ум. 188/803), по пре-
данию раскаявшийся разбойник, ставший рьяным поборником бла-
гочестия и проповедником. Его ученик Бишр ал-Хафи («Босой»), 
один из основателей багдадской школы, происходил из Мерва (ум. 
227/841)1.

Ряд ранних мистиков из Мавераннахра переселился в Ирак, осе-
дая в столице, Багдаде, как, например, Фудайл б. ‘Ийад и Бишр ал-
Хафи. Специфической чертой хорасанских мистиков была крити-
ка факихов и мухаддисов как людей, предавшихся мирской суете. 
Этому они противопоставляли добродетельные поступки и отказ от 
мира, проповедуя необходимость внутреннего очищения перед гря-
дущим Судным днем. Другой важной чертой стала проповедь без-
раздельного упования на Бога (таваккул). Мировоззрение многих 
мистиков сближалось с идеологией доктрины маламатиййа (пори-
цание), у истоков которой стояли хорасанские наставники: Хамдун 
ал-Кассар, Абу Хафс ал-Хаддад, Абу ‘Усман ал-Хири. Маламатиййа 
отвергала всякое показное благочестие и проповедовала сокрытие 
набожности2.

Раннее мусульманское подвижничество на территории Хорасана 
и Мавераннахра испытывало влияние буддизма, прочно укоренив-
шегося на этих территориях по крайней мере с I в. до н. э. Оно нашло 
отражение в преданиях о Ибрахиме б. Адхаме, Бишре ал-Хафи и др. 
Ранняя суфийская дидактическая литература также полна реминис-
ценций буддийских сюжетов.

Ученики Шакика ал-Балхи образовали в IX в. школу балхских 
мистиков, к которой относятся Хатим ал-Асамм, Абу Тураб ан-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Суфизм среди таджиков 159

Нахшаби, Ахмад б. Харб, Ахмад б. Хидруйа, Абу-л-Хусайн ал-
Варрак, Мухаммад б. ал-Фадл ал-Балхи. Ряд хорасанских мистиков 
носил самоназвание «мудрецы» (хукама’). К этой традиции отно-
сится Абу ‘Абд Аллах Мухаммад б. ‘Али Мухаммад ал-Хаким ат-
Тирмизи (ум. между 318/936—320/938), крупнейший представитель 
хорасанского мистицизма3. Он родился в Термезе. Первым его учи-
телем в религиозных науках, согласно автобиографии, был отец. В 
27 лет ат-Тирмизи совершил паломничество в Мекку, затем изучал 
хадисы в Басре. После возвращения обратился к мистицизму, уде-
ляя много времени аскетической практике, начал изучать суфийские 
трактаты. В суфизме его наставниками стали знаменитые хорасан-
ские шайхи: Абу Тураб ан-Нахшаби, Йахйа ал-Джалла’, Ахмад б. 
Хидруйа. Своими проповедями и сочинениями ат-Тирмизи вызвал 
недовольство факихов и вместе с женой, разделявшей его взгляды, 
эмигрировал в Балх, который в то время являлся центром исламско-
го мистицизма, а затем в Нишапур. После того как его противники 
в результате политических изменений вынуждены были покинуть 
Термез, вернулся на родину, где и умер в окружении учеников.

Ат-Тирмизи — автор около восьмидесяти трактатов по суфий-
ской космологии, антропологии и психологии. Среди них наиболее 
известным стал «Хатм ал-аулийа’» («Печать святых»).

Согласно космогоническим идеям ат-Тирмизи становление чело-
веческой природы проходит несколько стадий. Вначале Бог рассеял 
людей по земле, наделяя их в различной степени частицами света. 
Так появились неверные, сомневающиеся и верующие («День су-
деб» (йаум ал-макадир)). Затем через пятьдесят тысяч лет Бог создал 
тело Адама и вдохнул в него дух. После Он извлек духи грядущих 
поколений из чресл Адама, и они признали Его владычество, заклю-
чив с Ним предвечный договор (мисак). Однако души праведников 
ответили Богу из любви, а грешников — из страха.

Человеческое существо является ареной борьбы между духом / 
сердцем (рух / калб) и плотской душой (нафс). Плоть, сотворенная 
из праха, источник обмана и искушения.

Ключевую роль в процессе творения играет свет, озаряющий че-
ловека на различных стадиях развития его природы, являющейся 
свидетельством договора между человеком и Богом. Только благо-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



П. В. Башарин, Ю. А. Аверьянов160

даря ему и возможно спасение человека, обуреваемого соблазнами 
плотской души.

Свет — залог возможности познания Бога. Дискурсивное знание 
при помощи разума (зихн) основано на понимании (фахм), исходит 
из чувственного познания и не в силах постичь то, что выходит за 
рамки опыта. Бог наделил каждого «врожденным разумом» (‘акл 
ал-фитра), благодаря которому опытное знание о мире переходит 
в «сердечное знание», очищающее природу человека, вытесняя низ-
менные чувства и трансформируя их. Сердце очищается, словно зер-
кало от ржавчины, и становится способным внимать договору. В ре-
зультате свет Божественного познания (ма‘рифа) и свет единобожия 
(таухид) сливаются в «свет уверенности (йакин) и любви к Богу».

Бог раскрывается человеку через три стадии: (1) закон (знание до-
зволенного и запретного) — ступень факихов, людей предания (ахл 
ал-хадис), людей мнения (ахл ар-ра’й) и разъясняющих (муфасси-
рун); (2) творение (постижение божьей премудрости (хикма), состо-
ящее из знания порядка мироустройства (‘илм ат-тадбир) и овла-
дения наукой о внутреннем (‘илм ал-батин) — ступень мудрецов 
(хукама’); (3) Божественное познание (ма‘рифа), которое заключено 
в Божественном свете в человеческих сердцах. Оно отличается от 
обычного дискурсивного знания, которое приобретается в процессе 
обучения. Сущность познания — раскрытие (кашафа) реальности, 
о которой говорит язык веры, это обнаружение знания и веры че-
рез вкушение (заук) и непосредственность (мубашара) раскрытия. 
Таким образом мистик способен проникнуть в истинную сущность 
вещей и познать Истинного — Бога. Для обретения ма‘рифа необ-
ходимо очистить душу от мирского и сосредоточиться на Истинном. 
На это способны только святые (аулийа’) — избранники, которым 
милостью Бога дается этот дар.

Ат-Тирмизи первым детально разработал учение о святых. Он вы-
делил праведников (сиддикун), которые борются с плотской душой 
(нафс), опасаясь ее превосходства; «благородные великодушные» 
(ахрар кирам) в силу света близости и милости успешно противосто-
ят нафсу, однако также могут подвергаться ее наущениям; сорок пра-
ведников (сиддикун) полностью охвачены любовью к Богу и имеют 
непосредственное общение с Творцом через сны, но не полностью 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Суфизм среди таджиков 161

освободились от влияния нафса. Полностью преодолеть ее влияние 
способен только «единственный» (мунфарид), статус которого до-
стигает статуса пророков (анбийа’) и посланников (русул). Он сто-
ит во главе иерархии святых, являясь «полюсом» (кутб), «печатью 
святости» (хатм ал-аулийа’). Святые — гаранты мирового порядка 
и правители мира. Ат-Тирмизи ратовал за признание за святыми воз-
можности совершать чудеса4.

Гробница ат-Тирмизи недалеко от Термеза построена в Х в. на 
месте буддийского святилища, от которого частично сохранились 
пещерные кельи монахов. После монгольского нашествия и вызван-
ного им запустения комплекс мавзолея ат-Тирмизи был восстанов-
лен заново и пользовался почитанием как окрестных таджиков, так 
и тюркского населения, вносившего туда большие пожертвования.

С Х в. появляются обобщающие сочинения по суфизму в рамках 
набиравшей популярность «науки о суфизме» (‘илм ат-тасаввуф). 
Одно из них было написано на территории Мавераннахра, в Бухаре. 
Это «ат-Та‘арруф ли мазхаб ахл ат-тасаввуф» («Введение в учение 
суфиев») Мухаммада ал-Калабази (ум. 380/990 или 385/995), уро-
женца бухарского квартала Калабад (Калабаз). Оно преследовало 
цель доказать, что взгляды суфиев не расходятся с основными по-
ложениями ислама5.

В период формирования братств (тарикат) в Средней Азии боль-
шинство из них возводило свои цепочки духовной преемственности 
(саласил) к знаменитому «опьяненному» иранскому мистику Абу 
Йазиду (Байазиду) ал-Бистами (ум. 234/848 или 261/875)6.

Среди хорасанских суфиев XI в. первенствующее место принад-
лежит Фадл Аллаху б. Аби-л-Хайру Ахмаду Абу Са‘иду Майхани 
(ум. 440/1049), знаменитому хорасанскому суфию, автору первого 
дошедшего до нас текста устава для суфийской общины. Первосте-
пенными источниками сведений о жизни и речениях Абу Са‘ида яв-
ляются две персидские агиографии, написанные потомками шайха: 
«Халат ва суханан-и Абу Са‘ид Абу-л-Хайр» («Жизнь и речения Абу 
Са‘ида Абу-л-Хайра») Джамал ад-Дина Абу Рауха Лутф Аллаха и 
«Асрар ат-таухид фи макамат аш-шайх Аби Са‘ид» («Тайны едино-
божия в деяниях шайха Абу Са‘ида») Мухаммада б. Нур ад-Дина 
Мунаввара7.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



П. В. Башарин, Ю. А. Аверьянов162

Абу Са‘ид Майхани родился в 357/967 г. в Майхане (Михане, 
Михне), небольшом хорасанском городке. Его отец был аптекарем, 
водившим знакомства с суфиями и участвовавшим с сыном в их ра-
дениях (сама‘). Во время одного из радений юный Абу Са‘ид по-
знакомился со своим первым наставником, поэтом и мистиком Абу-
л-Касимом Бишром Йасином (ум. 380/999). Юношей он отправился 
в Марв, где изучал шафиитское право под руководством Абу ‘Абд 
Аллаха Хидри (ум. между 373/983 и 390/1000) и Абу Бакра Каф-
фаля (ум. 417/1026). Также он изучал экзегетику, ‘акиду и хадисы 
в Сарахсе под руководством шафиитского факиха Абу ‘Али Захира 
(ум. 389/999). Там Абу Са‘ид встретил блаженного старца (дивана) 
Лукмана ас-Сарахси, который свел его с суфием Абу-л-Фадлем Му-
хаммадом б. Хасаном ас-Сарахси. Он и стал наставником молодого 
человека. По приказу своего пира Абу Са‘ид вернулся в Майхану, 
где в течение пятнадцати лет предавался суровому подвижничеству 
как в пределах самого города, так и в ближайших горах и пустынях. 
Иногда он навещал своего учителя. Согласно «Асрар ат-таухид», по-
сле смерти своего учителя он отправился в Нишапур к знаменитому 
суфию Абу ‘Абд ар-Рахману ас-Сулами, от которого получил «руби-
ще руководства» (хирка-йи иршад). Это было поставлено под сомне-
ние Ф. Майером. Известно, что сразу после Абу-л-Фадля Абу Са‘ид 
отправился в Амул к суфию ханбалитского толка Абу-л-‘Аббасу 
ал-Кассабу. После годового пребывания у него он получил «руби-
ще благословения» (хирка-йи табаррук). После своего возвраще-
ния в Майхану Абу Са‘ид обратился к суровой аскезе в своей келье 
(саума‘а) и в доме своего отца. Иногда он останавливался в христи-
анском монастыре (рибат-и кухан).

В сорок лет Абу Са‘ид обратился к самостоятельному проповед-
ничеству. В Нишапуре, в квартале ‘Аданикубан, он поселился в ха-
наке, основанной Абу ‘Али Тарсуси. Там у него обучались извест-
ные мухаддисы: Абу Мухаммад ал-Джувайни (ум. 438/1085), отец 
знаменитого ашаритского богослова Абу-л-Ма‘али ‘Абд ал-Малика 
ал-Джувайни, Исма‘ил ас-Сабуни (ум. 499/1057), знаменитый богос-
лов и мистик ‘Абд ал-Карим ал-Кушайри (ум. 465/1057) и известный 
суфий Ибн Бакуйа (ум. 428/1074).

В Нишапуре Абу Са‘ида дважды посетил знаменитый суфий хан-
балитского толка ‘Абд Аллах Ансари (ум. 481/1089). Там, вероятно, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Суфизм среди таджиков 163

он также встречался с Ибн Синой. Сохранились тексты двух писем, 
которыми они обменялись. Письмо Ибн Сины вошло в «Халат ва су-
ханан». Наибольшую популярность приобрело несколько историй, 
вошедших в «Асрар ат-таухид» и «Халат ва суханан». Особую из-
вестность снискали слова Ибн Сины после беседы с шайхом: «Все, 
что я знаю, он видит» (хар чи ман миданам у мибинад) — и слова 
Абу Са‘ида: «Все, что мы видим, он знает» (хар чи ма мибиним у ми-
данад). Суфийская литература подчеркивала факт признания пре-
восходства суфия ученым. Так, Абу Са‘ид совершает чудо, пробивая 
камышом гранит, после чего Ибн Сина падает шайху в ноги («Асрар 
ат-таухид»). Однако в «Тамхидат» («Пролегоменах») ‘Айн ал-Кузата 
Хамадани приводится апокрифическое свидетельство, что Ибн Сина 
посвятил Абу Са‘иду свое сочинение «ал-Адхавиййа» («О жерт-
вах»), обнаруживающее явное превосходство философа в понима-
нии сути мистического познания. Суфий признает, что слова ученого 
позволили достигнуть того, чего он не смог бы достичь и за тысячу 
лет служения.

Всю оставшуюся жизнь Абу Са‘ид поочередно проживал в Ни-
шапуре и Майхане. Некоторое время он путешествовал по северо-
восточному Ирану (Мерв, Маварруд, Герат, Кайин и т. д.). Абу Са‘ид 
намеревался совершить хаджж со своим сыном Абу Тахиром и же-
ной, но задержался в Харакане у знаменитого суфия Абу-л-Хасана 
ал-Харакани (ум. 425/1033)8. После он отправился в Бистам для по-
сещения гробницы Абу Йазида ал-Бистами. Абу Са‘ид посетил так-
же Дамган. Скончался он в Майхане.

До сорока лет Абу Са‘ид предавался суровому подвижничеству. В 
этот период его главным принципом стало обуздание плотской души 
(нафс). Он начинал с подметания мечетей, чистки бань и отхожих 
мест. Абу Са‘ид ввел в мистическую практику принцип служения 
бедным (хидмат-и дарвишан). Все добытые средства он тратил 
на нищих, в том числе собирал для них милостыню. Через заботу 
о ближних реализуется любовь к Богу. Для достижения состояния 
любви следует отречься от своей самости (нафс). Абу Са‘ид сочетал 
преданность Богу (сидк ма‘ ал-Хакк) с мягким отношением к миру 
(рифк ма‘ ал-халк).

Проживая среди руин или в пустыне, он подвергал себя сурово-
му посту и ночным молитвенным бдениям. Абу Са‘ид практиковал 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



П. В. Башарин, Ю. А. Аверьянов164

чилла-йи ма‘куса (сорокадневный пост, во время которого мистик 
подвешивает себя вверх ногами). Согласно суфийской традиции он 
получил дар провидения (фирасат). Одновременно Абу Са‘ид пре-
давался со своими сторонниками суфийским радениям (сама‘) под 
музыкальный аккомпанемент с рецитацией поэтических текстов, 
танцами и публичным пролитием слез. В финале в состоянии экс-
таза они разрывали свои одежды. Затем эти клочки распределялись 
между ними (хиркабази).

За это Абу Са‘ид стал подвергаться обвинениям со стороны бо-
гословов и суфиев. Каррамит Абу Бакр Мухаммад б. Исхак б. Мах-
машаз и ханафит Абу-л-‘Ала’ Са‘ид б. Мухаммад обратились с пись-
менным обвинением к газнавидскому султану Махмуду. Также среди 
критиков суфия был его собственный ученик Ибн Бакуйа и знамени-
тый захиритский богослов Ибн Хазм (ум. 456/1064).

В сорок лет Абу Са‘ид оставил аскетизм. Он начал тратить все 
собранные средства на организацию сама‘ и угощения для своих по-
следователей. От обильной пищи суфий располнел. В итоге он даже 
влез в долги. В этой связи ‘Ауфи писал, что в этот период суфий жил 
не как подвижник, а скорее как султан.

Традиция приписывала Абу Са‘иду способность творить чудеса 
(карамат). Сам суфий называл чудесами любое действие мистика, 
доверившегося Богу. В мечети в Майхане у него было видение. По-
читание суфия вылилось в то, что люди покупали брошенные им 
дынные корки, навозом из-под его коня мазали голову и лицо. Абу 
Са‘ид часто использовал экспрессивные мистические речения (шат-
хийат). Самое известное из них: «Под моим рубищем нет никого, 
кроме Бога» (лайса фи джуббати сива-л-Лах). Подчеркивая полное 
растворение своего я в Боге, Абу Са‘ид называл себя «никто сын 
никого» (хичкас ибн-и хичкас).

Он несерьезно относился к внешним обрядам. Суфий никогда не 
был в Мекке, но утверждал, что Ка‘ба сама является к нему по не-
скольку раз в день и совершает ритуальный обход вокруг его головы. 
Абу Са‘ид называл себя киблой для людей (кибла-йи халк).

Он стал первым суфийским наставником, от которого дошли за-
писанные правила поведения в суфийской общине, их он диктовал 
своему писцу Абу Бакру Ахмаду б. ‘Али ал-Хасану ал-Му’аддибу 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Суфизм среди таджиков 165

ал-Байхаки (ум. после 477/1085). Они состоят из десяти пунктов 
и включают основные нормы общежития и поведения послушников. 
Позже Абу Са‘ид дополнил устав описанием десяти качеств настав-
ника и десяти — послушника.

Среди учеников Абу Са‘ида особенно выделялись десять человек 
(асхаб-и ‘ашара). Г. Беверинг идентифицировал двух из них: ‘Абд 
ас-Самада из Сарахса и Абу Са‘ида, известного как Дуст-и Дада (ум. 
477/1074), основавшего рибат в Багдаде, будущей резиденции шайх 
аш-шуйух. Через свою жену Абу Са‘ид вручил хирку женщине Иши 
Нили в Нишапуре.

Как минимум двое из пяти сыновей Абу Са‘ида были связаны 
с суфийской практикой. Абу Тахир, старший сын, был назначен им 
наследником (хваджа) и полюсом (кутб). Он был похоронен в гроб-
нице со своим отцом. Абу-л-Бака‘ Муфаддал (ум. 492/1099) наследо-
вал отцовскую ханаку в Нишапуре. Согласно традиции школы своим 
преемником Абу Са‘ид сделал Ахмад-и Джама Жандапиля. Некото-
рые преемники шайха распространили его традицию, основав хана-
ки в Ширване, Башхване (недалеко от Нисы), Шукане (к западу от 
Сарахса). Традиция Абу Са‘ида существовала до 1154 г. Гробница 
суфия и его ханака были разрушены гузами, вторгшимися в Хорасан. 
Во время их набега в Майхане было умерщвлено 115 человек из его 
рода.

Сочинения, посвященные мистической практике, приписанные 
традицией Абу Са‘иду, не аутентичны. Это «ал-Масабих» («Светиль-
ники»), приписанный ему ‘Айн ал-Кузатом Хамадани, и «Макамат-и 
арба‘ин» («Сорок стоянок»). То же самое относится и к получившим 
широкое хождение в суфийской среде руба‘и. Их подлинным авто-
ром является Бишр б. Йасин.

Абу Йа‘куб Йусуф ал-Хамадани (ум. 535/1140) родился в Хамада-
не, обучался наукам в Багдаде, там же приобщился и к мистическому 
пути. После переселения в Мерв он примкнул к шайху Абу ‘Али ал-
Фармади (Фармази). Некоторое время Йусуф ал-Хамадани препода-
вал и читал проповеди в Бухаре и Самарканде, где у него появились 
многочисленные последователи. Затем он возвратился в Мерв, но 
часто покидал его для поездок в другие города Хорасана. Во время 
одной из таких поездок в Герат и Гур он скончался и был похоронен 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



П. В. Башарин, Ю. А. Аверьянов166

в склепе близ дороги (по некоторым сведениям, в Бамиане). Затем 
один из его муридов по имени Ибн Бухари выкопал тело и перенес 
его в Мерв, где оно было перезахоронено в Старом городе9.

В сочинении Хусайна Ва‘иза Кашифи «Рашахат ‘айн ал-хайат» 
(«Капли из источника жизни»), являющемся основным агиографи-
ческим сочинением братства накшбандиййа, Йусуфу ал-Хамадани 
отведено первое место в духовной генеалогии (силсила) среднеази-
атских шайхов-хваджаган. Жизнеописание Йусуфа ал-Хамадани из-
ложено в сочинении «Рисала-йи сахибиййа (сахабиййа)» («Послание 
о господстве»), автором которого обычно считают ‘Абд ал-Халика 
Гидждувани, преемника (халифы) ал-Хамадани10.

Мавзолей Йусуфа ал-Хамадани и мечеть при нем в более позднее 
время стали духовным центром для проживавших в окрестных обла-
стях туркмен. В Хорезме существовало святилище (макам) Йусуфа 
ал-Хамадани. При нем ежегодно устраивались празднества (сайил), 
сопровождаемые народными гуляньями и ярмарками. В дни сайиля 
допускалось вольное общение прибывших на поклонение ему муж-
чин и женщин. Кроме того, Йусуф ал-Хамадани воспринимался как 
пир местных шаманов и целителей (порхан)11.

В среднеазиатских суфийских сочинениях его часто называют 
гаус («тот, кто оказывает помощь»), т. е. признают святым (вали) вы-
сочайшего ранга, общим патроном братств накшбандиййа, йасавий-
йа, кубравиййа12.

Согласно традиции, Йусуф ал-Хамадани назначил своим преем-
ником старшего из четырех своих избранных преемников — ‘Абд 
Аллаха Бараки (Барраки), происходившего из Хорезма. Его предки 
якобы разводили и продавали мелкий рогатый скот. Он похоронен в 
Бухаре поблизости от мазара Абу Бакра Исхака Гулабади. ‘Абд Ал-
лаха Бараки сменил в качестве главы муридов Йусуфа ал-Хамадани 
Хасан Андаки, родившийся в селении Андак под Бухарой. Он дол-
гие годы служил Йусуфу ал-Хамадани и сопровождал его во время 
путешествий в Хорезм и Багдад. Находясь в услужении у пира, Ха-
сан Андаки настолько погрузился в мистические состояния, что пе-
рестал заботиться о пропитании для своей семьи («жен и детей»)13. 
Он скончался в 552/1157 и похоронен в Бухаре за воротами Гулабад, 
рядом с мазаром шайха Абу Бакра Исхака Гулабади. Обращает на 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Суфизм среди таджиков 167

себя внимание тот факт, что два первых халифы ал-Хамадани тесно 
связаны с Бухарой, где, по-видимому, находился центр суфийского 
сообщества его муридов (ханака ал-Хамадани). Оба первых халифы 
не прославились никакими выдающимися деяниями, поэтому позд-
ние сочинения братства накшбандиййа часто опускают их имена.

Наибольшие дискуссии вызывает личность третьего халифы ал-
Хамадани — Ахмада Йасави (ум. между 561/1166—563/1168 или 
в нач. XIII в. (датировка Д. Ди Уиса), местом рождения и упокоения 
которого был город Йасы в Туркестане. Говорится, что в детстве его 
воспитывал тюркский шайх Баба Арслан, после смерти которого Ах-
мад по его указанию отправился в Бухару и поступил в услужение 
к Йусуфу ал-Хамадани. Под его руководством он достиг подлинного 
совершенства. После Хасана Андаки Ахмад Йасави некоторое время 
возглавлял муридов ал-Хамадани в Бухаре, но затем, следуя призыву 
свыше, вернулся в Туркестан, поручив руководство бухарскими му-
ридами ‘Абд ал-Халику Гидждувани. Ученые склонны не доверять 
в этом вопросе накшбандийским источникам XV—XVI вв. Агиогра-
фическое сочинение «Ламахат мин нафахат ал-кудс» («Отблески ду-
новений святости») (нач. XVII в.), составленное шайхом ‘Алимом, 
возводит силсилу йасавиййа к Шихаб ад-Дину ‘Умару ас-Сухраварди 
(ум. 632/1234), багдадскому суфию, эпониму-основателю братства 
сухравардиййа14.

Ахмад Йасави считается главой всех «тюркских шайхов» 
(маша’их-и турк); его окружение в источниках часто именуется так-
же джахриййа (т. е. «исполняющие громкий зикр — джахр»).

Согласно Д. Ди Уису, учение Йасави нельзя реконструировать на 
основе сложившегося гораздо позднее сборника приписываемых ему 
стихотворений — «Диван-и хикмат» («Диван мудрости»), влияние 
учения Йасави на узбеков и другие тюркские народы в XIII—XVI вв. 
сильно преувеличено15. Неясно, был ли вообще Ахмад Йасави уче-
ником ал-Хамадани. Автор «Рашахат» попытался включить силси-
лу йасавиййа во главе с ее пиром в силсилу братства накшбандиййа, 
превратив ее в боковую линию последней. В XIV в. источники от-
мечают существенные разногласия и трения между общинами хвад-
жаган и йасавиййа на территории Мавераннахра (в первую очередь 
в Бухарском оазисе).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



П. В. Башарин, Ю. А. Аверьянов168

Среди учеников Ахмада Йасави «Рашахат» выделяет Сулайма-
на Бакиргани (Хаким-ату), Занги-ату, Узун-Хасана-ату, Саййида-
ату, Исма‘ила-ату, Исхака-ату, Садра-ату, Бадра-ату, Камал-шайха 
и Хадим-шайха. О Хаким-ате говорится как о хорезмском святом, 
похороненном в местечке Ак-курган16. Занги-ата жил в вилайате 
Шаш (Ташкент). Он был внуком Баба Арслана, прислуживал Хаким-
ате, после смерти последнего женился на его вдове Анбар-ане. Он 
был от природы очень смуглым, почти черным. Занги-ата оставил 
после себя также четырех преемников. Старший из них, Узун-Хасан, 
безоговорочно поверил в силу своего наставника, хотя тот был про-
стым неученым пастухом. Второй халифа Саййид-ата, гордый своим 
происхождением от Пророка ислама, долгое время не мог смириться 
с волей рока, предопределившей ему служение у «черного губасто-
го» пастуха (гавчаран) Занги-аты17. Саййид-ата был современником 
шайха хваджаган хваджи ‘Али Рамитани.

Как Занги-ата и Саййид-ата, Исма‘ил-ата жил в окрестностях 
Ташкента, причем местное население относилось к нему крайне 
недружелюбно. Сын Исма‘ила-аты Исхак-ата был старшим совре-
менником Баха’ ад-Дина Накшбанда и проживал в селении Истахаб 
в вилайате Шаш. Камал-шайх и Хадим-шайх жили, по-видимому, 
в начале XV в. В рассказе о Камал-шайхе упоминается особая тех-
ника зикра, характерная для братства йасавиййа, — «зикр пилы» 
(зикр-и арра), которая осуждается устами хваджи Ахрара18. Все эти 
данные показывают, что братство йасавиййа в XIV в. действовало 
не только в Туркестане, но и в различных областях Мавераннахра 
(Хорезме, Бухарском оазисе, Ташкенте и Ходженте), причем его по-
зиции были достаточно прочными (для более раннего периода све-
дения отсутствуют).

То же самое положение во многом верно и для другого среднеази-
атского суфийского братства, сформировавшегося в XIII в., — кубра-
виййи. Его основателем стал шайх Абу-л-Джаннаб Ахмад б. ‘Умар 
Наджм ад-Дин ал-Кубра (ум. 617/1220), получивший прозвище ал-
Кубра (от коранического ат-таммат ал-кубра — «величайшее бед-
ствие») из-за его блестящего таланта полемиста. Он родился в Хиве, 
в Хорезме в 540/1145 г. Вначале изучал хадисы и калам. Позже отпра-
вился в Египет. Согласно ‘Абд ар-Рахману Джами, к мистицизму он 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Суфизм среди таджиков 169

обратился только в 35 лет. Некоторые источники упоминают мисти-
ческое видение, которое он узрел в Александрии или по возвращении 
из нее. Наджм ад-Дин примкнул в персидскому суфию Рузбихану 
ал-Ваззану ал-Мисри (ум. 585/1189), принадлежавшему к братству 
сухравардиййа. На его дочери он женился. Также Наджм ад-Дин об-
учался у Исма‘ила ал-Касри (ум. 589/1193) в Дизфуле и ‘Аммара б. 
Йасира ал-Бидлиси (ум. 583/1187) в Хамадане. От них он получил по 
хирке. Через некоторое время Наджм ад-Дин переехал в Табриз, где 
изучал калам под руководством Абу Мансура Хафда. Там же он по-
знакомился со старцем Баба Фараджем и стал его учеником. После 
возвращения в Египет Рузбихан ал-Ваззан счел его созревшим для 
самостоятельной проповеди и послал в Хорезм в 540/1145, наделив 
правом посвящать учеников. Наджм ад-Дин основал ханаку в Гур-
гандже (Ургенче), которая положила начало формированию братства 
кубравиййа. Шайх умер во время завоевания Хорезма монголами, 
возможно, погиб. Позже с этим событием было связано большое 
количество легенд. Согласно агиографической традиции он отверг 
предложение завоевателей покинуть город перед массовой резней. 
По одному из преданий, Наджм ад-Дин погиб в сражении во главе 
группы сподвижников. Другая легенда гласит, что, когда шайху отру-
били голову, он схватил ее одной рукой, а другой ухватил за волосы 
убийцу, сына Хулагу, так крепко, что разнять их было невозможно19.

Его могила стала центром массового паломничества. Узбек-хан 
построил над гробницей святого в Куня-Ургенче мавзолей.

Наджм ад-Дин воспитал большое количество учеников, за что 
получил прозвище валитараш («ваятель святых»). Среди них бо-
лее всего прославились Маджд ад-Дин ал-Багдади (ум. 616/1219), 
Наджм ад-Дин Дайа ар-Рази (ум. 654/1256), автор «Мирсад ал-‘ибад» 
(«Засады рабов Божьих»), Са‘д ад-Дин Хамуйа (ум. 650/1252), Баба 
Камал Джанди, Сайф ад-Дин Бахарзи (ум. 658/1260) и Ради ад-Дин 
‘Али Лала (ум. 642/1244). 

Главным трудом Наджм ад-Дина считается «Фава’их ал-джамал 
ва фаватих ал-джалал» («Преимущества красоты и начала величия»). 
Также следует выделить «ал-Усул ал-‘ашара» («Десять принципов»), 
«Рисалат ал-ха’иф ал-ха’им мин лаумат ал-ла’им» («Послание испы-
тывающего страх [перед Богом], одержимого любовью от порицания 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



П. В. Башарин, Ю. А. Аверьянов170

порицающего»), суфийский комментарий Корана «‘Айн ал-хайат» 
(«Источник жизни»), продолженный его учеником Наджм ад-Дином 
ар-Рази, письма.

Благодаря Наджм ад-Дину кубравиййа более чем другие братства 
занималась разработкой философских идей. Человек является ми-
крокосмом, отражающим макрокосм. Само слово «человек» (инсан), 
по Наджм ад-Дину, возводится к слову «дружественный» (анис), по-
скольку он рождается благим, обладающим чувственным обликом. 
Бог отражается как в макрокосме, так и в микрокосме, являясь их 
сокровенной сутью «содержимым содержимого», «духом духов», 
«сердцем сердец» и «смыслом смыслов». Поэтому все вещи могут 
быть познаны только через Бога. Он же не может быть познанным 
через Свое творение. 

Существует два типа растворения (фана’): в себе самом (фарда-
ниййа) и в Божественном единстве (вахданиййа). В последнем слу-
чае Бог дарует мистику состояние Божественного господства (рубу-
биййа).

В связи с этим Наджм ад-Дин развивал концепцию о лата’иф — 
тонких жизненных телесных центрах. Это учение позже развивал 
‘Ала’ ад-Даула ас-Симнани. Объектом восприятия лата’иф явля-
ются различные образные идеи (хаватир). Однако они могут вну-
шаться не только Богом, но и джиннами. Распознать их истинный 
характер может только опытный мистик. Поэтому ученик нуждается 
в общении с учителем, которому обязан рассказывать все свои виде-
ния и сны.

Единственный способ постижения Бога — любовь. Она проходит 
четыре этапа: корыстная любовь к другому, бескорыстная любовь, 
растерянность и обретение единения.

Наджм ад-Дином была выдвинута концепция «скрытого свиде-
теля» (шахид ал-гайб) — двойника души в мире идей. Он может 
являться мистику на некоторых стадиях пути. Учение о двойнике 
было развито на древнем Ближнем Востоке и в учении о фраваши 
в Иране. Позже оно приобрело популярность в иранском мистициз-
ме (ас-Сухраварди, Мулла Садра и др.). Фактически это означало 
признание особого мира идей. Опытный мистик благодаря энергии 
(химма) может вызывать к жизни события и даже оказывать влияние 
на другие сердца20. 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Суфизм среди таджиков 171

Кубравиййа тщательно разработала цвето-световую символи-
ку. Белый цвет олицетворял ислам, желтый — веру (иман), темно-
синий — божественную милость (ихсан), зеленый — умиротворение 
(итминан), голубой — уверенность (икан), красный — интуитив-
ное знание (‘ирфан), черный — страстную любовь, основанную на 
экстатическом смятении (хайман). Это цвет Божественной сущно-
сти (зат), который невидим сам, но благодаря которому видно все. 
Черный цвет воплощает божественное величие (джамал), тогда 
как остальные — божественную красоту (джалал). Позже цвето-
световую символику продолжил разрабатывать ‘Ала’ ад-Даула ас-
Симнани.

Братство возводило свою цепочку к ал-Джунайду и его «трезво-
му» методу (а через него и Ма‘руфа ал-Кархи к ‘Али б. Аби Талибу). 
Это нашло отражение в системе аскетической практики и в укрепле-
нии института шайх — мурид. Десять главных принципов братства 
были сформулированы Наджм ад-Дином: (1) тауба (покаяние, отказ 
от своего «я»); (2) зухд фи-д-дунйа (аскетизм в миру, отказ от мирско-
го); (3) таваккул ‘ала-л-Лах (упование на Бога, примат пассивного 
метода (джазб); (4) кана‘а (умеренность, отказ от дорогих одеяний и 
вкусных яств, довольство малым); (5) ‘узла (абсолютное уединение); 
(6) мулазамат аз-зикр (постоянное поминание имени Бога); (7) та-
ваджжух ила-л-Лах (обращение к Богу, утрата всех интересов, кро-
ме Него; (8) сабр (терпение); (9) муракаба (очищение и успокоение 
сердца с помощью созерцания); (10) рида’ (удовлетворение Бога по-
ведением мистика).

Вначале кубравиййа практиковала громкий зикр, однако позже 
многие общины перешли на тихий.

Из Средней Азии идеи кубравиййи проникли в Кашмир и Тур-
цию. «Мирсад ал-‘ибад» бежавшего от монгольских завоевателей 
в Анатолию Наджм ад-Дина ар-Рази стало наиболее популярным со-
чинением иранских, турецких, а позже и индийских суфиев.

Кубравиййа была представлена многочисленными ответвления-
ми. Они не имели единой организации, но только общую идеологию. 
Во главе многочисленных ханака стояли халифы.

Самым известным мыслителем, связанным с кубравиййей, стал 
‘Ала’ ад-Даула ас-Симнани (ум. 736/1336), чьи философские идеи 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



П. В. Башарин, Ю. А. Аверьянов172

воспринимались как эталон. Он стал знаковой фигурой для персид-
ской и персоязычной индийской религиозно-философской мысли. 
Его критика доктрины вахдат ал-вуджуд Ибн ‘Араби оказала ре-
шающее влияние на всю персидскую культуру в Индии, в том числе 
на индийскую накшбандиййу. 

Кубравиййа породила множество дочерних братств: фирдаусий-
йа — в Индии (основатель Сайф ад-Дин Бахарзи), нуриййа — в Баг-
даде (‘Абд ар-Рахман ал-Исфара’ини), рукниййа (Рукн ад-Дин ‘Ала’ 
ад-Даула на основе учения вахдат аш-шухуд), игтишашиййа (Исхак 
ал-Хутталани) и т. д. В XV в. от нее отделились проалидски настро-
енные захабиййа (основатель ‘Абд Аллах Барзишабади Машхади) 
и нурбахшиййа (основатель Мухаммад б. Мухаммад Нурбахш). По-
следнему в первой половине XVI в. удалось возродить былое влия-
ние кубравиййи в Хорезме и Мавераннахре. Однако к концу того же 
столетия оно было вытеснено политически активной накшбандий-
йей, сохранив центры в Фатхабаде и некоторых ханаках Хорезма.

Основные принципы кубравиййи и цветовая символика были за-
имствованы многими братствами (кадириййа, накшбандиййа, халва-
тиййа)21.

Абу-л-Ма‘али Сайф ад-Дин Бахарзи Са‘ид б. Мутаххар б. Са‘ид 
б. ‘Али ас-Суфи — самый известный представитель братства кубра-
виййа в Средней Азии, почитаемый как святой. Родился в области 
Бахарз, в Хорасане в 586/1190 г. Изучал Коран, тафсиры и фикх в Ге-
рате и Нишапуре. Согласно «Муджмал» («Сумме») Фасиха Хавафи, 
в Бахарзе Сайф ад-Дин общался с хваджой Санджаном (ум. 593/1196 
или 597/1201). Однако, как отметил И. Афшар, эти сведения не со-
ответствуют реальности, так как на момент смерти последнего ему 
было только 8 или 11 лет.

Уже в Герате он стал суфием. Согласно Фасиху Хавафи, там он 
получил рубище благословения (хирка-йи табаррук) из рук шайха 
Тадж ад-Дина Махмуда б. Хаддада ал-Ушнухи. Позже Сайф ад-Дин 
уехал в Хорезм, где примкнул к Наджм ад-Дину ал-Кубре, получил 
из его рук хирку и стал одним из его ближайших учеников. Еще до 
смерти своего учителя он переехал в Бухару, где прожил всю остав-
шуюся жизнь. Сайф ад-Дин основал ханаку в местечке Фатхабад.

Стяжав огромный авторитет и славу среди жителей Бухары, Сайф 
ад-Дин имел большое влияние также на монгольскую элиту. Вслед-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Суфизм среди таджиков 173

ствие колоссального уважения, он получил громкий титул «шайх 
мира» (шайх ал-‘алам). Хан Берке, брат Бату, ездил за его благосло-
вением в Бухару. Пользуясь своим влиянием, шайх пытался усилить 
роль мусульманского духовенства при монгольских правителях. На-
пример, сохранилось его послание к одному из чагатайских эмиров 
Хабаш Амиду (или Джайш Ахмаду), в котором он резко критикует 
того за назначение на ключевые посты неграмотной молодежи и тре-
бует вручить власть религиозным авторитетам. На строительство 
в Бухаре медресе и на основание вакфа ханша Соркуктани-бики, 
сама будучи христианкой-кераиткой, пожертвовала тысячу балишей 
серебра. Распорядителем вакфа был назначен Сайф ад-Дин. Ее сын 
Мунке также относился к шайху с огромным уважением22.

Сайф ад-Дин Бахарзи похоронен в Фатхабаде, в Бухаре. В XIV—
XVI вв. над его могилой постепенно был возведен мавзолей. Его по-
сетил знаменитый путешественник Ибн Батута, оставив самые лест-
ные упоминания.

Среди литераторов в почитании шайха наиболее отметился 
Хаджу-йи Кирмани (ум. 753/1352), посвятивший ему 45 бейтов свое-
го дивана. 

Из сочинений Сайф ад-Дина сохранились «Вака’и ал-халва» 
(«Истории затворничества»), «Рисала дар ‘ишк» («Послание о люб-
ви»), руба‘ийат.

Наиболее известные жизнеописания Сайф ад-Дина приводит его 
внук Абу-л-Мафахир Йахйа Бахарзи в «Китаб аурад ал-ахбаб ва фу-
сус ал-адаб» («Книге источников любящих и гемм вежества») и ‘Абд 
ар-Рахман Джами в «Нафахат ал-унс» («Дуновениях дружбы»). 
Также следует отметить «Муджмал» («Сумму») Фасиха Хавафи, 
«Тарих-и Мулла-зада» Му‘ина ал-Фукара’, «Джавахир ал-муди’а фи 
табакат ал-ханафиййа» («Сияющие самоцветы в ханафитских раз-
рядах») Мухаммада ‘Абд ал-Кадира ал-Карши и др.

Сайф ад-Дин оставил после себя трех сыновей, также ставших 
суфиями: Джалал ад-Дина Мухаммада, Бурхан ад-Дина Ахмада 
и Мазхар ад-Дина Мутаххара. Некоторые потомки знаменитого су-
фия осели в Кирмане. Внук Сайф ад-Дина, Абу-л-Мафахир Йахйа 
(ум. 736/1335–36), прибыл в Бухару из Кирмана, куда после хаджжа 
переселился его отец. Он стал составителем сочинения, посвящен-
ного Сайф ад-Дину.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



П. В. Башарин, Ю. А. Аверьянов174

Мурид Сайф ад-Дина, Бадр ад-Дин Самарканди совершил путе-
шествие в Индию, где основал дочернее братство фирдаусиййа. В 
рамках последнего наибольшую известность приобрел Ахмад Йахйа 
Манери (ум. 772/1371), автор популярных писем («Мактубат»)23.

Хваджа ‘Абд ал-Халик Гидждувани считается пиром-основателем 
суфийского братства хваджаган (ходжаган). Он родился в селении 
Гидждуван в 25 км к северо-востоку от Бухары. Ему приписывается 
разработка суфийского метода, присущего хваджаган. Отец ‘Абд ал-
Халика был имамом, выходцем из г. Малатья в Малой Азии, пере-
селившимся в Мавераннахр. Подробности биографии Гидждувани 
до нас не дошли. Даже датировка его смерти точно не установлена и 
колеблется в пределах 40 лет (576/1180 и 617/1220). Если допустить 
вероятность его ученичества у Йусуфа ал-Хамадани в возрасте стар-
ше 22 лет, дату рождения нужно отнести примерно к 493/1100 г., что 
противоречит дальнейшей хронологии силсилы хваджаган.

На учение Гидждувани повлияли концепции хорасанских малама-
тиййа: он проповедовал бедность, аскетизм, отказ от желаний, кроме 
самых необходимых, следование шари‘ату, строгий самоконтроль, 
духовное уединение. Уже в юности ‘Абд ал-Халик постиг преиму-
щества тихого зикра (зикр-и хафи). Между тем Йусуф ал-Хамадани 
был, насколько известно, сторонником громкого зикра, поэтому ал-
Гидждувани не осуждал и эту практику. По легенде, технике задерж-
ки дыхания (хабс-и дам) его научил святой Хизр, заставляя его по-
гружаться с головой в водоем и, стоя в воде, сердцем произносить 
зикр24.

По преданию, Гидждувани был посвящен Хизром. На этом осно-
вании его можно причислить к суфиям увайси (посвященным выда-
ющимся покойным шайхом). Позднее дух самого Гидждувани таким 
же образом «передал» свое учение Баха’ ад-Дину Накшбанду. Тради-
ция предписывает ‘Абд ал-Халику Гидждувани разработку восьми 
принципов суфийской практики: припоминание (йадкард), обузды-
вание [мыслей] (базгашт), наблюдение [за мыслями] (нигахдашт), 
концентрация [на Боге] (йаддашт), осознанность в дыхании (хуш 
дар дам), путешествие на родину (внутреннее странствие мистика) 
(сафар дар ватан), созерцание [собственных] шагов (назар бар ки-
дам), одиночество в толпе (халват дар анджуман).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Суфизм среди таджиков 175

Отношения Гидждувани с Ахмадом Йасави также далеки от яс-
ности.

Из числа текстов, авторство которых ему приписывается, чаще 
упоминаются «Васиййат-нама» («Завещание») и «Рисала-йи са-
хабиййа». Деяния Гидждувани описаны в небольшом агиографи-
ческом сочинении «Макамат-и ‘Абд ал-Халик-и Гидждувани ва 
‘Ариф-и Ривгари» («Деяния ‘Абд ал-Халика Гидждувани и ‘Арифа 
Ривгари»)25. После смерти Гидждувани образовалось две общины 
его последователей: одна — в Бухаре во главе с хваджой Аулийа’ 
Кабиром, и другая — в Вабкенте (Вабкан), возглавляемая ‘Ари-
фом Ривгари. Как следует из трактата середины XIV в. «Маслак 
ал-‘арифин» («Путь познавших [Бога]»), написанного Мухаммадом 
б. Ас‘адом ал-Бухари, обе общины столкнулись между собой на по-
чве введения громкого зикра Махмудом Анджиром Фагнави, преем-
ником ‘Арифа26. Из этого конфликта мы можем понять, что городские 
(бухарские) суфии придерживались скорее тихого зикра, а сельские 
(вабканские) — громкого. В то время как сам ‘Абд ал-Халик Гид-
ждувани проповедовал принцип «уединения в обществе» (халват 
дар анджуман), заключавшийся в том, чтобы «внешне быть с тваря-
ми Божьими, а внутренне с Богом»27, другие группы хваджаган чаще 
практиковали 40-дневное затворничество («Маслак ал-‘арифин»). 
Сам ‘Абд ал-Халик рисуется в источниках братства накшбандиййа 
противником практики затворничества. Он выступал, по-видимому, 
против совместного проживания дервишей в обители, как и против 
суфийских радений, сопровождавшихся музыкой и танцами.

В агиографическом источнике «Манакиб-и хваджа ‘Али ‘Азизан-и 
Рамитани» («Деяния хваджи ‘Али ‘Азизана Рамитани») говорится 
о существовании «семейства» (ханадан) ‘Абд ал-Халика Гидждува-
ни, придерживавшегося определенного учения, отличавшегося от 
общепринятых взглядов среднеазиатских суфиев той эпохи: клят-
ва (бай’ат) мурида, предусматривающая не его полное подчинение 
воле шайха (ирадат); обитель-ханака не имеет решающего значе-
ния для совершенствования, так как самое важное — это душевное 
состояние суфия («жар и боль»). Важным признается не суфийское 
одеяние-хирка, а ремесло (хирфа), т. е. стремление жить трудом соб-
ственных рук. Гораздо более важным, чем разрешение на проповедь 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



П. В. Башарин, Ю. А. Аверьянов176

(шаджара), является «плод» этой проповеди (самара)28. При этом 
хваджаган настаивали на строгом соблюдении норм шари‘ата как 
необходимом условии воспитания муридов, что отличало их от шай-
хов таких братств, как йасавиййа, кубравиййа, ‘ишкиййа.

Никаких сведений о первом халифе ‘Абд ал-Халика — хвадже 
Ахмаде Сиддике — не сохранилось. Второй халифа — Аулийа’ Ка-
бир — был, согласно «Рашахат», ученым в Бухаре вплоть до своей 
случайной встречи на базаре с Гидждувани, которого он якобы по-
просил разрешить ему помочь донести до дома шайха купленный 
там кусок мяса. После этого он поступил в услужение к Гидждувани, 
за что подвергся нападкам со стороны своего бывшего наставника 
(который впоследствии раскаялся и сам стал сторонником Гиджду-
вани). Аулийа’ Кабир практиковал 40-дневное чилла в мечети Сарра-
фан. Он был похоронен в Бухаре у подножия башни Аййар, назначив 
перед кончиной четырех преемников, из которых только четвертый, 
его родной сын хваджа Гариб, заслужил отдельный рассказ в «Ра-
шахат».

Хваджа Гариб был современником шайха Сайф ад-Дина Бахарзи 
и часто посещал последнего в его обители в Фатхабаде. В возрас-
те 90 лет он встретился с мистиком из Поволжья Хасаном Булгари, 
ставшим его преданным послушником29. Община последователей 
Аулийа’ Кабира продолжала существовать и в XIV в. Именно в этой 
общине было создано сочинение «Маслак ал-‘арифин».

Другая линия преемственности хваджаган шла от Гидждувани 
через его четвертого халифу ‘Арифа Ривгари (ум. 657/1259). Он ро-
дился в Ривгаре, в Бухарском оазисе, и впоследствии был похоронен 
там же. От Гидждувани он получил право заниматься наставниче-
ством. Однако никаких конкретных фактов его биографии до нас 
не дошло. После него суфийское сообщество хваджаган возглавил 
Махмуд Анджир Фагнави (ум. 685/1286), происходивший из окрест-
ностей Вабкана. Он ввел в практику своих последователей громкий 
зикр еще при жизни своего наставника ‘Арифа, который вначале воз-
ражал против этого, но затем примирился, найдя, что этот вид зикра 
находится «в соответствии с велением времени и в интересах учени-
ков»30. ‘Абд ар-Рахман Джами в «Нафахат ал-унс» ничего не говорит 
о введении громкого зикра Махмудом. В «Рашахат» и «Маслак ал-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Суфизм среди таджиков 177

‘арифин» эта история изложена по-разному. Но ни одна практика не 
получила преимущества перед другой вплоть до времени Баха’ ад-
Дина Накшбанда. В «Манакиб-и хваджа ‘Али ‘Азизан-и Рамитани» 
предпочтение отдается громкому зикру.

Махмуд Анджир Фагнави был горшечником (кулал). Он утверж-
дал, что громким зикром может заниматься только тот человек, чей 
язык не вкушает запретной пищи (харам) и чье сердце свободно от 
двуличия и стремления к мирской славе31. Старшим халифой Махму-
да был Амир Хурд, выходец из Вабкана, который впоследствии был 
похоронен рядом с хваджой Махмудом.

Однако большую известность обрел его второй халифа — ‘Али 
‘Азизан Рамитани (ум. 716/1316 или 721/1321). Он родился в селе-
нии Рамитан под Бухарой и был ткачом по профессии. Призывая 
дервишей постоянно трудиться, не забывая при этом о молитвах и 
поминании Бога, ‘Али Рамитани жил в деревне, как и его учитель 
Махмуд Анджир Фагнави, но слава о нем быстро докатилась даже 
до стен Симнана, и один из величайших суфиев братства кубравиййа 
Рукн ад-Дин ас-Симнани послал к нему своего человека, чтобы за-
дать ему несколько вопросов, на которые тот дал достойные ответы. 
Маулана Сайф ад-Дин Фидда также направил шайху ‘Али Рамитани 
вопрос о предназначении громкого зикра32.

В какой-то период своей жизни ‘Али Рамитани переселился из 
Бухары в Хорезм. Там он ходил по городским рынкам и призывал 
ремесленников вместе с ним совершать зикр. Число его сторонни-
ков в Хорезме быстро возрастало, что вызвало беспокойство хорезм-
шаха. Он лично посетил шайха и убедился в его высоких духовных 
качествах. ‘Али Рамитани дожил до преклонного возраста (свыше 
100 лет). В момент смерти шайха его старшему сыну было уже 80 
лет, поэтому ‘Али передал наставничество своему младшему сыну 
Ибрахиму, о котором мало что известно. Мазар ‘Али Рамитани на-
ходится в Куня-Ургенче.

«Манакиб-и хваджа ‘Али ‘Азизан-и Рамитани» содержит его из-
речения и их толкования. Составителем сочинения был Мухаммад 
б. Низам ал-Хваразми ал-Арзанги. Он воспользовался записями ре-
чений шайха ‘Али, собранными сыном последнего — хваджой Ибра-
химом, возглавлявшим обитель хваджаган в Хорезме после смерти 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



П. В. Башарин, Ю. А. Аверьянов178

отца. Это собрание было дополнено Мухаммадом ал-Хваразми. 
В тексте «Рашахат» «Манакиб» ‘Али Рамитани не упоминается, что 
заставляет усомниться в раннем происхождении этого источника 
(Ди Уис датирует его XV в.)33.

Рамитани также приписывается небольшой трактат «Рисала-
йи шарифа-йи хваджа ‘Азизан ‘Али Рамитани» («Благородное по-
слание хваджи ‘Азизана ‘Али Рамитани»), перечисляющий десять 
«условий» (шарт) его «пути» и сохранившийся только в сборниках 
накшбандийских текстов позднего происхождения34.

‘Али Рамитани по традиции также оставил после себя четырех 
преемников (кроме сына Ибрахима, ум. 793/1391), из которых «наи-
лучшим и совершеннейшим» был Мухаммад-баба Саммаси (ум. 
730/1340). Будучи земляком своего шайха (деревня Саммас находит-
ся поблизости от селения Рамитан), он в отличие от учителя был гра-
мотным человеком и не покидал пределов Бухарского оазиса (скорее 
всего, ‘Али ‘Азизан оставил его на своем месте перед переселением 
в Хорезм в качестве своего заместителя). В «Рашахат» упоминается 
агиография «Макамат-и Баба Саммаси» («Деяния Бабы Саммаси»), 
которая до сих пор не обнаружена. В источниках братства накшбан-
диййа рассказывается о том, что у Бабы Саммаси был виноградник, 
и шайх по преданию нередко сам срезал грозди винограда с лозы35. 
Он умер в своей родной деревне Саммас. У него было также четверо 
преемников, из которых лучшим был Сайид Амир Кулал36.

Сайид Амир Кулал (ум. 772/1370) родился в селении Сухари под 
Бухарой и был по профессии горшечником. В молодости он увле-
кался борьбой и не пропускал ни одного соревнования, что рас-
сматривалось суфиями-накшбанди как метафора борьбы с грехами 
и с низменной душой (нафс). По преданию, Мухаммад Саммаси 
остановился возле арены состязаний и бросил взгляд на Амира Кула-
ля и тот почувствовал, что охвачен мистическим влечением (джазб) 
к шайху. Он последовал за Бабой Саммаси и стал его учеником. В те-
чение 20 лет Амир Кулал постоянно сопровождал своего наставника, 
обучаясь зикру и другим суфийским практикам и полностью посвя-
тил себя суфийскому служению. Баба Саммаси усыновил его и сде-
лал своим преемником37. У Амира Кулаля было четверо сыновей, 
воспитание которых он поручил своим четырем преемникам.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Суфизм среди таджиков 179

Правнук Амира Кулаля Шихаб ад-Дин (ум. 840/1436–37) со-
ставил его «житие» — «Макамат-и Амир Кулал» («Деяния Амира 
Кулаля»)38. Это сочинение отражает взгляды потомков Кулаля, руко-
водивших общиной его последователей. Старший сын Амира Кула-
ля — Амир Бурхан — избегал общения с людьми, сторонился обще-
ства. Но Амир Кулал объявил своим наследником не его, а своего 
второго (или третьего) сына Амира Хамзу (ум. 808/1406), который 
был птицеловом по профессии. Его воспитанием занимался ‘Ариф 
Диггарани. Амир Хамза передал руководство общиной своему пле-
мяннику — Амиру Калану, сыну Амира Бурхана. В дальнейшем об-
щина Кулаля вошла в братство накшбандиййа. Шайх Кулал почитал-
ся у бухарцев в качестве покровителя горшечников39.

Линия Амира Кулаля и Амира Хамзы была продолжена замести-
телями последнего, из которых первое место принадлежит Хисам 
ад-Дину Шаши, одному из наставников хваджи Ахрара. Улугбек 
(правил в Самарканде в 808/1405—859/1449) назначил Хисам ад-
Дина против его воли кади Бухары. Хисам ад-Дин редко говорил 
о сокровенных вещах, особенно в присутствии богословов40. Другим 
значительным халифой Амира Хамзы был Баба Мубарак Бухари.

Второй халифа Амира Кулаля — Маулана ‘Ариф Диггарани (ум. 
784/1382) — также считается одним из учителей Баха’ ад-Дина Нак-
шбанда (в поздних сочинениях он назван первым халифой)41.

Из прочих муридов Амира Кулаля в «Рашахат» уделяется место 
Амиру Калану Ваши. Он также был одним из наставников хваджи 
Ахрара, пришедшего к нему в обитель в 16-летнем возрасте. Амир 
Калан обучил Ахрара «молчаливому» зикру42. 

Баха’ ад-Дин Мухаммад б. Бурхан ад-Дин Мухаммад ал-Бухари 
Накшбанд (ум. 791/1389) стал эпонимом братства накшбандий-
йа. Баха’ ад-Дин, получивший известность как Шах-и Накшбанд 
и Хваджа-йи бузург, родился в 718/1318 г. в селении Каср-и хиндуван 
(Кушк-и хиндуван). От отца ремесленника он унаследовал прозвище 
накшбанд (мастер по шитью золотом). Его дед, почитавший суфи-
ев, привил внуку склонность к мистицизму и отдал его в обучение 
шайху Мухаммаду Баба Саммаси. Незадолго до смерти тот поручил 
юного Накшбанда заботам своего духовного преемника — Амира 
Кулаля43.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



П. В. Башарин, Ю. А. Аверьянов180

В «Макамат-и Амир Кулал» встречается апокрифический рас-
сказ, согласно которому Баха’ ад-Дин был палачом при падишахе 
Казан-султане. Однажды он получил приказ казнить одного из му-
ридов Амира Кулаля, но обнаружил, что не может отсечь ему голо-
ву, поскольку тот повторяет про себя имя своего наставника. Тогда 
Накшбанд оставил должность палача и отправился к Амиру Кулалю 
просить принять его к себе в услужение44.

Несмотря на прохождение обучения у известных суфиев Бухар-
ского оазиса, Баха’ ад-Дин Накшбанд считался в духовной традиции 
накшбандиййа суфием-увайси, поскольку наибольшее воздействие 
на его личность оказал живший в XII в. ‘Абд ал-Халик Гидждувани, 
пир суфийского течения хваджаган.

Он проходил суфийское послушание, включавшее покаяние 
(тауба), ночные бдения (йакзат) и пребывание в затворе (халват), 
слышал мистические голоса, ходил по оазису в состоянии духовной 
отрешенности. Амир Кулал подвергал своего мурида различным ис-
пытаниям. Так, согласно суфийской традиции, однажды послушник 
пролежал всю ночь на снегу, положив голову на порог дома шайха, 
и Амир Кулал, выйдя из дома, наступил ему на голову. Он поручил 
Баха’ ад-Дину таскать дрова для очага45. Также по преданию Амир 
Кулал устраивал Баха’ ад-Дину испытание огнем: посылал его до-
ставать из огня свою шубу, которую бросил в пламя, так как она ки-
шела насекомыми (ни шуба, ни мурид от огня не потерпели никакого 
вреда).

Часто молодой Баха‘ ад-Дин бродил по кладбищам на окраинах 
Бухары и молился по ночам на могилах суфиев. Именно там, соглас-
но преданию, ему явился ‘Абд ал-Халик Гидждувани.

Семь месяцев Баха’ ад-Дин провел с халифой Амира Кулаля — 
‘Арифом Диггарани. Также он учился у йасавийских тюркских шай-
хов — Кусам-шайха и Халиля-аты (у последнего около двенадцати 
лет)46.

Наставления самого Накшбанда показывают, что он, подобно 
‘Абд ал-Халику Гидждувани, придерживался принципов малама-
тиййа. Исповедуя суровое подвижничество, Баха’ ад-Дин стал по-
могать слабым и убогим. Под руководством некоего мужа (вероятно, 
из братства кубравиййа) он заботился о бродячих собаках квартала и 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Суфизм среди таджиков 181

старался всячески услужить им. Униженно кланялся Баха’ ад-Дин 
и перед хамелеоном, встреченным в степи, прося одарить его своей 
милостью. Он чистил также отхожие места в бухарских медресе. 
Его самопорицание дошло до того, что он стал сравнивать себя 
с навозом.

Идеи Накшбанда в его эпоху были ограничены в своем распро-
странении таджикским населением Мавераннахра и не привлекали 
особого внимания тюрко-монгольской знати вплоть до времени прав-
ления Шахруха (811/1409—850/1447). Баха’ ад-Дин, по-видимому, 
не одобрял крайние формы аскетизма и считал, что сознание должно 
постоянно контролировать все поступки суфия. Некоторые высказы-
вания, приписываемые ему, показывают его противником почитания 
мазаров святых.

О воззрениях Накшбанда можно судить по «Рисала-йи кудсий-
йа» («Послание о святости») Мухаммада Парса, «Анис ат-талибин» 
(«Друг ищущих [Бога]»), «Рисала-йи баха’иййа» («Бахаево посла-
ние») и др., а также по позднейшим обработкам и агиографическим 
трудам, составлявшимся уже в столице государства Тимуридов — 
Герате, особенно «Нафахат ал-унс» ‘Абд ар-Рахмана Джами. Самым 
значительным источником по истории ранней накшбандийской тра-
диции времен Баха’ ад-Дина, включая его самого, является «Раша-
хат».

Свое время Накшбанд разделял между Бухарой и Каср-и хиндуван 
(которое благодаря нему получило вскоре название Каср-и ‘арифан). 
Он часто путешествовал: два раза совершил хаджж, был во многих 
городах Хорасана (Нишапур, Симнан, Марв, Сарахс, Герат). У Баха’ 
ад-Дина не было ни своего личного дома, ни другой собственности. 
Он мог спать на сухих листьях и пить из разбитого кувшина.

Увеличению числа муридов способствовал тот факт, что Нак-
шбанд, судя по всему, не настаивал на непременном личном обще-
нии со своими учениками (они могли лишь время от времени видеть 
его во сне и получать от него наставления). В отношении к ученикам 
Баха’ ад-Дина нельзя назвать ни строгим, ни слишком мягким. Он 
разрешал задавать вопросы наставнику только начинающим мури-
дам. Накшбанд не порицал чтение суфийских стихов и иногда даже 
сам декламировал их.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



П. В. Башарин, Ю. А. Аверьянов182

Он поощрял профессиональные занятия горожан (которые при-
нимали суфийское учение, не отрываясь, в итоге, от производства). 
Баха’ ад-Дин, видимо, не подвергался критике мусульманских бо-
гословов, не видевших в его наставлениях никакой «ереси».

Баха’ ад-Дин был весьма общительным при жизни и даже лежа 
на смертном одре собрал вокруг себя многих сподвижников и успел 
поговорить с каждым из них. Он умер в одном из караван-сараев 
Бухары, где снимал каморку, и был погребен в Каср-и ‘арифан. Над 
его могилой был возведен мавзолей. Последнее пристанище знаме-
нитого суфия стало одним из самых знаменитых святых мест Сред-
ней Азии. Троекратное посещение мазара Баха’ ад-Дина заменяло 
для мусульман хаджж. Там же проводился праздник роз (‘ид-и 
гул-и сурх). В самой Бухаре вместо призыва «О Боже!» постоянно 
слышно «О Баха’ ад-Дин!» Жители города, считавшие святого своим 
покровителем, называли его «отвратителем бед» (хваджа-йи бала’-
гардан)47.

Основные источники жизнеописания Баха’ ад-Дина: «Фадл ат-
тарика» («Достоинство пути») и «Тазкират ал-маша’их» («Помина-
ние шайхов») ‘Ала’ ад-Даула ас-Симнани, «Нафахат ал-унс» ‘Абд 
ар-Рахмана Джами48.

С первых лет существования накшбандиййа придерживалась уме-
ренной идеологии. К восьми принципам ‘Абд ал-Халика Гидждува-
ни Баха‘ ад-Дин добавил еще три: временная остановка (контроль 
за времяпровождением) (вукуф-и замани), остановка для исчисле-
ния (контролирование зикра) (вукуф-и ‘адади), приостановка серд-
ца (представление своего сердца с изображенным на нем именем 
Бога, поскольку в нем не должно быть ничего кроме Него) (вукуф-и 
калб).

Традиционное правило даст ба кар ва дил ба йар («руки в рабо-
те, а сердце с Возлюбленным-Богом») появилось среди хваджаган, 
видимо, раньше Баха’ ад-Дина, но его часто приписывают именно 
ему.

Главным отличием братства считается тихий зикр (зикр-и хафи). 
В этом Баха’ ад-Дин отличался от Амира Кулаля, практиковавшего 
громкий зикр. Тихий зикр был характерен для ‘Абд ал-Халика Гид-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Суфизм среди таджиков 183

ждувани. Накшбандиййа боролась со сторонниками громкого зик-
ра в лице йасавиййи, кубравиййи, бекташиййи и практикой сама’ 
маулавиййи. Другой особенностью является практика внутреннего 
уединения (халват дар анджуман), которая позже стала пониматься 
как запрет на физическое затворничество.

Третьей особенностью является общение (сухбат) ученика с на-
ставником. В результате устанавливается связь (рабита) между 
сердцем учителя и ученика (таваджжух). Так наставник контроли-
рует духовные состояния подопечного. Последний таким образом 
попадает в поток божественной энергии (файз)49.

После смерти Накшбанда произошла консолидация и укрепле-
ние позиций братства. Из его преемников наибольшую известность 
стяжали ‘Ала’ ад-Дин ‘Аттар, главный преемник Баха’ ад-Дина, Му-
хаммад Парса и Йа‘куб Чархи. Накшбандиййа начинает завоевывать 
позиции среди кочевого населения. Братство хваджаган формально 
возглавил его первый халифа ‘Ала’ ад-Дин ‘Аттар (ум. ок. 802/1400). 
Его род происходил из Хорезма, но сам он жил и учился в Бухаре. 
Он вел чрезвычайно скромный образ жизни: спал на полу на ветхой 
подстилке, подкладывая под голову кирпич, совершал омовение из 
разбитого кувшина. Баха’ ад-Дин сам посватал за него свою дочь. Он 
обучал его исполнению тихого зикра, на собраниях сажая его всегда 
рядом с собой. В общине ‘Аттара (которая тоже признавала принцип 
наследственного руководства) особое внимание уделялось практи-
кам рабита (мистическая связь между муршидом и муридом) и му-
ракаба (созерцание), которые затеняли собой исполнение зикра (воз-
можно, заимствование из суфийской школы кубравиййа). Изречения 
‘Ала’ ад-Дина зафиксированы в «Макамат», составленном, видимо, 
Мухаммадом Парса и «Рисала-йи баха’иййа», как и в более поздних 
«Рашахат» и «Нафахат»50. В отличие от Парса ‘Ала’ ад-Дин сохранял 
состояние «трезвости» во время суфийских упражнений. Именно он 
был (или считался) активным сторонником метода концентрации му-
рида на образе своего шайха (что и подразумевает техника рабита).

Школа ‘Ала’ ад-Дина (‘ала’иййа) продолжала существовать и в 
XV в. благодаря деятельности сына ‘Ала’ ад-Дина Хасана ‘Аттара 
(ум. 826/1423), обладавшего, судя по данным источников, огромной 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



П. В. Башарин, Ю. А. Аверьянов184

силой воздействия (тасарруф) на учеников. Эта школа распростра-
нилась в Чаганиане (Западный Таджикистан). «Желающий» (мурид) 
и «желанный» (мурад), т. е. наставник, по мнению адептов данной 
школы, должны быть связаны между собой особой связью (рабита), 
возникающей на основе концентрации на внутреннем и внешнем 
облике шайха51. Позже Хасан перебрался в Герат, где был принят 
Шахрухом (807/1405—851/1447), сыном Тимура. Хасан отправился 
в хаджж, но по дороге скончался в Ширазе. Его тело было переве-
зено в Чаганиан и похоронено рядом с могилой его отца. Сын Хасана 
Йусуф ‘Аттар продолжал проповедь своего отца. В Герате ему при-
шлось вести спор с известным шайхом братства кубравиййа Баха’ 
ад-Дином ‘Умаром по поводу техники задержки дыхания при испол-
нении зикра52.

Позднее данный метод использовал другой выдающийся таджик-
ский суфий Йа‘куб Чархи (ум. ок. 851/1447). Роль шайха в духовном 
продвижении мурида считалась решающей, и мурид всегда должен 
был быть готов пожертвовать собой ради своего наставника.

Хваджа Мухаммад Парса (ум. 822/1420) был выходцем из из-
вестной семьи бухарских ‘улама’. Согласно традиции, он подчи-
нялся ‘Ала’ ад-Дину ‘Аттару. Это подтверждается тем фактом, что 
Парса выступил главным передатчиком высказываний последнего. 
Часто он называется вторым халифой Баха’ ад-Дина. Агиографи-
ческая традиция говорит о том, что он был одним из наследников 
Накшбанда. Мухаммад Парса стал главным ученым систематизато-
ром ранней накшбандийской традиции. Ему принадлежат ключевые 
сборники высказываний Баха’ ад-Дина и ‘Ала’ ад-Дина ‘Аттара53. 
Мухаммад Парса инкорпорировал в учение накшбандиййи доктрину 
вахдат ал-вуджуд (единство бытия) Ибн ‘Араби. Скорее всего, ему 
принадлежит дошедший до нас комментарий на «Фусус ал-хикам» 
(«Геммы мудрости») Ибн ‘Араби («Шарх Фусус ал-хикам»). Он со-
ставил «Фасл ал-хитаб» («Окончательное решение») — суфийскую 
энциклопедию, построенную на подборке цитат из различных сочи-
нений по суфизму. Помимо Ибн ‘Араби, хваджа Парса опирается на 
интеллектуальную традицию кубравиййи (Наджм ад-Дина ар-Рази, 
‘Ала’ ад-Даула ас-Симнани) как братства с самой разработанной ин-
теллектуальной доктриной. Помимо суфийских идей, базисом его 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Суфизм среди таджиков 185

доктрины стал ханафитский фикх. В связи с этим, он получил про-
звище «объединителя двух знаний — шари‘ата и [Божественной] 
истины» (ал-джами‘ байн ‘илмайн аш-шари‘а ва-л-хакика). С хвад-
жой Парса связано появление ряда оригинальных сочинений, по-
ложенных в основу традиции братства. Разработка собственной ин-
теллектуальной мистической доктрины, с одной стороны, и опора на 
фикх — с другой, стали залогом перехода накшбандиййи на прин-
ципиально новый уровень. Так у братства, чьими последователями 
были сельские жители Бухарского оазиса, появилась возможность 
завоевать поддержку в городских интеллектуальных кругах и встать 
в один ряд с самыми влиятельными братствами. Благодаря хвадже 
Парса складывается интеллектуальная доктрина, привлекающая 
широкие круги богословов, особенно интеллектуалов Герата. Под-
держка последних оказалась решающей в занятии накшбандиййей 
лидирующих позиций в регионе54.

О взаимоотношениях между братствами накшбандиййа, с одной 
стороны, и кубравиййа, зайниййа и ‘ишкиййа, с другой, мы узнаем 
из скупых замечаний источников XV в., касающихся той или иной 
личности. Братство ‘ишкиййа появилось в Средней Азии в начале 
XV в. Его шайхи передавали свою духовную власть по наследству. 
Учение этого братства выдвигало на первый план страстную лю-
бовь (‘ишк) к Творцу, которая заслоняет от адепта все происходящее 
в миру. Обители братства располагались, главным образом, в доли-
не р. Кашкадарья. Братство вербовало последователей среди про-
живавших там тюркских (карлукских) племен. Шайх Илйас ‘Ишки 
(ум. 877/1472) соперничал с хваджой Ахраром, но, проиграв борь-
бу, вынужден был покинуть свою обитель Астана-ату в горах Нур, 
к западу от Самарканда (вскоре он умер от холеры). Другие видные 
деятели братства накшбандиййа (например, Мухаммад Кази (ум. 
920/1514), наставник знаменитого Махдум-и ‘Азама) пытались под-
держивать дружеские отношения с шайхами ‘ишкиййи и разделяли с 
ними общие элементы суфийской практики (чилла, сама‘). Братство 
‘ишкиййа нашло много приверженцев в Ферганской долине, где ему 
принадлежало святилище Бурхан ад-Дина Кылыча в г. Узгенде. Оби-
тели братства носили название лангар. В главной обители — Катта-
Лангар, расположенной в верховьях Кашкадарьи, ежегодно устраи-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



П. В. Башарин, Ю. А. Аверьянов186

вались празднества в честь святых (сайил). В более поздний период 
учение братства ‘ишкиййа легло в основу воззрений синкретическо-
го братства ишан-и имла’ в Бухаре55.

Основатель братства зайниййа Зайн ад-Дин Хвафи (Хафи) (ум. 
843/1439) обучался вместе с Йа‘кубом Чархи, но впоследствии их 
пути разошлись. Братство зайниййа действовало, в основном, в Ге-
рате и Самарканде и являлось ответвлением сухравардиййи. В Са-
марканде одним из учеников Зайн ад-Дина был Ахмад б. Джалал 
ад-Дин Самарканди. Дервиш Ахмад читал с минбара стихи персид-
ского, прошиитского поэта Касима ал-Анвара (ум. 816/1433). За это 
многие суфии порицали его56.

С приходом ‘Убайд Аллаха Ахрара (ум. 895/1490) главной зада-
чей братства становится обретение политического влияния. С этого 
времени накшбандиййа развивает линию абсолютного доминирова-
ния в Средней Азии. Начинается идеологическая борьба с конкури-
рующими братствами — кубравиййей, йасавиййей (особенно Лутф 
Аллахом Чусти (ум. в 1571–1572 г.)57.

В XV в., при Тимуридах, наступает подлинный расцвет братства 
накшбандиййа, сопровождавшийся появлением агиографических 
сводов «Нафахат ал-унс» Джами (ум. 898/1492) и «Наса’им ал-
махабба» («Дуновения любви») ‘Алишира Нава’и (ум. 907/1501)58.

Примечания
1 Кныш А. Д. Мусульманский мистицизм: краткая история (М.; СПб., 

2004), с. 25—27, 29—31, 57—58; Gramlich R. Alte Vorbilder des Sufitums 
(Wiesbaden, 1995), vol. I, S. 135—282. 

2 Gramlich R. Op. cit., vol. II (1996), S. 113—248.
3 Radtke B. Theologen und Mystiker in Hurasan und Transoxanien. Zeitschrift 

der Deutschen Morganländischen Gesellschaft, 136 (1986), р. 536—567. Пере-р. 536—567. Пере-. 536—567. Пере-Пере-
вод см. в: Радтке Б. Теологи и мистики в Хурасане и Трансоксиании. Суфизм 
в Центральной Азии (зарубежные исследования). Сборник статей памяти 
Ф. Майера, сост. и ред. Хисматулин А. А. (СПб., 2001), с. 40—76; Gramlich. 
Op. cit, vol. I, S. 325—344; vol. II, S. 63—112, 242—266, 267—412.

4 Radtke. Al-Hakim al-Tirmidi: Ein islamischer Theosoph der 3/9. Jahrhun-
derts (Freiburg, 1980).

5 Кныш. Указ. соч., с. 138—140.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Суфизм среди таджиков 187

6 Там же, с. 78—81.
7 Böwering G. Abū Sa‘īd Abi’l-Kayr Encyclopaedia Iranica, vol. I/4, p. 377—

380; Meier F. Abu Sa‘īd-i Abū l-Hayr Wirklichkeit und Legende (Teheran — Liè-
ge, 1976) (Acta Iranica 11).

8 Деяния и изречения Харакани были описаны одним из его муридов че-
рез некоторое время после его смерти и составили его «житие» (на русский 
язык частично переведено Е. Э. Бертельсом) (Бертельс Е. Э. Избранные 
труды: суфизм и суфийская литература (М., 1965), с. 269—280).

9 Мавлоно Фахриддин Алии Сафи. Рашахот (Душанбе, 2009), с. 14—15 
(трансл. с литогр. издания Лакхнау, 1890); Фахр ад-Дин ‘Али б. Хусайн Ка- Хусайн Ка-Хусайн Ка-
шифи Ва‘из. Рашахат ‘айн ал-хайат (Техран, 1973).

10 Ал-Гидждувани. «Рисала-йи сахабийа», ба мукаддима ва тасхих-и 
Са‘ид Нафиси. Фарханг-е Иранзамин (Техран, 1332/1953), 1/1, с. 70—101.

11 Снесарев Г. П. Хорезмские легенды как источник по истории религиоз-
ных культов Средней Азии (М., 1983), с. 127—141.

12 Algar H. “Abū Ya‘qūb Hamadānī”. Encyclopaedia Iranica, vol. I/4, p. 395—
396.

13 Рашахот, с. 15—17.
14 Хисматулин. От составителя. Суфизм в Центральной Азии, с. 28.
15 Ди Уис Д. Машаих-и турк и Хваджаган: переосмысление связей между 

суфийскими традициями Йасавийа и Накшбандийа. Суфизм в Централь-
ной Азии, с. 211—243.

16 Рашахот, с. 20.
17 Там же, с. 24—25.
18 Там же, с. 30.
19 В Хорезме наряду с Наджм ад-Дином местное тюркское население осо-

бо почитает его любимого ученика Маджд ад-Дина (ум. 1209 или 1219 г.), 
считающегося невинноубиенным (Снесарев. Указ. соч., с. 142—158).

20 Акимушкин О. Ф. Ал-Кубра. Ислам на территории бывшей Россий-
ской империи (М., 2006), с. 219—220; Meier, Die Fawa’ih al-jamal wa fawatih 
al-jalal des Najmuddin al-Kubra (Wiesbaden, 1957).

21 Акимушкин. Кубравийа. Ислам на территории бывшей Российской им-
перии, с. 220—222; Шиммель А. Мир исламского мистицизма (М., 1999), 
с. 201—204; Algar. Kubrawiyya. The Encyclopаedia of Islam, CD-Rom Edition 
(Leiden, 1999), vol. V, p. 300a—301b.

22 Кныш. Указ. соч., с. 271.
23 Чехович O. Д. Бухарские документы XIV в. (Ташкент, 1965), с. 7—24; 

Äfšår I. Särgozašt-e Seyf od-Din Båxärzi (Tehran, 1341/1962).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



П. В. Башарин, Ю. А. Аверьянов188

24 Акимушкин. Ал-Гидждувани. Ислам на территории бывшей Россий-
ской империи, с. 112—114.

25 «Макамат-и ‘Абд ал-Халик-и Гидждувани ва ‘Ариф-и Ривгари». 
Фарханг-е Иранзамин (1954), 2, c. 1—18.

26 Paul J. Maslak al-‘arifin. Ein Dokument zur frühen Geschichte der 
Hwağagan-Naqşbandiya. Hallesche Beiträge zur Orientwissenschaft, 25 (1998), 
p. 174—188.

27 Анис ат-талибин. Цит. по: Пауль Ю. Доктрина и организация Хваджаган-
Накшбандийа в первом поколении после Баха’ ад-Дина. Суфизм в Цен-
тральной Азии, с. 114—210, 144.

28 Ди Уис. Истоки Хваджаган и критика суфизма: риторика по поводу об-
щинной уникальности в «Манакиб» хваджи ‘Али ‘Азизана Рамитани. Су-
физм в Центральной Азии, с. 244—274.

29 Рашахот, с. 51.
30 Пауль. Указ. соч., с. 134.
31 Шейх Мухаммад Амин ал-Курди ал-Эрбили. Книга вечных даров, 

пер. с араб., коммент. и прим. И. Р. Насырова (Уфа, 2000), с. 113.
32 Рашахот, с. 59—60.
33 Ди Уис. Истоки Хваджаган и критика суфизма, с. 255.
34 Там же, с. 252, прим. 13. Другое название трактата — «Рисала-йи 

Хазрат-и ‘Азизан».
35 Рашахот, с. 70.
36 Algar. Bābā Sammāsī. Encyclopaedia Iranica, vol. III/3, p. 294—295.
37 Рашахот, с. 73.
38 См. литографическое издание Макамат-и амир Кулал (Бухара, 

1328/1909). Русский перевод: Мудрость суфиев, пер. О. М. Ястребовой, 
Ю. А. Иоаннесяна, Б. М. Бабаджанова (СПб., 2001), с. 33—270.

39 Там же, с. 31—32.
40 Рашахот, с. 76—78.
41 Там же, с. 81—84.
42 DeWeese D. Khojagānī origins and the critique of Sufism: the rhetoric of 

communal uniqueness in the Manāqib of Khoja ‘Alī ‘Azīzān Rāmītanī. Islamic 
Mysticism Contested: Thirteen Centuries of Controversies and Polemics, ed. by 
F. de Jong and B. Radtke (Leiden; Boston; Köln, 1999), p. 492—519.

43 Акимушкин. Накшбанд. Ислам на территории бывшей Российской им-
перии, с. 299—301.

44 Мудрость суфиев, c. 92—93.
45 Ал-Эрбили. Указ. соч., с. 129—130.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Суфизм среди таджиков 189

46 Джами. Нафахат ал-унс мин хазарат ал-кудс, под ред. М. ‘Абиди (Тех-
ран, 1373/1994), с. 388; Мудрость суфиев, c. 92—93.

47 Акимушкин, Некрасова Е. Г., Тураев Х. Накшбанд. Ислам на террито-
рии бывшей Российской империи, с. 301—305.

48 Пауль. Указ. соч., с. 118—129.
49 Там же, с. 114—199; Хисматулин А. А. Суфийская ритуальная практи-

ка (на примере братства Накшбандийа) (СПб., 1996); Meier. Zwei Abhand-
lungen über die Naqšbandiyya (Istanbul; Stuttgart, 1994).

50 Пауль. Указ. соч., с. 119—120, 125—126.
51 См.: Там же, с. 154—156.
52 Рашахот, с. 146—149.
53 См. выше.
54 Пауль. Указ. соч., с. 139—143, 159—167; Муминов А., Пауль. Мухам-

мад Парса. Ислам на территории бывшей Российской империи (М., 2006), 
с. 293—297.

55 Бабаджанов Б. М. ‘Ишкийа. Ислам на территории бывшей Российской 
империи, с. 166—168.

56 Рашахот, с. 158—165.
57 Gross J. A., Urunbabaev A. The Letters of Khwāja ‘Ubayd Allāh Ahrār and 

His Associates (Leiden; Boston; Köln, 2002).
58 Nevâyî Alî Şîr. Nesâyimü’l-mahabbe men şemâyimi’l-fütüvve, nşr. K. Eraslan 

(İstanbul, 1979).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К. С. Васильцов

иЗ иСТории иСма‘илиТСкого ПриЗыва  
в бадаХшане

Исма‘илитская традиция в Бадахшане складывалась на протя-
жении долгого времени под влиянием иранской низаритской ветви 
исма‘илизма и шире — других ши‘итских течений (исна‘ашарийа, 
карматийа)1, мусульманского мистицизма (тасаввуф), в какой-то 
степени, возможно, буддизма, а также локальных религиозных куль-
тов, представлений и верований. Смешение и взаимодействие раз-
личных религиозных традиций, характерное для других областей 
Центральной Азии, да и всей территории дар ал-ислам в целом, 
привело в специфических географических, исторических и культур-
ных условиях Горного Бадахшана к появлению столь удивительных 
и причудливых форм религиозной жизни, что заставило даже неко-
торых европейцев, посетивших Памир в начале ХХ в., поставить под 
сомнение принадлежность местного населения к мусульманам вооб-
ще. «Учение это, несомненно, народилось из исма‘илизма, — писал 
секретарь Политического агентства в Бухаре А. Черкесов в своем 
донесении, — но отошло от него так далеко, что я положительно 
считаю “пэндж-тэн” совершенно особой религией, имеющей с му-
сульманством столько же общего, сколько персидский бабизм, т. е. 
почти ничего <…> К этому народ от себя прибавил остатки древнего 
огнепоклонничества и фетишизма, и в результате получился стран-
ный конгломерат, каким ныне представляется по внешности религия 
“пэндж-тэн”»2 (рис. 1). Едва ли стоит сейчас пытаться критически 
разбирать или указывать на иные неточности и погрешности в по-
добного рода заметках, нередко весьма тонких и во многих отноше-
ниях справедливых, поскольку они отражают степень изученности 
не только исма‘илизма, но и ислама в целом в европейской востоко-
ведной науке того времени.

Сведения, которыми мы в настоящее время располагаем относи-
тельно жизненных судеб ислама в Горном Бадахшане, нельзя, раз-
умеется, считать исчерпывающими. Основные сложности, которые 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Из истории исма‘илитского призыва в Бадахшане 191

возникают у исследователей при изучении истории проникновения 
и утверждения ислама на Памире, связаны преимущественно с от-
сутствием серьезной базы нарративных источников: материалы не-
исма‘илитских исторических хроник отличаются весьма кратким 
и поверхностным изложением фактов, касающихся истории ислама 
на Памире в целом и истории исма‘илизма в этом регионе в част-
ности. Локальная историографическая традиция, в той особенно ее 
части, где речь идет раннем периоде исма‘илитского да‘ва, крайне 
непоследовательна, изобилует явными анахронизмами и по большей 
части фиксирует сведения, имеющие отношение более к памирскому 
фольклору, нежели к историческим сочинениям как к специально-
му жанру средневековой мусульманской научной литературы, хотя, 
разумеется, при отсутствии иных, более надежных источников эти 
материалы могут с известными оговорками привлекаться для вос-
создания истории принятия ислама горцами Бадахшана.

Обращение населения Западного Памира в ислам не является 
единственно результатом военных кампаний завоевателей, одна-
ко представляет собой растянувшийся на несколько веков процесс 

Рис. 1. Камень с изображением и надписью (с. Сучан, р. Гунт).  
И. И. Зарубин. МАЭ. Колл. № 2499-23

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К. С. Васильцов192

смены религиозных ценностей и религиозной идентичности, в кото-
ром существенную роль играли не только военные, но и экономиче-
ские факторы, торговые отношения, деятельность многочисленных 
мусульманских проповедников и миссионеров. Большое значение, 
отразившееся впоследствии на характере центральноазиатской ре-
лигиозности в целом и памирской в частности, имело то обстоятель-
ство, что в значительной степени проповедь новой религии велась 
представителями различных «еретических» мусульманских «сект», 
последователями тех или иных течений в рамках ислама.

Многие ши‘итские проповедники пользовались покровитель-
ством как местных, так и центральных правителей, а в некоторых 
случаях получали поддержку определенных внешних сил, какими 
были, например, египетские Фатимиды или карматы3. На основа-
нии материалов письменных источников (Ибн ан-Надим (ум. 995), 
ас-Са‘алиби (ум. 1038), Низам ал-Мулк (ум. 1092) можно говорить 
о том, что во времена Саманидов (872—999) целая сеть да‘и во главе 
с Мухаммадом б. Ахмадом ан-Насафи (ум. 943) весьма активно вела 
пропаганду исма‘илитских идей и в целом не без успеха распростра-
нялась в Центральной Азии как среди городского населения (Бухара, 
Самарканд, Хорезм и др.), так и в сельских районах, в особенности 
в годы правления Насра б. Ахмада Самани (913—943)4.

О влиянии различных ши‘итских сект, в том числе исма‘илитов 
(карматов) в этот период, а также об ‘алидских симпатиях, которые 
были весьма сильны среди представителей правящих кругов и при-
дворной знати, ученых и поэтов, свидетельствуют многочисленные 
факты из культурной жизни Бухары и Самарканда той эпохи. Напри-
мер, известный поэт Ма‘руф-и Балхи приводит такие слова «Адама 
поэтов» Рудаки, недвусмысленно указывающие на исма‘илитскую 
ориентацию:

Слышал я от Рудаки, султана поэтов:
В мире не прилепляйся ни к кому, кроме Фатимида5.

 از رودکی شنيدم سلطان شاعران
 کاندر جهان بکس مگروجز بفاطمی

 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Из истории исма‘илитского призыва в Бадахшане 193

В основу популярного дидактического сочинения «Калила 
и Димна» был положен арабский перевод одного из значительных 
и влиятельных представителей шу‘убитского движения ‘Абдал-
лаха б. ал-Мукаффы, среди современников известного под почет-
ным прозвищем аз-зиндик ал-ла‘ин (букв. «подлый безбожник»)6. 
Абу Али ибн Сина в некоторых своих произведениях высказывал 
исма‘илитские взгляды7. Согласно словам ‘Унсури, султан Махмуд 
Газнави считал Среднюю Азию, в особенности Хорезм, «кармат-
ским гнездом»8. Можно предположить, что политические успехи 
Саманидских правителей, создавших в Центральной Азии мощное, 
независимое от арабского халифата государство, во многом были 
связаны или по крайней мере в значительной степени использова-
ли ши‘итскую (исма‘илитскую) пропаганду, встретившую широкую 
поддержку среди населения.

Несмотря на то что в политическом отношении успех Насафи 
оказался временным, а после установления в Центральной Азии 
власти тюркских династий Газневидов (962—1186), Караханидов 
(840—1212) и Сельджукидов (1037—1194) начались преследова-
ния ши‘итов (исма‘илитов), в результате чего те вынуждены были 
покинуть традиционные городские центры и бежать на периферию 
в труднодоступные районы, влияние этого периода в культурной 
истории Центральной Азии едва ли можно переоценить. С извест-
ной осторожностью можно утверждать, что это влияние продолжа-
ет сказываться в некоторых сферах религиозной жизни суннитского 
по преимуществу населения Центральной Азии и в современных 
условиях9. Кроме того, да‘ват-и Насафи (букв. «призыв Насафи») 
во многом создал благоприятную обстановку и подготовил почву 
для принятия горцами Бадахшана исма‘илизма в качестве основной 
религии, в особенности если учесть довольно пеструю религиоз-
ную картину, которая характеризовала этот регион до появления там 
Насир-и Хусрава, с именем которого локальная традиция связывает 
распространение и утверждение ислама10.

В знаменитом сочинении Худуд ал-‘алам11 есть такое упомина-
ние: «Город Сикашим (современный Ишкашим. — К. В.) является 
столицей области Вахан. Обитатели ее являются огнепоклонника-
ми (габракан) и мусульманами, и правитель Вахана (малик) обитает 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К. С. Васильцов194

здесь. Хамдуд (современный Хандуд в Афганистане. — К. В.) — это 
место, где располагаются святилища идолов (бутхана-йи вахани)»12. 
Действительно в селении Хандуд в афганском Вахане и поныне 
существуют развалины замка, который некоторые исследователи 
считают буддийским храмом (рис. 2). Интерес для исследователей 
представляет буддийский монастырь в с. Вранг, расположенный на 
скальном выступе по левому берегу р. Врангдарйа. Этот монастырь 
имеет аналогии в Восточном Туркестане, где известны пещерные 
монастыри. Наиболее вероятной датой его появления считают обык-
новенно III — середину IV в. н. э.13

Существуют также развалины замков доисламских правителей 
Вахана и на таджикской стороне, из которых самым знаменитым яв-
ляется Кала-йи Ках-каха (с. Намадгут), крепость названа по имени 
правителя. Широко распространена следующая легенда: арабское 
войско под руководством ‘Али и его сыновей Хасана и Хусайна 
пришло в Вахан, чтобы завоевать область сийахпушей или аташ-
парастов и ее правителя (кафир-и сийах-пуш) и обратить их в веру 
Мухаммада. ‘Али успешно справился с этой задачей и вместе с сыно-

Рис. 2. Китайская кумирня. И. И. Зарубин. МАЭ. Колл. № 2621-61

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Из истории исма‘илитского призыва в Бадахшане 195

вьями возвратился в Аравию. После их пребывания остался лагерь, 
где они отдыхали между сражениями, превратившийся впослед-
ствии в священное место14. Кроме крепости Ках-каха на террито-
рии Бадахшана сохранились развалины еще нескольких крепостей, 
датируемых приблизительно шестым веком, владельцами которых, 
согласно местной устной традиции, были родственники Ках-каха — 
Замр в Йамчуне и Зангибар в Хисаре15. 

Доисламских правителей Вахана в источниках обыкновенно 
называют аташпараст, т. е. огнепоклонники, они носили черные 
одежды (сийахпуш), и брали себе в жены своих сестер и дочерей16. 
Данные письменных источников подтверждаются и археологиче-
скими материалами. На территории Западного Памира в различных 
областях находятся развалины храмов огня (Зонг (Вахан), Кафирка-
ла (Шугнан) и др.). Храм огня в с. Зонг — это крестообразное в пла-
не сооружение, внутри которого могли разместиться четыре-шесть 
человек (рис. 3). Храмы огня Кафиркала иной планировки, круглые 
по форме. В обоих храмах для священнослужителя было выделено 
специальное возвышение на суфе (в храме огня Зонг это место на-
верху двухступенчатой суфы). Датируются храмы приблизительно 
V—VIII вв. В это же время, как считают некоторые исследователи, в 
Бадахшане появляются и домашние святилища (алав-хана), ставшие 
прототипом известных в Таджикистане домов огня17. 

Вплоть до начала XIX в. на Памире сохранялся древний, восходя-
щий к доисламским временам культ камней. С почитанием священ-
ных гор связан и культ священных камней. В различных областях 
Западного Памира до сих пор существуют многочисленные свиде-
тельства почитания камней в прошлом. Как правило, почитаемые 
камни (санг) представляют собой валуны, отличающиеся своими 
размерами или необычностью формы, либо осколки скал. Почитае-
мые камни имеют свою дифференциацию, связанную с наличием 
или отсутствием на них высеченных рисунков, знаков или надпи-
сей18. Уже упоминавшийся нами А. Черкасов писал по этому поводу: 
«Священных камней, больших и малых, в Шугнане и Вахане множе-
ство. Лежат они большей частью при дорогах и тропинках, и всякий 
прохожий и проезжий считает долгом остановиться у такого камня 
и положить на него или возле него маленький камешек. Такие же 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К. С. Васильцов196

камешки кладут поклонники на мазары — могилы имамов Мухам-
меда Багира на Гунте, близ урочища Вам-Кала, и Зейнуль Абдина 
близ кишлака Тын на Пяндже, а в Вахане близ кишлака Намадгут — 
самого Али, зятя пророка. Иногда священным камням делают жерт-
воприношения, обливая их растопленным маслом и зажигая перед 
ними светильники. В таджикских жилищах часто можно видеть 
положенные на почетном месте один или несколько камней, почер-
невших от обильных возлияний масла, — это домашние святыни. 

Рис. 3. Храм огня (с. Зонг, Вахан) (по: История Горно-бадахшанской  
автономной области (Душанбе, 2005), с. 183)

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Из истории исма‘илитского призыва в Бадахшане 197

В ряду последних особым почетом пользуются камни, имеющие 
форму phallus'a, один из которых мне удалось получить в собствен-
ность»19.

Согласно приводимым А. А. Бобринским сведениям, горцы мо-
лятся у этих камней по всякому поводу: благодарят за счастливое 
возвращение с летовок, просят исцеления при болезнях и при этом 
жгут на камнях чираги (светильники), возливают масло, делают при-
ношения в виде пригоршней зерна, тута, муки, иногда собираются 
вокруг камня, устраивают общую трапезу, режут барана, варят по-
хлебку. Считалось, что всякая молитва, произнесенная у такого рода 
камня, будет услышана20.

Говоря о миссии Насир-и Хусрава в Бадахшане, следует от-
метить, что, хотя сам факт его приезда, а позже смерти в этом ре-
гионе не вызывает сколько-нибудь серьезных сомнений, сведения, 
которыми мы располагаем относительно его проповеди в Бадахша-
не, крайне скудны. Как следует из автобиографического сочинения 
Сафар-нама («Книга путешествия»)21, во время своих странствий 
по Ближнему Востоку он оказался в Каире, где ему довелось встре-
титься с исма‘илитским да‘и ад-ду‘ат (букв. да‘и [всех] да‘и) ал-
Му‘аййадом фи’д-Дин Ширази (ум. 1078) и принять участие в рели-
гиозных дебатах ал-маджалис ал-му‘аййидийа (букв. «му‘аййадовы 
собрания»)22. Насир-и Хусрав не упоминает подробности своего 
обращения в исма‘илизм, однако в родной Балх он возвращается 
уже в качестве худжжата Хорасана и начинает там активную про-
поведь. Впрочем, политическая ситуация в это время была не в его 
пользу: область Хорасан находилась в это время под контролем ди-
настии Сельджукидов, основных противников ши‘итов на Востоке, 
которые при поддержке суннитских ‘улама’ развернули активную 
антиисма‘илитскую кампанию. Проповедь Насир-и Хусрава не на-
ходит, по всей видимости, отклика среди местных жителей, кро-
ме того, насколько можно судить из его Дивана, в котором нередко 
встречаются довольно резкие выпады против «турок» (сельджуков) 
и багдадских халифов, он не ограничивался вопросами сугубо рели-
гиозными, но касался и «скользких» политических тем23. Во всяком 
случае, вскоре против него начинаются преследования, и он вынуж-
ден бежать сперва в Мазендаран, а затем дальше, пока не находит 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К. С. Васильцов198

убежища в Йумгане (совр. афганский Бадахшан), где начинается 
новый этап его жизни, о котором у нас столь же мало достоверных 
сведений, сколь много легенд и фантастических преданий, состав-
ляющих большую часть «памирской биографии» Насир-и Хусрава.

В Бадахшане, как пишет сам Насир-и Хусрав, он нашел себе по-
кровителя по имени ‘Али б. Асад из числа местных правителей, ко-
торый, как и другие представители местной династии, претендовал 
на то, что ведет свое происхождение от Александра Македонского. 
Об этом, кстати, существует упоминание и у Марко Поло: «Бадах-
шан — это провинция, население которой поклоняется Мухаммаду 
и говорит на особенном языке. Царская власть наследственная. Все 
царской крови произошли от Александра Великого и дочери Дария, 
персидского царя. И все эти правители называют себя на сарацинском 
языке Зулкарнайн, что означает то же самое, что Александр, и это 
происходит по причине почтения к Александру Великому»24. Правле-
ние ‘Али приходится приблизительно на 60-е годы (462/1069), время 
составления Джа‘ми ал-хикматайн («Собрание двух мудростей»). 
Согласно Насир-и Хусраву, по какой-то причине ‘Али был вынужден 
бежать и некоторое время находился в изгнании, однако затем вновь 
стал верховным правителем Бадахшана25. По словам этого автора, 
‘Али б. Асад проявлял интерес к мусульманскому богословию (ка-
лам), философии (хикма) и другим наукам, а также имел склонность 
к сочинительству — в своей работе Насир-и Хусрав приводит три 
его небольших газели дидактического характера26. Исма‘илитский 
философ Абу-л-Хасан Ахмад б. Хасан Гургани27 преподнес ‘Али б. 
Асаду свою касыду, которую последний рассказал в одной из бесед 
Насир-и Хусраву. Касыда состоит из восьмидесяти двух байтов, 
в которых содержится девяносто один вопрос, касающийся фило-
софии (хикма), богословия (калам), логики (мантик), коранической 
экзегетики (та’вил). Ответам на эти вопросы Насир-и Хусрав по-
святил свой знаменитый труд Джами‘ ал-хикматайн, где изложил 
точку зрения на них греческих и исма‘илитских философов.

По сведениям, приводимым в Гавхарриз («Россыпь жемчу-
жин»)28, Насир-и Хусрав прибыл в Бадахшан вместе с Имамом ал-
Мустансиром, который поселился в с. Мах-и май района Дарваз со-
временного Афганистана. Его могила, согласно местным легендам, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Из истории исма‘илитского призыва в Бадахшане 199

находится в этом селении и является одним из наиболее почитаемых 
мест на Западном Памире как среди исма‘илитов, так и среди сун-
нитов (рис. 4)29.

В этом же источнике приводится значительный по объему матери-
ал, впрочем, часто фантастического характера и, безусловно, изрядно 
приукрашенный, о деятельности Насир-и Хусрава, его проповеди и 
первых неофитах из числа знати и образованных людей Бадахшана, 
впоследствии ставших да‘и и исма‘илитскими проповедниками на 
Памире. Из числа таких новообращенных упоминаются имена пра-
вителя Йумгана Малик Джахан-шаха, после обращения в исма‘илизм 
принявшего имя Баба ‘Умара Йумги, и Саййида Сухраб-и Вали Ба-
дахшани (иногда его еще называют Саййид Алави)30. Последнего 
местная традиция называет учеником Насир-и Хусрава, которого тот 
чудесным образом излечил от болезни. Сухраб-и Вали Бадахшани 
является автором нескольких работ по исма‘илитскому вероучению, 
из которых до нас дошла лишь одна под названием Си ва шиш сахифа 
(«Тридцать шесть страниц») (рис. 5). В тексте этого труда приводит-
ся и дата его составления — 1453 г., что, таким образом, опровергает 
местные легенды, поскольку Насир-и Хусрав умер в 1088 г., т. е. за 
несколько веков до составления Си ва шиш сахифа31. Да‘ват-и наси-
ри (букв. «призыв Насира»), если судить по тем сведениям, которые 
приводятся в Гавхарриз, имел довольно четкую организационную 
структуру. В тексте упоминается также имя Шаха Мадани, сардара 
(военачальника) армии местного правителя, его заместители (абда-
лан), каландаран и дам-даран (букв. «обладающие [чудесным] ды-
ханием»)32.

Исма‘илитский призыв в Бадахшане, начавшийся во время 
да‘ват-и насир, дальнейшее свое развитие, возможно, даже в более 
активной и масштабной форме получил после трагических для иран-
ской общины событий, связанных с падением исма‘илитского госу-
дарства и взятием крепости Аламут войсками монголов (1256 г.). 
В низаритской историографической традиции последующий за этим 
период вплоть до XVIII в. принято называть ас-сатр («период со-
крытия»). Несмотря на то что это время нельзя, разумеется, считать 
«золотым веком» в истории исма‘илитской общины Ирана, тем не 
менее для бадахшанских низаритов одним из последствий преследо-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Рис. 4. Хикайат-и мазарха-йи Кухистан  
(«Сказание о мазарах Кухистана»). 20,0×12,5 см, 16 л.  

Бадахшан, начало ХХ в. Архив ИВР РАН, ф. 121, оп. 1, ед. хр. 336, л. 5

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Рис. 5. Сухраб Вали Бадахшани. Си ва шиш сахифа 
(«Тридцать шесть страниц»). Бумага, 28,0×22,5 см, 105 л. 

Бадахшан, время переписки: 10 ша‘бана 1333 г. / 23 июня 1915 г., 
переписчик Саййид Шахзада Мухаммад. ИВР РАН. С-1704, л. 4

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К. С. Васильцов202

ваний, которыми со стороны монголов подвергались их единоверцы, 
стало расширение исма‘илитского да‘вата и активизация миссио-
нерской деятельности да‘и на территории Западного Памира, на-
шедших в горах надежное убежище и обретших здесь свою вторую 
родину. Как заметил по этому поводу А. А. Бобринский: «Непрохо-
димые горные дебри, расположенные у самого котла, в котором ки-
пела жестокая жизнь крупных исторических событий, управлявших 
судьбами людей и народов, создававших счастье одних и несчастья 
других, не могли не манить в свои надежные крепкие убежища всех 
терпевших крушение на бурном море житейском. В горах должны 
были искать приют все обессиленные, обездоленные в непосильной 
борьбе, все угнетаемые злым роком, деспотом или победителем, все 
преследуемые за вину и безвинно, все непокорные, все недовольные 
или существующим, или вновь вводимым укладом жизни»33.

Сведения письменных источников и фольклорные нарративы 
свидетельствуют о появлении в Бадахшане большого количества 
ши‘итских религиозных деятелей, выходцев из Ирана и Централь-
ной Азии, среди которых наиболее значительными фигурами яв-
ляются Шах Хамуш, Шах Маланг и Шах Кашан, обосновавшиеся 
в Шугнане, Шах Камбар-и Афтаб и Шах Исам ад-Дин в пределах Ва-
хана, к потомках которых, как утверждает автор Тарих-и Бадахшан 
(«История Бадахшана»), принадлежат пиры и миры Памира34.

Согласно этому источнику, саййид Мир Хасан Шах Хамуш через 
Хасана и Хусайна ведет свою родословную от пророка Мухаммада. 
Он родился в районе Шахр-и Бузург в 495/1066 г. и умер в возрасте 
72 лет в 531/1136 г. До двадцати одного года он прожил в Исфагане. 
Завершив образование, Шах Хамуш отправился в Багдад, где встре-
тился с ‘Абд ал-Кадиром Джилани. Вместе они отправились в хаджж 
в Мекку. Во время исполнения тавафа он неожиданно услышал тай-
ный глас, исходивший из могилы Мухаммада. Пораженный этим го-
лосом, Шах Хамуш не ответил на троекратное обращение к нему 
шайхов ‘Абд ал-Кадира Джилани и Джунайда ал-Багдади, отчего, 
вероятно, и получил прозвище Хамуш (букв. «молчаливый», «без-
молвный»). Джунайд ал-Багдади передал ‘Абд ал-Кадиру Джилани 
и Шах Хамушу свои духовные силы и знания и отправил последнего 
в «горные страны Хатлана». Шах Хамуш вместе с четырьмя спут-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Из истории исма‘илитского призыва в Бадахшане 203

никами прибыл через Индию на берега Пянджа, откуда отправил-
ся в Шугнан, где вскоре приступил к обучению местных жителей 
религиозным наукам (‘илм) и основам веры (усул-и дин). Здесь он 
женился на дочери правителя Шугнана. Потомки Шах Хамуша яв-
ляются «великими шахзада и ишанами Кухистана. Каждая [их] ветвь 
владеет [укрепленной] горой или замком. Некоторые из них заняты 
светским управлением, а другие обучаются вере в качестве мурши-
дов и пиров»35. По прошествии какого-то времени он отправился 
в Хатлан, где своей проповедью обратил местных кафиров в ислам. 
Конец своей жизни Шах Хамуш провел в Хатлане, в местечке Дара-
йи Туркийа36.

Сведения Тарих-и Бадахшан о происхождении памирских пиров 
подтверждаются словами Саййида Йусуф ‘Али Шаха, записанными 
А. А. Бобринским во время его поездки в Бадахшан в 1901 г.37

Трудности, которые возникают при установлении характера 
исма‘илитской пропаганды в этот период и роли в ней да‘и, заклю-
чаются в том, что достаточно сложно определить религиозную иден-
тичность этих миссионеров. Очевидно, они проповедовали какие-
то ши‘итские идеи, однако это не дает нам сколько-нибудь весомых 
оснований причислять их к исма‘илитам. В этот период низарит-
ская община раскололась на две ветви — касим-шахи и мухаммад-
шахи38, к которой, как принято считать, принадлежали памирские 
исма‘илиты вплоть до ее исчезновения в XVIII в. Имам Мухаммад-
шахи Ради ад-Дин установил в Бадахшане свою власть и в течение 
двух лет (1507—1509) управлял этой областью, пока не был разбит 
тимуридским правителем Мирза Ханом39. Дальнейшая судьба ли-
нии Мухаммад-шахи в Бадахшане пока остается не вполне ясной по 
причине отсутствия достоверных исторических свидетельств. Тем 
не менее в упоминавшемся нами Гавхарриз существуют указания на 
объединение памирских мухаммад-шахи с ветвью касим-шахи, ко-
торое произошло в первой половине XVIII в. В частности, приводят-
ся сведения о визите бадахшанского пира Хаджи Мухаммада Халиха 
в Кабул к имаму касим-шахи Мавлана Шах-и дину Хасану б. Мавла-
не Саййиду ‘Али и признании последнего памирской исма‘илитской 
общиной. Там же сообщается, что Мухаммад Халих встретился 
с худжжатом касим-шахи Мавланой Йа‘кубом, вручившим ему 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К. С. Васильцов204

фирманы имама, которым должны были следовать низариты Ба-
дахшана. Таким образом, этот период можно считать переходным в 
религиозной жизни памирской исма‘илитской общины, возникшим, 
хотя нам и неизвестны конкретные его причины, в какой-то степе-
ни и в силу известных политических обстоятельств. Именно в эти 
десятилетия начинаются преследования мухаммад-шахи в Индии, 
где они постепенно утрачивают свое политическое значение, а после 
Амира Мухаммада ал-Бакира их линия имамата прекращает свое су-
ществование40. В то же самое время имамы касим-шахи постепенно 
усиливают свое влияние, в особенности благодаря браку, заключен-
ному имамом Хасаном ‘Али Шахом (1817—1881) с Сарв-и Джахан, 
дочерью Фатх ‘Али-шаха Каджара (ум. 1834). Хасан ‘Али Шах полу-
чил почетное звание Ага-хан, а после своего переезда в Индию стал 
пользоваться значительной поддержкой британских властей.

Говоря в целом о характере исма‘илитского призыва в Бадахша-
не, следует отметить характерную черту памирской историографи-
ческой традиции, которая пытается установить взаимосвязь между 
да‘ват-и насири и низаритским да‘ват-и джадид (букв. «новый 
призыв»), разработанным Хасан-и Саббахом (ум. 1124 г.). По одной 
версии Насир-и Хусрав по дороге домой из Каира в Балх встретил 
Хасан-и Саббаха, и тот признал его в качестве наставника (пир). По 
другой — Насир-и Хусрав был назначен худжжатом Имама Хади 
(сына Низара) в Кухистане (Бадахшане), а Хасан-и Саббах был худ-
жжатом в Дайламане. Принимая во внимание то обстоятельство, 
что встреча этих двух исма‘илитских проповедников и могла иметь 
место в действительности, тем не менее стоит подчеркнуть, что 
Насир-и Хусрав умер за десять лет до возникновения исма‘илитского 
государства с центром в крепости Аламут и за четырнадцать лет до 
раскола исма‘илитского движения на низаритов и муста‘литов41. 
Поэтому, хотя сейчас и сложно говорить о том, в каком именно виде 
Насир-и Хусрав проповедовал исма‘илитские идеи в Бадахшане, ско-
рее всего, он придерживался фатимидской доктрины, вдохновившей 
его изменить собственные религиозные убеждения и образ жизни 
в целом.

Несмотря на отсутствие прямых исторических свидетельств об 
отношениях между последователями да‘ват-и насири и низаритами 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Из истории исма‘илитского призыва в Бадахшане 205

Аламута в более поздний период, существуют, тем не менее, доста-
точные основания для того, чтобы говорить о значительном влиянии 
идей иранских исма‘илитов на мировоззрение низаритской общины 
Бадахшана в XIII в., о чем прежде всего свидетельствует анализ до-
шедшей до нас памирской исма‘илитской литературы42.

Низариты Бадахшана сохранили отчетливую литературную тра-
дицию, опирающуюся на корпус сочинений исма‘илитской общины 
в Иране. Бадахшанские исма‘илиты, насколько можно судить по до-
ступным в настоящее время источникам, не создали собственной, 
оригинальной интеллектуальной школы — со времен Насир-и Хус-
рава памирская низаритская община не выдвинула, пожалуй, само-
бытных авторов, сравнимых с Насир ад-Дином Туси (1201—1274) 
или Абу Исхаком Кухистани (ум. 1553). Вместе с тем литературная 
традиция исма‘илитов Памира представляет несомненный инте-
рес для исследователей, поскольку сумела сберечь многие сочи-
нения, относящиеся к интеллектуальной продукции как иранской 
исма‘илитской общины, так и к более раннему периоду. Характер-
ный тому пример — анонимный протоисма‘илитский трактат Умм 
ал-китаб («Мать книги»), списки которого были обнаружены в Шуг-
нане. К важной особенности литературного наследия бадахшанской 
общины низаритов следует отнести также весьма заметное влияние 
на исма‘илитских авторов сочинений иранских суфиев. Показатель-
но, что персоязычные низариты посталамутского периода стали 
считать некоторых поэтов-мистиков, таких как, например, Сана’и 
(р. 1045 г.), Фарид ад-Дин ‘Аттар (1119—1230), Джалал ад-Дин Руми 
(1207—1273), своими единоверцами, а извлечения и списки их про-
изведений сохранялись в личных библиотеках исма‘илитов Бадах-
шана.

Кроме того, как в устной, так и в письменной традиции памирской 
общины заметно влияние определенных элементов исна‘ашарийи. 
Например, Гавхарриз возводит генеалогическое древо некоторых 
местных худжжа к Мусе ал-Казиму (ум. 799 г.), шестому имаму, 
из-за разногласий по поводу наследования имамата которого про-
изошел раскол на исна‘ашарийу и исма‘илийу. Во время исполне-
ния обряда чараг-равшан43 на Памире принято читать Кандил-нама, 
текст которой состоит из айатов и религиозной поэзии. Авторство 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К. С. Васильцов206

Кандил-нама также принято приписывать Насир-и Хусраву. В част-
ности, в этом тексте говорится об исна‘ашарийе как о единственной 
истинной религии:

Истинной религией является [религия] Двенадцати Имамов,
Она завершается божественным законом Пророка,
Неправедны все те, кто [не соблюдают] божественный закон,
Да приветствует Господь Пророка44!

Во время периода давр ас-сатр, длившегося несколько столе-
тий, от распада исма‘илитского государства в Аламуте и до анджу-
данского возрождения, в результате деятельности многочисленных 
проповедников в ткань низаритского вероучения стали постепенно 
проникать некоторые элементы исна‘ашарийи и мусульманского ми-
стицизма, которые, сохранив нечто от древних культов, объедини-
лись в систему верований, которую сами памирцы называют дин-и 
панджтани — «религией пяти [священных] особ».

Примечания
1 Карматы (ал-караматийа) — название последователей одного их ранних 

направлений исма‘илизма. Название этого движения связывают с именем 
исма‘илитского проповедника Хамдана ибн ал-Аш‘аса, носившего прозви-
ще Кармат (Карматуйа). Начало активных действий карматов относят, как 
правило, к концу IX в. Наибольшего успеха движение достигло в Бахрейне, 
где в 899 г. было основано независимое карматское государство с цент ром 
в г. Лахса (ал-Ахса’). Карматы развивали «внутреннее» (ал-батин) уче-
ние ранних исма‘илитов, ввели строгую систему обучения (ат-та‘лим). 
Философско-богословская доктрина карматов во многих чертах испытала 
влияние философского кружка «Чистые братья» (Ихван ас-Сафа’). Ислам. 
Энциклопедический словарь (М., 1991), с. 132—133.

2 Россия и Бухарский эмират на западном Памире (М., 1975), с. 103.
3 Дафтари Ф. Да‘ва исмаилитов за пределами государства Фатимидов. 

Традиции исмаилизма в средние века (М., 2006), с. 83—103.
4 Stern S. The Early Ismaili Missionaries in North West Persia and in Khurasan 

and Transoxiana. Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 23 
(1960), p. 56—90; Crone P., Treadwell L. A New Text on Ismailism at the 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Из истории исма‘илитского призыва в Бадахшане 207

Samanid Court. Text, Documents and Artefacts: Islamic Studies in Honour of 
D. S. Richards, ed. C. F. Robinson (Leiden, 2003), p. 38—67.

5 Бертельс Е. Э. Очерк истории персидской литературы (М., 1928), 
с. 271.

6 Там же.
7 См.: Сагадеев А. В. Ибн Сина (М., 1980), с. 34.
8 Низами ‘Арузи. Чахар макала (Тегеран, 1331), с. 163.
9 Помимо некоторых ритуальных и обрядовых практик наиболее отчетли-

во это проявляется в почитании святых (авлийа’, бузурган) и святилищ (зий-
аратгах), многие из которых связаны с именами представителей ши‘итской 
сакральной истории — ‘Али (Шах-и мардан), Фатимы, Хасана, Хусейна, 
‘Али Зайн ал-‘Абидина, Мухаммада Бакира, Джа‘фара Садика и др.

10 Подробно относительно исламизации Центральной Азии см.: DeWeese D. 
Islamisation and Native Religion in the Golden Horde (Pennsylvania, 1994).

11 Худуд ал-‘алам мин ал-машрик ила ал-магриб («Книга о пределах мира 
от востока к западу») — географический трактат неизвестного автора, са-
мый ранний образец географического сочинения на персидском языке. Со-
ставлен около 928 г. См.: Hudud al-‘Alam, The Regions of the World. A Persian 
Geography, 372 A. H. — 982 A. D., tr. and explained by V. Minorsky (Oxford; 
L., 1937), p. 120—121.

12 Iloliev A. The Isma‘ili-Sufi Sage of Pamir: Mubarak-i Wakhani and the 
Esoteric Tradition of the Pamiri Muslims (N.Y., 2008), p. 45.

13 История Горно-Бадахшанской автономной области (Душанбе, 2005), 
c. 187—188.

14 Iloliev. Op. cit., p. 43. Подробнее о крепости Ках-каха и литературе 
о ней см.: Бубнова М. А. Археологическая карта Горно-Бадахшанской ав-
тономной области: Западный Памир (памятники каменного века — ХХ в.) 
(Душанбе, 2007), с. 222—223. Кроме того, см.: Хикайат-и мазарха-йи кухи-
стан. Архив ИВР РАН, ф. 121, оп. 1, ед. хр. 336, л. 5. Ср.: Фолклори Памир 
(Душанбе, 2005), т. II, с. 80—86. Приводимая здесь легенда практически 
совпадает со сведениями анонимной рукописи Кисса-йи Ках-каха. Эта ру-
копись, хранящаяся ныне в ИВР РАН (А 896), была приобретена в 1909 г. 
А. Мухановым. Легенды, в которых фигурируют реальные исторические 
персонажи из ранней истории ислама, имеют широкое распространение 
в Бадахшане. Согласно одной из них, после событий в Кербеле Зайн ал-
‘Абидин, преследуемый сторонниками Йазида Му‘авии, нашел убежище на 
Памире и обосновался в с. Тим, неподалеку от Хорога. В сходных по своей 
сюжетной канве фольклорных нарративах упоминается также Мухаммад 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К. С. Васильцов208

Бакир, Фатима бинт Мухаммад, ал-Мустансир Биллах, побывавшие в Ба-
дахшане и прославившиеся здесь своими чудесами.

15 Бабаев А. Крепости древнего Вахана (Душанбе, 1973).
16 Там же, с. 176.
17 Там же, с. 185—186. Относительно зороастризма в Центральной Азии 

см.: Foltz R. When Was Central Asia Zoroastrian?. The Mankind Quarterly, 38/3 
(1998), p. 189—200.

18 Большинство древних петроглифов представляет собой схематичные 
изображения горных козлов, реже — быков или яков, снежных барсов, со-
баки и коровы. Не менее часто встречаются изображения раскрытой ладо-
ни, которые, по словам местных жителей, либо являются отпечатком руки 
‘Али, либо же символизируют «святое семейство», панджтан: Мухамма-
да, ‘Али, Фатиму, Хасана, Хусейну.

19 Россия и Бухарский эмират…, с. 104
20 Бобринский А. А. Горцы верховьев Пянджа (М.,1908), с. 110.
21 См.: Насири Хусров. Сафар-наме. Книга путешествия, пер. и прим. 

Е. Э. Бертельса (М., 1933).
22 Halm H. The Ismа‘ili Oath of Allegiance (‘Ahd) and the Sessions of Wisdom 

(Majаlis al-Hikma) in Fаtimid Times. Medieval Ismа‘ili History and Thought, 
ed. by F. Daftary (Cambridge, 1996), p. 91—115.

23 Насири Хусров. Указ. соч., с. 110.
24 Легенда о происхождении местных правителей от Александра Великого 

упоминается Бабуром, а также другими ранними мусульманскими автора-
ми. К потомкам Александра Македонского относили себя также правители 
Каратегина, Дарваза, Рушана, Шугнана, Вахана, Читрала, Гильгита, Свата. 
См.: Поло М. Книга о разнообразии мира, пер. И. П. Минаева, Вестник 
Европы, 11 (1887), с. 118: «В Баласиане народ — мусульмане; у него осо-
бенный язык. Большое царство; цари наследственные, произошли они от 
царя Александра и дочери царя Дария, великого властителя Персии. Все 
они из любви к Александру Великому зовутся по-ихнему, по-сарацински, 
Зюлькарнем, что по-французски значит Александр».

25 Naser Khosrow. Jami al-hikmatayn, ed. by M. Mo‘in, H. Corbin (Tehran, 
1332/1953), p. 16—18, 314.

26 Там же, p. 16, 100, 315.
27 О жизни этого автора известно очень немного. Его имя упоминает 

‘Али б. Зайд Байхаки: «Я нигде не встречал упоминания его имени, за ис-
ключением одной касыды на персидском языке, комментарий на которую 
составил Мухаммад б. Сурх Нишапури» (Corbin Н. Abu'l-Haytam Gorgani, 

Encyclopædia Iranica (L., 1982) I/3, p. 316—317). Абу-л-Хасан, по всей ви-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Из истории исма‘илитского призыва в Бадахшане 209

димости, был современником известного исма‘илитского философа Абу 
Йа‘куба Сиджистани (ум. ок. 971).

28 Автор — некий Кучак, живший в южном Бадахшане (с. Джурма недале-
ко от Файзабада) в первой половине XIX в. Это довольно большой по объ-
ему трактат, разделенный на три части. В первой, Силк-и гавхарриз («Нить 
рассыпающихся жемчужин»), говорится о передаче пророчества и имамата 
от Адама до сорок пятого имама Хасана ‘Али (Ага-хан I). Вторая, Мабда’-
йи амадан-и джавхар-и адами («Источник возникновения субстанции че-
ловека»), представляет собой раздел по доксографии, где основное внима-
ние уделяется ши‘итским и исма‘илитским «сектам». В третьей, Байан-и 
имамат ва дарвишан («Разъяснение относительно имамата и дервишей»), 
приводится генеалогия пиров и да‘и Бадахшана XVII—XIX вв. Сочине-
ние написано в стихах и прозе, последний раздел — исключительно про-
заический. В частности, в нем говорится, что пиры Бадахшана происходят 
из чилтанов.

29 Iloliev. Op. cit., p. 48.
30 Краткая биография этого автора приводится в: Daftari F. Badakhshаnī 

Sayyid Suhrаb-i Valī. The Persian Encyclopedia of Islam (Tehran, 1996). 
р. 1132.

31 Издание текста см.: Vali Badakhshani S. S. Si va Shish Sahifa, ed. by Ujaqi 
(Tehran, 1961). W. Ivanov, A Guide to Ismaili Literature (L., 1933), p. 93; Бер-
тельс А. Е., Бакоев М. Алфавитный каталог исмаилитских рукописей, 
обнаруженных в Горно-Бадахшанской автономной области экспедицией 
1959—63 гг. (М., 1967), с. 112.

32 Iloliev. Op. cit., р. 87—89.
33 Бобринский А. А. Горцы верховьев Пянджа (ваханцы и ишкашимцы) 

(М., 1908), с. 40.
34 История Бадахшана. Та’рих-и Бадахшан. Фотографическая репродук-

ция рукописного текста, введение, указатели А. Н. Болдырева (Л., 1959), 
л. 118а.

35 Там же, л. 119б.
36 История Бадахшана, фотографическая репродукция рукописного тек-

ста, введение, указатели А. Н. Болдырева (Л., 1959).
37 Бобринский А. А. Секта исмаилья в русских и бухарских пределах 

Средней Азии. Этнографическое обозрение, 1 (М., 1902), с. 5.
38 Иванов В. А. Забытая ветвь исмаилизма. Очерки по истории исмаилиз-

ма (СПб., 2011), с. 109—129.
39 Искандаров Б. И. Социально-экономические и политические аспекты 

истории памирских княжеств (X в. — первая половина XIX в.) (Душанбе, 
1983), с. 57.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К. С. Васильцов210

40 Daftary. The Ismаilis — Their History and Doctrines (Cambridge, 1990), 
p. 490—491.

41 О исма‘илитском государстве с центром в крепости Аламут см.: 
Hodgson M. The Ismаili State. Cambridge History of Iran (Cambridge, 1968), 
vol. 5, p. 422—482.

42 По поводу исма‘илитской литературы на Памире см.: Ivanov, A Guide 
to Ismaili Literature (L., 1933), p. 88—119; Daftary, Ismaili Literature: 
A Bibliography of Sources and Studies (L., 2004); Бертельс, Бакоев. Указ. соч.

43 По поводу обряда чараг-равшан см.: Hunzai N. Chirаgh Rawshan 
(Karachi, 1994); ‘А. Наджиб. Назар-и ба та’рих-и чараг-равшан (Кара-
чи, 1976); Ivanow. Sufism and Ismailism: Chiragh-Nama. Revue Iraniqune 
d’Anthropolo, 3 (1959), p. 13—70.

44 Цит. по: Iloliev. Op. cit., р. 123.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Н. С. Терлецкий

К вопросу о почитании деревьев у таджиКов 
(Культ Кипариса в КонтеКсте мусульмансКой 

праКтиКи паломничества и поКлонения)

Почитание деревьев занимает важное место в традиционном ми-

ровоззрении таджиков, являясь составной частью тех представлений, 
формирующих местный духовный субстрат, которые стадиально от-

носятся к эпохе, предшествовавшей появлению ислама в Централь-

ной Азии. Природные культы, получив новое осмысление в рамках 
религии пророка Мухаммада, сыграли существенную роль в сло-

жении культурного многообразия мусульманского мира, во многом 
определив специфику региональных форм бытования ислама.

Вопросы почитания деревьев у таджиков в частности и у осед-

лого населения Центральной Азии в целом, их роль в традицион-

ной обрядности уже становились предметом исследований. Среди 
авторов, обращавшихся к данной проблематике, следует отметить 
А. К. Писарчик1, Р. Р. Рахимова2, Я. И. Калонтарова3, О. В. Горшуно-

ву4. К указанной теме в нескольких работах обращался и автор ста-

тьи5. Однако степень изученности вопроса все еще весьма далека от 
удовлетворительной, а многие аспекты многогранного и многопла-

нового культа деревьев вовсе остаются пока не охваченными. Целью 
предложенной вниманию читателя статьи является рассмотрение 
отношения к одной из пород деревьев в контексте мусульманской 
практики паломничества и поклонения (зийарат) на примере маза-

ра Биби-Савр, расположенного в селении Симиганч.
Внимание автора на указанный мазар обратил Р. Р. Рахимов. 

В 2012 г. мне посчастливилось побывать на объекте в ходе выполне-

ния полевых исследований в составе Центральноазиатской этногра-

фической экспедиции МАЭ РАН. В 2009 г. на этом мазаре в составе 
экспедиции работал и сам Рахимов, отразивший результаты наблю-

дений в своих статьях.
Селение Симиганч расположено в 11 км к северу от районного 

центра Вахдат в верхнем течении реки Симиганч, правого притока 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Н. С. Терлецкий212

Кафирнигана, в предгорье Гиссарского хребта Гиссаро-Алайской 
горной системы. Мазар Биби Савр расположен в северной части 
кишлака приблизительно в 200 м от центра поселка, сформирован-

ного развилкой дорог перед недавно (в 2009 г.) отстроенным ком-

плексом мечети имени ‘Абд ар-Рахмана Джами, включившим в себя 
почитаемое место захоронения Ни‘мат Аллаха Бухараи (Хазрати 
шайх Неъматуллохи Бухорои)6. Мазар Биби Савр представляет со-

бой огороженную территорию площадью в несколько сотен квадрат-

ных метров, поросшую деревьями (илл. 1). Среди них преобладают 
платаны (вид Platanus orientalis), или чинары (чинор). Сразу за ка-

литкой, ведущей внутрь участка, находится несколько крупных пла-

танов, под которыми, расстелив на земле матрацы (курпачи), обычно 
помещаются паломники для отдыха и совершения ритуальной тра-

пезы (илл. 2). В глубине территории мазара располагается главный 
объект поклонения: старое раскидистое вечнозеленое дерево вну-

шительных размеров. Его высота составляет около 15 м, а диаметр 
ствола у основания около 3 м. Поверхность земли под кроной дерева 
вытоптана и лишена растительности, а также несколько приподня-

та над окружающей территорией, формируя пространство, которые 
местные жители называют суфа (илл. 3).

Ритуал паломничества, совершаемый посетителями мазара, в це-

лом типичен для подобной категории почитаемых объектов в Цен-

тральной Азии. Паломники, среди которых преобладают женщины, 
могут посещать Биби Савр в любой день недели, однако наиболее 
благоприятной, специально отведенной для этой цели является среда 
(чоршанбе). Ритуальные действия, называемые мушкилкушо (букв. 
«разрешающие затруднения»), начинаются с символического под-

метания паломницами суфы, это считается благочестивым делом, 
относящимся к категории саваб — поощряемых поступков. Вступая 
в сакральное пространство, локализованное суфой, необходимо сни-

мать обувь. С босыми ногами паломники совершают трехкратный 
ритуальный обход (таваф) вокруг дерева, движение выполняется 
в направлении против часовой стрелки. После этого посетители об-

ращаются с молитвами к эпониму мазара, праведной Биби Савр, 
персонифицированной в образе почитаемого объекта природы. 
Целуя свои руки, прикасаются ими попеременно к стволу дерева 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Илл. 1. Общий вид мазара Биби Савр. Симиганч, Вахдатский район,  
Республика Таджикистан. Июнь 2012 г. Фото автора

Илл. 2. Паломники совершают молитву рядом с почитаемым кипарисом  
на мазаре Биби Савр. Апрель 2009 г. Фото автора

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Н. С. Терлецкий214

и ко лбу, закрепляя тем самым контакт с сакральным местом. Другая 
распространенная по всему региону традиция, символизирующая 
как духовную, так и физическую связь с почитаемым объектом, — 

повязывание на ветвях деревьев вотивных лоскутов ткани (латта, 

латта-банд, латта-бандак) как знаков обращения-просьбы к «свя-

тому», а также данных ему обетов7 — в случае рассматриваемого 
нами мазара находится под запретом. Непозволительность привязы-

вания латта, наблюдаемая в настоящее время на некоторых мазарах 
Центральной Азии, объясняется двумя причинами. В первом случае 
речь идет о восприятии данной традиции как противоречащей нор-

мам мусульманской религии. На волне борьбы со всякого рода пере-

житками джахилиййи8 повязывание вотивных лоскутов объявляется 
проявлением язычества и многобожия (ширк)9. Во втором случае по-

добный запрет объясняется вредом, который могут нанести латта 

самому почитаемому дереву. Как указывает Р. Р. Рахимов, «в среде 
таджиков существует мнение, что ритуальные лоскутки сдержива-

Илл. 3. Паломницы с детьми на мазаре Биби Савр.  
Июнь 2012 г. Фото автора

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К вопросу о почитании деревье у таджиков (культ кипариса) 215

ют развитие дерева, они могут стать причиной высыхания “зеленого 
объекта”»10. Подобное представление кажется более чем обоснован-

ным при виде некоторых деревьев на мазарах, ветви и ствол которых 
сплошь увиты бесчисленными обрывками ткани и платками палом-

ников, а в последнее время даже полиэтиленовых пакетов.
Что касается Биби Савр, то мотивы запрета на латта в этом слу-

чае обусловлены представлениями, относящимися ко второй кате-

гории. Впрочем, эта традиция является столь укоренившейся, что 
увещевания смотрителей мазара не всегда оказываются действен-

ными — паломницы продолжают повязывать вотивные лоскуты, ис-

пользуя для этого деревья и кусты, растущие по соседству. Однако 
и само почитаемое дерево не избегает подобной участи, а работа 
смотрителя мазара, в частности, заключается и в очищении ветвей 
от оставляемых латта. Среди других его обязанностей — поддер-

жание территории в чистоте и подметание суфы. Как и во многих 
других местах паломничества и поклонения Центральной Азии, смо-

тритель мазара именуется термином джорубкаш (букв. «подметаль-

щик»). На момент работы в Симиганче Центральноазиатской этно-

графической экспедиции МАЭ РАН (2012 г.) работу джорубкаша на 
мазаре Биби Савр выполнял Холмухаммад (Холмамад / Холмахмад) 
Ашурали (1921 г. р.), выступивший также в роли информанта. Уби-

раемые с суфы опавшие ветви не используются в качестве топлива. 
Существует также запрет и на отламывание сухих веток от самого 
дерева. По поверьям, человеку, который даже по незнанию сломает 
ветку, во сне явится недовольный дух дерева, который свою обиду 
выражает словами: «Ты сломал мои крылья»11. В обязанности джо-

рубкаша также входит чтение молитв за паломников во время зийа-

рата, они читаются как непосредственно перед деревом, так и во 
время ритуальной трапезы под упоминавшимися ранее чинарами.

Популярность мазара Биби Савр у паломников (в первую очередь 
паломниц) обусловлена представлением о способности эпонима это-

го места, персонифицированном в дереве, и / или самого почитае-

мого дерева отражать воздействие и оберегать от сглаза и порчи. По 
представлениям местного населения, сглаз (чишм / чашм) обладает 
разрушительной силой, а его катастрофические последствия могут 
вылиться во всевозможные несчастья, неудачи, болезни, в частно-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Н. С. Терлецкий216

сти сглаз является одной из основных причин отсутствия потомства. 
Сам облик почитаемого вечнозеленого дерева, возраст которого ис-

числяется несколькими сотнями лет, наглядное свидетельство на-

личия в нем мощной силы, способной противостоять злотворным 
явлениям. Приобщиться к ней ради избавления от порчи стремятся 
посетители мазара. Молитвы паломниц сформированы ниййатами 
(«сокровенными желаниями», «обетами», «помыслами») об ограж-

дении их самих и членов их семей от влияния и / или последствий 
дурного глаза, материальном благополучии, здоровье и т. п.12 После 
совершения тавафа и произнесения молитвы паломницы уходят, не 
оборачиваясь на дерево, поскольку в противном случае насланная на 
человека порча может вновь вернуться к нему.

Согласно агиографической легенде, название описываемого маза-

ра связано с некой мусульманской праведницей, носившей имя Биби 
Савр (букв. «бабка Савр»)13. По словам Холмамада, где-то в Аравии 
имеется мазар сестры Биби Савр, мазар еще двух сестер находится 
в Муминабадском районе Таджикистана. Более подробная инфор-

мация о жизни праведной женщины отсутствует. Обращает на себя 
внимание тот факт, что на самом мазаре нет никакого захоронения. 
На некотором удалении слева от тропинки, ведущей к почитаемому 
дереву, впрочем, находятся две могилы. На вопрос о них джорубкаш 

ответил, что подходить к ним не стоит во избежание «их гнева», от-

метив, что отношения к Биби Савр они не имеют. Предания также 
гласят, что первоначально название мазара было Биби Зумрад (букв. 
«бабка Изумруд»). Впрочем, объяснение этого названия также отсут-

ствует. В мусульманской Центральной Азии слово зумрад помимо 
обозначения драгоценного камня используется также для обозначе-

ния эпитета «изумрудно чистый», применимого к воде. Возможно, 
в нашем случае имеет место аллюзия на существование здесь когда-
то ранее почитаемого целебного источника, или же данный термин 
символизирует изумрудный оттенок зелени дерева, однако какой-
либо конкретной информацией по данному вопросу в настоящий 
момент мы не располагаем.

Среди почитаемых мусульманских мест паломничества и покло-

нения Таджикистана эпоним Савр встречается также на территории 
Муминабадского района Хатлонской области. В селении Душанбеча 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К вопросу о почитании деревье у таджиков (культ кипариса) 217

(известном также как Хонатарош) имеется мазар, который ассоции-

руется с именами двух праведных сестер: Биби Савро и Биби На-

вро. Согласно легенде, рассказанной местным джарубкашем Бобо 
Маджнуном Воситзаде (1931 г. р.), этот мазар является местом за-

хоронения двух из четырех родных сестер. Мазары двух других 
сестер, Биби Мохру и Биби Хавво, также находятся на территории 
Муминабадского района. Небольшая постройка, обозначающая ме-

сто погребения Биби Савро и Биби Навро, была возведена в 1999 г. 
на средства некоего бизнесмена. Выполняемые паломниками, среди 
которых преобладают женщины, обряды сводятся к чтению молитв, 
троекратному тавафу вокруг гробницы, подметанию территории 
вокруг нее и совершению омовений водой из расположенного рядом 
водоема, питающегося, по всей видимости, ключами, бьющими со 
дна. Отмечая очевидную схожесть слов «Савр» и «Савро», Р. Р. Рахи-

мов выдвинул предположение, что конечное «-о» во втором связано 
с разговорной формой и образовано от показателя множественного 
числа «-хо»14.

Еще одним примером отражения слова «Савр» в сакральной то-

понимике Таджикистана можно считать культовый комплекс Сав-

ристон (Савристан) в селении Ругунд Истаравшанского района 
Согдийской области. Населенный пункт Ругунд находится в 8 км 
к северу от районного центра города Истаравшан (ранее Ура-Тюбе). 
Комплекс, территория которого составляет более двух гектаров, 
включает в себя несколько объектов. Помимо мечети, представля-

ющей собой большое внутреннее помещение и просторный айван, 

оформленные резными колоннами, имеется также почитаемое за-

хоронение (кабр) Ходжи Мирфозила (Хваджа Мир Фазил), которого 
местная легенда называет племянником арабского военачальника 
Абу Бакра ас-Сиддика15. Еще один объект носит название Чилзина 
(букв. «сорок ступеней») и представляет собой расположенную на 
глубине около 13—15 м пещеру, в которую ведут ступени. Это по-

мещение использовалось в качестве чилла-хона — места для сорока-
дневного ритуального уединения. Едва ли не основными объектами 
почитания и поклонения у посетителей этого мазара являются боль-

шие старые деревья, савр, которые и дали название всему комплексу. 
Возраст деревьев составляет около 1100—1200 лет. Предание свя-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Н. С. Терлецкий218

зывает происхождение этих деревьев с популярнейшим персонажем 
центральноазиатской агиографии Хазрати ‘Али, личность которого 
отождествляется с четвертым праведным халифом ‘Али б. Аби Та-

либом (ум. 661 г.). Согласно легенде, ‘Али вместе с десятью сопро-

вождавшими его сподвижниками, уходя от преследования кафиров-
неверных, оказался в этой местности. Решив остановиться на отдых, 
беглецы спешились и привязали своих лошадей к воткнутым в зем-

лю колышкам. Однако внезапно появились преследовавшие их 
враги, и ‘Али с соратниками были вынуждены спасаться бегством: 
вскочив на коней, они поспешили покинуть место, однако колышки 
последовали за ними следом. Опасаясь, что они могут стать обузой 
и задержать его отряд, ‘Али обернулся и сказал: «Сабр! (“Подожди-

те!”)». Внемля его призыву, колышки остановились и превратились 
в огромные деревья, преградившие путь неверным. Место, в котором 
с ‘Али произошли эти чудесные события, стало называться Сабри-

стан (букв. «место ожидания»), а со временем звук «б» изменился 
на «в», образовав современный вариант названия Савристан. Упро-

щенный вариант легенды повествует о том, что колышки просто 
проросли и превратились в деревья савр. Изначально существовало 
одиннадцать деревьев. Однако при советской власти в здании мечети 
была устроена школа, и в холодную зиму в годы Великой Отече-

ственной войны пять деревьев были срублены с целью отопления 
помещения16.

Поиски объяснений происхождения названий упомянутых маза-

ров подталкивают к попыткам связать их с несколькими вариантами 
значения термина савр. Первое имеет отношение к жизни пророка 
Мухаммада и ранней истории ислама. Сакральная география Мекки 
включает в себя значительное число природных объектов, имеющих 
религиозное значение. Одним из них является пещера Гар Савр, рас-

положенная на труднодоступной вершине одноименной горы (Джа-

бал Савр) в семи километрах к югу-юго-востоку от ал-Масджид ал-
Харам17. В этой пещере Мухаммад скрывался вместе с Абу Бакром 
в течение трех дней в самом начале хиджры, перед тем как отпра-

виться в Медину18. Этот эпизод нашел отражение в Коране (9:40): 
«Вот изгнали его те, которые не веровали, когда он был вторым из 
двух. Вот оба они были в пещере, вот говорит он своему спутнику: 
“Не печалься, ведь Аллах — с нами!”»19

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К вопросу о почитании деревье у таджиков (культ кипариса) 219

Чудеса, позволившие Мухаммаду и Абу Бакру остаться незаме-

ченными во время пребывания в пещере, описываются в многочис-

ленных хадисах, многие из которых входят в авторитетные сборни-

ки преданий. Так, Ибн Са‘д20, Байхаки21 и Абу Нуайм22 передают 
от Абу Мусаба ал-Макки со ссылкой на Анаса б. Малика23, Зайда 
б. Аркама24 и Мугиру б. Шуба25 следующий хадис: «В то время 
как пророк и его спутник прятались в пещере, у входа пещеры по 
повелению Аллаха выросло дерево, которое укрыло их от взора 
преследователей. Также по повелению Аллаха паук заплел паути-

ну, которая спрятала их от преследователей. Также по повелению 
Аллаха два диких голубя ждали у входа в пещеру. Хорошо воору-

женные курайшиты, преследовавшие пророка, вплотную подошли 
ко входу пещеры. Когда до пещеры оставалось сорок шагов, они 
послали одного из них проверить пещеру. Этот юноша дошел до 
входа пещеры но, не зайдя туда, вернулся обратно. А его соратники 
кричали ему: “Почему ты возвращаешься обратно?” На что он от-

ветил: “У входа в пещеру были два голубя, если бы в пещере кто-то 
был, голуби улетели бы оттуда”».

Впрочем, несмотря на некоторые сюжетные совпадения преданий 
о Гар Савр с приведенными нами выше ривайатами о центральноази-

атских мазарах Биби Савр и Савристан (наличие пещеры, выросшие 
деревья, преследование врагов и т. д.), заимствование аравийского 
топонима кажется мало вероятным. Столь же сомнительным кажет-

ся перенесение и другого значения слова савр на рассматриваемые 
нами сакральные объекты. Речь идет о термине савр, обозначающем 
зодиакальный знак и созвездие Тельца. По всей видимости, это за-

имствование в арабский язык греческого слова Ταύρος (Телец)26. 

В солнечном календаре месяц савр соответствует апрелю — маю. 
Письменные источники рассказывают, что некоторые мазары Цен-

тральной Азии пользовались особой популярностью в месяц савр. 

Так, рассказывая о мазаре Нур-Аты, Мирза Салимбек27 в своем сочи-

нении говорит: «Ежегодно в месяце савр на целых четыре недели это 
место становится местом прогулок и паломничества. Сюда приходят 
паломники со всех сторон, из дальних и близлежащих вилайатов. 
А в дни четверга и пятницы здесь собирается до 100 000 человек, 
мужчин и женщин»28. Однако никаких указаний на то, что подоб-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Н. С. Терлецкий220

ное явление было характерно для мазаров Биби Савр, Биби Савро 
и Биби Навро или Савристан не имеется. Также нет свидетельств, 
которые дали бы нам основание связывать указанные объекты па-

ломничества с каким-либо персонажем мусульманской агиографии 
(исторической личностью, мифологическим героем, праведником 
и т. д.), носящим имя Савр. В случае мазара Биби Савр и Биби Сав-

ро подобное вряд ли можно допустить, поскольку имя Савр (проис-

ходящее от зодиакального знака Телец) мужское29 и несовместимо 
с обращением женского рода «Биби». В отношении мазара Саври-

стон мы не располагаем какими бы то ни было сведениями, которые 
позволяли считать какого-либо деятеля эпонимом этого сакрального 
объекта.

С большой долей вероятности, если не сказать уверенности, мож-

но говорить о том, что названия упомянутых выше мазаров проис-

ходят от слова сарв, обозначающего породу деревьев — кипарис. 
Чередование согласных, подобно савр-сарв, представляет собой до-

вольно распространенное явление в таджикском / персидском языке. 
В пользу подобного прочтения названий исследуемых здесь мест 
паломничества свидетельствуют несколько аргументов. Рассмотрим 
каждый из мазаров отдельно. В случае Биби Савр обоснованность 
доводов вполне очевидна. Во-первых, единственный объект культа 
здесь — вечнозеленое дерево. Сверка с описаниями, приведенными 
в научной литературе и иллюстративным материалом, подкрепляют 
убеждение, что в данном случае мы имеем дело именно с кипарисом. 
Во-вторых, информанты из числа жителей селения Симиганч сами 
определяли породу дерева как сарв. Что касается мазара в Мумина-

бадском районе, то на вопрос о значении слова савро в имени Биби 
Савро собеседники также ответили, что оно обозначает название де-

рева сарв («кипарис»). Однако на этом мазаре не наблюдается ника-

ких деревьев, даже отдаленно напоминающих кипарис. На прямой 
вопрос о том, где же находится сам сарв, или вернее савро (лит. савр-

хо — «кипарисы»), давшие имя почитаемому месту, джорубкаш от-

ветил, что на своем долгом веку он их не видел, и предположил, что 
они не сохранились. Представленное смотрителем мазара объясне-

ние имени второго эпонима святыни — Биби Навро — подтвержда-

ет предположение о том, что эти названия (савро и навро) являются 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К вопросу о почитании деревье у таджиков (культ кипариса) 221

персонификацией почитаемых природных объектов: происхождение 
термина навр он связал со словом нам («влага», «влажность») и со-

отнес с водным источником, присутствующим на мазаре до сих пор. 
Таким образом, мусульманское место паломничества, отождествляе-

мое с мусульманскими праведницами, представляет собой резуль-

тат развития природных культов — почитания деревьев и водных 
источников. Эпонимы мазара в селении Душанбеча (Хонатарош) 
и Симиганч связаны с культами антропоморфизированных объектов 
природы — кипарисов.

На подобное явление, когда за обезличенным персонажем му-

сульманской агиографии скрывается какой-либо объект доислам-

ского культа, обратил внимание Г. П. Снесарев, рассматривая мазар 

Чинар-бобо, входящий в культовый комплекс Султан-Ваиса (за об-

ликом которого скрывается известный мусульманский деятель Ваис 
ал-Карани) в Хорезме. Фигура Чинар-бобо представляется весьма 
примечательной. Этот святой, в сущности, не имеет имени, ибо сло-

во чинар означает дерево, платан, и абсолютно лишен каких бы то 
ни было биографических данных, как реальных, так и легендарных. 
Практика свидетельствует: за такими безымянными святыми не-

пременно скрывается какой-нибудь объект языческого почитания, 
в данном случае дерево, культ которого еще в глубокой древности 
существовал в Хорезме. Особой сакральной силой — злой или до-

брой — наделялись шелковица, джида, боярышник, гуджум, фрукто-

вые деревья, а с распространением ислама этот культ потерял само-

стоятельность: священные деревья стали почитаться лишь в связи 
с каким-либо мусульманским святым и его мазаром. Поэтому, как 
указывал в своей работе Г. П. Снесарев, можно высказать предполо-

жение, что хорезмский Чинар-бобо — не что иное, как антропомор-

физация древнего растительного объекта поклонения30.

Схожая картина наблюдается и в отношении культового комплек-

са Савристон. Принимая во внимание почтенный возраст деревьев, 
а также тот факт, что они дали название всему мазару, можно сде-

лать вывод о том, что они (а возможно, и пещера) изначально яв-

лялись объектами поклонения. Здесь не имела место персонифика-

ция культа дерева, как в случаях мазаров Биби Савр и Биби Савро, 
а, вероятно, почитание деревьев получило в рамках ислама новое 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Н. С. Терлецкий222

осмысление, будучи связанным при помощи легенды с жизнью и де-

ятельностью почитаемых персонажей (‘Али, Ходжи Мирфозила). 
Так же как и в первых двух рассматриваемых нами мазарах, порода 
почитаемых деревьев в комплексе Савристон определена как сарв. 

К сожалению, автор не имел возможности лично осмотреть опи-

сываемый объект паломничества, а имеющаяся в наличии крайне 
скудная информация не дает возможности с точностью определить 
видовую принадлежность этих деревьев и с полной уверенностью 
утверждать, что речь идет именно о кипарисах.

Рассматривая представления, связанные с кипарисом вечнозе-

леным (лат. Cupressus sempervirens), следует отметить, что они от-

личаются совмещением в едином символе противоположных обра-

зов. Это общая тенденция для большинства народов, населяющих 
обширный ареал распространения Cupressus sempervirens, прости-

рающийся практически через всю субтропическую зону Евразии31. 

Естественно, восприятие и символизм этого растения в значительной 
степени обусловлены его природными свойствами и внешним ви-

дом. Кипарис — дерево с прямым стволом, обычно пирамидальной 
узкой вечнозеленой кроной, достигающее высоты 30 м. Характерной 
особенностью этого растения является большая продолжительность 
жизни: до двух тысяч лет и более32. Это качество способствовало 
укоренению представлений о кипарисе как о символе бессмертия. 
Подобное восприятие подкреплялось также широтой его фармако-

логического применения. Подробное описание целебных свойств 
кипариса приводит в своем трактате Канун фи-т-тибб («Канон вра-

чебной медицины») Абу ‘Али ибн Сина (370/980—428/1037): «Ли-

стья и шишки [кипариса] связывают. Ему присуща рассасывающая 
сила, которая рассасывает жидкости. Шишки его во всех отношени-

ях сильнее его листьев. Он склеивает, останавливает кровь и даже 
устраняет гниение. Если кипарис отварить в уксусе с люпином и 
помазать им ногти, он удалит с них пятна, а листья кипариса уни-

чтожают бахак и чернят волосы. Свежие, мягкие, только что сорван-

ные листья, шишки и веточки кипариса заживляют раны в твердых 
органах, опухоли и прыщи. Кипарис, особенно в смеси с ячменной 
мукой, помогает от герпеса и от карбункула. Свежие листья и шишки 
кипариса, если сделать из них лекарственную повязку, хороши при 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К вопросу о почитании деревье у таджиков (культ кипариса) 223

грыже. [Если применить его] в виде лекарственной повязки, он укре-

пляет нервы и стягивает грыжу, укрепляет расслабленные [мышцы] 
и делает их тверже. Если мелко истолочь кипарисовые шишки с ин-

жиром и сделать, из них фитиль в нос, это избавляет от дикого мяса, 
а отвар [шишек] в уксусе прекращает зубную боль. Шишки кипа-

риса дают пить в вине при кровохарканьи, затрудненном дыхании, 
“стоячем дыхании” и застарелом кашле. Так же [действует] их от-

вар. Листья кипариса дают пить в уваренном вине, и это помогает 
при затрудненном мочеиспускании и истечении излишков в мочевой 
пузырь. Они полезны также от язв в кишках и в животе, к которым 
стекают излишки»33.

У кипариса мягкая и легкая древесина, обладающая антибакте-

риальными свойствами, а также сильным запахом, отпугивающим 
насекомых. Высокое содержание смолы в древесине обеспечивает ее 
хорошую сохранность34, что всегда делало ее востребованной в кора-

блестроении. О ценных качествах древесины кипариса было извест-

но издревле. Так, знаменитый древнегреческий философ и ученый 
Феофраст (Теофраст) пишет: «Гниению не подвержены по природе 
своей кипарис, “кедр”, черное дерево, “лотос”, самшит, маслина, са-

довая и дикая, смолистая сосна, дуб и эвбейский орех. Долговечнее 
всего, по-видимому, кипарисовое дерево: в Эфесе, по крайней мере, 
кипарисы, из которых сделаны двери нового храма, хранились четы-

ре поколения35. Это единственное дерево, которое можно отполиро-

вать, поэтому из него и делают особенно ценные вещи»36.

В сознании многих людей, принадлежащих к разным культурам, 
укоренилось представление о кипарисе как символе смерти, горя 
и печали37. Причины этого, возможно, кроются в мрачном темно-
зеленом цвете листвы дерева или в том факте, что, будучи срублен-

ным, оно никогда не дает новых побегов. По-видимому, в силу по-

добного восприятия кипарис часто разводился на кладбищах. Здесь 
следует отметить, что эта традиция характерна для многих культур 
и религий, как христианства, мусульманства, так и языческих куль-

тур Средиземноморья или Китая. Не только сами деревья высажива-

лись на могилах, имеются свидетельства нанесения символических 
изображений кипариса на погребальные сооружения. В частности, 
кипарис играл заметную роль в погребальной традиции в средневе-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Н. С. Терлецкий224

ковом Иране, а также в более поздние периоды. Так, изображения 
кипарисов в изобилии встречаются на каменных надгробиях вплоть 
до захоронений, датируемых 1960-ми годами38.

Вероятно, не в последнюю очередь укоренению символики смер-

ти за кипарисом способствовала обширная география распростра-

нения греко-римской культуры, для которой было характерно по-

добное восприятие, а также широкое использование этого дерева 
в похоронно-поминальной обрядности. Древние греки посвящали 
кипарис божеству подземного мира Аиду (Гадесу), а из древесины 
кипариса изготавляли гробы. Римляне также связывали кипарис 
с культом Плутона, который часто изображался с кипарисовым вен-

ком на голове, использовали ветви растения в обрядах погребения, 
клали их на гробницы умерших, украшали ими дома в знак траура, 
кремационные костры также сооружались из этого дерева. Образ ки-

париса как символа скорби и тоски нашел свое отражение и в греко-
римской литературе и фольклоре. Так, Овидий передает легенду39, 

связывающую происхождение дерева с сыном Телефа, правителя 
Карфеи на острове Кеос, — прекрасном юноше по имени Кипарис, 
любимце Аполлона40. Случайно убив любимого оленя, опечаленный 
Кипарис стал просить Аполлона даровать ему вечную скорбь, и в от-

вет на просьбу был превращен богом в дерево41.

С приходом христианства символика кипариса изменилась, из 
символа смерти он стал символом вечной жизни, хотя двойствен-

ность восприятия этого дерева, как одновременно знака смерти 
и горя, с одной стороны, и бессмертия — с другой, сохранялась. 
В Библии кипарис перечисляется среди деревьев, растущих в рай-

ском саду (Иезекииль 31.8). По некоторым предположениям, имен-

но кипарис кроется за легендарным деревом гофер, из которого был 
сделан Ноев ковчег42. Считается, что он послужил фундаментом при 
сооружении первого христианского храма43. До настоящего времени 
в христианской традиции существует практика изготовления кре-

стов и образов из кипариса.
Особое место занимает кипарис в иранской традиции. Целесо-

образно уделить данному вопросу более пристальное внимание, 
учитывая то влияние, которое оказал иранский элемент на сложение 
культурных, мировоззренческих, духовных реалий населения Цен-

тральной Азии в целом и таджиков в частности.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К вопросу о почитании деревье у таджиков (культ кипариса) 225

В Авесте не имеется каких-либо упоминаний о сакральном ки-

парисе, и, по-видимому, легенда о нем развилась позже, под воздей-

ствием мифа о Храме огня Атур борзен-мехр44. В «Бундахишне» ки-

парис упоминается в разделе, посвященном свойствам растений, как 
дерево, не производящее ничего съедобного: «Все (растения), плоды 
которых не годятся в пищу людям и (которые) являются многолетни-

ми, такие как кипарис, платан, белый тополь, самшит и другие этого 
вида, называют “дерево”»45.

Впрочем, имеются свидетельства, которые позволяют предполо-

жить, что кипарис имел важное религиозное значение в доисламском 
Иране. Весьма любопытную информацию о почитании кипарисов 
приводит в своем частично сохранившемся труде по лексикографии 
Мувазана байн ал-‘араби ва ал-‘аджами («Равновесие между араб-

ским и персидским») иранский историк и филолог Хамза б. ал-Хасан 
ал-Исфахани (ок. 280/893 — после 350/961 г.): «Во времена персид-

ских (‘аджам) царей имелось в Нишабуре дерево, которое называ-

лось сарв-и сахи (букв. “стройный кипарис”), под которым каждый 
год на несколько дней собирались знатные люди для поклонения; 
оно было подобно Мекке для персов (‘аджам). Несколько тысяч лю-

дей кормилось за счет обетных подношений и жертв этому дереву, 
и несколько тысяч изображений (накш) и песен (саут) было создано, 
дабы описать его»46.

В «Шах-наме» приводится зороастрийское предание о том, как 
молодой побег благородного кипариса (сарв-и азада) был принесен 
Зороастром из рая кайанидскому царю Гоштаспу, который посадил 
его как памятник своего обращения в зороастрийскую веру возле 
первого храма огня в селении Кашмар47 в Хорасане. В разделе свое-

го сочинения Нузхат ал-кулуб («Услада сердец»), посвященном гео-

графии, Хамд Аллах Мустауфи ал-Казвини приводит сведения о го-

роде Туршиз. Среди многочисленных селений в его окрестностях, 
в частности, упоминается Кашмар, в котором «находился старый 
кипарис, высота которого превосходила деревья во всем остальном 
мире. Говорят, что оно было посажено мудрым Йамаспом»48. Раз-

дел «Шах-наме», повествующий о времени Гоштаспа и принятии им 
веры Зердешта, относится к числу бейтов, принадлежащих перу Да-

кики и включенных Фирдоуси в свою поэму:

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Н. С. Терлецкий226

Немалое время меж тем протекло,
И в царстве Гоштасповом древо взросло,
Его осеняя священной листвой,
Вознесшись до неба нетленной главой.
Оно принесло благодетельный плод —
Вкусивший его никогда не умрет!
Зердешта завет — имя древа тому,
Сломить Ахримана под силу ему49.

Построив блистательный Мехри-Борзин,
Прославил себя на века властелин.
Могучее древо, прообраз надежд,
Взрастил пред воротами храма Зердешт,
На древе такие слова начертал:
«Гоштасп правой веры поборником стал!»50

Хотя происхождение кашмарского кипариса носит легендарный 
характер, рассказы о его уничтожении зафиксированы в историче-

ских источниках. Вероятно, наиболее раннее из имеющихся в насто-

ящий момент свидетельств о судьбе этого почитаемого кипариса мы 
находим у арабского ученого-филолога Абу Мансура ‘Абд ал-Малика 
ас-Са‘алиби (350/961—429/1038). Он называет дерево «бустским 
кипарисом» по названию сельского района Буст, к которому отно-

силось селение Кашмар51. Слава об этом дереве, поражавшем разме-

рами и красотой, достигла двора халифа ал-Мутаваккила52. Вот как 
описывается облик священного дерева в «Шах-наме»:

Немалое время еще протекло,
И древо все крепло, все выше росло.
Не мог уж его охватить и аркан —
Столь мощным вознесся тот ствол-великан53.

Ты древо кешмарским привык называть,
Но более было бы древу под стать,
Когда бы ты райским его окрестил, —
Кто в мире второе такое взрастил?54

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К вопросу о почитании деревье у таджиков (культ кипариса) 227

Халиф, не имея возможности лично посетить Хорасан, приказал 
тамошнему наместнику срубить кипарис и доставить в Багдад55. Не-

смотря на протесты и мольбы местного населения и их готовность 
заплатить денежный выкуп за дерево, а также предупреждения о воз-

можных пагубных последствиях подобного повеления для самого 
халифа, его приказ был выполнен. Однако пророчество сбылось — 

ал-Мутаваккил не смог увидеть доставленный на 1300 верблюдах 
груз, поскольку был убит56.

Эту легенду практически дословно приводит знаменитый араб-

ский географ Закариййа’ б. Мухаммад б. Махмуд ал-Казвини 
(ок. 600/1203—682/1283) в своем космографическом сочинении 
‘Аджа’иб ал-махлукат ва гара’иб ал-мауджудат («Чудеса сотво-

ренного и диковинки существующего»). Во второй части этого тру-

да, включающей географические сведения, приводится следующее 
сообщение.

«Кашмар57 — селение в рустаке58 Буcт59 в области Нисабур60. 

Там имеется кипарис из кипарисов [породы] ал-азад, посаженный 
царем Киштасбом61, и не имеющий равного себе по красоте, высо-

те и величию. И был он гордостью Хурасана. Дошла весть о нем 
до ал-Мутаваккила, [который] возжелал его увидеть. Однако не смог 
отправиться в путь в Хурасан, и написал Тахиру б. ‘Абд Аллаху62 

и приказал ему срубить и привезти срубленный ствол и ветви на 
верблюдах, дабы представить перед ним. Однако увидел то [дерево] 
и счел неприемлемым для себя [повеление], ибо боялся возмездия. 
Однако не уберегло кипарис заступничество заступников. И то, что 
люди собрались и молились и просили принять деньги на освобож-

дение его (т. е. кипариса) тоже не принесло пользы. И срубили [его]. 
И большое несчастье [случилось] в связи с этим. И поднялись над 
ним (т. е. кипарисом) плачь и стенания. И обернули его в войлок 
и отправили в Багдад.

И убит был ал-Мутаваккил своими слугами63 до прибытия кипа-

риса, и было предзнаменование тому, что произошло»64.

Из другого сочинения ал-Казвини, географического труда Асар 
ал-билад ва ахбар ал-‘ибад («Памятники стран и сообщения о рабах 
[Аллаха]»), составленного в 674/1275—76 г., вышеуказанный отры-

вок перекочевал в географическое сочинение начала XV в. Талхис 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Н. С. Терлецкий228

ал-асар ва ‘аджа’иб ал-малик ал-каххар («Сокращение [книги о] 
“Памятниках” и чудеса царя могучего»), принадлежащего перу ‘Абд 
ар-Рашида б. Салиха б. Нури ал-Бакуви (вторая половина XIV — на-

чало XV в). Сочинение ал-Бакуви представляет собой сокращенную 
редакцию указанного труда ал-Казвини65.

Плодовитый автор Захир ад-Дин Абу-л-Хасан ‘Али ал-Байхаки 
(493/1100—656/1169—70) приводит некоторые дополнительные де-

тали указанных событий. Он, в частности, говорит о том, что Зоро-

астр посадил два кипариса, один — в Кашмаре, а другой — в обла-

сти Тус в селении Фарйумад. Он также говорит, что зороастрийцы 
Буста предлагали заплатить пятьдесят тысяч нишапурских золотых 
динаров за свой кипарис, которому, по их утверждениям, было на тот 
момент уже 1405 лет. Потребовалось значительное время для того, 
чтобы изготовить пилу, необходимую для спиливания дерева, кото-

рое достигло в окружности размера тридцати четырех локтей. Об-

рушение дерева нанесло значительные повреждения близлежащим 
постройкам и подземным водным каналам. Куски срубленного кипа-

риса везли тысяча триста верблюдов, а путь каравана до резиденции 
халифа в Самарре занял восемнадцать месяцев и обошелся в пятьсот 
тысяч дирхемов66. Что касается второго кипариса, согласно легенде 
посаженного Зороастром в Фарйумаде, то он также был уничтожен. 
Байхаки говорит, что возраст этого дерева составлял 1691 год, ког-

да в 573/1142—43 он был сожжен по приказу Амира Йанал-текина 
(Инал-текина), сына Хваризмшаха Кутб ад-Дина Мухаммада. В каче-

стве причины, побудившей к подобному действию, Байхаки указы-

вает поверье, согласно которому на каждого правителя, видевшего 
это дерево, в тот же год обрушивались несчастья67.

Как отмечает в своей работе известный исследователь зороастриз-

ма М. Бойс, уничтожение кашмарского кипариса (а равным образом 
святыни в Фарйумаде) было одним из звеньев в цепочке действий, 
направленных на «травлю» зороастрийского населения со стороны 
мусульманских властей: убийство ал-Мутаваккила собственным сы-

ном в глазах зороастрийцев было заслуженным возмездием за разру-

шение глубокочтимого дерева, несмотря на отчаянные мольбы68.

Любопытную аллегорию иранской культуры представил в интер-

вью, записанном на встрече с единоверцами зороастрийской общины 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К вопросу о почитании деревье у таджиков (культ кипариса) 229

Санкт-Петербурга в 2011 г., мобед из Тегерана Ардашир Хоршидиан: 
«По легенде, когда Зардушт стал пророком, он посадил хвойное де-

рево (кипарис или тую). С тех пор символом зороастризма стал кипа-

рис. В состав Ирана ранее входили 28 наций, и их изображали в виде 
28 кипарисов. Когда арабы завоевали Иран, они срубили священное 
дерево и увезли его к себе. С приходом ислама это дерево погибло, 
и теперь его изображают с согнутой вершиной. Это означает, что 
Иран стал мусульманским, но не стал арабским, и он сохранил свои 
традиции, свою культуру, и это главное. Столько пролито крови, что 
это дерево никогда не засохнет и культура Ирана будет жива всегда. 
Кипарис без верхушки стал символом шиитского Ирана»69.

Кипарис — один из важнейших символов в персидском изобра-

зительном искусстве и художественном слове. Будучи излюбленным 
образом классической персидской поэзии, он является составной ча-

стью многочисленных метафор, передающих стройность стана воз-

любленной, величавость походки, чистоту, прямоту, молодость70. Без 
кипариса редко обходятся описания или символические изображе-

ния рая. Вытянутая и остроконечная форма кроны пирамидального 
кипариса порождает различные толкования. Учитывая вышеупомя-

нутую распространенность этого дерева на кладбищах, считается, 
что направленные в небо кроны кипариса указывают усопшим крат-

чайший путь на небо. В данном случае кипарис предстает в виде 
природного отражения мирового древа, выполняющего, в частности, 
функцию связующего звена между нижним миром мертвых, и верх-

ним — обителью душ. Двойственный характер образа кипариса 
определяет его широкое применение в похоронно-поминальной об-

рядности у иранцев. Кипарис символизирует смерть и обозначает 
место упокоения, при этом, будучи вечнозеленым, он также являет-

ся знаком воскрешения. Как и другие вечнозеленые деревья, кипа-

рис — символ бессмертия, а именно жизни после смерти. Противо-

поставляясь смерти, он также выступает ее неизменным спутником. 
Традиция посадки кипарисов на кладбищах во многих частях света, 
в том числе в Иране, несет в себе подобные представления71. В этом 
контексте любопытно отметить, что в персидском садовом искусстве 
кипарис и плодовые деревья часто сажаются рядом. В данном слу-

чае кипарис символизирует смерть, поскольку, будучи срубленным, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Н. С. Терлецкий230

более никогда не дает новых отростков. Плодовые же деревья, на-

против, символизируют жизнь и воскрешение. Вместе они символи-

зируют взаимозависимость жизни и смерти. Садовники часто фор-

мировали крону фруктовых деревьев таким образом, чтобы их ветви 
обвивали крону кипариса72.

Ветви кипариса используются зороастрийцами Ирана в ритуалах 
поминовения усопших. С одной стороны, это можно считать про-

явлением восприятия кипариса как дерева мертвых, с другой сто-

роны, учитывая то, что другими атрибутами, используемыми в вы-

шеуказанных церемониях, являются фрукты (свежие или сушеные), 
орехи и сладости73 (т. е. символы жизни), можно с равной степенью 
отнести кипарис и к символам бессмертия. Побывавший в 1627 г. 
в Иране с посольской миссией Томас Герберт сообщает, что был сви-

детелем того, как на персидской похоронной церемонии некоторые 
из скорбящих в процессии несли лавровые или кипарисовые вет-

ви74. В траурных церемониях используются не только ветви кипа-

риса, но и его символические изображения. Одно из них — ‘алам 

(букв. «знамя»), представляющий собой небольшую модель дерева, 
изготовленную из металла, с нанесенными на ней именами Аллаха, 
Мухаммада, ‘Али и его семьи, которую несут перед траурной про-

цессией. Другим типом символических моделей в форме кипариса 
является нахл (букв. «пальма»), представляющий собой конструк-

цию, обычно изготавливаемую из дерева, высота ее может достигать 
12 м. Шииты используют нахл во время траурного шествия в день 
поминовения мученической смерти имама Хусайна (‘ашура), когда 
процессия несет на плечах это сооружение, украшенное цветными 
материями. Диалектичность кипариса можно усмотреть и в этой 
традиции, поскольку в других регионах мусульманского мира, осо-

бенно в Османской Турции, схожие конструкции, именуемые нахил, 

составляли одну из важных слагаемых торжественных праздничных 
процессий мавакиб, являясь фаллофорическим символом, который 
иногда принимал форму еловой ветви, но в основном делался в виде 
кипариса и символизировал изобилие и плодородие75.

Среди почитаемых деревьев на зороастрийских местах палом-

ничества и поклонения (пир, мн. ч. пиран, пиран-гах) в Иране пре-

обладают кипарисы и платаны, выступающие как в качестве само-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К вопросу о почитании деревье у таджиков (культ кипариса) 231

стоятельных объектов почитания, так и в виде дополнительных 
атрибутов других типов святых мест76. Описывая современный 
облик главного зороастрийского храма в иранском городе Йезд, 
В. Ю. Крюкова, в частности, отмечает, что «среди растений, выса-

женных как на “парадной”, предназначенной для туристов, так и на 
“закрытой” (т. е. предназначенной для самих членов зороастрийской 
общины. — Н. Т.) территории, преобладают кипарисы», которые яв-

ляются зороастрийским символом вечной жизни, бессмертия77. Вет-

ви кипариса служат атрибутом ритуальных практик, исполняемых 
как на общественных зороастрийских местах паломничества, так и 
на частных «домашних алтарях», повсеместно встречающихся в жи-

лищах зороастрийцев современного Ирана78. Как и в Центральной 
Азии, в Иране часто объекты растительного мира становятся глав-

ными, а порой и единственными объектами паломничества. Среди 
наиболее известных Пир-е сарв, Сарв-е Чам, Сарв-е Абаркух или 
Пир-е Чахар Дерахт (букв. «Пир Четырех Деревьев»). 

Кипарис и платан у зороастрийцев Ирана относятся к категории 
священных и считаются «исполняющими желания» (мурад даханде). 

На них вешают лоскуты одежды, возле них загадывают желания, им 
дают клятвы и обещания79. Наибольшее число подобных мест на-

блюдается в районе к югу от Йезда, где эти деревья представляют 
собой характерную особенность некоторых зороастрийских поселе-

ний. В некоторых местах вокруг Йезда имеются отдельно стоящие 
прямоугольные сооружения из кирпича с небольшой нишей для све-

тильников, расположенные под сенью кипарисов, как, например, в 
селении Зайн-абад80. Иногда почитаемые кипарисы располагаются 
близ храмов огня, как, например, в случае знаменитого почитаемо-

го места Чам-и Сарв в селении Чам81. Один из самых знаменитых 
кипарисов, также известный как «кипарис Зароастра», расположен 
в городе Абаркух в провинции Йезд. Его высота составляет около 
25—28 м. Исследователи оценивают возраст дерева в промежутке 
между 4000 и 4500 годами. 

Древний кипарис возрастом более 2000 лет находится в селении 
Харзавил, между Лошанским мостом и водохранилищем Сефидруд. 
Два кипариса из числа древних расположены близ селения Дарг 
(в районе Хукат) в афганском Систане. По местной легенде, они 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Н. С. Терлецкий232

были посажены во времена Ануширвана, так же как и кипарис в се-

лении Сангун близ Захедана. Повествуя о своем путешествии через 
Систан, английский военный разведчик Перси Сайкс пишет: «К на-

шему удивлению, мы обнаружили в этом отдаленном селении (Сан-

гун. — Н. Т.), вероятно, один из самых крупных кипарисов в мире. 
Его обхват на высоте около 5 футов от земли составлял 25 футов, 
и сразу над массивным расширением, как у дуба, он разветвлялся. 
Если бы не цвет, то издали его можно было бы принять за платано-

вое дерево, и нам пришлось проделать довольно значительный путь, 
чтобы осмотреть его»82.

Следует отметить, что кипарисы (сарв) и платаны (чинар) почи-

таются в Иране не только зороастрийцами. Они также присутству-

ют на множестве мусульманских мазаров. По сравнению с Ираном 
в Центральной Азии кипарис крайне редко выступает в качестве 
почитаемого объекта. На территории расселения таджикского на-

селения автору известны лишь три упомянутые выше примера са-

крализации этого дерева, нашедшие отражение в топонимике (маза-

ры Биби Савр, Биби Савро и Навро, Савристон). Обращает на себя 
внимание и тот факт, что во всех трех случаях имеет место иска-

женная форма названия кипариса — савр (а не сарв). Данный факт, 
вероятно, следует объяснить тем, что распространение кипариса 
пирамидального (т. е. культурной формы), видимо, никогда не было 
широким в регионе. В хозяйственной сфере его заменял тополь, дре-

весина которого хотя и хуже по качеству, но зато он быстро растет 
и неприхотлив83. Предположение о том, что кипарис довольно ред-

ко встречался в Центральной Азии, подтверждается упоминанием 
его в числе деревьев, выращиваемых в конце XIX в. в опытном саду 
Самарканда: «Благодаря прекрасным качествам туркестанского леса 
или желтозема <…> для любителей садоводства и растений пред-

ставилась полнейшая возможность получить отличные результаты 
опытов культивирования в крае различных европейских пород де-

ревьев, как лиственных, так и хвойных. Чтобы убедиться с этом, до-

статочно прогуляться в так называемом опытном саду в Самарканде, 
где можно встретить двух-трехлетние крошечные экземпляры (в том 
числе и кипарисов. — Н. Т.), полученные при самом обыкновенном, 
недорогом, вероятно, уходе. Однако дальше питомника и казенного 
сада хвойные породы деревьев пока не распространились»84.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К вопросу о почитании деревье у таджиков (культ кипариса) 233

Та сакральная роль, которую играет кипарис в Иране, в Маверан-

нахре отводилась другим породам деревьев, в первую очередь плата-

ну и можжевельнику. Логика размышлений наталкивает на предпо-

ложение, что место кипариса в условиях Центральной Азии должен 
занять близкий, если не сказать идентичный, по свойствам можже-

вельник (бурс, арча) (лат. Juníperus). Более того, имеются сведения 
о том, что термин сарв также используется в Иране для обозначе-
ния двух других родов семейства кипарисовых: можжевельника85, 
а также туи, которую, в частности, именуют сарв-и хумра’и (букв. 
«бочкообразный кипарис»)86. Оба дерева относятся к семейству ки-

парисовых. Однако следует отметить, что на мазарах Центральной 
Азии можжевельник встречается исключительно в дикорастущем 
виде и преимущественно в горных районах, в то время как в Иране 
кипарисы на местах паломничества в основном посажены челове-

ком. По этой причине в равнинных районах и городах Таджикиста-

на роль главного или по крайней мере наиболее распространенного 
почитаемого дерева играет чинара. Определенное сходство между 
платаном и кипарисом отмечено у Овидия: в поэме «Две любви», 
приписываемой Лукиану, при описании храма Афродиты в Книде 
говорится, что наряду с плодовыми деревьями его внутренний двор 
осеняли и те, «которые плодов не приносят, но которым красота за-

меняет плод: кипарисы и платаны, до неба высотою»87.

Подводя итог, следует отметить, что в среде таджикского населе-

ния современной Центральной Азии проявления культа кипариса в 
рамках мусульманской традиции зийарат носят единичный харак-

тер. Учитывая доминирующее положение кипариса как главного по-

читаемого дерева в доисламском Иране, существует соблазн воспри-

нимать факт существования мазаров, связанных с эпонимом савр / 
сарв, как возможные реминисценции зороастрийской традиции, 
однако подобные выводы были бы преждевременными и требуют 
тщательной проверки.

Примечания
1 Писарчик А. К. О пережитках культа ивы у таджиков (материалы). Про-

шлое Средней Азии (Душанбе, 1987), с. 251—260; она же. Ива в новогодних 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Н. С. Терлецкий234

и других весенних обрядах таджиков. Этнография в Таджикистане (Ду-
шанбе, 1989), с. 18—38.

2 Рахимов Р. Р. Нихоли ‘умр: дерево в мифоритуальной символике тад-
жиков. Центральная Азия: традиция в условиях перемен, вып. III (СПб., 
2013), с. 106—159; он же. За что в Симигандже деревья почитают? К вопро-
су о религии дерева у восточных иранцев-таджиков). Иран-наме. Научный 
востоковедческий журнал, 4/12 (Алматы, 2009), с. 147—167; он же. За что 
в Симигандже деревья почитают? (К вопросу о культе дерева у таджиков). 
Радловский сборник. Научные исследования и музейные проекты МАЭ РАН 
в 2009 г. (СПб., 2010), с. 101—105.

3 Калонтаров Я. И. Пережитки культа ивы у среднеазиатских евреев Са-
марканда. Этнография в Таджикистане (Душанбе, 1989), с. 38—41.

4 Горшунова О. В. Священные деревья Ходжи-Барора. Фитолатрия и культ 
женского божества в Средней Азии. Этнографическое обозрение, 1 (М., 
2008), с. 71—82.

5 Терлецкий Н. С. Некоторые аспекты почитания деревьев у оседлого на-
селения Центральной Азии. Центральная Азия: традиция в условиях пере-
мен, вып. III, с. 79—105; он же. Лоскутки на мазарах: ткань как вотивный 
предмет. Грезы о Востоке. Русский авангард и шелка Бухары (СПб., 2006), 
с. 86—91; он же. Некоторые представления о дереве в Коране. Радловский 
сборник. Научные исследования и музейные проекты МАЭ РАН в 2011 г. 
(СПб., 2012), с. 452—257; он же. Посох и дерево в представлении населе-
ния Центральной Азии. Радловский сборник. Научные исследования и му-
зейные проекты МАЭ РАН в 2009 г. (СПб., 2010), с. 114—118.

6 По легенде, родственник Йакуба Чархи.
7 О латта-банд см. подробнее: Терлецкий. К вопросу о роли лоскутов 

ткани (латта-банд) на мазарах Центральной Азии. Лавровский сборник. 
Материалы Среднеазиатско-Кавказских чтений. 2006—2007 (СПб., 2007), 
с. 118—122.

8 Джахилиййа — состояние неверия, в котором находились жители Ара-
вии до пророческой миссии Мухаммада, в более широком смысле, будучи 
противоположностью исламу, отражает языческие представления людей 
доисламской эпохи.

9 Так, на мазаре Хваджи Аламбардари Вали (Бузургвори Хазрати Хоча 
Аламбардори Вали) близ селения Патру в Шахринавском районе Республи-
ки Таджикистан информационный стенд для паломников содержит следу-
ющее предписание: Ба дарахтон латта ва дигар чизхоро набандед, ки ин 
хуруфотест аз замони чохилият ва шариати мукаддаси мо инро катъиян 
маън кардааст («Не привязывайте лоскуты и иные предметы на деревья, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К вопросу о почитании деревье у таджиков (культ кипариса) 235

поскольку это признаки эпохи джахилиййа и наш священный шариат это 
категорически запрещает»).

10 Рахимов. Нихоли ‘умр…, с. 134.
11 Музаффари М., Камол Х., Наботзода З. Чойхои мукаддаси Точикистон 

(Душанбе, 2007), т. 2, с. 31.
12 Рахимов Нихоли ‘умр…, с. 133.
13 Биби — форма вежливого обращения к уважаемой женщине старшего 

возраста.
14 Рахимов. За что в Симигандже деревья почитают?.. Иран-наме, с. 97.
15 Очевидно, здесь имеет место широко распространенное отождествле-

ние местного почитаемого праведника с арабскими завоевателями, при-
несшими ислам в Центральную Азию. Под личностью «арабского воена-
чальника», вероятно, подразумевается первый праведный халиф Абу Бакр 
(ок. 572—634), носивший титул ас-Сиддик (букв. «наиправдивейший», 
«утверждающий правду», «праведный», «преданный»), см.: Rippin A. Al-
Siddiq. Encyclopaedia of Islam (CD-ROM Edition) (Leiden, 1999) — далее 
EI.

16 Любопытно отметить, что рубка почитаемых деревьев-мазаров обычно 
находится под строжайшим запретом. Зачастую запрещается использование 
в хозяйственных целях даже засохших и упавших на землю веток (см. выше 
запрет на использование веток с дерева на мазаре Биби Савр). Рассказы 
о нарушениях этого запрета обычно изобилуют подробными описаниями 
бедствий, которые обрушиваются на осквернителей святынь. Исключения 
составляют случаи, когда срубленное дерево используется на крайние нуж-
ды всей общины (строительство мечети, моста и т. п.).

17 Winder R. B. Makka. EI.
18 Уотт М. Мухаммад в Мекке (СПб., 2006), с. 196—197.
19 Перевод И. Ю. Крачковского.
20 Абу ‘Абд Аллах Мухаммад б. Са‘д (168/784—230/845) — знаток хади-

сов.
21 Абу Бакр Ахмад б. ал-Хусайн б. ‘Али (384/994—458/1066) — знаток 

хадисов.
22 Ал-Фадл б Дукайн ал-Мула’и Абу Ну‘айм (130/748—219/834) — знаток 

хадисов.
23 Абу Хамза Анас б. Малик (ум. около 91/709—93/711) — знаменитый 

знаток хадисов.
24 Ал-Аркам (ум. 53/673 или 55/675) — сподвижник пророка Мухаммада.
25 Абу ‘Абд Аллах Мугира б. Шу‘ба (ум. 48/668 или 51/671) — сподвиж-

ник Мухаммада.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Н. С. Терлецкий236

26 Hartner W., Kunitzsch P. Mintakat al-burudj. EI.
27 Мирза Салимбек (1848—1930), сын Мирзы Рахима, занимал высо-

кие государственные посты при последних трех мангытских правителях 
Бухарского эмирата: Музаффаре (1860—1885), Абдалахаде (1885—1910) 
и Алимхане (1910—1920). Его сочинение Тарих-и Салими («История Сали-
ма»), носящее характер мемуаров, содержит ценные и подробные сведения 
о политической и социально-экономической истории конца XIX — начала 
XX столетий, культурной и духовной жизни региона.

28 Мирза Салимбек. Тарих-и Салими (Источник по истории Бухарского 
эмирата) (Ташкент, 2009), с. 108—109.

29 Гафуров А. Имя и история: об именах арабов, персов, таджиков и тюр-
ков. Словарь (М., 1987), с. 184.

30 Cнесарев Г. П. Хорезмские легенды как источник по истории религиоз-
ных культов Средней Азии (М., 1983), с. 84.

31 Основные районы распространения кипариса — Средиземноморье, 
Средний Восток, юг Китая, а также западная часть умеренного пояса Се-
верной Америки.

32 Так, 17 января 2012 г. в США в результате пожара погиб кипарис, возраст 
которого составлял три с половиной тысячи лет (см.: http://world.fedpress.
ru/news/america/v-ssha-sgorel-kiparis-prostoyavshii-tri-tysyacheletiya). Это 
дерево считалось одним из самых старых на Земле.

33 Абу Али Ибн Сина (Авиценна). Канон врачебной медицины (Ташкент, 
1981), т. 3, с. 178.

34 По этой причине древние египтяне изготавливали саркофаги именно из 
этого дерева, а кипарисовое масло использовалось при бальзамировании 
мумий.

35 Имеются в виду двери знаменитого храма Артемиды Эфесской, со-
жженного Геростратом в 356 г. до н. э., считавшегося одним из семи чудес 
древнего мира.

36 Феофраст. Исследование о растениях (М., 1954), с. 175—176.
37 Мифологический словарь (М., 1991); Фоли Дж. Энциклопедия знаков 

и символов (М., 1997); Энциклопедия символов, знаков, эмблем (М., 1999).
38 Данный вопрос подробно освещается в вышедшей недавно богато ил-

люстрированной книге иранского исследователя Махди Тамизи Дар сайа-и 
сарв (сарв нигараха-йи санг-и арамгахха-йи мардум-и исфахан) (Под тенью 
кипариса (изображения кипариса на надгробных камнях Исфахана) (Теге-
ран, 2014).

39 Овидий. Метаморфозы. X 106—140.
40 Согласно другим версиям, Пана или Зефира.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К вопросу о почитании деревье у таджиков (культ кипариса) 237

41 По другой версии, Кипарис был возлюбленным Сильвана. У него была 
ручная лань, которую убил Сильван, а Кипарис умер от горя (см.: Мифы 
народов мира (М., 1991—1992), т. 1, с. 651; Любкер Ф. Реальный словарь 
классических древностей (М., 2001), т. 1, с. 402.

42 Гофер (крепкое, смолистое дерево; Быт 6:14) — дерево, из которого был 
построен Ноев ковчег. Это слово встречается только в означенной цитате. 
Большинство толкователей Священного Писания думают, что это было ки-
парисовое или кедровое дерево. Греческое название кипариса имеет сход-
ство с еврейским гофер. Он считался самым твердым и прочным деревом 
и менее всего был подвержен гниению и червоточине. Впрочем, некото-
рые из древнейших раввинов утверждают, что на построение ковчега было 
употреблено кедровое дерево по причине легкости, твердости и смолистых 
свойств оного, еще и потому, что это дерево особенно употреблялось ас-
сирийцами и египтянами для кораблестроения. Впрочем, кипарис (брош) 
и кедр (эрез) в Библии имеют свои обозначения. Не отвергая полностью 
тождественности дерева Гофер с кипарисом и кедром, естественнее при-
знать, что под этим словом вообще разумеются смолистые, трудно гнию-
щие и годные для постройки кораблей деревья, как-то: кедр, кипарис, ель, 
сосна и др. из породы хвойных.

43 Артаномонов В. Кипарис. Наука и жизнь, 2 (1989), с. 158—161.
44 Dahlén A. P. He Addressed the Kayаnian King: ‘I am a Prophet!’ — The 

Image of Zoroaster in the Dаstаn-e Goshtаsp (Tale of Goshtаsp). Orientalia 
Suecana, LX (2011), p. 131.

45 Зороастрийские тексты. Суждения Духа разума (Дадестан-и меног-и 
храд). Сотворение основы (Бундахишн) и другие тексты. Издание подго-
товлено О. М. Чунаковой (М., 1997), с. 67.

46 Abu al-Hasan Hamza Esfahаni. Ketаb ta’rikh seni moluk al-arz wa’l-anbiа’ 
(«Книга летописи царей земли и пророков»), ed. and tr. J. M. E. Gottwaldt (St. 
Petersburg, 1844), vol. 1, p. 484—485.

47 В настоящее время Кашмар представляет собой город с населением 
около 80 тыс. жителей, расположенный в центре провинции Хорасан, при-
близительно в двухстах километрах к югу от Мешхеда.

48 Йамасп (Джамасп) — визирь Гоштаспа и зять Зороастра. Hamd-Allаh 
Mustawfi of Qazwin, The Geographical Part of the Nuzhat al-Qulub, tr. by 
G. le Strange (Cambridge, 1919), p. 143 (http://persian.packhum.org/persian/ma
in?url=pf%3Ffile%3D16301012%26ct%3D0).

49 Фирдоуси, Шах-наме (М., 1994), т. 4, с. 66—67.
50 Там же, с. 68.
51 Очевидно, здесь имеет место неточная передача названия селения.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Н. С. Терлецкий238

52 Речь идет об ‘аббасидском халифе Абу-л-Фадле Джа‘фаре б. Мухамма-
де Мутаваккиле (206/822—247/861).

53 Фирдоуси. Указ. соч., с. 68.
54 Там же, с. 69.
55 Один из вариантов легенды гласит, что мотивы для столь экстравагант-

ного повеления были прозаическими: необходимость в строительных мате-
риалах для дворца Джа‘фариййа в Самарре, возведение которого началось 
немногим ранее.

56 A‘lam H. Cypress. Encyclopædia Iranica (L., 1993), VI/5, p. 505.
57 В тексте издания, подготовленного Ф. Вюстенфельдом, дается неверное 

название города — Кашм (کشم) (см.: El-Cazwini Zakarija Ben Muhammed. 
Kosmographie, Zweiter Theil. Die Denkmäler der Länder, Hrsg. von F. Wüsten-
feld (Goettingen, 1848), S. 299).

58 Рустак — арабизированная форма от среднеперсидского термина ро-
стаг, обозначающего «сельский район», «окрестности», «предместье». 
В средневековой арабской и персидской географической литературе ис-
пользовался как административный термин, так и в более общем смысле — 
как противоположность городу (см.: Bosworth C. E. Rustак. EI).

59 В тексте издания название города ошибочно указано как Бушт.
60 Нишапур.
61 Гиштаспом.
62 Имеется в виду правитель Хорасана Тахир б. ‘Абд Аллах Зу’л-Йаминайн 

(ум. в 848 г.).
63 Букв. мамлюками (т. е. «принадлежащими») — термин, использовав-

шийся в мусульманском мире для обозначения рабов, особенно рабов-
воинов.

64 El-Cazwini. Op. cit., S. 299.
65 Абд ар-Рашид ал-Бакуви. Китаб талхис ал-асар ва’аджа’иб ал-малик 

ал-каххар («Сокращение [книги о] памятниках и чудесах царя могучего») 
(М., 1971).

66 Цит. по: A‘lam. Op. cit., р. 507.
67 Ibid.
68 Бойс М. Зороастрийцы: верования и обычаи (СПб., 2003), с. 230. Соглас-

но Байхаки, помимо Мутаваккила кара постигла также плотника, который 
осуществлял работы по распиливанию дерева, а также участников карава-
на, перевозившего останки кипариса в Ирак (см.: Tanavoli P. The Cypress of 
Zoroaster. Tavoos, Iranian Art Quarterly (http://www.tavoosonline.com/News/
NewsDetailEn.aspx?src=21048).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



К вопросу о почитании деревье у таджиков (культ кипариса) 239

69 Зороастризм в современном мире (Хоршидиан в Санкт-Петербурге). 
Митра. 11/15 (2011) (http://zoroastrian.ru/node/1571).

70 Tanavoli. Op. cit.
71 Тамизи. Указ. соч.
72 Reat R. The Tree Symbol in Islam. Studies in Comparative Religion, 9/3 

(1975) (www.studiesincomparativereligion.com).
73 Langer R. From Private Shrine to Pilgrimage Centre: the Spectrum of 

Zoroastrian Shrines in Iran. Zoroastrian rituals in context, ed. M. Stausberg (Lei-M. Stausberg (Lei-
den; Boston, 2004), p. 582.

74 Herbert T. Travels in Persia, 1627—1629 (L., 1928), p. 254.
75 Burton-Page J. Mawakib. EI.
76 Langer. Op. cit., p. 575.
77 Крюкова В. Ю. Зороастрийские храмы Йезда и Тегерана. Радловский 

сборник. Научные исследования и музейные проекты МАЭ РАН в 2011 г. 
(СПб., 2012), с. 421.

78 Langer. Op. cit., p. 582.
79 Иванов В. Б., Додыхудоева Л. Р. Язык ритуальной службы у зороастрий-

цев Ирана. Материалы VII международной научной конференции «Язык, 
культура, общество», 26—29 сентября 2013 года (М., 2013), с. 45.

80 Langer. Op. cit., plate XVI/16.
81 Ibid., p. 584—585.
82 Sykes P. M. Ten Thousand Miles in Persia or Eight Years in Iran (L., 1902), 

p. 354.
83 Арандаренко Г. А. Досуги в Туркестане. 1874—1889 (СПб., 1889), 

с. 571—572.
84 Там же, с. 619—620.
85 Са‘и К. Джангал шинаси («Лесоведение») (Тегеран, 1327/1948), т. 1, 

с. 253—255; Сабити Х. Джангалха, дирахтан ва дирахтчаха-йи иран («Де-
ревья, кустарники и древовидные растения Ирана») (Тегеран, 1976), с. 415 
(цит. по: A‘lam. Op. cit., p. 505).

86 Там же.
87 Лукиан. «Две любви». Сочинения (СПб., 2001), т. 2, с. 63.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов

Традиционное начальное школьное обучение 
деТей у народов Средней аЗии  

(конец XIX — начало XX в.)1

Традиционная народная практика начального школьного обуче-
ния детей (мактаб) у народов Средней Азии достаточно хорошо 
освещена в литературе. Из наиболее ранних работ заслуживают вни-
мания статья «Мусульманские училища Туркестанского края», опу-
бликованная под псевдонимом2, и публикация А. Л. Куна3 (сходство 
текстов этих статей дает основание предполагать, что они принадле-
жат одному автору). Интересующий нас вопрос в той или иной мере 
рассматривался и другими дореволюционными исследователями4. 
О старометодном школьном обучении детей в Средней Азии писали 
также советские авторы5.

Основоположник таджикской советской литературы С. Айни 
свои школьные годы описал в небольшой повести «Школа», допол-
нительные сведения о дореволюционной школе грамоты (мактаби 
савод) приведены в воспоминаниях писателя6.

Несмотря на существование значительной литературы по рас-
сматриваемой тематике, мы все еще недостаточно осведомлены об 
этом важном аспекте духовной жизни народов Средней Азии в про-
шлом. Парадоксально то, что при накоплении достаточно солидного 
литературного материала по процессам и методике обучения данные 
о школьном инвентаре практически отсутствуют. В музейных со-
браниях предметов материальной и духовной культуры по народам 
Средней Азии инвентарь, относящийся к мактабу или к медресе — 
средней и высшей школе, не разграничивается. Это относится также 
к принадлежностям письма каллиграфа (хаттот).

При отборе предметов, относившихся, по нашему мнению, 
к практике начального школьного обучения, мы исходим из сооб-
ражений их соответствия возрасту школяра, уровню его умений 
и навыков в применении того или иного вида учебного инвентаря. 
Очевидно, что предметы сложной конструкции, такие как многосек-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 241

ционные глиняные чернильницы или состоящие из четырех и более 
частей подставки для книг, не подходили для целей обучения детей 
6—12-летнего возраста. Некоторые элементы школьного инвента-
ря представляли собой значительную художественную ценность, 
и вряд ли их можно было доверять учащимся начальной школы. 
Кроме того, сама обстановка в школьном помещении и особенности 
его оборудования не подходили для пользования этими сложными 
и подчас хрупкими предметами.

Задача статьи — привлечь внимание специалистов и других чи-
тателей к набору традиционного школьного инвентаря у народов 
Средней Азии, по возможности систематизировать разбросанные 
по разным изданиям этнографические материалы относительно по-
мещений мактабов, а также предметов и методики школьного обу-
чения в прошлом. Рассматривается также социализирующая роль 
старометодной школы, просуществовавшей в ряде случаев до кон-
ца 1920-х годов. Автор опирается на данные литературы, использу-
ет также полевые этнографические сведения, зафиксированные им 
опросным путем в северных районах Таджикской ССР в течение 
ряда последних лет.

Фонды МАЭ как по количеству, так и по составу вещей дают далеко 
не полную картину интересующего нас инвентаря. Это обстоятель-
ство побудило нас обратиться к материалам историко-краеведческих 
музеев городов Северного Таджикистана (Ленинабада, Ура-Тюбе, 
Пенджикента, Исфары), а также ГМИКИ в г. Самарканде7.

Самой первой и необходимой принадлежностью учащегося мак-
таба была плоская деревянная дощечка (тахтача) с рукоятью на 
одной из торцевых сторон (илл. 1), общая длина 39,0, максимальная 
ширина 8,0, ручка — 8,5×2,0 см. Подобная дощечка заменяла уче-
нику современную ученическую тетрадь. Она была необходима ему 
лишь на период изучения азбуки. Учитель камышовым пером писал 
на дощечке для письма несколько букв, объяснял ученику произно-
шение каждой буквы, а затем возвращал ему тахтачу для усвоения 
заданного урока.

В фондах МАЭ имеется несколько экземпляров глиняных чер-
нильниц (сиёхдон (тадж.), давот (араб.). Целям школьного обу-
чения, по-видимому, соответствовала чернильница из коллекции 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов242

МАЭ № 3310-181 (илл. 2). Данный экземпляр 
представляет собой небольшую глиняную 
обожженную вазочку сферической формы 
на невысокой ножке. Чернильница поливная, 
полива светло-желтая с темно-зелеными про-
долговатыми мазками в виде лепестков и тем-
ными затеками. Мазки и затеки расположены 
в верхней части чернильницы. Высота чер-
нильницы 5 см, диаметр окружности сфериче-
ского тулова 6, диаметр отверстия для пера 3,5, 
ножки — 1,5 см.

Чернила в давот наливали поверх кусочка 
войлока или пучка волокон шелка-сырца. При 
пользовании чернильницей перо (калам), пред-
ставлявшее собой часть стебля тростника (най) 
с отточенным острием на конце (илл. 3), сма-
чивали о вложенные в нее волокна или войлок. 
(В подобных чернильницах женщины хранили 
особую глину, разводя которую, наносили пе-
ром на ткань рисунки для вышивания.)

Глиняные чернильницы варьировали по 
форме, а также по орнаменту и характеру ри-
сунка. Они различались кроме того по мате-
риалу, помимо глиняных были также литые 
из меди, бытовали и каменные, по-видимому, 
стационарные.

Представляют интерес приборы для пись-
ма (илл. 4). Они были различные по форме 
и материалу, назывались каламдон (букв. 
«вместилище для калама»). Простейшие фор-
мы пеналов изготовлялись деревообделочни-
ками из ивового дерева. Основа пенала этого 
типа имела желобообразную форму с доволь-
но высокими бортиками, крышка его из того 
же материала была шарнирно присоединена 

Илл. 1. Дощечка 
для письма. 

Горные таджики. 
МАЭ, колл. № 2352-6

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Илл. 2. Чернильница. 
Оседлое население 

Средней Азии. 
МАЭ, колл. № 3310-181

Илл. 3. Калам, тростниковое перо. Оседлое население Средней Азии. 
МАЭ, колл. № 1485-19д

Илл. 4. Набор для письма. Оседлое население Средней Азии. 
МАЭ, колл. № 1485-19а—г

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов244

к слегка сужающейся верхней части основы и вращалась по оси. 
Длина пенала соответствовала длине пера.

Комплект прибора для письма № 1485-19, хранящийся в фондах 
МАЭ, состоит из основы — собственно пенала — и футляра, изго-
товленных из папье-маше, в него входит металлическая чернильница 
(илл. 5), тростниковое перо и пучок волокон шелка-сырца (илл. 6). 
Основа пенала, имеющая желобообразную форму с довольно высо-
кими краями, окрашена киноварью. На одном конце прибора имеется 
насадка из того же материала, служащая ограничителем при сборке 
и укладке пенала в футляр. Дно каламдона оклеено полоской бумаж-
ных обоев. В пенал со стороны насадки вставлена напоминающая 
форму совочка чернильница, литая из меди, с крышкой, имеющей 
форму пальметки. Крышка шарнирно присоединена у края отверстия 
для пера. Верхняя плоская часть чернильницы с выступающим фи-
гурно зазубренным краем, обращенным внутрь пенала, орнаменти-
рована. Орнамент геометрический, сочетающийся с растительным, 
последний напоминает стилизованные элементы арабской вязи.

Футляр пенала расписан темперными красками с позолотой и по-
крыт лаком. Орнамент верхней части футляра — в виде трех пере-
плетающихся спиралей. В пространство между переплетениями 

Илл. 5. Чернильница. Оседлое население Средней Азии. 
МАЭ, колл. № 1485-19в

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 245

спиралей вписаны стилизованные цветы. Орнамент окаймлен за-
витками темно-синего цвета на том же золоченом фоне. Завитки эти 
представляют собой бордюр. На золоченом фоне боковой поверх-
ности футляра черной краской нанесен тонкий графический рису-
нок растительного орнамента. Промежутки между элементами орна-
ментики заполнены темно-зеленой краской, выделяющей основные 
элементы рисунка: стебли, листья, бутоны. Края открытой части 
футляра зазубрены в виде фестончиков различной конфигурации, 
совмещающихся при сборке каламдона с подобными же зубчатыми 
фестончиками, вырезанными на краях насадки пенала. В закрытом 
виде рисунки па поверхности футляра пенала и его насадки образу-
ют единую орнаментальную композицию.

Каламдоны из папье-маше изготовлялись, по-видимому, 
мастерами-переплетчиками книг. Это подтверждается воспоминани-

Илл. 6. Пучок волокон шелка-сырца. Оседлое население Средней Азии. 
МАЭ, колл. № 1485-19г

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов246

ями С. Айни: «Он (мастер-переплетчик Мир-Одил. — Р. Р.) с таким 
совершенством склеивает бумагу в несколько слоев, что пенал ста-
новится крепким, как дерево, и водонепроницаемым. Самый верх-
ний слой мастер делает из масляной самаркандской бумаги, и эта 
бумага не впитывает в себя влагу»8.

Пеналы были необходимой принадлежностью не только писцов-
каллиграфов, но и вообще грамотных людей, в том числе учителей 
мактабов. В их пользовании были также весьма оригинально вы-
полненные металлические каламдоны особой конструкции.

Поверхность пеналов часто сплошь покрыта растительным ор-
наментом, по стилю и орнаментальным мотивам очень близким 
к таковым на полях рукописей произведений классиков персидско-
таджикской литературы, и представляет собой образец высокого ху-
дожественного мастерства орнаменталистов.

Характеризуя школьный инвентарь, мы должны также указать на 
подставки для чтения книг — лаух (илл. 7). В фондах МАЭ хранится 
несколько экземпляров таких подставок. Они раздвижные, состоят 
из четырех и более частей. По-видимому, подобные сложные под-
ставки предназначались для взрослых (учащихся медресе, каллигра-
фов и вообще образованных людей). Для начальной школы наиболее 
подходящим представляется экземпляр под № 2674-78. Он вырезан 
из одного куска тутового дерева без применения клея и гвоздей. Под-
ставка сделана из двух четырехугольных досок, скрепленных посе-
редине по принципу дверной петли. В сложенном виде лаух пред-
ставляет собой плоский брус, а в раскрытом, когда раздвигаются 
прорезанные части доски, — маленький пюпитр, на который ставили 
раскрытую книгу для чтения. Подставка покрыта сплошной резьбой, 
орнамент геометрический и растительный, размеры в сложенном 
виде 17×33 см. Данная подставка происходит из района р. Пяндж. 
По конструкции этот экземпляр близок пенджикентскому.

В Самарканде, Бухаре и других крупных городах изготовление 
подставок для книг существовало как оригинальный вид художе-
ственной деревообработки9. Орнамент на их поверхности — резной 
или расписной — свидетельствует о высоком художественном вку-
се мастера, учитывавшего, по-видимому, возрастные особенности 
школьника мактаба.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 247

Набор школьного инвентаря завершали ученические сумки (хал-
та). Наиболее простые из них — матерчатые — изготовлялись в се-
мье. По рассказам, шились из сложенного вдвое куска материи: бока 
прошивались ручным швом, и сумка выворачивалась. Подобную 
сумку школяр носил под мышкой или на плече. В последнем случае к 
ней пришивали довольно плотную матерчатую тесьму, заменявшую 
современный ремень. Другой вид школьной халты представлял со-
бой кожаную сумку той же формы, что и матерчатая. Кожаные сумки 
были снабжены ремешками, и ученики их носили па плече. Эти сум-
ки были украшены растительным тисненым орнаментом. Подобные 
сумки, по-видимому, родители заказывали у кожевников.

Илл. 7. Лаух, подставка для чтения книг. Таджики. 
МАЭ, колл. № 2674-78

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов248

Перейдем к описанию помещений мактабов. В большинстве 
случаев они располагались на территории мусульманского культово-
го здания (масчит) в виде одного или двух-трех особых помещений 
под названием худжра (букв. «комната», «келья»). Нередко занятия 
проводились непосредственно в помещении для молитвы. Мактабы 
открывались также в частных домах, принадлежавших, как правило, 
наиболее состоятельным и грамотным людям, которые формировали 
группы детей для обучения грамоте. В этом случае под помещение 
школы отводилась комната для приема гостей-мужчин (мехмонхо-
на) во внешней половине дома-усадьбы. Часто образованные люди 
сами обучали своих детей чтению и письму, привлекая для этой цели 
также детей своих родственников, друзей и соседей. Основатель 
просветительского движения в Бухаре Ахмад Дониш (1827—1897), 
например, первоначальное образование получил у своей матери. 
По его словам, он «благодаря своим способностям научился дома, 
вместе с другими детьми, у своей матери азбуке, чтению и письму 
и даже рифмовал стихи»10. Состоятельные люди отдавали своих де-
тей образованным людям и те учили их в индивидуальном порядке. 
Иногда мактабы действовали на городской улице11.

Д. Н. Логофет красочно пишет о школе, функционировавшей 
в Сайрабе в дупле дерева. Описывая гигантские развесистые чина-
ры, автор сообщает: «В одном из чинаров огромное дупло, идущее 
от самого корня и приспособленное, вероятно, в очень отдаленные 
времена, под помещение мактаба или туземного народного училища 
<…> Для многих в России покажется прямо невероятным, что в ду-
пле дерева вместо какой-нибудь совы, которая должна в нем прожи-
вать, оказывается училище с десятком, если не больше, учащихся»12. 
По словам автора, обучал школьников седобородый мулла в очках.

По нашим данным, в горных районах (Матча) функцию мактаба 
выполняло общественное помещение, называвшееся аловхона (букв. 
«дом огня»), которое представляло собой отдельную комнату при 
мечети. Сведения по этому виду примечетной достройки можно по-
черпнуть в специальной работе Н. А. Кислякова13.

В равнинных и предгорных районах примечетная школа пред-
ставляла собой отдельное прямоугольное в плане помещение. По 
использовавшимся строительным материалам, а также по конструк-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 249

тивным деталям оно существенно не отличалось от местной тради-
ции строительства жилых домов и других достроек. В Ура-Тюбе, 
например, школьное помещение кроме входной двери (дар) имело 
еще две-три другие небольшие дверцы (дарича), установленные на 
некотором расстоянии от пола, они служили световыми проемами. 
В теплое время года, пока в школе шли занятия, дарича были от-
крыты настежь. При наступлении холодов эти дверцы, заменявшие 
окна, либо закрывались, либо обклеивались прозрачной бумагой, 
пропитанной льняным маслом, отчего бумага со временем станови-
лась коричневой. Обработка бумаги маслом, по объяснению стари-
ков, обучавшихся в интересующих нас школах, увеличивала, с одной 
стороны, ее теплоизолирующий эффект, с другой — светопропуск-
ную способность.

С. Айни рассказывает о мактабе в своем родном селении Со-
ктари: «Здесь была тесная комната с двумя дверьми: входная, одно-
створчатая, запиралась во время холодов; другую, маленькую двер-
цу — в три четверти аршина высотой, в поларшина шириной — наш 
учитель залепил бумагой. Бумагу, чтобы сделать ее водонепроницае-
мой, на случай снега и дождя, учитель смазал постным маслом <…> 
Бумага эта была того же цвета, как морщинистое лицо нашего учи-
теля. Ясно, что через эту дверцу в комнату попадало мало света. Под 
самым потолком с двух сторон комнаты находились по два оконца 
в пол-аршина шириной»14.

Когда дарича закрывались, свет проникал через оконца, устро-
енные над дверцами. Был еще один канал поступления света: не-
большое квадратное отверстие в потолке, служившее дымоходом, — 
тобадон. Оно закрывалось фонарем, состоявшим из деревянных 
жердей, обклеенных бумагой. По форме фонарь напоминал полурас-
крытую книгу корешком кверху. Отопление примечетного мактаба 
производилось по-черному. Приносившиеся учениками дрова или 
кизяк раскладывали в углублении в центре помещения и разжигали 
костер. Обычно при разжигании костра, пока дрова не прогорели, 
дым заполнял все помещение. Тогда для циркуляции воздуха и раз-
гона дыма открывали на некоторое время входную дверь или дверцу. 
Когда помещение освобождалось от дыма, дверь снова закрывали, 
чтобы сохранить тепло.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов250

По описанию дореволюционного автора, «в стенах (помещения 
мактаба. — Р. Р.) обыкновенно устроены ниши для калош, платья»15, 
учебного и другого инвентаря. К числу характерных деталей школы 
относилось то, что на полу вдоль стен была «положена связка из бре-
вен <…> соединенных между собой в углах срубом»16. В Ура-Тюбе 
бревна укладывались на кирпичи, уложенные один на другой; высота 
этих своеобразных тумб доходила до полутора-двух пядей. Во время 
занятий ученики, называвшиеся шогирд (тадж.) или туллоб (араб.), 
располагались по одну сторону бревен, опускаясь на пятки или под-
жав ноги под себя, Когда ученики сидели за бревнами, они оказы-
вались лицом к центру помещения, «образуя полукруг или букву П, 
обращенную к учителю»17. Другой вариант особого типа парт пред-
ставляли собой устроенные полукругом невысокие стенки-бортики, 
возведенные из сырцового кирпича или комков глины, смешанной с 
мелкой соломой (г. Ура-Тюбе). Эти загородки были индивидуально-
го пользования. Учащиеся садились на полу, а учебный инвентарь 
находился перед ними на полукруге стенки. В ряде случаев ука-
занных устройств вовсе не было, тогда ученики садились на полу, 
устланном грубой соломой, поверх которой устилались камышовые 
плетенки, подержанные овечьи или козьи шкурки (шерстью кверху), 
иногда также подержанные кошмы или паласы, приносимые самими 
учащимися. В школах, которые устраивались в частном доме, поль-
зовались вещами, которые имелись здесь.

Говоря о расположении учащихся в помещении мактаба, 
Н. П. Остроумов отмечает, что «ближайшие ряды занимают старшие 
ученики, заучивающие одну книгу, а младшие — с другими уро-
ками — сидят за ними (или, по нашим данным, ближе к двери. — 
Р. Р.)»18.

Комната-мактаб в Соктари «разделялась на девять частей брев-
нами, положенными одно на другое так, что школа представляла со-
бой как бы девять отдельных стойл. В стойле, находящемся в перед-
нем углу возле дверки, сидел учитель, в остальных же, лицом друг 
к другу, с той и другой стороны бревен, сидели ученики»19. Возле 
учителя, сидевшего на полу на сложенном вдвое или более стеганом 
матраце (курпача), кроме книг лежали два-три разной длины прута 
(адабчуб). Они выбирались соответственно по длине и ширине поме-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 251

щения мактаба, «толщиной в большой палец»20. Пруты употребля-
лись «в дело для возбуждения внимания в развлекшихся учениках. 
Задавая урок одному из учеников, учитель в то же время исподлобья 
следит за остальными и всегда неожиданно со своего места доста-
ет прутом шалуна»21. Обстановка в классных помещениях Ташкента 
описана Н. С. Лыкошиным22.

Учебные занятия продолжались круглый год, по-видимому, с не-
дельными каникулами в праздники. Прием учеников не был огра-
ничен временем года. Начальные школы грамоты бывали как для 
мальчиков, так и для девочек. Школы для девочек, по данным доре-
волюционных источников, в большинстве случаев помещались в до-
мах открывавших их учительниц (биотун или бихалифа). Иногда под 
такую школу отводила комнату на внутреннем дворе какая-нибудь 
богатая семья, в которой были девочки школьного возраста23.

Источники сообщают, что в городах Средней Азии имелось до-
вольно значительное количество школ для девочек. В крупных го-
родах число женских школ достигало примерно одной четверти от 
общего числа мактабов24. К. Е. Бендриков со ссылкой на данные 
А. П. Хорошхина25 сообщает, что в Ташкенте процент женских школ 
был еще выше26. По сравнению с массой учеников мужских макта-
бов большинство учениц женских школ принадлежало к зажиточ-
ному слою27. Среди биотун преобладали жены учителей-мужчин, 
часто муж обучал мальчиков, а жена держала девичью школу.

По нашим данным, были также смешанные школы, в которых 
мальчики и девочки обучались вместе до 8—9 лет. По достижении 
девочками гражданского совершеннолетия (по шариату, в 9 лет, для 
мальчиков — 12 лет) учащиеся группировались по признаку поло-
вой принадлежности, если к этому моменту девочки не прекращали 
учебы, что бывало в сельских местностях.

Биотуны (бихалифа), по словам К. Е. Бендрикова, обычно вы-
годно отличались от многих учителей-мужчин тем, что учительство 
становилось их профессией28, тогда как мужчины педагогическую 
деятельность совмещали с какой-нибудь другой, чаще конфессио-
нальной.

Следует отметить, что определенного учительского состава во-
обще не было. По замечанию Н. П. Остроумова, обучение грамоте 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов252

и письму составляло свободную профессию и учителем мог быть 
любой более или менее образованный человек: прежде всего имом — 
служитель религиозного культа, возглавлявший обычно намаз; муаз-
зин — лицо, созывавшее верующих мусульман на молитву; мирзо — 
писец и т. д. А. Л. Кун также отмечает, что учитель школы, «если из 
лиц, служащих при мечети, избирается преимущественно из среды 
жителей того квартала, в котором находится школа; редко бывает это 
лицо постороннее или из другой части города»; и в том и в другом 
случае «содержание ему платят жители квартала, по 1—2 теньги 
с дома»29. В этом же источнике мы читаем, это подтверждали и наши 
информанты, что «если же приглашенный учитель из отдаленного 
квартала, то, кроме того, ему отводится, вместе с семейством, осо-
бое помещение вблизи школы». При получении места преподавателя 
в школе каких-либо особых прав не требовалось. «Квартал, нуждаю-
щийся в учителе, поручает кому-либо из уважаемых лиц своего око-
лодка приискать такового; от последнего требуется только, чтобы он 
сам окончил курс учения в школе. Кроме содержания от общества и 
с приходящих учеников, а иногда <…> готового помещения учитель 
ничего не получает»30.

Итак, мы подошли к вопросу о содержании учителей. Относи-
тельно жалованья учителей в литературе существует довольно про-
тиворечивое суждение. А. Л. Кун подчеркивает: «Народное образо-
вание во всем мусульманском мире поддерживается большей частью 
благотворительностью, чем на счет государства. Почти все высшие 
училища (медресе. — Р. Р.) содержатся на доходы с завещанного им 
имущества (вакф или вакуф. — Р. Р.) эмирами, визирями и богаты-
ми людьми, а низшие (мактабы. — Р. Р.) — если не на счет вакфа, 
то на счет общества прихожан»31. Н. П. Остроумов по этому пово-
ду замечает, что если школа «находится при мечети, пользующейся 
определенным вакуфом, то домулла (учитель. — Р. Р.) получает из 
вакуфа свою небольшую часть дохода»32. Также А. М. Богоутдинов 
отмечает, что «старометодные религиозные школы содержались на 
вакуфные (церковные) средства»33. Однако эти суждения носят об-
щий характер, они не подкреплены конкретными данными. В самом 
деле, непонятно, за что домулла (или домулло) получал из вакуфа 
«свою небольшую часть дохода»: за деятельность учителя или как 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 253

служитель культа. Авторы работ по начальной школе приводят мно-
гочисленные свидетельства того, что учитель практически не полу-
чал жалованья34, что содержание школ, равно как оплата труда учи-
телей, осуществлялось за счет жителей квартала (прихода).

Н. П. Остроумов пишет, что в Ташкенте каждый отец при опре-
делении сына в школу «приносит учителю, смотря по состоянию, 
1—2 руб. или 50 коп., а затем посылает с сыном повременные при-
ношения, в зависимости от установившегося в данной местности 
обычая и в связи с ходом учебных занятий в школе. В общем школа 
бедного квартала может дать таких приношений учителю 50 руб., а в 
богатом квартале 100 и немного более рублей в год»35. Учащихся в 
школе, отмечает в сноске автор, бывает от 10—20 до 60 и более. Еще 
ранее В. Наливкин высказывался в том же духе: «В городах домулла 
<…> условленной платы по большей части не получает. По четвер-
гам каждый ученик <…> приносит ему <…> так называемый пей-
шамбалик (пейшамба — четверг) — деньги, хлеб, муку, рис и т. п., 
размеры которого зависят от благосостояния той семьи, к которой 
принадлежит учащийся <…> Кроме того, по окончании каждого 
особого отдела выучки, т. е. механического прочтения той или дру-
гой книги, домулла получает от родителей небольшие подарки»36.

Кун указывал, что «по существующему обычаю, отец, условив-
шись предварительно с учителем относительно платы, которая бы-
вает, смотря по состоянию, от 1/2 до 2 теньги (20 коп. серебром. — 
Р. Р.) в месяц, приводит своего 6—8-летнего сына в школу и вместе 
с тем приносит учителю дастархан (род скатерти с подношения-
ми. — Р. Р.), угощение, состоящее из лепешек и изюма. Передавая 
сына вместе с принесенными гостинцами учителю, поручает перво-
го его мудрости»37.

Наши полевые данные, полученные в окрестностях г. Ходжента 
(ныне Ленинабад), в Ура-Тюбе и Пенджикенте, подтверждают ска-
занное. Они свидетельствуют о том, что оплата труда учителя вы-
ражалась в различных приношениях учителю.

Первое подношение (гостинцев и подарков) производилось до 
поступления ученика в школу, второе — в связи с первым его при-
водом в мактаб. Затем в течение всего периода обучения ученика 
по четвергам приносились гостинцы, иногда и наличные деньги38. 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов254

Переход от одного раздела обучения к следующему или от одной 
книги к другой также сопровождался подношениями, о чем будет 
сказано по ходу изложения. По данным А. М. Богоутдинова, подно-
шения учителю обычно состояли из плова, лепешек, обуви, одежды 
и т. д. Некоторые родители, не ограничиваясь подарками, приглаша-
ли учителей домой, где для них устраивали особое угощение39.

Материально-хозяйственное обеспечение школ (плетенки, пала-
сы, кошмы, овечьи или козьи шкурки, отопление помещения в хо-
лодное время года и т. п.) также лежало па плечах родителей уче-
ников. Они приобретали для учащихся, кроме того, необходимые 
учебные пособия и инвентарь. По данным литературных источни-
ков, ни эмирские власти, ни царская администрация на содержание 
школ не отпускали ни одной копейки. Более того, политика цариз-
ма в Средней Азии, служа общим целям экономического, полити-
ческого и духовного порабощения трудящихся, являлась тормозом 
развития народного образования и культуры вообще40. По данным 
дореволюционных источников, в конце XIX — начале XX в. в Сред-
ней Азии происходило значительное ослабление школьного обра-
зования, уменьшалось количество школ и число учащихся. Так, ав-
тор статьи «Мусульманские училища Туркестанского края» пишет: 
«Мои наблюдения со справками прошедшего времени показывают, 
что в последнее время, с занятием края русскими, число посещаю-
щих школы учеников значительно уменьшилось; так, в Самарканде 
ныне среднее число учеников в каждой из школ колеблется между 
20—30, хотя и есть школы, в которых, по показаниям учителей, чис-
ло это доходит до 60»41. По словам этого автора, во время правле-
ния бухарского эмира Насруллы было строго вменено в обязанность 
раисов (полицейских чиновников) следить, чтобы родители посы-
лали своих детей в школы, те родители, дети которых от пяти- до 
семилетнего возраста не посещали школу, подвергались денежному 
штрафу, их детей отводили в школу раисы. Со вступлением на пре-
стол эмира Музаффара на народное образование мало обращалось 
внимания, и школы начали пустеть42. Далее автор приводит количе-
ственную характеристику мактабов и учащихся в них43: в Ура-Тюбе, 
из расчета школа на квартал (махалла (араб.), гузар (тадж.), 41 школа 
с 840 учащимися-мальчиками, в Ходженте — 20 с 400 учениками, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 255

в Самарканде — 80 с 1000 учащихся. Что касается мактабов для 
девочек, то в Ура-Тюбе, Ходженте и Самарканде их соответственно 
было 7, 9 и 1544.

И. Обидов установил, что в 1913 г. в Ходженте жили 40 тыс. че-
ловек местной национальности, в 30 мактабах учились 490 мальчи-
ков, кроме того, в 8 мактабах для девочек учились 97 детей. В Ура-
Тюбе с населением 23 тыс. человек в 1910 г. в 36 мактабах учились 
550 мальчиков и 67 девочек45. Один из лучших знатоков мусульман-
ских мактабов Туркестана В. Наливкин писал в начале 90-х годов 
XIX в., что число мактабов «ужасающее — официально 5000, на 
самом деле их, вероятно, 10000»46. О поразительно большом количе-
стве школ начального образования у народов Средней Азии говорят 
многие дореволюционные авторы, писавшие о мактабах. Между 
тем Наливкин отмечает, что «даже при поверхностном ознакомле-
нии с туземным бытом бросается в глаза то обстоятельство, что на-
ряду с громадным количеством мактабов мы находим среди тузем-
цев еще более громадное число неграмотных»47. Подобные выводы о 
«громадном числе неграмотных» нередки в литературе48. Некоторые 
авторы, например В. Наливкин и К. Е. Бендриков, пытаются объ-
яснить это, но их аргументы не представляются достаточно убеди-
тельными49.

Для того чтобы понять суть несоответствия громадного коли-
чества мактабов громадному количеству неграмотных, на приме-
ре школ для мальчиков познакомимся с методикой обучения детей 
в них.

В среде старшего поколения таджиков и поныне существует воз-
зрение: долг отца перед сыном состоит, во-первых, в том, чтобы по-
заботиться о выполнении обряда обрезания (хатна, суннати), во-
вторых, обучить грамоте; в-третьих, позаботиться о том, чтобы сын 
обзавелся семьей (мать, в свою очередь, должна заботиться об обу-
чении дочерей и подготовке их к будущей супружеской жизни).

Отец, задумавший учить ребенка грамоте (савод), шел к домул-
ле своего квартала. Излагая ему просьбу о принятии сына в школу, 
отец, в частности, говорил: «Бачая гушту пусташ а шумо, устухону 
джонаш — а мо», что буквально означало: «Мясо да кожа мальчи-
ка — ваши, кости да душа его — наши». Это значило, что ребенок 
всецело отдается власти учителя.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов256

В первый день мальчика в школу сопровождал отец или старший 
брат. Учителю вручался дастархон, и он угощал подношением бу-
дущих школьных товарищей нового ученика. Этот акт означал, что 
в группу учащихся входит новый ученик. После этого учитель са-
жал новичка возле себя и давал ему первый урок. По свидетельству 
А. Л. Куна, он состоял в повторении вслед за учителем молитвы, на 
заучивание которой наряду с другими молитвами уходило несколько 
дней. Затем домулло просил ученика принести к следующему уроку 
дощечку для письма. Учитель писал на ней несколько букв арабско-
го алфавита, объяснял ученику произношение каждой буквы, а затем 
возвращал ему дощечку и поручал его своему помощнику по макта-
бу — халифе, последний обычно выбирался из старших (по време-
ни поступления в школу) учеников. По данным А. Л. Куна, халифа 
чаще всего выбирался из учеников, уже окончивших курс обучения 
в мактабе, но оставшихся в школе для усовершенствования в калли-
графии. У учителей бывало один-два, иногда и три халифы — один 
на каждые 10—15 учеников. Халифы замещали учителей, когда те 
отлучались из школы: они занимались с учениками, выслушивали 
приготовленные ими уроки, задавали новые и вообще следили за 
тем, чтобы ученики были заняты. В присутствии учителя халифы 
помогали вновь зачисленным или отстающим ученикам в приготов-
лении уроков. Они не получали никакого вознаграждения или посо-
бия за помощь учителю50.

Ученик, получивший задание по азбуке, отрабатывал произно-
шение букв: алиф, бо, по, то и т. д. Если оказывалось, что вновь 
поступивший хорошо запоминает буквы и их произношение, то до-
мулло увеличивал нагрузку дополнительными буквами, в против-
ном случае он ограничивался лишь несколькими харф из 28. Пока 
первоклассник, подражая учителю или его помощнику, тянул про-
изношение заданных звуков, другие ученики в зависимости от того, 
кто на каком этапе обучения находятся, поджав ноги и раскачиваясь 
в такт затверживанию, скандировали свои задания. Таким образом, 
мактаб до конца уроков был переполнен монотонной разноголоси-
цей, которая была слышна довольно далеко в округе. Дело в том, 
что в мактабе не существовало группирования учеников по изучае-
мым предметам. Очевидец пишет, что «рядом с учеником, зубрящим 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 257

громогласно, на всю улицу, азбуку, почти всегда встретите мальчика, 
бессознательно скандирующего стихи Хафиза или не менее громко 
читающего Коран»51.

На следующий день учитель проверял заданный первокласснику 
урок. Если ученик показывал более или менее твердое знание задан-
ного, домулло писал на дощечке еще несколько букв, помогал ему 
научиться правильно их произносить, а затем поручал его халифе, 
а сам переключался на других учеников. Так первоклассник в тече-
ние нескольких дней запоминал написание и произношение 28 букв 
арабского алфавита, характер изменения их начертаний в зависимо-
сти от того, пишутся ли эти буквы в начале, в середине, в конце слова 
или изолированно. Затем начиналось изучение системы зеру забар, 
или харакат: в арабской графике отдельными буквами обозначают-
ся только согласные звуки и долгие гласные, для обозначения крат-
ких гласных существуют особые подстрочные и надстрочные знаки 
(зеру забар). После арабского алфавита ученик учил еще несколько 
дополнительных знаков, используемых ираноязычными народами 
в письменности, но отсутствующих в арабской графике. На этом за-
канчивалось изучение фонетики, графики и вообще всей граммати-
ки, после чего дощечку, которая менялась при каждом новом уроке, 
можно было не приносить в школу52.

Программа обучения в мактабе предусматривала также изуче-
ние элементарной арифметики, одним из элементов которой была 
система абджад. Суть ее состоит в том, что буквы алфавита имеют 
кодовое обозначение (например, числовое значение алифа (первой 
буквы арабского алфавита) — 1, лом (двадцать третьей буквы) — 30, 
нун (двадцать девятой буквы) — 50 и т. д.). Зубрение кабалистиче-
ских слов абджада, которые имеют не лексическое значение, а лишь 
числовое, занимало одну-две недели. При записи чисел соответству-
ющие буквы ставятся справа налево, как обычно в арабском письме. 
Абджад применялся главным образом для зашифровки историче-
ских дат.

Осилив абджад, ученик радостным шел домой и объявлял роди-
телям, что завтра он переходит к чтению сборника «Хафтияк» (со-
брание избранных глав Корана, по объему составляет 1/7 его текста, 
на что указывает самое название). Сборник снабжен системой хара-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов258

кат (зеру забар). С того момента, когда ученик переходил к чтению 
«Хафтияка» — первоначальной книги для чтения, он назывался ки-
тобхон («читающий, изучающий книгу»). По этому случаю родите-
ли делали приношение учителю, ученик в этот день освобождался 
от послеобеденных уроков. Сроки усвоения «Хафтияка», так же как 
и любого другого предмета, не были регламентированы. По расска-
зам (в Ура-Тюбе, Кыстакозе, Пенджикенте), обычно ученик справ-
лялся с этим менее чем за один год, хотя для недостаточно способ-
ных детей требовалось больше времени.

Методика изучения «Хафтияка» (это касалось всего курса обу-
чения) состояла в том, что ученику сначала задавался первый стих 
(оят), сравнительно небольшой по объему. Предварительно нужно 
было заучить огромную массу слогов, из которых состоят слова это-
го оята. Дело в том, что сознательно складывать слова ученик еще 
не мог, а текст сборника — на арабском, непонятном для него язы-
ке. Ученик зубрил задание, находясь в мактабе, мерно раскачиваясь 
вперед и назад. На следующий день учитель проверял его и, если 
оят был усвоен твердо, задавал следующий, и так до конца сборни-
ка, пока школьник не выучит весь «Хафтияк». Когда ученик прибли-
жался к изучению коранической суры «Аламнашрах»53 с восемью 
оятами, педагог за два дня извещал об этом родителей. Получив это 
радостное для семьи известие, родители готовились к празднованию 
успехов ребенка. Готовилось угощение (зиёфат) для всех учеников. 
На это угощение ребята шли строем: во главе шествия — халифа, 
рядом двое из старших и наиболее успевающих ребят, виновник 
торжества в новой или частично новой одежде шел сзади халифы, 
а за ним следовали остальные учащиеся. Ученику, приступающему 
к овладению указанной сурой, учитель завязывал большой и указа-
тельный палец правой руки полосками материи зеленого цвета (зе-
леный цвет символизировал веру). Они не развязывались до тех пор, 
пока родители и другие родственники не соглашались на угощение. 
Конечно, это носило характер шутки. Во время шествия учащиеся 
хором пели сложенную по этому случаю песню (гимн), прославляв-
шую ученика, его родителей и учителя. В своеобразной песне, на-
пример уратюбинцев, были и такие бейты:

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 259

Аё бобо, бубар дасте ба киса,
Бидех симу заре, чандон ки тони.
Аё момо, ту хам монанди бобо,
Табакхо рост кун, то метавони.

Эй, дед, опусти руку в карман,
Отдавай серебра и золота, сколько сможешь.
Эй, бабушка, и ты, подобно деду,
Выставляй чаши с угощениями, сколько есть силы.

Ребята с веселой песней и прибаутками шли сначала к родителям 
отличившегося ученика и после угощения сдобными лепешками, 
халвой, изюмом и орехами направлялись к другим родственникам. 
Иногда детям не удавалось обойти всех родственников своего юного 
товарища за один день. Тогда посещение остальных откладывалось 
на следующий день. Родители и родственники давали халифе по не-
сколько монет. Собранные таким образом деньги затем передавались 
педагогу, который сам в этом веселье не участвовал.

А. Л. Кун сообщает, что после изучения учеником «Аламнашрах» 
совершалось особое празднование его успехов. Учитель вставлял 
между связанными кистями рук ученика пустой пенал отверстием 
кверху. В таком виде ученик вместе с товарищами по мактабу об-
ходил родственников. При обходе каждый обязан был положить в 
пенал несколько монет, которые шли в пользу учителя. При этом ха-
лифа пел, а иногда говорил речитативом гимн. После каждого дву-
стишия сопровождающие его ученики припевали: «Бале, бале» — 
«Точно так, точно так»54.

Заучивание суры «Аламнашрах» означало, что ребенок раскрыл 
«грудь перед знанием» и отныне с него «снята ноша невежества». Об 
этом сказано в самой суре: «Разве Мы не раскрыли тебе твою грудь 
и не сняли с тебя твою ношу?»55

Ученик, осиливший «Хафтияк» и этим самым обнаруживший не-
обходимую способность памяти, на один день освобождался от за-
нятий. В этот день его родители, обрадованные тем, что их ребенок 
закончил один из этапов изучения слова Божьего, устраивали угоще-
ние для его школьных друзей. Приглашались родственники, соседи, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов260

педагог, которому благодарные родители преподносили чалму, сте-
ганый халат, галоши и ичиги, завернутые в платок вместе с лепешка-
ми, изюмом и орехами. Данное событие называлось хафтиякфуро-
рон — «завершение “Хафтияка”». В сельских местностях некоторые 
ученики на этом прекращали посещать школу.

Выучив «Хафтияк», ученик переходил к чтению Корана (Каломи 
шариф) с первой его главы. Главы, вошедшие в «Хафтияк» и уже 
пройденные, пропускались. Ученик пока еще с трудом складывал 
и разбирал те главы Корана, которые раньше не встречались в «Хаф-
тияке». Скоро, однако, он свыкался с известными словами и мало-
помалу затверживал текст Корана наизусть и мог уже читать с уста-
новленной интонацией целые главы даже в мечети, в присутствии 
молящихся, особенно в дни месяца рамазана56.

По случаю начала заучивания Священного писания преподавате-
лю подносили блюдо (поднос), наполненное продуктами, сюда же 
клали несколько монет и тюбетейку. Накануне учитель приглашал 
товарищей преуспевающего в изучении Корана ученика сделать 
складчину для его угощения. На собранные деньги учитель покупал 
несколько лепешек, халву, изюм и другие лакомства и вместе со сво-
ими учениками отправлялся в дом виновника торжества. Предупре-
жденные об этом посещении родители устраивали у себя небольшой 
праздник, на который приглашались родственники, друзья и соседи. 
После угощения отец ребенка преподносил домулло халат и чалму. 
В завершени этой церемонии учитель в присутствии гостей пред-
лагал ученику прочесть первую главу из Корана, покупавшегося для 
этого случая отцом ученика. По окончании чтения — своего рода 
экзамена — гости, совершив молитву, расходились57.

На изучение Священного писания уходило 1,5—3 года, что, как 
уже было сказано, зависело от дарований ученика. Заучивание Ко-
рана производилось так: учитель читал 10—12 строчек текста вслух, 
ученик внимательно следил за произношением, не отрывая глаз от 
текста, затем читал ученик, учитель исправлял его ошибки. Содер-
жание текста наставник не объяснял. После этого ученик в течение 
дня заучивал отрывок наизусть. На следующий день учитель про-
верял ученика, он отвечал сидя перед ним на коленях — так, как 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 261

садились для совершения молитвы58. Слушая ученика, учитель ис-
правлял неправильное произношение, при заминке подсказывал 
следующее слово, этого было достаточно, чтобы ученик продолжал 
чтение дальше. Если китобхон при чтении текста останавливался 
больше трех раз, задание считалось невыполненным. При повторной 
проверке при первой же заминке ученик подвергался наказанию.

В дальнейшем задания давались не только по новому, но и по 
пройденному материалу. Следовательно, с каждым следующим 
уроком объем повторяемого материала значительно увеличивался. 
Выучивание наизусть целого раздела из Корана считалось большим 
успехом как ученика, так и учителя. В таком случае ученику предо-
ставлялась передышка на несколько дней. Знание Корана считалось 
достигнутым тогда, когда ученик помнил наизусть весь текст59.

Выучив в невообразимом гвалте, царившем в мактабе, текст Ко-
рана, школяр после выполнения его родителями обряда куронфуро-
рон — «завершение Корана», сопровождавшегося опять соответству-
ющим угощением товарищей ребенка по мактабу и традиционным 
одариванием наставника, брался за «Чоркитоб» (букв. «четырехкни-
жие»). «Чоркитоб» — религиозно-дидактический сборник в стихах 
и прозе, написан на таджикском языке. В нем изложены, например, 
правила, касающиеся главных религиозных обязанностей мусульма-
нина, — молитвы, предварявшейся омовением, милостыни, поста 
и паломничества к святыням мусульман60. Следовательно, можно 
сказать, что с завершением Корана ученик заканчивал зубрежку клас-
сического арабского языка, а «Чоркитоб» знаменовал собой начало 
изучения родного языка по текстам. При изучении «Чоркитоба» от 
ученика требовалось знание дополнительных знаков, недостающих 
в арабском алфавите, о чем было сказано выше. Н. П. Остроумов 
отмечает, что при чтении «Чоркитоба» 10—12-летний школяр обу-
чался и письму, которое сводилось к каллиграфии61.

Изучением Корана и «Чоркитоба» завершался первый этап на-
чального обучения — религиозный.

Вторая ступень учебы в мактабе начиналась с изучения «Мантик 
ат-тайр» («Беседы птиц») — поэмы Фарид ад-Дина Аттара, суфий-
ского поэта XII в. За этой поэмой следовал диван газелей — поэти-
ческое наследие Хафиза, одного из любимейших поэтов ираноязыч-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов262

ных народов. Закончив газели Хафиза, ученик приступал к сборнику 
стихов персоязычного поэта Индии Бедиля (1644—1721). (Любо-
пытно свидетельство основоположника узбекской литературы Али-
шера Навои, который сообщает, что в средневековой школе «читали 
также некоторые рассказы из прозы, этот, например, Гулистан, а тот 
Бустан»62 — произведения, по выражению Е. Э. Бертельса, мудрого 
и лукавого моралиста Саади63. Вальтер Вейбке сообщает, что сред-
невековые школяры штудировали поэму Низами о романтической 
любви Лейли к Меджнуну64.)

Все этапы программы обучения — от изучения текста Корана 
и до стихов Бедиля — отмечались семейными празднествами, кото-
рые сопровождались угощением родственников, соседей, школьных 
товарищей ученика и его наставника. На всех этих этапах педагогу 
делались презенты, а ученику предоставлялись отгулы (один или два 
дня).

А. Л. Кун подчеркивает, что «в школах, исключительно напол-
ненных таджиками, после Корана проходят одни только персидские 
книги; там же, где преобладает узбекское население, после “Чахар-
китаб” за таджикскими книгами проходят и узбекские»65. Это под-
тверждали также наши информанты из Кыстакоза, Ура-Тюбе, Пен-
джикента и Ленинабада. По сообщению старожилов, в районах 
с преобладающей долей узбекского населения наряду с произведе-
ниями классиков персидско-таджикской литературы (Аттара, Хафи-
за, Бедиля) школьники изучали стихотворения Навои (1441—1501) 
и Фузули (1494—1556).

Другой частью школьного обучения в мактабе было заучива-
ние стихов, которыми ученики поздравляли родителей по случаю 
праздников. Следует отметить, что четыре раза в год мактаб обыч-
но закрывался и ученики освобождались от занятий. Такими торже-
ственными днями, когда занятий в мактабе не производилось, были 
Науруз, праздновавшийся в день весеннего равноденствия 22 марта, 
Иди рамазан («праздник Великого поста»), праздновавшийся после 
месячного поста, Иди Курбон («праздник жертвоприношения») и 
Аввали раджаб («первое число месяца раджаба»). В эти дни дети 
отпускались накануне по домам со специальными разукрашенными 
листами, содержащими стихотворения. Рисунки на листах были до-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 263

вольно яркими, изображавшими чашу, цветок, кувшин, пиалу, ябло-
ко и т. п. Они занимали одну половину листа, а текст стихотворения 
(обычно четверостишие) — другую. Как указывает А. А. Семенов, 
эти «стихотворения писались обычно или самим содержателем мак-
таба, или наиболее грамотными учениками, а внизу халифа подпи-
сывал, на имя какого именно ученика выдается такой лист <…> По-
лучив по листу со стихотворением, как своего рода отпускной билет 
на праздник, дети расходились по домам и в день праздника декла-
мировали родителям эти стишки, весьма часто заучив их наизусть 
и держа перед собой лишь для видимости <…> лист с праздничны-
ми стихами»66. Поцелуи и подарки детям, а на другой день гостинцы 
учителю или учительнице (содержание и размеры посылавшегося 
подарка зависели от достатка и желания родителей) «являлись <…> 
наградой прилежанию и усердию педагогов»67.

Нами записаны образцы существовавшего праздничного поэти-
ческого репертуара в мактабах. Наибольшее количество стихов это-
го вида собрано и опубликовано в цитированной работе А. А. Семе-
нова.

Выше говорилось, что начальная школа грамоты носила название 
«мактаб», т. е. «место чтения и писания». Таким образом, мактаб 
в прошлом имел непосредственную задачу научить читать и писать. 
Но, как видно из изложенного, в этой школе на первом месте стояло 
искусство чтения и запоминания текстов или книг. Это было обу-
словлено особенностями арабского алфавита с его диакритическими 
точками, надстрочными и подстрочными знаками. В тексте, по заме-
чанию Н. П. Остроумова, они «пестрят в глазах и утомляют внима-
ние; при отсутствии же этих точек и знаков от учащегося требуется 
самое напряженное внимание и необыкновенно быстрая сообра-
зительность. Учащемуся в начальной <…> школе, чтобы овладеть 
вполне механизмом чтения любого текста, необходимо было столь 
отчетливо владеть своим родным языком, каким мы не можем себе 
вообразить. Такая трудность дела в данном случае обусловливалась 
не только названными выше знаками и точками, но и тем, что в араб-
ском алфавите существуют буквы, сходные по начертанию и разные 
в произношении, а также буквы, разные по начертанию, но сходные 
в произношении. Кроме того, по свойству арабского письма неко-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов264

торые буквы в произношении удваиваются с совершенным измене-
нием смысла в слове, не говоря уже о случаях слияния разных букв 
в известных словах»68.

В мактабе ученики упражнялись в письме. Наиболее часто кал-
лиграфия завершала курс обучения. Руководством, вернее, образцом 
для упражнений по письму служила «Муфрадот», или же «Нусхаи 
муфрадот». Эта книга состоит из красиво написанных букв в различ-
ных вариантах. Содержанием ее были также стихи о значении приле-
жания, упражнений для выработки красивого почерка и о значении 
письма в жизни человека. Например, тростниковое перо в этом руко-
водстве о письме говорит о себе: «Ман шохи джахонам» — «Я вла-
дыка мира». Письменность на основе арабского алфавита довольно 
сложная. Она требует особой точности линий. Красота и вырази-
тельность давалась лишь немногим творчески одаренным детям. 
Упражнение по письму представляло собой своего рода занятие по 
эстетике, художеству. А это было под силу не каждому.

В мактабе экзаменов не существовало, не было также журна-
ла учета посещаемости и табеля оценок успеваемости. Не принято 
было давать уроки на дом.

В деятельности мактаба значительное место кроме обучения 
(та‘лим) занимало воспитание (тарбия). Суть воспитания состоя-
ла в том, чтобы добиться соблюдения учащимися установившихся 
правил поведения в школе, основой которых был адаб («нравствен-
ность», «этикетность»).

Истоки адаба у ираноязычных народов восходят к древней, еще 
домусульманской традиции. Об этом свидетельствуют многочис-
ленные среднеперсидские сочинения дидактического характера, из-
вестные преимущественно под названием «Андарз» («Поучение») 
и «Панднамак» («Книга советов»). В этих книгах, по-видимому, была 
зафиксирована эволюция более древней традиции дописьменной 
эпохи. Следует отметить, что в этих сочинениях нормы нравствен-
ности и поведения перекрывают друг друга и тесно взаимосвязаны. 
На практике это выглядело так: кто соблюдает установившиеся нор-
мы поведения (адаб), тот соблюдает и правила морали (ахлок). Эта 
исконная традиция ираноязычных народов была в более позднее 
время приведена в соответствие — зачастую сугубо формальное — 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 265

с нормами ислама в дидактических произведениях классической 
персидско-таджикской литературы от Рудаки до Ахмада Дониша. 
Среди огромного классического наследия ираноязычных народов 
привлекают внимание также педагогические трактаты на эту тему, 
например книга «Кабус-намэ» — памятник литературы ХI в.69 В по-
следующие века было создано много произведений, специально по-
священных вопросам морали и этикета, под обычным названием 
«Ахлак». Существуют также многочисленные сочинения — прак-
тические руководства по этому вопросу, одно из них — «Адаб ус-
салихин» («Правила поведения добродетельных людей») — трактат 
о нравственных принципах и нормах во взаимоотношениях людей70.

Как было отмечено, часть классического поэтического наследия 
ираноязычных народов была включена в программу мактаба. Это 
относится к богатой нравоучительными советами и сентенциями по-
эзии Фарид ад-Дина Аттара, Хафиза и Бедиля. Часть стихов Фарид 
ад-Дина Аттара, содержащих ценные советы морально-этического 
характера, была включена кроме того в «Чоркитоб».

Из сказанного следует, что воспитание в подрастающем поколе-
нии высокой нравственности представляло собой составную часть 
учебно-воспитательного процесса. Н. П. Остроумов подчеркивает, 
что в мактабе особенно усердные ученики изучали еще книжку 
о добрых нравах71. Речь, видимо, идет о книге Мухаммада Садика 
«Адаб-ус-салихин». Следовательно, мактаб служил тем звеном, 
когда в сознание учащихся вводились азы адаба. Заслуживает вни-
мания то обстоятельство, что в строго иерархизированном обществе, 
где старшие по возрасту или положению пользовались непререкае-
мым авторитетом, что приводило к формированию единой статусно-
ролевой модели поведения, правила адаба вводились в восприимчи-
вое детское сознание с раннего возраста. Н. П. Остроумов приводит 
слова знаменитого Саади: «Кто в молодости не приучился к доброй 
нравственности, того счастье оставляет в летах зрелых <…> Сгибай 
как хочешь деревцо, пока оно в свежести, а сухое только и выпра-
вишь посредством огня. Когда выправляешь свежий сучок, он вы-
прямится, но не сможешь исправить сухое полено»72.

Принципы нравственности требовали от ученика оказывать свое-
му учителю большее почтение, чем родителям. Существует пред-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов266

ставление, что родители низводят душу человека с неба на землю, 
учитель помогает ей взойти с земли на небо. В. Наливкин со ссылкой 
на источники духовно-нравственного содержания приводит слова 
пророка Мухаммеда: «Кто преподал мне хотя бы один только стих 
Корана, тот мой хозяин»73, — а халиф Али говорил: «Тот, кто пока-
зал мне хотя бы одну только букву, тем самым приобрел надо мной 
права хозяина»74. Адаб утверждает: кто не уважает учителей, тот ни-
когда не извлечет для себя никакой пользы из усвоенных им знаний. 
По адабу, вежливый ученик во время пути не должен идти впереди 
своего учителя, не должен садиться на то место, на котором раньше 
сидел учитель; ученик не должен начинать разговор раньше своего 
учителя, слишком много говорить в его присутствии, он должен яв-
ляться на урок аккуратно в назначенное для него время. Являясь на 
урок, он не должен стучаться в дверь той комнаты, в которой живет 
или учит учитель, а смирно ждать его повеления сидя на корточках 
или стоя за дверью75.

В мактабе ученик, обращаясь к учителю, называл его таксир — 
«господин». Ученики должны были являться в школу до прихода 
учителя. Когда учитель входил в помещение мактаба или вставал 
с места, все ученики вскакивали со своих мест, складывая руки на 
животе, и смиренно наклоняли головы вниз. При встрече с учителем 
на улице его приветствовали словами «Ассалому алейкум» и кланя-
лись, для чего конные нередко слезали с лошадей.

При входе в мактаб ученик приветствовал присутствовавших 
товарищей. Адресуя товарищам общемусульманскую формулу при-
ветствия, ученик ладонь правой руки клал на грудь. Учителя полага-
лось приветствовать, приложив ладони обеих рук к груди.

Ученик должен был строго выполнять все указания наставника, 
он не имел права без особой необходимости отвлекать внимание 
других учеников посторонними разговорами. Его обязанность — за-
ниматься только выполнением упражнений. Когда возникала необ-
ходимость отлучиться из школы, ученик, по правилу, вставал с места 
и, обращаясь к наставнику (ладони рук сложены на груди), произ-
носил: «Таксир, адаб фармоян» (букв. «Господин, да позволит мне 
соответствующий адаб»). После ответа учителя «мархамат» («пожа-
луйста») ученик отправлялся к выходу. Возвращаясь, он адресовал 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 267

учителю то же выражение, что при выходе, и, получив его разреше-
ние, выражавшееся тем же словом, занимал свое место.

Несоблюдение установленных правил в мактабе влекло за собой 
соответствующее наказание. Основной фигурой, осуществлявшей 
дисциплинарные меры, был сам домулло. В реализации мер дисци-
плинарного воздействия он опирался на своего заместителя — ха-
лифу.

У наставника было несколько способов дисциплинарного воздей-
ствия на ученика. Первый из них — словесные поучения (насихат). 
Поучая учеников, наставляя их, домулло часто апеллировал к расска-
зам, притчам, назидательным стихам классиков, в пример ставились 
соответствующие поступки и поведение послушных, прилежных 
и успевающих учеников. Кроме того, при учителе всегда находились 
адабчуб (букв. «палка адаба») — ивовые или иные прутья разной 
длины. Длинный прут применялся для предупреждения учеников, 
сидевших на значительном расстоянии от домулло, ближе к входной 
двери. Скажем, ученик отвлекается от упражнений посторонними 
разговорами с товарищами. Тогда домулло берет длинный адабчуб за 
более толстый конец, другим, более тонким концом с места достает 
непослушного ученика и легким движением прута по его плечу или 
голове предупреждает о том, что он, наставник, в курсе происходя-
щего, что ученик нарушает установившееся правило адаба (жест не 
сопровождался словами). Этого было достаточно, и ученик, нару-
шавший предписанное адабом поведение, возвращался к выполне-
нию своих обязанностей.

После одного-двух предупреждений учитель угрожал ученику, 
применяя другой, более короткий адабчуб. Домулло брал его в руку 
и говорил: «И адабчуба мебини?» («Этот адабчуб видишь?»). Ста-
рики рассказывали, что по отношению к неисправимым ученикам 
домулло применял также меры физического воздействия, употребляя 
малый адабчуб: он распоряжался, чтобы халифа привел недисци-
плинированного ученика (беадаб — букв. «тот, у кого отсутствует 
адаб, приличие»), повалил на землю и держал его за ногу, подняв ее 
кверху. В зависимости от характера нарушения виновник получал 
удары наставника по подошве ног. Старики поясняли, что удары эти 
носили скорее символический характер.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов268

В четверг (панджшанбе) перед концом уроков домулло осматри-
вал ногти шогирдов. Те, у кого ногти были обрезаны, получали его 
одобрение: «бале» («именно так»), «офарин» («молодец»), при этом 
домулло легко постукивал по концам пальцев отличившегося учени-
ка либо дощечкой для азбуки, либо корешком книги. Если у кого-
либо ногти оказывались грязными или необрезанными, учитель 
пугал адабчубом или грозился посадить в уборной на кирпичи. До-
революционный источник сообщает, что после осмотра ногтей все 
ученики становились в ряд, лицом к Каабе — святыне мусульман в 
Мекке — и наставник учил их правилам намаза (молитвы). Затем он 
делал наставления ученикам, как вести себя в отношении старших: 
почтительно отвечать на вопросы родителей, не откликаться на зов 
междометием «ха» — «да»76, вежливо ответить «лаббай» — «я — 
перед вами».

Как видим, мактаб учил соблюдению правил адаба не только 
в школе, но и в семье. «Адабность» поведения детей в общественных 
местах была ориентирована на уважительное отношение к старшим, 
в особенности к старикам. Дети должны были приветствовать их, 
приставив ладони рук к груди (приветствие нужно было произно-
сить негромко). Ученикам внушалась мысль, что они должны в слу-
чае необходимости оказывать старшим помощь, уступать им дорогу, 
не беспокоить их криком и беготней. По адабу, дети не должны были 
заходить в чужой дом без разрешения на то хозяев. В мактабе детям 
разъясняли, что не положено играть на улице, на городской площади 
(чорсу). Для игр рекомендовалось выбирать нелюдные места. Вооб-
ще увлечение играми домулло не одобрял. Детей учили тому, чтобы 
они большее время отдавали домашним делам, учению, следованию 
принципам веры. Азартные игры были запрещены

За грубое нарушение правил поведения в школе, а также суще-
ствовавших предписаний в отношении поведения в общественных 
местах учитель угрожал, а иногда, по-видимому, и прибегал к фа-
лаку — высшей мере наказания в школе. Фалак представлял собой 
палочку, с двух концов стянутую веревкой. Закрутив ноги наказы-
ваемого веревкой фалака, двое старших учеников поднимали по-
следний кверху так, что ученик оказывался подвешенным ногами 
вверх. Учитель или по его приказанию халифа наносили адабчубом 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 269

удары но пяткам. Фалак применялся за длительный прогул, обман, 
дерзость, за грубые проказы77. Наказание фалаком отчетливо видно 
на миниатюре к седьмой главе «Гулистана»78 — своеобразного учеб-
ника по нравственности, составленного знаменитым Саади. Другую 
форму фалака представляли две петли из веревок (канаб), приделан-
ные к центральной балке перекрытия помещения мактаба. Когда 
советы и наставления, предупреждения и угрозы, некоторые меры 
физического воздействия на ученика оказывались недостаточными, 
чтобы вернуть его на позицию адаба, учитель поручал халифе на-
деть петли на ноги нарушителя. Ученик оказывался как бы подве-
шенным, но спина при этом не отрывалась от пола, что позволяла 
длина петель. По рассказам, записанным нами в кишлаке Кыстакоз, 
указанная мера наказания избиралась за кражу чужого имущества, 
а также за шалости, граничащие с хулиганством.

Например, в Ура-Тюбе рассказали случай о том, как однажды 
группа местных женщин после угощения на свадьбе собиралась 
расходиться. Они надели фаранджи (длинное женское покрывало 
с ложными рукавами па спине, носившееся с лицевой занавеской) 
и готовы были покинуть дом, но на крытой террасе (айвон) завязал-
ся разговор, который немного затянулся. Один из учащихся местной 
школы, улучив момент, взял да и связал концы нескольких рукавов 
покрывал этих женщин. Беседа закончилась. Женщинам стоило сде-
лать первый шаг к выходным воротам, как с них сползли покрывала 
и кучей оказались на полу. Начался переполох. Вскоре сообразили, 
что произошло. Шельмец был опознан. На следующий день его на-
казали фалаком.

В числе угроз домулло было и такое выражение: «Кафи почета 
чок кара, намак мезанам» — «Распорю подошву ноги и посыплю 
солью». Это говорилось детям, которые много передвигались или 
бегали, доставляя беспокойство окружающим.

Как видно, в арсенале воспитательных средств домулло преоб-
ладали репрессивные методы. Что касается родителей, они к этому 
относились терпимо, помня слова Саади о том, что «строгость на-
ставника лучше, чем отцовская ласка». Н. П. Остроумов по этому 
поводу пишет, что Али-хан Маджмали — автор руководства по на-
чальному обучению под названием «Матла’ ал-улум» («Восход зна-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов270

ний») — убеждает «родителей не потакать детям в шалостях и дур-
ных поступках вообще, но взыскивать с них без всякой жалости, так 
как пусть лучше будет ребенок бит, пусть он плачет, чем останется 
дурным»79. В то же время Маджмали убедительно просит родителей, 
чтобы они не запугивали своих детей различными чудовищами, так 
как трусость может остаться у детей на всю жизнь, а между тем «хра-
брость и энергия <…> немалые добродетели». Особенно убеждает 
Маджмали родителей обращать внимание «на искоренение в ребен-
ке пороков, ибо пороки, не искореняемые в ребенке с детства, будут 
развиваться в нем все более и более и поведут наконец к тому, что 
из ребенка выйдет человек, имеющий сходство с человеком только 
по внешности. Только хороший, нравственный человек может назы-
ваться вполне человеком»80.

При выполнении требований адаба социальный статус не играл 
роли. Еще у Саади мы находим такой рассказ.

«Ученый обучал царевича. Он безжалостно избивал его и неимо-
верно истязал. Однажды мальчик, будучи не в силах терпеть, при-
шел с жалобой к отцу и снял одежду с израненного тела. Сжалось 
у отца сердце, вызвал он учителя и сказал: “Таких насилий и побоев, 
какие ты причинил моему сыну, ты не допускаешь по отношению 
к детям ни одного из подданных. Какая причина этому?” Сказал 
учитель: “Причина в том, что говорить нужно обдуманно, а посту-
пать достойно. Это относится ко всем людям вообще, а к падишахам 
в особенности, потому что все, что они делают и говорят, становится 
притчей во языцех, а слова и поступки простых людей не имеют того 
значения <…> Так следует учителю царевичей в воспитании нра-
ва царских сыновей <…> усердствовать больше, чем в отношении 
простых людей <...>” Понравились царю добрые советы и суждения 
в ответе ученого. Пожаловал он ему почетное платье и другие блага 
и возвысил его сан»81.

Н. П. Остроумов, уделявший много внимания мактабам, нашел 
возможным подчеркнуть: «Одну хорошую сторону прививает му-
сульманский мактаб своим ученикам — внешнюю порядливоcтъ, 
сопровождающуюся скромностью и почтительностью. Эти качества 
являются в некоторой степени результатом личной подавленности 
учащихся под абсолютным авторитетом учителя, но в отношении 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 271

умения владеть собой и поддерживать внешний порядок в массе при 
какой угодно обстановке и даже при соблазнительности предстоя-
щих лакомств, мусульманские школьники стоят неизмеримо выше 
русских школяров <…> и вызывают в зрителе невольное располо-
жение к себе»82. По мнению этого автора, «другую хорошую сто-
рону мусульманского мактаба составляет то, что он не разрушает 
в учащихся детях семейных правил и традиций, не прививает им 
новых привычек и потребностей и таким образом не отрывает детей 
у туземцев от бытовой обстановки, вследствие чего и окончившие 
курс в мактабе возвращаются в свою среду с неизвращенными пред-
ставлениями о жизни и спокойно принимаются за личный труд (зем-
леделие, ремесла, торговля) соответственно жизненным условиям 
родной семьи»83.

После завершения курса обучения в начальной школе иные роди-
тели посылали своих детей в Корихона — школу для чтецов Корана. 
Чтецы Корана обслуживали местное население по случаю религи-
озных праздников или во время исполнения какого-нибудь обряда. 
Желающие продолжить учебу поступали в медресе. Остальные воз-
вращались к обычным занятиям своих семей, прекращали на этом 
учебу.

В конце XIX — начале XX в. в крупных центрах с таджикским 
населением — в Самарканде, Ходженте и Бухаре некоторые роди-
тели стали отдавать детей в новометодные школы, открываемые по 
инициативе просветителей. С приходом в край русских создавались 
так называемые русско-туземные школы для подготовки мелких чи-
новников. Сведения о новометодных, русско-туземных и других ви-
дах школ можно почерпнуть в работах К. Е. Бендрикова, И. Обидова 
и др.

На основе анализа привлеченных материалов относительно про-
цесса обучения в начальной школе грамоты можно сделать такие вы-
воды.

1. Традиционное школьное обучение представляло собой замет-
ное явление в жизни народов Средней Азии, в том числе таджиков. 
Безусловно, что мактаб — этот важный фактор в духовной жизни 
этноса, как по своему облику, так и по царившей в нем обстанов-
ке обучения отражал уровень социально-экономического развития 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов272

дореволюционного общества. Изучаемые нами мактабы не давали 
учащимся необходимых для современного человека системы знаний, 
широты кругозора, ориентации и развития. Тем не менее в стенах 
народных мактабов при всей их ограниченности и схоластичности 
системы преподавания происходило усвоение подрастающим поко-
лением духовных ценностей, созданных предками. Здесь, вопреки 
бытующему мнению о том, что «эти школы <…> не представляли 
собой никакой культурной ценности»84, происходил процесс пре-
емственности соционормативной культуры этноса. Мактаб, кроме 
того, вводил подрастающее поколение в окружающий мир религиоз-
ной культуры того времени, поскольку ислам формировал специфи-
ку образа жизни народов Средней Азии.

2. Почти все авторы, писавшие о мактабе, в один голос утверж-
дают, что начальная школа у мусульман служила исключительно 
религиозным целям. Этого заблуждения удалось избегнуть лишь 
В. Наливкину и А. А. Семенову. Н. П. Остроумов утверждает, что 
как мактаб, так и медресе были чисто конфессиональными85. Кон-
фессиональность мактабов многими авторами видится в том, что 
значительная часть школ находилась при мечетях. Подобная точка 
зрения вызывает возражения. Мусульманская мечеть никогда не 
контролировала деятельность мактаба и не имела на нее сколько-
нибудь заметного влияния. Нам кажется, что те, кто стоит на подоб-
ной позиции, исходят из узких представлений о мечети. Культовые 
здания мусульман в условиях Средней Азии всегда были полифунк-
циональными. Они служили не только местом молитв, но и трибу-
ной местных органов самоуправления, местом народных меджли-
сов, местом дачи необходимых советов и рекомендаций населению, 
приема приезжих гостей, поддержания «неугасимого огня» и муж-
ских собраний. Если мактабы, равно как и медресе, находились при 
мечети, то в этом отразилась еще одна функция мечети — служить 
местом обучения грамоте и наукам. Следует отметить, что мактабы 
существовали не только при мечетях, они успешно функционирова-
ли также при частных домах, а школы для девочек создавались ис-
ключительно в частных домах их владельцев (мактабдор).

Выводы о конфессиональном характере мактабов основываются 
еще и на том, что школы якобы содержались за счет вакфа, а учи-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 273

телями зачастую были служители культа (имамы, муаззины). Что 
касается содержания школ и оплаты жалований наставникам, наши 
предшественники не приводят никаких конкретных примеров, кото-
рые показывали бы размеры затрат мечети на материальное обеспе-
чение школ и оплату труда учителей. Ясно, что имамы и муаззины 
получали содержание за счет вакфа. Но нет доказательства тому, что 
финансовое вознаграждение они получали именно за педагогиче-
скую деятельность, а не за деятельность служителей культа. У нас 
имеется достаточно примеров, которые свидетельствуют о том, что 
как мактабы, так и учителя содержались на средства родительской 
семьи учащихся. Как мы упоминали, учителем мог быть любой бо-
лее или менее образованный человек (как мирзо — писарь, биотуны 
(бихалифа) и т. д.) Выбор имамов и муаззинов в качестве наставни-
ков школ может иметь то объяснение, что данная категория людей в 
условиях Средней Азии рассматриваемого периода была наиболее 
грамотной частью населения.

Н. П. Остроумов, пожалуй, больше, чем кто-либо другой из до-
революционных авторов отстаивавший исключительную религиоз-
ность мактабов, видит отражение ее в названии школы — мактаб 
(букв. «место чтения и писания»). Основываясь на том, что в макта-
бе читали прежде всего китоб, что, по мнению Н. Остроумова, озна-
чало список Корана, он приходит к выводу, что «начальная мусуль-
манская школа <…> имела прямою своею задачей научить читать 
священную книгу (китаб), которая была писана, а не печатана»86.

Следует отметить, что у таджиков, так же как у других народов 
Средней Азии, название мактаб сохранилось и в условиях совре-
менной массовой общеобразовательной школы. Что касается слова 
китаб, то основное его значение все же «книга», включая священ-
ную. Об этом красноречивее всего свидетельствует курс обучения 
в «месте чтения и писания», где чтению Корана и «Чоркитоба» от-
водился лишь первый этап обучения. Что же касается второго этапа 
обучения, то он был заполнен чтением сборников (китаб) Аттара, 
Хафиза и Бедиля. Отсюда вытекает, что интересующие нас макта-
бы были окрашены конфессиональностью лишь на первом этапе 
обучения, а именно на уровне механического зазубривания Корана 
и «Чоркитоба». На второй стадии мактабы преследовали гумани-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов274

тарные цели. Между прочим, «религиозность» мактабов лучше 
всех охарактеризовал В. Наливкин. Он писал: «Старшие и наиболее 
грамотные ученики, и то опять-таки не во всех мактабах, получают 
сведения по части совершения омовений и намазов. Эта религиозная 
сторона обучения в мактабе слабее всех прочих, учащиеся гораздо 
более воспринимают здесь по части правил уставной мусульманской 
вежливости или, вернее сказать, наружной почтительности, что яв-
ляется до некоторой степени необходимой подготовительной ступе-
нью к приходу в мадраса»87.

Из изложенного вытекает, что утверждения об исключительной 
конфессиональности народных, по нашему мнению, мактабов не 
имеют под собой реальной почвы и основаны на недоразумении.

3. Некоторым авторам кажется парадоксальным тот факт, что при 
существовании огромной сети начальных школ существовало столь 
же огромное количество неграмотных в Среднеазиатском регионе.

Вспомним некоторые основные особенности начальной школы 
грамоты прошлого, называемой в народе мактаби савод. Под сло-
вом савод понимались навыки чтения. В мактабе не было ни строго 
определенного учебного курса, ни регламентации срока обучения, 
способные ученики с хорошей памятью (зехнаш тез) могли окончить 
школу за 3—4 года, менее способные (зехнаш кунд) на прохождение 
курса тратили 7—8 лет. Обучение было основано на способности 
запоминать (зехн). Никаких записей (конспектов) не водилось. Все, 
включая азбуку, нужно было запоминать на память. В восприимчи-
вую детскую память целыми блоками вводились готовые тексты, 
которые со временем вырастали в тексты отдельных книг. Таким об-
разом, мактаб представлял институт, насиловавший память ребен-
ка. Подросток заканчивал школу, зная наизусть огромное количество 
текстов на арабском и родном языках.

В мактабе культура текстов при отсутствии культуры грамма-
тик становилась скрытой культурообразующей программой88 в том 
смысле, что ребенок запоминал многочисленные употребления гото-
вых конструкций и на основе этих образцов учился самостоятельно 
создавать тексты. В этом, по-видимому, заключался основной прин-
цип умножения духовного богатства, что вытекало из особенно-
стей мактаба — своеобразной школы памяти. Данная особенность 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 275

старометодной школы становится понятной, если учесть, что поэзия 
составляла одну из главных ценностей национального культурного 
наследия и сохраняла значение важного фактора духовной жизни 
ираноязычных народов. Выпускник старометодной школы оставлял 
ее, научившись читать тексты на основе арабского алфавита. Что ка-
сается письма, т. е. собственно грамоты, то школьники переходили 
к нему лишь после того, как достаточно осваивали чтение89 и запо-
минание. Многие занимались письмом в основном по собственному 
желанию или по желанию родителей исходя из их реальных планов. 
Например, если родители хотели, чтобы их сын стал каллиграфом, 
они об этом договаривались с учителем90.

Поэтому и получалось, что при знании огромного количества 
текстов на память и умении читать громадное количество людей 
было неграмотным в том смысле, что не каждый умел писать столь 
сложным арабским письмом, последнее требовало специальной 
подготовки уже на другом уровне — в медресе. Тот же, так сказать, 
«неграмотный» в любой момент мог процитировать коранические 
ояты, толково объяснить основные обязанности верующего мусуль-
манина или продекламировать подходящие случаю бейты Аттара, 
Хафиза, Бедиля и других, бегло прочитать страницу коранического 
или поэтического текста.

4. Как отмечалось выше, там, где преобладало узбекское насе-
ление, после изучения «Чоркитоба», произведений Аттара, Хафи-
за и Бедиля на персидско-таджикском языке изучали стихи Навои 
и Фузули на узбекском. Социализация детей у узбеков происходила 
в условиях их непосредственного общения с персидско-таджикским 
языком, богатым поэтическим наследием ираноязычных народов. 
Если учесть, что в 1870-х годах только в Ташкенте было 118 школ, 
в которых обучалось 2036 мальчиков, не считая 25 школ для дево-
чек91, то общеизвестный факт влияния персидско-таджикской лите-
ратуры на узбекский язык и литературу становится вполне попят-
ным.

Это влияние было многовековой традицией. Так, характеризуя 
староузбекский язык XIV—XVI вв., Б. Г. Гафуров отмечает, что 
в «литературной речи была очень обильна иранская лексика и ара-
бизмы (нередко 40—50 % словарного состава), употреблялись кон-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов276

струкции, не свойственные тюркской речи. Многие поэты писали 
стихи по-тюркски и на фарси, например Лутфи и другие предше-
ственники и современники Навои, как и сам основоположник узбек-
ской литературы, которого современники называли “обладателем 
двух языков”»92. Алишер Навои писал, какое сильное влияние оказа-
ло на него, например, заучивание в мактабе «Мантик ат-тайр» («Бе-
седы птиц») Фарид ад-Дина Аттара:

Понемногу, понемногу от того повторения
мое простое сердце нашло удел от этой речи.
Я привык к этим рассказам,
к метафорам из речей птиц…
Так как эти речи были в моей памяти,
я тайно постоянно повторял их <…>
………………………………

Мне удалось сложить четыре дивана и «Пять сокровищ»,
не неся скорби и труда93.

Итак, в свете изложенного мы можем подчеркнуть особую значи-
мость мактабов: они служили важным каналом межэтнической ком-
муникации, интенсивная коммуникативная нагрузка выпадала при 
этом на долю таджикского языка, который в условиях Среднеази-
атского междуречья играл роль языка межнационального общения. 
В Бухаре этот язык оставался государственным даже после сверже-
ния эмира, до национально-территориального размежевания.

5. Из анализа данных, которые касаются существовавшей в про-
шлом системы школьного обучения, явствует, что мактабы пред-
ставляли собой институционализированный фактор социализации. 
Соответствующее поведение ребенка в каждом конкретном случае 
оценивалось учителем по шкале «адабности». Учитель (и его заме-
ститель) принуждал детей следовать установившимся принципам 
адаба, прививая им определенные черты, привычки, образцы соци-
альности.

Авторитет учителя был непререкаем, именно на этом было осно-
вано функционирование данного общественного института. Между 
учеником и учителем существовала социальная дистанция. Об этом 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 277

говорит и тот факт, что ученики обращались к своим наставникам, 
называя их таксир — «господин». Родители всегда внушали своим 
детям уважительное отношение к учителю. В обществе существовал 
своеобразный культ педагога. Следование его культуре было возве-
дено в ранг морально-этических норм.

В мактабе происходило не только усвоение духовных ценно-
стей, но и социокультурных норм. Приобщение ребенка к социаль-
ным и культурным ценностям происходило также под воздействием 
окружающего разновозрастного коллектива учащихся. Мактаб учил 
детей стереотипам, характерным для строго иерархизированного 
общества.

Примечания
1 Р. Р. Рахимов в рамках данного сборника планировал вновь обратиться 

к этой теме, расширить и переработать свои материалы. К сожалению, осу-
ществить задуманное он не успел. Настоящая публикация является переиз-
данием его статьи в Сборнике МАЭ, XLIII (Л., 1989), с. 109—133. — Прим. 
ред.

2 И. Т. Мусульманские училища Туркестанского Края. Журнал Министер-
ства народного просвещения, 176/3 (СПб., б. г.), отд. отт. Статья датирована 
15 апреля 1871 г.

3 Кун А. Л. Мусульманские школы. Туркестанские ведомости, 37 (1876).
4 Маев П. Азиатский Ташкент. Материалы для статистики Туркестан-

ского края: ежегодник, IV (СПб., 1876), с. 286—287; Костенко Л. Ф. Турке-
станский край: опыт военно-статистического обозрения Туркестанского 
военного округа: материалы для географии и статистики России (СПб., 
1880), т. 1, с. 352—375; Наливкин В. П. Школа у туземцев Средней Азии. 
Сборник материалов для статистики Самаркандской области за 1887—
1888 г., 1 (Самарканд, 1890), с. 294—303; он же. Что дает среднеазиатская 
мусульманская школа в образовательном и воспитательном отношениях? 
Туркестанский литературный сборник в пользу прокаженных (СПб., 1900), 
с. 215—278; он же. Туземцы раньше и теперь (Ташкент, 1913), с. 39 и след.; 
Шишов А. Сарты. Этнографическое и антропологическое исследование. 
Ч. 1 (этнография). Сборник материалов для статистики Сыр-Дарьинской 
области, 11 (Ташкент, 1904), с. 427—437; Остроумов Н. П. Мусульманские 
мактабы и русско-туземные школы в Туркестанском крае. Журнал Мини-
стерства народного просвещения, НС, 1 (февраль 1906), с. 113—166; 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов278

он же. Сарты: этнографические материалы: общий очерк (Ташкент, 1908), 
с. 240—259; Вульфсон Э. С. Как живут сарты (М., 1908), с. 99—106; Гей-
ер И. И. Весь русский Туркестан (Ташкент, 1908), с. 48—50; Лыкошин Н. С. 
Полжизни в Туркестане: очерки быта туземного населения, 1 (Пг., 1917), 
с. 223 и след.

5 Богоутдинов А. М. К истории школы Таджикской ССР. Советская пе-
дагогика, 7—8 (1941), с. 85—89; Арипов М. Из истории педагогической 
мысли таджикского народа (Душанбе, 1965), ч. 2; Обидов И. История раз-
вития народного образования в Таджикской ССР (1917—1967 гг.) (Душан-
бе, 1968), и др.

6 Айни С. Школа (Казань, 1953); он же. Воспоминания (М.; Л., 1960), 
с. 90—113.

7 В данном издании мы ограничиваемся фотографиями предметов из кол-
лекции МАЭ. — Прим. ред.

8 Там же, с. 111—112. Кстати, для нас представляют интерес и следую-
щие воспоминания Айни: «В один из <…> дней отец <…> купил на база-
ре пенал, два тростниковых пера, перочинный ножик, костяной прибор, на 
котором затачивают перья, кожаную папку, пучок шелковых ниток в чер-
нильницу, чтобы на перо меньше набиралось чернил, и четыре листа ко-
кандской бумаги для упражнений <…> Я был очень благодарен отцу за то, 
что он, потратив теньгу (пятнадцать копеек), купил мне пенал» (Там же, 
с. 110—111).

9 Аведова Н. А. Резьба по дереву. Резьба и роспись по ганчу и дереву (Таш-
кент, 1962), с. 58.

10 Дониш А. Из книги «Редкостные события». Повести и рассказы 
писателей-классиков народов дореволюционной России (М., 1984), с. 473 
(Библиотека мировой литературы для детей, т. 17).

11 Бендриков К. Е. Очерки по истории народного образования в Туркеста-
не (1865—1924 гг.) (М., 1960), с. 36.

12 Логофет Д. Н. В горах и на равнинах Бухары (СПб., 1913), с. 90—91.
13 Кисляков Н. А. Аловхона — «дом огня» у таджиков. Основные пробле-

мы африканистики (М., 1973), с. 88—94.
14 Айни. Школа, с. 8.
15 И. Т. Указ. соч., с. 24.
16 Там же, с. 24—25.
17 Остроумов. Мусульманские мактабы…, с. 131.
18 Там же.
19 Айни. Школа, с. 8.
20 Остроумов. Мусульманские мактабы…, с. 131.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 279

21 Кун. Указ. соч.
22 Лыкошин. Полжизни в Туркестане…, с. 224—225.
23 Наливкин. Что дает среднеазиатская мусульманская школа…, с. 232.
24 Бендриков. Указ. соч., с. 46.
25 Хорошхин А. П. Сборник статей, касающихся Туркестанского края 

(СПб., 1876), с. 90—92, 95.
26 Бендриков. Указ. соч., с. 46.
27 Там же, с. 47.
28 Там же, с. 46—47.
29 Кун. Указ. соч.
30 Там же.
31 Там же.
32 Остроумов. Мусульманские мактабы…, с. 130.
33 Богоутдинов. Указ. соч., с. 85.
34 Арипов. Указ. соч., с. 122.
35 Остроумов. Мусульманские мактабы…, с. 130.
36 Наливкин. Что дает среднеазиатская мусульманская школа…, с. 232.
37 Кун. Указ. соч.
38 Арипов. Указ. соч., с. 122.
39 Богоутдинов. Указ. соч., с. 85.
40 Обидов. Указ. соч., с. 13 и след.
41 И. Т. Указ. соч., с. 32.
42 Там же, с. 32—33.
43 Ср. также: Кун. Указ. соч.
44 И. Т. Указ. соч., с. 33—34.
45 Обидов. Указ. соч., с. 19.
46 Цит. по: Бендриков. Указ. соч., с. 45.
47 Наливкин. Что дает среднеазиатская мусульманская школа…, с. 234.
48 О сводке этих данных см.: Бендриков. Указ. соч., с. 44, 45.
49 Там же, с. 44—45; Наливкин. Что дает среднеазиатская мусульманская 

школа…, с. 235.
50 Кун. Указ. соч.
51 И. Т. Указ. соч., с. 30.
52 Айни. Школа, с. 37.
53 Коран. Пер. и ком. И. Ю. Крачковского (М., 1963), 94:1—8.
54 Кун. Указ. соч.
55 Коран. 94:1—2.
56 Остроумов. Мусульманские мактабы…, с. 135.
57 И. Т. Указ. соч., с. 287.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Р. Р. Рахимов280

58 Арипов. Указ. соч., с. 124.
59 Там же.
60 Остроумов. Мусульманские мактабы…, с. 135.
61 Там же.
62 Цит. по: Бертельс Е. Э. Суфизм и суфийская литература (М., 1965), 

с. 382.
63 Там же, с. 417.
64 Wiebke W. Woman in Islam (Leipzig, 1981), S. 42.
65 Кун. Указ. соч.
66 Семенов А. А. Детские поздравительные стишки в бухарских мактабах. 

Известия Отделения общественных наук АН ТаджССР, 10—11 (Душанбе, 
1956), с. 96.

67 Там же, с. 100.
68 Остроумов. Мусульманские мактабы…, с. 922.
69 Кей Кавус Унсур ал-Маали. Кабус-намэ, пер. с перс., ст. и примеч. 

Е. Э. Бертельса (М., 1958).
70 Мухаммад Садик. Адаб-ус-салихин, пер. Н. Лыкошина (Б. м., б. г.), 

отд. отт. Имеется несколько изданий этого трактата в русском переводе 
Н. С. Лыкошина: Кодекс приличий на мусульманском Востоке (Ташкент, 
1885); Кодекс приличий на Востоке. Сборник материалов по мусульман-
ству (Ташкент, 1900). Кроме того, имеется работа Н. С. Лыкошина Хороши 
тон на Востоке (Пг., 1915), в основу которой положен трактат Мухаммада 
Садика.

71 Остроумов. Мусульманские мактабы…, с. 136.
72 Там же, с. 138.
73 Наливкин. Что дает среднеазиатская мусульманская школа…, с. 228.
74 Там же.
75 Там же, с. 228—229.
76 И. Т. Указ. соч., с. 30.
77 Арипов. Указ. соч., с. 126.
78 Дьяконова Н. В. Бухарский список «Гулистана» Саади из собрания 

Государственной Публичной библиотеки им. М. Е. Салтыкова-Щедрина. 
Средняя Азия и Иран (Л., 1972), с. 143.

79 Остроумов. Мусульманские мактабы…, с. 128.
80 Там же.
81 Саади. Гулистан, крит. текст, пер., предисл. и примеч. Р. М. Алиева (М., 

1959), с. 175.
82 Остроумов. Мусульманские мактабы…, с. 140.
83 Там же. С. 140—141.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционное начальное школьное обучение детей 281

84 Богоутдинов. Указ. соч., с. 85.
85 Остроумов. Мусульманские мактабы…, с. 116.
86 Там же.
87 Наливкин. Что дает среднеазиатская мусульманская школа…, с. 234.
88 Лотман Ю. М. Проблема «обучения культуре» как ее типологическая ха-

рактеристика. Труды по знаковым системам, 5 (Тарту, 1971), с. 167—169.
89 Наливкин. Что дает среднеазиатская мусульманская школа…, с. 234.
90 Бендриков. Указ. соч., с. 40.
91 И. Т. Указ. соч., с. 33—34.
92 Гафуров Б. Г. Таджики: древнейшая, древняя и средневековая история 

(М., 1972), с. 546.
93 Цит. по: Бертельс. Указ. соч., с. 382.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова

оТ лерХа до Зарубина. 
иЗ иСТории коллекций кунСТкамеры  
По кульТуре народов ТаджикиСТана

В предлагаемой публикации рассматривается история формиро-
вания таджикских этнографических коллекций в собраниях Музея 
антропологии и этнографии им. Петра Великого (МАЭ) РАН. Фонд 
отдела этнографии народов Центральной Азии МАЭ сложился из 
разных источников и охватывает период с конца XIX в. — до совре-
менности. Собрание отличается разнообразием по составу коллек-
ций, их тематическому диапазону, позволяет ознакомиться с деятель-
ностью многих исследователей региона, сотрудничество с которыми 
помогло создать современный комплекс музейных материалов по 
региону.

Статья посвящена характеристике и сложным судьбам коллек-
ций МАЭ по традиционной культуре народов Таджикистана конца 
XIX — начала XX в. В предлагаемой работе автор, не претендуя на 
полноту и всесторонность освещения вопроса, стремился выявить 
и охарактеризовать основные этапы в формировании коллекций по 
культуре ираноязычных народов Средней Азии, дать оценку дея-
тельности наиболее интересных собирателей. В настоящее время 
это собрание составляет одну из основных частей вещевого и иллю-
стративного фонда отдела.

Благодаря деятельности сотрудников и собирателей академиче-
ский музей в рассматриваемый период сыграл важную роль в изу-
чении и сохранении предметов культуры и быта народов региона, 
постоянно пополняя свои фонды новыми поступлениями, зачастую 
благодаря целенаправленным исследованиям. В первые годы свое-
го существования музей являлся лишь хранилищем памятников 
традиционно-бытовой культуры. Впоследствии отдел Средней Азии 
и Казахстана стал научным центром, который во многих случаях 
руководил этнографическими изысканиями по региону, тем самым 
играя важную роль в сохранении культурного достояния народов 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 283

Таджикистана. В современных условиях, когда возрос интерес 
к судьбам культурного наследия народов, изучение истории соби-
рательской деятельности музея имеет не только теоретическое, но 
и практическое значение. В эпоху интенсивных изменений во всех 
областях деятельности человека музейные коллекции являются важ-
нейшим источником для исследования различных аспектов тради-
ционной культуры. Описание этнографических коллекций МАЭ по 
народам Таджикистана — это прежде всего характеристика деятель-
ности собирателей, исследователей, любителей, среди которых были 
малоизвестные и даже безвестные люди.

В рассматриваемый период смешанное по языку и культуре осед-
лое население крупных городов не всегда подразделяли на таджиков 
и узбеков1. В конце XIX — начале XX в. коллекции по таджикам 
и узбекам, как правило, регистрировались в документах как мате-
риалы по этнографии так называемого оседлого населения Средней 
Азии. Во многих случаях именно так называли первые отечествен-
ные исследователи региона смешанное таджико-узбекское насе-
ление городов, особенно Самарканда и Бухары. В редких случаях 
в описях коллекций указывалось, что одни предметы были собраны 
среди таджиков, другие — среди узбеков.

Ираноязычные таджики — древние коренные жители региона, 
проживавшие преимущественно в городах, их главным занятием 
было земледелие. Традиционно таджики составляют ядро населения 
Бухары и Самарканда. Население многих таджикских областей сме-
шанное.

Оседлое население Средней Азии в музейных документах конца 
XIX — начала XX в. часто обозначали также словом «сарты». В Рос-
сийской империи сарты выделялись как особый этнос. Это название 
употреблялось по отношению к некоторым группам населения Сред-
ней Азии из оседлых узбеков и отчасти равнинных таджиков. В рос-
сийской историографии отмечалось, что антропологически сарты 
очень похожи на таджиков, при этом во внешности иногда присут-
ствовали некоторые черты монголоидности. Регионально сарты под-
разделялись на бухарцев, самаркандцев, ходжентцев, дарвазцев и др. 
В 1886 г. был выпущен даже русско-сартовский разговорник2.

Спорный до настоящего времени термин «сарт» выдающийся 
ученый-иранист И. И. Зарубин еще в 1925 г. объяснял так: «Это уже 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова284

до узбеко-турецкое (т. е. тюркоязычное. — В. П.) по языку иранское 
по происхождению население, называвшееся и называемое и поны-
не узбеками и казаками (имеются в виду казахи. — В. П.) именем 
сартов, нигде не создало для себя особого этнического определе-
ния»3. В советской историографии сарты как обособленный этнос 
не выделялись.

В наше время история имени «сарт» продолжает вызывать инте-
рес исследователей. По мнению С. Н. Абашина, посвятившего «про-
блеме сартов» специальную работу, сарты являются тюркоязычны-
ми иранцами4.

В традиционном образе жизни между оседлым населением, сар-
тами и таджиками было много общего. Поэтому к музейным коллек-
циям по традиционной культуре таджиков относятся как дореволю-
ционные собрания по оседлому населению Средней Азии, так и по 
сартам, по тематике и в количественном отношении представленные 
достаточно полно.

* * *

Интерес к документам и вещественным памятникам прошлого 
народов региона появился в музее еще в XVIII в. Поступления кол-
лекций по культуре ираноязычных народов Средней Азии в первый 
русский музей — Кунсткамеру, наследником коллекций которой стал 
МАЭ, относятся к первой половине XVIII в. Это было «Собрание 
редкостей Каспийского моря», которое обнаружили в 1716—1718 гг. 
в языческих молельнях на «восточном краю Каспийского моря 
в стране Самарканд», а также «прелюбопытное собрание идолов», 
всякого рода жертвенная утварь, ветхие неразборчивые рукописи на 
пергаменте и другие предметы5. Предположительно эти коллекции 
доставила военно-топографическая экспедиция под командованием 
Александра Бековича-Черкасского. Ее участники совершали дли-
тельные разведки вглубь континента в поисках удобных гаваней на 
Каспии и старого русла Амударьи и приобрели значительное коли-
чество памятников культуры.

Сведения о первых поступлениях вещевых коллекционных пред-
метов по ираноязычным народам Средней Азии содержатся в первом 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 285

печатном каталоге 1741 г. Кунсткамеры6. В нем среди имевшихся в 
музее до пожара 1741 г. азиатских коллекций упоминаются никак не 
аннотированные «бухарские башмаки». Однако вследствие утрат ни 
одна из коллекций или разрозненных экспонатов XVIII в. не вошли в 
состав современного собрания музея по региону.

По сообщению первого хранителя МАЭ Федора Карловича Рус-
сова, сорок лет проработавшего в музее и досконально знавшего 
его многочисленные коллекции, во второй половине XIX в. проис-
ходит большой приток этнографических предметов в фонды МАЭ7. 
Ф. К. Руссов указывал точные сведения о времени поступления кол-
лекций и имена собирателей. Так, в 1867 г. известный ориенталист, 
один из первых археологов, изучавших древности Средней Азии, 
Петр Иванович Лерх подарил музею предметы из Хивы и Бухары8. 
Однако вещи из Хивы и Бухары указанного периода обнаружить не 
удалось. Они могли быть зарегистрированы позже, при этом имя со-
бирателя было упущено или забыто. В настоящее время поступление 
от П. И. Лерха, если оно не утрачено, невозможно выделить среди 
многих коллекций.

Во второй половине XIX в. одновременно с приобретением веще-
вых коллекций, музей начал формирование иллюстративного фонда, 
в том числе по ираноязычному населению Средней Азии. Иллю-
стративный материал включает в себя фотоколлекциии (отпечатки 
и негативы, стеклянные и пленочные), открытки, рисунки, чертежи, 
эстампажи. Огромную ценность представляют коллекции фотогра-
фий, отражающих различные аспекты повседневной жизни народов 
Таджикистана.

Оседлое население отражено в иллюстративных коллекциях по 
разным районам. Наиболее полными в количественном отношении 
и по разнообразию тематики являются изображения по населению 
Бухары и Самарканда. Значительно меньше материалов по Сырда-
рьинской и Ферганской областям. В отдельных случаях присутству-
ют единичные экспонаты по Андижану, Коканду, Маргелану, Ошу, 
Аулие-Ате, Казалинску, Пскенту, Ташкенту, Ходженту, Чарджую, 
Чимкенту. Однако основное число иллюстраций по оседлому насе-
лению, к сожалению, не содержит точных указаний на географиче-
скую принадлежность.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова286

Иллюстративные коллекции по оседлому населению тематиче-
ски характеризуются изображениями, связанными с традиционными 
занятиями, земледелием, хлопководством, шелководством. В фото-
материалах нашло отражение множество видов местных ремесел. 
В музее хранятся снимки базаров, караван-сараев, портреты типа-
жей местных купцов, лавочников, мелких торговцев.

Среди иллюстративных коллекций по оседлому населению со-
держится значительное количество изображений, связанных с жиз-
нью городов, их архитектурными памятниками, а также сельских 
поселений, видов кишлаков, на некоторых рисунках и снимках по-
казано внешнее и внутреннее устройство домов. Довольно полно 
представлена одежда, мужская, женская и детская. Зафиксированы 
практически все социальные слои: от нищих, крестьян, ремесленни-
ков, богатых людей, актеров, военных, мусульманского духовенства 
до представителей верховной власти. В фонде имеются изображения 
различных видов традиционного транспорта, фотографии с демон-
страцией некоторых блюд национальной кухни, снимки, на которых 
зафиксированы религиозные обычаи, обряды, портреты мусульман-
ских правоведов, мулл, дервишей. В эти коллекции входят также 
изображения традиционных игр и развлечений (показаны детские 
игрушки, народные гуляния и т. п.), а также по народной медицине. 
Отдельно таджики и узбеки представлены на незначительном ко-
личестве фотографий и к тому же без уточнения территориального 
происхождения коллекций.

* * *

Длительное время фонды МАЭ за неимением средств пополня-
лись за счет редких даров из тех районов, где работали русские экс-
педиции. Малочисленность собраний МАЭ по региону была связана 
не только с отсутствием специалистов по Средней Азии, но и с тем, 
что при Этнографическом отделении Императорского Русского гео-
графического общества был устроен Этнографический музей, куда 
и поступала большая часть собранных в путешествиях материа-
лах. Этнографический музей РГО сыграл большую роль в будущем 
умножении собраний МАЭ. Этот сравнительно богатый музей начал 
с 1891 г. передачу коллекций в МАЭ.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 287

В этом же году часть коллекций из РГО была размещена и вы-
ставлена для обозрения. Это стало значительным событием в жизни 
МАЭ, который сразу обогатился собранием, насчитывавшим свыше 
двух с половиной тысяч предметов, среди которых были коллекции, 
собранные известными путешественниками и исследователями, вы-
езжавшими по заданию Географического общества в отдаленные 
и малоизученные районы Средней Азии и Казахстана. Собрание 
это было по достоинству оценено Академией наук, в отчете которой 
констатировалось: «Вследствие состоявшегося <…> слияния в одно 
целое коллекций, которые до тех пор сосредоточивались в двух ме-
стах, МАЭ фактически сделался для России Музеем по этим (этно-
графическим. — В. П.) наукам»9.

К сожалению, большинство коллекций, переданных РГО, не было 
аннотировано, и в наши дни трудно порой установить их географи-
ческое происхождение и этническую принадлежность. Уже во вре-
мя их передачи в МАЭ высказывалось предположение о возможных 
сложностях в этом плане, так как в сопроводительных бумагах РГО, 
адресованных Ф. К. Руссову, говорилось о готовности «посильно по-
мочь <…> в разработке этнографической коллекции, принесенной 
Географическим обществом <…> в дар Академии», а также то, что 
«быть может при разработке канцелярского архива будут найдены 
и дополнительные сведения»10. Однако передача коллекций РГО рас-
тянулась на годы. В 1907 г. этим продолжал заниматься С. Ф. Оль-
денбург, о чем свидетельствует, в частности, такое его распоряжение: 
«Прошу принять присланные из Географического общества предме-
ты и выдать соответствующую расписку по числу мест»11.

В 1884 г. в музей РГО поступили этнографические предме-
ты, присланные Иоанном-Альбертом Эдуардовичем Регелем (род. 
в 1845 г.) из Бальджуана (Таджикистан): музыкальные инструменты 
и предметы быта в количестве около тридцати вещей. Одновремен-
но в Горный институт собиратель отправил коллекцию минералов. 
По замыслу И.-А. Э. Регеля, этнографическая коллекция предметов 
из района Шугнана предназначалась в дар МАЭ, и лишь по недо-
разумению она попала в музей РГО. Вскоре ее передали в Академию 
наук. К сожалению, в настоящее время из всей коллекции сохрани-
лись лишь музыкальные инструменты12.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова288

И.-А. Э. Регель был сыном директора Ботанического сада в Пе-
тербурге. После окончания Дерптского университета в 1876 г. он был 
назначен окружным врачом в Кульдже. Тогда же (1877—1878 гг.) он 
начал предпринимать ежегодные длительные поездки по Кульджин-
скому краю и Туркестану с целью географических исследований 
и сбора ботанических коллекций. П. П. Семенов-Тян-Шанский харак-
теризовал И.-А. Э. Регеля как «способного, хорошего путешествен-
ника и внимательного наблюдателя»13. Не имея средств, И.-А. Э. Ре-
гель обращался в РГО с просьбой об оказании ему материальной 
помощи в осуществлении экспедиций. В 1882—1883 гг. он вместе 
с топографом П. Е. Косяковым первым достиг и исследовал Дарваз 
и Шугнан в экспедиции, снаряженной РГО и Петербургским Ботани-
ческим садом. Результатом этой поездки был не только сбор ботани-
ческих, энтомологических коллекций и географо-топографических 
данных, но и этнографические наблюдения. Тогда же, видимо, он 
собрал и отправил в Петербург этнографические предметы и кол-
лекцию минералов. Эта экспедиция проходила в особенно трудных 
условиях, что сильно подорвало здоровье исследователя14.

В 1884 г. вместе с топографами Л. Синицыным и Даниловым 
(инициалы неизвестны) И.-А. Э. Регель совершил поездку в Мерв 
и Восточную Бухару. Вскоре после этого путешественник вернулся 
в Петербург.

В 1937 г. в МАЭ из Ботанического института АН СССР были 
переданы три коллекции различных предметов материальной куль-
туры, собранные И.-А. Э. Регелем в 1876—1880 гг. в Самарканде15 
и у горных таджиков Бальджуана16. 

В числе собирателей музея были и люди купеческого сословия, 
как, например, купец-меценат из г. Рыбинска Петр Ильич Гундобин 
(1837—1871), член-сотрудник Русского Географического общества. 
Он систематически присылал коллекции вещей, и имя его было 
хорошо известно в РГО и Археологическом обществе17. В 1864 г. 
П. И. Гундобин по ходатайству РГО был награжден серебряной ме-
далью, так как наиболее активные дарители получали специальные 
поощрения.

Коллекции П. И. Гундобина и ныне хранятся в разных отделах 
МАЭ, в том числе и коллекция 1862 г. — обувь так называемого 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 289

«оседлого населения» Средней Азии. Сохранилась этикетка соби-
рателя: «Пара персидских вышитых шелковых сапогов, составля-
ющих обувь женщин». После передачи коллекции в 1907 г. из РГО 
в МАЭ ее регистратор Л. Я. Штернберг определил вышивку на этих 
сапогах из белой бараньей кожи также как персидскую и отнес их 
к предметам прикладного искусства сартов Туркестана. По утверж-
дению сотрудницы отдела ираниста А. Л. Троицкой, образцы сапог, 
покрытых вышивкой растительного орнамента по бархату, вовсе не 
встречались в Западном Туркестане. По предположению знатока 
среднеазиатского орнамента С. М. Дудина, такие сапоги могли быть 
кашгарскими18.

* * *

Важным событием в жизни МАЭ стало поступление в 1874 г. пер-
вых иллюстративных материалов по оседлому населению в составе 
фотографического «Туркестанского альбома», который больше изве-
стен как «Альбом Кауфмана»19. Полное название альбома звучит так: 
«Туркестанский альбом по распоряжению Туркестанского генерал-
губернатора генерал-адъютанта К. П. фон Кауфмана 1-го составил 
А. Л. Кун». В фондах МАЭ имеется сборный том альбома, в который 
вошли фотографии из этнографического и промыслового томов этого 
издания. Снимки выполнены фотографом Н. Нехорошевым в 1871—
1872 гг. В настоящее время восстановить историю передачи альбома 
в музей не представляется возможным, так как значительная часть 
поступлений иллюстративного фонда, в том числе фотографических 
документов, не фиксировалась в коллекционных описях.

 «Туркестанский альбом» был посвящен культуре населения «за-
воеванной и присоединенной к России Сыр-Дарьинской области 
и Заравшанского округа». В разделе «Типы народностей Туркестан-
ского края» показаны мужские и женские портреты представите-
лей народов, населявших край, в традиционных, преимущественно 
праздничных костюмах, среди них таджики и афганцы. Составитель 
альбома А. Л. Кун, интересовавшийся языком ягнобцев, первый вы-
сказал предположение о том, что они являются потомками согдий-
цев. По его мнению, фотофиксация давала возможность сравнить, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова290

насколько в антропологическом плане «ягнаубский тип» отличен от 
«таджикского». Фотограф запечатлел ягнобца и иранца.

Историческую ценность представляют уникальные фотогра-
фии «Заравшанского округа» с видами Самарканда, которые входят 
в сборный том альбома. Кадры знаменитых архитектурных соору-
жений занимают особое место. По изображениям величественных 
зданий можно проследить, как с тех пор изменился облик города. 
Серия снимков «Заравшанский округ. Самарканд и его уличные 
типы» в виде отдельных сценок иллюстрирует повседневную жизнь 
города в первые годы после завоевания его русскими войсками. На 
них запечатлены бытовые стороны жизни горожан, старых и моло-
дых мужчин начала 1870-х годов: лавки мелочных торговцев, ба-
зары. На кадрах представлено кустарное производство: отдельные 
промыслы, в том числе забытое ремесло починщиков битой посуды, 
чья искусная работа с использованием мелких скобок и заклепок вы-
зывала восхищение у русских путешественников, отмечавших, что 
миски, чайники и пиалы после ремонта выглядели как новые. На 
снимках запечатлен сплав леса по реке, представлены отдельные 
предметы утвари, продемонстрировано приготовление некоторых 
традиционных блюд, зафиксирован ряд обычаев, народных развле-
чений (праздники Курбан-байрам, Рамазан), увеселения в чайхане 
с музыкантами и плясками мальчиков-бачей.

Не осталась без внимания тема традиционного образования. 
Страница-картон альбома с пятью фотографиями называется «Му-
сульманская школа». Вокруг учителя под открытым небом у стены 
дома расположились ученики. Один ученик и его учитель склони-
лись над книгой и водят по строчке пальцами. На другой фотогра-
фии два мальчика старательно выводят буквы палочками, обмакивая 
их в чернила, на уроке чистописания. Выраженный постановочный 
характер носит сцена «Наказание»20.

Отдельные картоны альбома посвящены Ката-Кургану, Ура-Тюбе, 
Ташкенту, Ходженту, Казалинску. На них изображены как достопри-
мечательности городов, так и их жители. Особая значимость этих 
фотоматериалов состоит в том, что многие постройки, зафиксиро-
ванные на снимках, не сохранились до настоящего времени. Допол-
няют «Туркестанский альбом» пейзажные мотивы, которые знако-
мят с характером местности.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 291

Таким образом, изображения сборного тома «Туркестанского аль-
бома» по тематике можно разделить на несколько групп: виды горо-
дов, архитектурных памятников, портреты представителей разных 
народов, населявших Сырдарьинскую область, жанровые сценки.

В 1924 г. в фотолаборатории МАЭ была выполнена коллекция 
стеклянных негативов с подлинных негативов альбома, которые в то 
время хранились в Публичной библиотеке Ленинграда21. Эта коллек-
ция стала дополнением к тому «Туркестанского альбома», храняще-
муся в музее.

В коллекцию 1924 г. входят негативы антропологических типов, 
серия изображений по религиозным обычаям и обрядам таджиков 
(ремесленные, свадебные, женские), а также традиционным заняти-
ям оседлого населения. На негативах, связанных с земледелием, по-
казаны орудия труда, процесс обработки зерна (молотьба, мельницы 
и толчеи местной конструкции).

Значительная часть негативов представляет различные виды про-
мыслов, ремесел и торговли. Многие лавки в то же время были ма-
стерскими (шорная, токарная, кузнечная, сапожная и др.), в которых 
продавались производимые там товары. В разделе, посвященном 
арбяному ремеслу, показаны два вида арбы: кокандская и бухар-
ская, — этапы выделки их составных частей, сборка. Часть материа-
лов коллекции связана с обработкой и использованием такого строи-
тельного материала, как камыш. Он шел на плетение крыш, заборов, 
разнообразных циновок, которые находили применение в хозяйстве. 
В числе изображений показана работа гончара по изготовлению пе-
чей, домашней глиняной утвари. Станок, на котором работал мастер, 
по конструкции напоминал инструмент, на котором трудились рус-
ские мастера.

Широкое распространение у местного населения имела металли-
ческая посуда из красной и желтой меди, которая также представле-
на на негативах коллекции 1924 г. Среди снимков промыслов и реме-
сел хранятся изображения свечного, мыловаренного, маслобойного 
и пекарного производств, приготовления нюхательного табака, вы-
делки кож рогатого скота, работы кузнецов и литейщиков, продажа 
их изделий. В числе предметов из железа и меди показаны инстру-
менты ремесленников. Состав их довольно беден, и очевидно, что 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова292

для изготовления поделок от мастера требовались терпение и затра-
та большого количества времени.

Часть негативов посвящена таким традиционным занятиям на-
селения, как ткачество, хлопчатобумажное производство, обработ-
ка шелка, шерсти и ковроделие. В большинстве случаев показаны 
работающие мужчины, хотя по литературе известно, что это были 
домашние виды ремесел и занимались ими чаще всего женщины. Но 
когда изделия производились в промышленных количествах и шли 
на продажу, то часто этим занимались мужчины.

Некоторое количество фотографий связано с народным театром, 
показаны артисты труппы маскарабозов. Общественная жизнь на-
селения освещена на снимке «Сбор податей».

В 1958 г. по заказу МАЭ было изготовлено более 300 отпечатков 
с некоторых подлинных стеклянных негативов «Туркестанского аль-
бома», хранившихся в Институте истории материальной культуры22. 
Они дополнили сборный том альбома, как и негативы 1924 г.

Фотографии коллекции 1958 г. можно сгруппировать по темам: 
портреты мужчин и женщин с показом традиционного костюма и 
снимки, связанные с занятиями (сельское хозяйство, ремесла и тор-
говля). Из многочисленных видов традиционных ремесел представ-
лены снимки различных этапов обработки хлопка, шелка, кустар-
ного ткачества, выделки кожи, сапожного дела, металлообработки 
(чугунно-литейного производства и выделки медных изделий), из-
готовления камышовых циновок, плетения нагаек, деревообработки, 
шорного, табачного ремесла, выделки гончарами печей-тануров.

Почти каждый вид ремесел сопровождает снимок набора инстру-
ментов мастера. Значительное количество фотографий занимают 
изображения типов торговцев различными товарами, в том числе 
продуктами питания и готовыми изделиями. На ряде кадров собра-
ны в композиции предметы домашней утвари (металлическая, дере-
вянная и керамическая посуда). Отдельные фотографии демонстри-
руют бытовые сцены, эпизоды общественной жизни: суд, некоторые 
религиозные обряды, обучение в начальной школе, местные транс-
портные средства. Группа фотографий зафиксировала некоторые 
традиционные праздники, развлечения и увеселения (чайхану, груп-
пу мужчин, занятых игрой в кости, детей на каруселях, выступления 
местных артистов и музыкантов).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 293

Большая часть фотографий «Туркестанского альбома» носит по-
становочный характер, нередко они выполнялись в студии, в неко-
торых случаях с использованием искусственного фона. Но авторами 
издания были востоковед и профессиональный фотограф, которые 
стремились к максимально точной и достоверной фиксации, пред-
ставленной в альбоме в виде обширного комплекса визуальных ма-
териалов, дополняющих друг друга. Еще одним несомненным до-
стоинством альбома является превосходное, в некоторых случаях 
высокохудожественное качество снимков.

«Туркестанский альбом», разнообразный по тематическому со-
ставу (пейзажи, виды городов, этнографические типы и жанровые 
сцены, портретная и архитектурная фотография), имел огромное 
историко-культурное и художественное значение. Создание неболь-
шого количества экземпляров альбома сделало его библиографиче-
ской редкостью уже с момента создания. Альбом можно рассматри-
вать и как фотографическое наследие XIX в., отражающее живую 
историческую действительность, и как музейный раритет, харак-
теризовавший один из этапов становления отечественной фотогра-
фии. Снимки «Туркестанского альбома» представляют собой само-
стоятельный историко-культурный источник, способный наглядно 
донести до нас реалии прошлого. Фотоматериалы «Туркестанского 
альбома» вошли в «золотой фонд» собрания МАЭ.

Тесно связан с судьбой тома «Туркестанского альбома», с истори-
ей его поступления в МАЭ фотоальбом с картин и рисунков художни-
ка В. В. Верещагина. Судя по тому, что отдельно альбом В. В. Вере-
щагина как самостоятельная коллекция не упоминается в музейных 
документах, он поступил одновременно с томом «Туркестанского 
альбома». Картонные страницы альбома с фотографиями с рисунков 
и картин художника, который называется «Туркестан. Этюды с на-
туры В. В. Верещагина, изданные по поручению Туркестанского 
генерал-губернатора на высочайше дарованные средства. 26 листов 
с 106 рисунками. Санкт-Петербург. 1874», вложены в папку сборно-
го тома «Туркестанского альбома». Таким образом, вместе хранятся 
два фотоальбома — «Туркестанский альбом» и В. В. Верещагина. 
Сначала идут материалы первого, затем — второго.

Альбом В. В. Верещагина известен в двух вариантах. Под на-
званием «Русский Туркестан» он был издан в виде книги большо-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова294

го формата. Он также существовал в виде альбома, состоявшего из 
отдельных листов, вложенных в папку, под названием «Туркестан». 
Именно такой альбом хранится в МАЭ. Тематически он связан 
с «Туркестанским альбомом», и, возможно, поэтому оба издания 
были зарегистрированы как одна коллекция под одним номером23. 
В описи двух альбомов сплошная нумерация. После фотографий 
«Туркестанского альбома» (с № 117) следует перечень снимков с ри-
сунков и картин В. В. Верещагина. Вместо титульного листа с ти-
пографским текстом в альбом художника вложен лист белой бумаги 
и на нем от руки переписано его название и указано, что фотоальбом 
«Туркестан» состоит из 26 листов, которые содержат 103 изображе-
ния. В действительности в нем 24 картона и 106 изображений. По 
размерам картоны альбома фотографий с рисунков В. В. Верещагина 
соответствуют «Туркестанскому альбому».

В. В. Верещагин отправился в Туркестан в 1867 г. По просьбе 
К. П. Кауфмана военный министр Д. А. Милютин ходатайствовал 
перед Александром II о командировании художника на два года для 
подготовки картин из жизни Туркестанского края. Отчетом о работе 
по официальному заданию и стал фотоальбом «Туркестан», который 
хранится в МАЭ.

В альбоме собраны фотографии с рисунков — портреты пред-
ставителей разных народов Средней Азии и Казахстана, мужчин 
и женщин, в том числе таджиков, персов, афганцев. На этих рисун-
ках, если это поясные портреты, показаны головные уборы мужчин, 
прически и украшения женщин. На рисунках мужчины изображены 
в большинстве случаев в чалмах. Художник обратил внимание на 
разную манеру накручивания и ношения этого головного убора.

В. В. Верещагин сумел точно передать антропологические осо-
бенности, присущие тому или иному народу. На одном рисунке тад-
жичка изображена в головном платке, повязанном низко на лбу. Ее 
традиционная прическа представляла собой рассыпанные сзади по 
спине и плечам косы, у ушей выпущены вьющиеся пряди волос. 
Сартянку, так же в платке, художник передал с монголоидными чер-
тами лица, остриженные пряди волос прямые.

В фотоальбом В. В. Верещагина входят репродукции картин 
«Дворик дома в Самарканде» и знаменитые «Нищие в Самаркан-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 295

де» и «Диваны (дервиши)», которые вызвали своим образом жизни 
и живописностью нарядов особый интерес художника. Остальной 
материал альбома — это изображения местных достопримечатель-
ностей, памятников архитектуры, караван-сараев.

Произведение В. В. Верещагина «Мечеть Шахи-Зинда в Самар-
канде», созданное по впечатлениям 1867 г., наиболее раннее изо-
бражение иллюстративного фонда МАЭ всемирно известного ар-
хитектурного памятника. Репродукция с картины является важным 
историческим документом, который сохранил облик части комплек-
са доколониального периода.

Возвращаясь к истории формирования иллюстративного фон-
да отдела Центральной Азии МАЭ, продолжим рассмотрение ра-
ритетных фотоальбомов, связанных с участием К. П. Кауфмана 
в культурно-просветительской деятельности.

Кроме тома «Туркестанского альбома» и альбома репродукций 
В. В. Верещагина, составленных по распоряжению первого Турке-
станского генерал-губернатора, в МАЭ хранится фотоальбом «Типы 
народностей Средней Азии», выполненный фотографом В. Козлов-
ским в Ташкенте24. Альбом В. Козловского был подготовлен для 
Третьего международного конгресса ориенталистов в Петербурге 
1876 г. Фотоальбом В. Козловского был подносным, в записке, вло-
женной в него, было написано от руки тушью черного цвета, что 
альбом доставил К. П. Кауфман для собственной библиотеки импе-
ратора 6 сентября 1877 г.

Альбом состоит из черно-белых фотопортретов. На каждую из 
его страниц, изготовленных из плотного картона, наклеено по два 
поясных портрета, снятых в двух ракурсах, в фас и профиль. Боль-
шая часть народов представлена в альбоме снимками как мужчин, 
так и женщин. В некоторых случаях показано по два человека, муж-
чин и женщин, разных по возрасту.

В альбоме «Типы народностей Средней Азии» фотопортреты 
двух сартов и трех сартянок, по два мужских и женских портрета 
таджиков, молодых и старых, из таджиков выделены снимки разных 
по возрасту каратегинцев, а также фотография афганца.

Обычно на изображениях местное население показывали в тради-
ционных костюмах и головных уборах. В альбоме «Типы народно-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова296

стей Средней Азии» во многих случаях головные уборы отсутствуют. 
Кроме фрагментов одежды на поясных портретах продемонстриро-
ваны бытовавшие прически и украшения.

Издание «Туркестанского альбома», о котором шла речь ранее, 
нашло широкое одобрение у современников, но одним из его недо-
статков считалась демонстрация людей в праздничном виде: «Для 
специально антропологических исследований альбом собственно не 
представляет материала, потому что в большей части случаев голо-
вы покрыты чалмами и шапками»25. Авторы рецензий высказывали 
пожелания видеть снимки представителей местного населения наги-
ми и полунагими, чтобы получить представление об их телосложе-
нии, а портреты еще и в профиль. По всей видимости, с учетом вы-
сказанных замечаний был выпущен фотоальбом «Типы народностей 
Средней Азии».

* * *

Продолжая изучение истоков формирования коллекционного 
фонда, необходимо отметить в числе первых собирателей коллекций 
МАЭ по ираноязычным народам Средней Азии Сергея Михайлови-
ча Смирнова. От него в 1880 г. поступила модель колыбели сартов 
гавора с сопутствующими принадлежностями26. Первоначальная 
опись коллекции была составлена Е. Петри лишь в 1901 г. на основе 
сохранившихся этикеток собирателя. Поэтому сегодня восстановить 
сложную судьбу этого экспоната не представляется возможным. 
В советское время опись дополнила востоковед А. Л. Троицкая, за-
тем А. В. Моторин и Ф. Д. Люшкевич.

Модель колыбели повторяла мельчайшие детали настоящей. Она 
была деревянной, со стенками в виде плоской дуги. В дощечке, ко-
торая служила дном, имелось отверстие для горшочка. В люльке 
находится постель — тюфяк, набитый просом, с круглым вырезом 
и деревянным горшочком в виде цилиндра с трубочкой, два одеяла, 
верхнее и нижнее на матрас с прорезанной дырой, подушка и две 
полосы плотной ткани для припеленывания ребенка к люльке. Кро-
ме того, в колыбели лежали две деревянные куклы, одна поменьше, 
другая побольше, изготовленные в среднеазиатской манере из двух 
палочек.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 297

По сведениям описи, такие игрушечные колыбели выделывали те 
же мастера, которые делали и настоящие. А. Л. Троицкая высказала 
предположение, что модель колыбели с принадлежностями была вы-
полнена по специальному заказу, поскольку игрушки почти никогда 
не снабжали полным комплектом сопутствующих предметов. Этого 
же мнения придерживалась известная иранистка Е. М. Пещерева27.

В результате архивных и литературных изысканий удалось вы-
яснить, что С. М. Смирнов был ботаником и участвовал в извест-
ной Амударьинской экспедиции. В 1874 г. Императорское Русское 
географическое общество организовало Комиссию для обсуждения 
вопросов, связанных с исследованием только что присоединенной 
области по правому берегу Нижней Амударьи. Амударьинская экс-
педиция под начальством полковника Н. Г. Столетова состоялась 
при активной поддержке великого князя Николая Константиновича 
и стала первой большой русской научной экспедицией в Среднюю 
Азию. С. М. Смирнов работал в отделе естественно-исторических 
знаний (зоологических, ботанических и геологических) Амударьин-
ской экспедиции.

В 1878 г. С. М. Смирнов был членом экспедиции академика 
А. Ф. Миддендорфа в Ферганскую долину, позже возглавлял Комис-
сию по борьбе с песками в Фергане. В 1882 г. он совершил поездку 
по Бухаре. К этому времени С. М. Смирнов уже приобрел извест-
ность своими ботаническими исследованиями в Средней Азии. До 
настоящего времени сохранились подлинные этикетки собирателя 
коллекции 1880 г. с автографом С. М. Смирнова.

Согласно краткой атрибуции музейной документации, именно 
эту вещевую коллекцию можно считать одной из самых ранних из 
дошедших до наших дней по рассматриваемой теме.

Подлинная деревянная люлька оседлого населения поступила 
в музей в составе коллекции 1892 г. от ориенталиста, дипломата, пу-
блициста, государственного деятеля и коллекционера князя Эспера 
Эсперовича Ухтомского (1861—1921). Собиратель много внимания 
уделял сбору материалов, характеризовавших различные стороны 
культуры таджиков, в том числе и по традиционному народному 
воспитанию. Важность сбора сведений об обстановке детской жиз-
ни Э. Э. Ухтомский подчеркнул наличием в составе его коллекции 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова298

колыбели. Позже этот предмет привлек внимание этнографа и есте-
ствоиспытателя Карла Карловича Гильзена, с 1911 г. работавшего 
в МАЭ, а затем заведовавшего отделом Южной Америки музея.

В 1920-е годы К. К. Гильзен передал в музей коллекцию сним-
ков превосходного качества по разным народам28. В описи коллек-
ции был выделен раздел «Снимки с моделей детских колыбелей 
разных народностей». В него вошли изображения модели «люльки 
сартов с мочильными снарядами для детей обоего пола», привезен-
ной С. М. Смирновым в 1880 г., и «мочильных снарядов, вставляе-
мых снизу в люльку сартов для стекания мочи, два для мальчиков 
и для девочек». В этой же коллекции содержится отпечаток «люль-
ки сартов с мочильными снарядами» из собрания Э. Э. Ухтомского 
(рис. 1).

На деревянной перекладине, соединяющей спинки колыбели га-
вора из коллекции Э. Э. Ухтомского, сделаны вращающиеся кольца 
для игр лежащего ребенка. В дне люльки вырезано шестиугольное 
отверстие. Входящий в комплект колыбели горшок тувак, выполнен-
ный из обожженной глины с поливой внутри, имеет форму крынки 
с венчиком, благодаря чему крепко держался в дне люльки. По све-
дениям описи, тувак делали местные гончары и продавали вместе 
с остальной посудой. В комплект люльки вошли две мочеиспуска-
тельные деревянные трубки сумак для девочек и мальчиков.

В музее хранится черновая опись собирателя с его подписью, поз-
же дополненная А. Л. Троицкой и Ф. Д. Люшкевич. В ней указано, 
что предметы коллекции Э. Э. Ухтомский купил в 1889 г. на базаре 
Самарканда. После революции 1917 г. в последние годы жизни ис-
следователь был сотрудником Русского музея, Академии истории 
материальной культуры, Пушкинского дома. Э. Э. Ухтомский чис-
лился также в штате МАЭ и работал в Русском комитете для изуче-
ния Азии, деятельность которого была теснейшим образом связана 
с музеем29. Возможно, поэтому Э. Э. Ухтомский во время своего 
среднеазиатского путешествия в 1889 г. занимался изучением исто-
рии, этнографии края и сбором коллекции для МАЭ.

На страницах своей книги Э. Э. Ухтомский размышлял о необ-
ходимости планомерного комплектования коллекционных фондов 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 299

музея по народам Среднеазиатского региона: «Мы дома обладаем 
главным образом такими вещами, которые не имеют прямого от-
ношения к отечественной этнографии, например африканскими (от 
доктора Юнкера), австралийскими (от моряков и Миклухи-Маклая). 
Что касается ближайших, издавна непосредственно с нами сопри-
касающихся элементов нерусского происхождения, то о них акаде-
мический специальный музей дает гораздо слабейшее представле-
ние»30.

Рис. 1. «Модель люльки сартов с мочильными снарядами  
для детей обоего пола. Прив. С. М. Смирновым в 1880 г.».  

К. К. Гильзен. МАЭ, колл. № 2810-7

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова300

Э. Э. Ухтомский писал о необходимости комплектования музей-
ных материалов по традиционной культуре: «К составлению их же-
лательно приступить наивозможно скорее, иначе быт туземцев бы-
стро видоизменится, и будет поздно сохранить о нем для потомства 
яркие, живые подробности»31. К наиболее важным сторонам изуче-
ния прошлого и настоящего края он относил орнаментику, резьбу, 
рисунки, малоизвестные в то время местные ремесла, особенно гон-
чарство и ковроделие. Коллекционированию подлежали инструмен-
ты местных врачей, талисманы, косметические принадлежности, 
традиционные образцы меры веса и длины, музыкальные инстру-
менты, предметы культа.

В коллекции Э. Э. Ухтомского образцы старинных головных убо-
ров, шапка тилпак, шахризябские тюбетейки калпок, украшенные 
разноцветным вышитым узором. Шелковыми и шерстяными нитка-
ми вышит верх женской обуви — старинных шитых кожаных калош. 
А. Л. Троицкая при регистрации коллекции добавила, что обувь та-
кого типа перестала бытовать у жителей Самарканда уже в конце 
XIX в.: «В литературе встречаются заметки, что в старое время обувь 
вышивалась, были даже специальные мастерские вышивальщиков-
мужчин»32.

Э. Э. Ухтомский привез из Самарканда старинные принадлежно-
сти одежды. К коллекционированию народной одежды исследова-
тель обратился неслучайно. Он наблюдал, как постепенно исчезают 
традиционные предметы обихода и стремился отобрать для коллек-
ции разные варианты костюма: «Второе мирное завоевание края со-
вершается быстрыми шагами. Туземный быт расшатывается и бли-
зок к постепенному разложению»33.

Мужской костюм включал чалму из местной хлопчатобумажной 
ткани (по сообщению регистратора коллекции А. Л. Троицкой, такие 
чалмы обычно носили сельские жители и бедное население городов), 
полосатый яхтак, который надевали на голое тело, он служил хала-
том и рубахой, рубаху курта с горизонтальным разрезом горловины 
и штаны изор. В комплект женской одежды кроме обуви и шелковых 
штанов собиратель включил фаранджу зеленого, нехарактерного 
для Самарканда цвета.

Э. Э. Ухтомский отмечал необходимость изучения и коллекцио-
нирования музеями предметов местных ремесел, особенно гончар-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 301

ного. Для МАЭ он приобрел два разных по форме керамических 
поливных подсвечника. В состав коллекции из Самарканда входят 
табакерки из тыквы-горлянки — нос-каду — искусственной формы, 
украшенные выпуклым геометрическим орнаментом. Табакеркам 
придавалась желаемая форма путем накладывания на тыкву во вре-
мя роста деревянных пластинок с резьбой34.

Инкрустированное костью деревянное седло с железными стре-
менами, украшенными рисунком, продукцию седельщиков и кузне-
цов, лавочки-мастерские которых располагались на городских база-
рах, Э. Э. Ухтомский купил также в Самарканде.

Э. Э. Ухтомский известен прежде всего как знаток буддизма, соби-
ратель предметов восточного искусства и значительной коллекции по 
ламаизму, которая хранится в Эрмитаже. Среди его многочисленных 
командировок особенно известно кругосветное путешествие 1891 г. 
с наследником престола. Поездка Э. Э. Ухтомского в Среднюю Азию 
1889 г. представляет малоизученный эпизод его творческой биогра-
фии. Его коллекция по населению Самарканда выделяется тем, что 
является одной из наиболее ранних в МАЭ.

* * *

Одновременно с пополнением предметных коллекций в музей 
продолжали поступать материалы иллюстративного фонда. Од-
ним из способов пополнения коллекций были дары от частных лиц 
(участников экспедиций, путешественников и др.).

Среди первых фотоколлекций МАЭ была коллекция 1886 г. «от 
Барщевского». В МАЭ от него поступили фотографии археологиче-
ских предметов — глиняной утвари различных форм и орнамента-
ции с разноцветной поливой, предметы из железа и меди из Сарай-
ских развалин дворца Чингиз-хана, а также обломки архитектурного 
декора сооружений Самарканда, керамика и бронза из раскопок 
доктора И.-А. Э. Регеля в Кульдже35. Любопытно, что почти одно-
временно в России работали два известных фотографа с фамилией 
Барщевский. На коллекционных снимках и в документах МАЭ не 
указаны инициалы их автора.

Фотограф Лев Семенович Барщевский, офицер русской армии, 
в 1890-е годы работал в Туркестане. В Самаркандском областном му-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова302

зее хранится его археологическая коллекция. Он был известен также 
как один из корреспондентов газеты «Туркестанские ведомости».

Вероятнее всего, в коллекционном фонде музея хранятся сним-
ки Ивана Федоровича Барщевского, члена-корреспондента Москов-
ского археологического общества. По оценке известного критика 
В. В. Стасова, И. Ф. Барщевский был «нашим отличным фотогра-
фом», который постоянно предпринимал «фотографические экскур-
сии из Ростова-Ярославского во все края нашего отечества, резуль-
татом чего являются 25 толстых томов великолепно исполненных 
снимков с замечательнейших созданий искусства»36.

Фотограф посвятил снимкам коллекций музеев Академии наук 
отдельный многотомный альбом. В нем представлены преимуще-
ственно изображения предметов, относящихся к культуре калмыков, 
монголов, Золотой орды и сибирских народов. Фотографии археоло-
гических предметов из раскопок И.-А. Э. Регеля, которые хранятся 
в МАЭ, в этом альбоме И. Ф. Барщевского не представлены. Можно 
предположить, что автор изъял эти снимки из альбома с целью пере-
дачи в МАЭ.

Исключительно ценным приобретением для музея стала покупка 
в 1894 и 1897 гг. двух коллекций фотографий по разным народам, 
в том числе Средней Азии, у фотографа Н. Ордэ37.

Снимки Н. Ордэ, посвященные Бухарскому ханству, наиболее 
ранние и наиболее полные фотоизображения жизни эмирата, кото-
рый долгие годы сохранял свою изолированность от внешнего мира. 
Фотографии Н. Ордэ стали своего рода «открытием Бухары». Его 
снимки по народам Центральной Азии содержат редкую, порой уни-
кальную информацию. Это касается изображений традиционной 
одежды, жилища, занятий, сельского, кочевого, а также городского 
ирано- и тюркоязычного населения38.

В 1897 г. состоялась поездка в Среднюю Азию академика Кар-
ла Германовича Залемана (1849—1916), по определению академи-
ка С. Ф. Ольденбурга, первого общепризнанного знатока иранской 
филологии. Эта поездка была организована Археологической комис-
сией Академии наук в связи с экспедицией РГО в верховья Амударьи 
для исследования языка и быта горных народов. К сожалению, из его 
коллекции сохранилась лишь плетеная мышеловка39.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 303

Известный востоковед академик барон В. Р. Розен в 1899 г. пе-
редал музею обширное собрание фотографий дипломата и коллек-
ционера Я. Лютче по населению Ферганской области и Самарканду 
(рис. 2)40.

* * *

Систематический сбор коллекций по этнографии народов Сред-
ней Азии в МАЭ начался лишь с 90-х годов XIX в., когда в 1894 г. 
его директором был назначен академик Василий Васильевич Радлов 
(1837—1918). Его заслугой стало содействие образованию в му-
зее специального отдела мусульманских народов Средней Азии 
(с 1925 г. — отдел Передней и Средней Азии, с 1972 г., т. е. после раз-

Рис. 2. Лютче Я. Я. «Самарканд. На регистане». 
Конец XIX ва. МАЭ, колл. № 512-177

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова304

деления этого отдела на два самостоятельных, — отдел Зарубежной 
Азии и отдел Средней Азии и Казахстана, в настоящее время — от-
дел Центральной Азии), в котором с течением времени стали сосре-
доточиваться соответствующие коллекции. В. В. Радлов организовал 
планомерное пополнение его фондов и способствовал обогащению 
азиатского собрания МАЭ.

Если первые этнографические коллекции по региону конца 
XIX в. поступали в музей случайно, эпизодически, то к началу XX в. 
произошли изменения. В этот период коллекции стали активно по-
полняться за счет научных экспедиций и командировок лиц, предва-
рительно подготовленных к собирательской деятельности. В целях 
привлечения широкого круга лиц к научному собиранию этногра-
фического материала при МАЭ были организованы систематиче-
ские занятия по этнографии с демонстрацией музейного материала. 
Благодаря этому музей приобрел грамотных помощников на местах, 
которые обогащали его фонды. Кроме того, в 1898 г. в музее появил-
ся статус «корреспондента», и МАЭ стал пополняться коллекциями 
от многих лиц, живших в различных районах страны. В изыскания, 
которые проводил музей, включились любители-собиратели, среди 
них были и те, кто хорошо знал историю и этнографию края.

В 1903 г. известный коллекционер, этнограф, художник и фото-
граф Самуил Мартынович Дудин приобрел для МАЭ в Самарканде 
музыкальный инструмент41. Согласно первоначальной описи, со-
ставленной собирателем в 1903 г., он был назван «ривоб, струнный 
музыкальный инструмент».

В дополнении к описанию С. М. Дудина Н. П. Акимова-Малова, 
инструментовед, специально приглашенная в музей для научной ре-
гистрации непрофильных для МАЭ экспонатов, уточнила, что «ра-
баб — шестиструнный щипковый музыкальный инструмент афган-
ского типа».

Благодаря помощи купца-антиквара Евгения Ивановича Алек-
сандера музей пополнился собраниями экспонатов, в том числе и по 
народам Азиатской России42. В 1906 г. при посредничестве С. М. Ду-
дина Е. И. Александер принес в дар музею коллекцию черепков рас-
писной посуды с тисненым и резным орнаментом, куски облицовоч-
ных плит, а также кирпичей старинных мечетей Самарканда и его 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 305

окрестностей. Разнообразие форм посуды, красота и богатство ор-
намента, а также большой исторический период, который был пред-
ставлен предметами этого собрания, побудили музей сделать покуп-
ки аналогичных собраний уже на собственные средства.

Существенную роль в пополнении МАЭ новыми вещами сыграл 
геолог Я. С. Эдельштейн. На основании устных объяснений собира-
теля сотрудники МАЭ в 1905 г. составили список предметов из На-
горной Бухары, среди которых были образцы шелковых вышивок на 
рукава, вязаные шерстяные узорчатые чулки и носки, характерные 
мужские деревянные башмаки «на острых каблуках и двух тупых», 
кожаная сумка для перевозки чайной посуды и другие предметы 
обихода43.

В 1905 г. Б. Адлер зарегистрировал коллекцию дервишских пред-
метов. Их обнаружили среди неатрибутированных старых затерян-
ных вещей. При этом собиратель коллекции был неизвестен. Адлер 
предположил, что это вещи среднеазиатского происхождения. В эту 
коллекцию вошло несколько пар четок-браслетов дервиша, которые 
состояли из цилиндрических бус с ребристой поверхностью, нани-
занных на красный шнур, а также четки из деревянных бус желтого 
цвета. Кроме них в составе коллекции была часть бляхи с пояса дер-
виша.

В 1907 г. из Геологического музея имени Петра Великого Ака-
демии наук передали в МАЭ предметы, присланные полковником 
корпуса военных топографов Гаспаром Аветиковичем Насибянцем, 
в том числе сосуды для жидкости (из Иски-Ташкента), выполненные 
из тыквы-горлянки, и тыквенные табакерки, приобретенные соби-
рателем на базаре в Самарканде. Но не все вещи, видимо, были из 
Средней Азии, так как регистратор коллекции Геологического музея 
Толмачев (инициалы неизвестны) с удивлением зарегистрировал по-
следний предмет так: «Кокосовый орех — оттуда же (?)»44. А это 
могла быть заготовка для резонатора музыкального инструмента или 
для каджкуля — кокосового сосуда-кошеля для нищенствующих 
дервишей.

Иван Иванович Рачинский принес в дар МАЭ в 1908 г. неболь-
шую коллекцию, в которую вошли такие музыкальные инструмен-
ты, как смычковый гиджак, струнный щипковый тамбур, а также 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова306

наконечник копья дервиша45. Он представляет собой железный тре-
зубец с насечками из белого металла. По утверждению регистратора 
коллекции К. В. Щенникова и Э. Г. Гафферберг, подобные копья упо-
треблялись дервишами во время религиозных процессий.

Коллекция резных кожаных башмаков и цветных чулок была со-
брана в 1911 г. Андреем Карловичем Гольбеком в Восточной Бухаре, 
в районе хребта Петра Великого46. Среди вещей находилась также 
пика или, вернее, наконечник пики с небольшим куском древка. Этот 
непонятный предмет не обратил бы на себя внимания, если бы не 
записка А. К. Гольбека. В ней собиратель сообщал, что эту пику ему 
подарил житель Душанбе Уор Махамед, большой любитель и знаток 
старинных бухарских вещей: «Коллекция его, как он сам мне гово-
рил, — писал А. К. Гольбек, — находится в Гиссаре, где он проводит 
всю зиму. Пика эта принадлежала гиссарскому беку Ката-Беку». Рас-
сказывали, что этот бек был очень сильным человеком. Например, он 
подобной пикой поднимал на воздух тигра. Подобные пики в старое 
время были в употреблении в таких бекствах и городах, как Гиссар, 
Бальджуан, Куляб, Денау. К 1911 г. пика насчитывала, по сведениям 
А. К. Гольбека, 120—130 лет. Сам А. А. Гольбек полностью сведе-
ниям душанбинского антиквара не доверял, но все их изложил. Во 
всяком случае, есть возможность представить, что у этого фрагмента 
пики есть своя история.

Особо отметим Витовта Давидовича Пельца, предлагавшего свою 
помощь «на поприще изучения края и коллекционирования», лес-
ничего по профессии. Он принимал живое участие в деятельности 
Туркестанского кружка любителей археологии, отправлялся в ко-
мандировки от МАЭ и присылал коллекции. Как отмечено извест-
ным историком Б. В. Луниным, В. Д. Пельц был одним из немногих 
среди проживавших на периферии лиц, кто выступал на заседаниях 
кружка со своими сообщениями о находках памятников древности, 
состоянии архитектурных сооружений, с проверкой по поручению 
кружка данных на месте47.

Из письма 1909 г. В. Д. Пельца в МАЭ следует, что музей посылал 
ему деньги и заказы на покупку вещей. В письме собиратель пере-
сылал дубликат накладной расходов на посылку, отправленную им 
из Самарканда, и счет на приобретенные для музея вещи. В состав 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 307

двух коллекций МАЭ, полученных от В. Д. Пельца, входила одежда 
сартов и горных таджиков48. По поводу ее приобретения В. Д. Пельц 
сообщал в письме о трудностях покупки типичного и характерного 
костюма сартов, так как выбор материала в горных местностях, им 
посещенных, был крайне ограничен «ввиду бедности населения, а 
также наплыва русских изделий. В городах же, — писал он, — из-
делия из туземных материй почти не существуют больше».

Две коллекции В. Д. Пельца 1909 г., собранные для МАЭ, состоя-
ли кроме одежды из земледельческих орудий, образцов старинных 
фитильных ружей, а также деревянной утвари сартов и горных тад-
жиков верховьев Зеравшана-Искандера. В 1913—1914 гг. от него 
из Самарканда поступили фотоколлекции49 — видовые снимки, ти-
пажи, бытовые сценки из жизни таджиков Зеравшана и изображе-
ния археологической керамики из собраний известного археолога 
В. Л. Вяткина.

В 1913—1914 гг. В. Д. Пельц подарил музею три коллекции фото-
графий50. Среди них есть изображения таджиков долины реки Зерав-
шан, артистов местного цирка.

В. Д. Пельц пересылал коллекции и вел переписку с администра-
цией музея. В конце одного письма он указал свой адрес: Самарканд, 
французские номера. По нему трудно предположить, было ли это 
постоянным местом жительства собирателя. За многолетнее плодот-
ворное сотрудничество В. Д. Пельца с МАЭ кто-то из руководства 
музея на конверте его письма карандашом указал: «Написать благо-
дарность».

В 1909 г. через кружок любителей этнографии, который действо-
вал при МАЭ, в дар музею был получен от архитектора Николая 
Николаевича Щербина-Крамаренко редкий комплект-костюм дер-
виша и фотография с изображением группы дервишей Самарканда 
(рис. 3)51.

Сначала в регистрационной описи вновь поступившей коллекции, 
которую составлял специально приглашенный в те годы для музей-
ной работы профессор, синолог Восточного факультета Петербург-
ского университета А. И. Иванов, было указано, что происхождение 
этого костюма — Самарканд, сарты. Позже другой регистратор при-
писал: «Термин, принятый первыми исследователями этого региона 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова308

по отношению к оседлому таджико-узбекскому населению, — “осед-
лое население Западного Туркестана”». Дополнял коллекцию текст, 
написанный арабским шрифтом.

Н. Н. Щербина-Крамаренко в 1895—1897 гг. побывал по зада-
нию Академии художеств в командировках для изучения средне-
азиатской архитектуры. Он опубликовал путевые заметки и записал 
со слов местных жителей одно из преданий52. Маршрут поездки 
Н. Н. Щербина-Крамаренко выбрал, как он сам писал, по местам 
сохранившихся мусульманских святынь, древних мечетей, мазаров, 
надгробных памятников и т. п. Через Голодную степь Н. Н. Щербина-
Крамаренко проехал в Ташкент, Фергану, побывал в Самарканде, 
Намангане, Андижане, Узгене, Оше, Маргелане, Ходженте. Как от-
мечал исследователь, разъезжать ему пришлось, «замаскировавшись 
в местную шапку и халат», он мог даже объясняться по-узбекски. 

Рис. 3. Н. Н. Щербина-Крамаренко. «Дервиши. Сарты. Самарканд». 
Конец XIX — начало XX в. МАЭ, колл. № 1487-15

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 309

Однако это не помогло, и в кишлаках женщины и дети распознавали 
в нем «уруса» и разбегались в стороны и прятались.

В Самарканде архитектор осмотрел все древние культовые по-
стройки, которые ежегодно реставрировались под наблюдени-
ем русской администрации. Однако этого было недостаточно. 
Н. Н. Щербина-Крамаренко отмечал факты расхищения и налажива-
ния промысла продажи богатой майоликовой и мраморной облицов-
ки старинных зданий: «Нужно заметить, что расхищение памятни-
ков началось с появлением в Самарканде разных путешественников 
из России, а еще более из заграницы»53.

Н. Н. Щербина-Крамаренко одним из первых европейцев по-
сетил и составил подробное описание почитавшегося святого ме-
ста в Средней Азии — мазара Сулейман-тау (Гору Сулеймана) или 
Тахт-и Сулейман (Престол Сулеймана, библейского царя Соломона), 
расположенного в центре древнего города Оша54.

В 1896—1899 гг. архитектор принимал участие в выполнении жи-
вописных изображений с мечетей Самарканда и Мерва по поруче-
нию Н. И. Веселовского.

* * *

Несмотря на то что в последнее дореволюционное десятилетие 
этнографическая работа в Средней Азии в значительной мере утра-
тила прежний «военный» характер (военные действия давно прекра-
тились), интерес к местному быту возбуждался все же, как и прежде, 
административными потребностями, отчасти просто научной любоз-
нательностью к быту чужого и экзотичного коренного населения.

Так, в дар МАЭ в 1918 г. поступили предметы быта из Припа-
мирья, собранные в 1914 г., от начальника Памирского отряда под-
полковника Григория Андреевича Шпилько (1872—1936). Он был 
известен как исследователь озера Сарез, которое образовалось в ре-
зультате сильного землетрясения февральской ночью 1911 г. на Па-
мире, в его водах погибло много людей. Экспедиция Г. А. Шпилько 
посетила эти места осенью 1913 г. Результаты его исследований 
были опубликованы в «Известиях Русского географического обще-
ства»55.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова310

В музее хранятся две фотоколлекции по Самарканду и Бухаре, 
которые передал в музей в 1908 г. студент-медик, будущий академик 
Е. Н. Павловский56. Одна коллекция состояла из стереоскопических 
снимков57. Стереофотографии изготавливали небольшими по разме-
ру. На одном паспарту по горизонтали помещались два одинаковых 
снимка, и смотреть их нужно было одновременно через специаль-
ное оптическое устройство, чтобы получилось объемное изображе-
ние. Это новшество в фотографии, столь популярное в начале XX в., 
в дальнейшем не получило широкого распространения (рис. 4).

В 1912 г. художник, фотограф и коллекционер С. М. Дудин пе-
редал музею большую коллекцию негативов (более 260 единиц)58. 

Вместо описи к коллекции приложен «Каталог фотографических 
снимков с мавзолеев Шахи-Зинде. Снимки исполнены художником 
С. М. Дудиным в течение лета 1905 г. по поручению Русского ко-
митета для изучения Средней и Восточной Азии. Выставлены для 
обозрения в залах Императорской Академии наук. Санкт-Петербург. 
1906 г.». История этой коллекции такова.

В 1895 г. востоковед профессор Н. И. Веселовский возглавил 
экспедицию для собирания материалов по описанию древних са-
маркандских мечетей. В ее состав входили художник С. М. Дудин, 
художники-архитекторы Н. Н. Щербина-Крамаренко, П. Н. Покрыш-
кин, А. В. Щусев и фотограф Чистяков, которые должны были состав-
лять описания и фотографировать архитектурные памятники Самар-
канда. Работы финансировала Археологическая комиссия. Рисунки 
и чертежи, относящиеся к Гур-эмиру, были выполнены П. Н. По-
крышкиным и А. В. Щусевым, Биби-ханым — Н. Н. Щербина-
Крамаренко и П. Н. Покрышкиным, а по Шахи-Зинде работы про-
изводились многими художниками. Фотографии были выполнены 
С. М. Дудиным и И. Ф. Чистяковым.

В последующие годы к работе этой историко-архитектурной экс-
педиции присоединились художники М. В. Печаткин, В. И. Быстре-
нин, А. Д. Раевский, архитектор К. А. Романов. Долгие годы в со-
браниях МАЭ хранились археологически материалы из древнего 
городища, прародителя Самарканда — Афрасиаба. В 1930-е годы 
почти всю обширную коллекцию передали в Эрмитаж. В настоящее 
время в МАЭ осталось лишь несколько керамических предметов.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 311

Одним из аспектов деятельности экспедиции Н. И. Веселовского 
было изучение, научная фиксация, охрана и создание научного про-
екта реставрации историко-архитектурных сооружений Самарканда. 
Первыми объектами изучения стали Гур-эмир и Биби-ханым. Работа 
предстояла очень большая и была рассчитана на несколько лет.

Задачей С. М. Дудина как художника-фотографа было научно 
и подробно фиксировать сохранившиеся от разрушений местные ар-
хитектурные памятники и их убранство: «Из местных “охранителей 
древности” никто не дал себе труд собрать те мозаики, какие име-
лись на барабане (площадь их по приблизительному расчету должна 
была равняться нескольким десяткам квадратных аршин!)»59. Фото-
графированию подлежали все архитектурные детали. О трудоемкой 
и кропотливой работе в условиях жаркого летнего Самарканда сви-
детельствуют строки письма С. М. Дудина В. В. Радлову: «Перед 
съемкой я промываю те площади, которые плохо могут выйти из-за 
пыли и грязи, накопившейся на изразцах и мозаиках. Делаю я это 
всюду, куда только хватает моей лестницы»60.

С. М. Дудин с помощью двух студентов Академии художеств де-
лал общие и детальные снимки архитектурных сооружений. Боль-

Рис. 4. Е. Н. Павловский. «Арк. Бухара». 
Начало XX в. МАЭ, колл. № 1320-13

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова312

шие деревянные двери, украшенные тонкой резьбой, которые нахо-
дились в мечети Гур-эмир, уже поврежденные, в целях сохранения 
их от окончательной гибели перевезли в Петербург. В настоящее 
время они хранятся в Эрмитаже.

В 1905—1907 гг. по поручению Русского комитета по изучению 
Восточной и Средней Азии С. М. Дудин совершил еще две поездки 
в Самарканд. Наиболее плодотворным было лето 1905 г., когда он 
производил раскопки в мавзолеях Шахи-Зинде, собирал коллекцию 
по древней керамике для МАЭ и Этнографического отдела Русского 
музея и одновременно выполнял фотоснимки со старых архитектур-
ных памятников. О большом объеме работ говорят строки письма 
С. М. Дудина В. В. Радлову: «Фотографирование мечетей идет пол-
ным ходом. Самая важная Мирза-Улугбек окончена. На нее ушло 
170 снимков <…> После Ширдара и Тиля Кари я примусь за другие 
загородные мечети <…> После фотографирования с моим товари-
щем примусь за акварели <…> я успею выполнить все, что мною 
обещано Комитету»61.

В 1906 г. в залах Академии наук была организована выставка почти 
двухсот фотографий С. М. Дудина. Она вызвала большой обществен-
ный и научный интерес, о чем свидетельствуют отклики в печати 
и запросы библиотек на каталог выставки. Фотографии С. М. Дуди-
на в полной мере фиксировали декоративные и архитектурные дета-
ли мавзолеев и мечетей Шахи-Зинде и заняли место «среди наиболее 
ценных собраний отдела изображений МАЭ»62. Именно каталог этой 
выставки вместо описи хранится в коллекции негативов, получен-
ных музеем от С. М. Дудина63. Работа экспедиции Н. И. Веселовско-
го и его коллег, в том числе С. М. Дудина, была справедливо оценена 
научной общественностью как начало систематического изучения 
историко-архитектурных памятников Самарканда. В результате ра-
боты экспедиции были произведены обследования архитектурных 
памятников Самарканда и опубликованы художественные издания. 
Но, как писал В. В. Бартольд, «издание альбома требовало больших 
средств, которыми комиссия не располагала; до сих пор появился 
только один выпуск, вышедший в свет еще в 1905 г. и посвященный 
только одному зданию Гур-эмир, и это здание в нем далеко не ис-
черпано»64.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 313

В 1918 г. С. М. Дудин передал музею коллекцию стереонегати-
вов, которые он выполнил в Самарканде среди оседлого населения65. 
В коллекцию С. М. Дудина входят снимки бытовых сцен, уличных 
типов, мастерских ремесленников, торговых рядов, посетителей 
чайханы, дервишей на базаре, музыкантов, сюжетов, связанных с ре-
лигиозными обрядами, и т. п.

В 1912 г. в музей поступила небольшая коллекция негативов по 
Бухаре от И. И. Умнякова, впоследствии видного ученого66. В 1913 г. 
художник Б. Ф. Ромберг был специально командирован в Бухару для 
фотографирования мечетей и сбора этнографических предметов. Он 
передал в музей коллекцию негативов по Бухарскому ханству67.

К этому же периоду можно отнести коллекцию художественно 
оформленных фотографий и стереонегативов от Н. С. Воронец. Она 
поступила в более позднее время, но отражает жизнь населения Бу-
хары и Самарканда 1898—1902 гг.68 У В. М. Иеромузо музей купил 
фотографии по Хиве, Самарканду и Бухаре69.

Ряд фотографий и негативов, разных по тематике, в том числе и по 
Бухаре, от неизвестных собирателей под названием «Из старых посту-
плений музея» были зарегистрированы в послевоенное время70.

* * *

В 1914—1916 гг. начинающий в те годы исследователь, а впо-
следствии крупнейший ученый востоковед-иранист И. И. Зарубин 
совершил уникальные по своим научным результатам экспедиции 
к народам Памира. Его поездка была организована Русским Комите-
том для изучения Средней и Восточной Азии в историческом, архео-
логическом, лингвистическом и этнографическом отношениях.

Русский комитет для изучения Средней и Восточной Азии много 
сделал для планомерного пополнения коллекций МАЭ по народам 
Средней Азии и Казахстана. В Бюро Комитета входили академик 
В. В. Радлов — председатель (позже — академик С. Ф. Ольденбург), 
академик В. В. Бартольд, профессора В. А. Жуковский и Л. Я. Штерн-
берг. Материалы большого количества экспедиций, снаряженных 
Русским Комитетом, передавались главным образом в Азиатский 
музей и МАЭ.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова314

Русский комитет не только руководил многочисленными поезд-
ками отечественных исследователей, но и способствовал сотрудни-
честву российских и зарубежных ориенталистов. В начале 1914 г. на 
одном из его заседаний рассматривалось предложение профессора 
Э. Сенара об организации совместной франко-русской экспедиции 
в припамирские области для лингвистических и этнографических 
исследований. Эта экспедиция открывала возможность новых об-
ластей исследований, например Припамирья, по которому почти не 
было собраний в фондах МАЭ. Коллекционные сборы в этом районе 
были поручены И. И. Зарубину.

Будучи студентом, И. И. Зарубин имел опыт полевой работы лишь 
в экспедиции Л. Я. Штернберга на Дальнем Востоке. Перед поезд-
кой на Памир в 1914 г. он был проинструктирован о сборе нужных 
музею коллекций.

Экспедиция на Памир летом 1914 г. была совместной — И. И. За-
рубина и Роббера Готье, видного французского ираниста и руково-
дителя экспедиции. Предполагалось, что дальнейшие сборы коллек-
ционных, этнографических и лингвистических материалов будут 
продолжаться еще два года.

В 1914—1916 гг. Зарубин привез обширные фотографические 
коллекции по горным таджикам, как называли в те годы многочис-
ленные памирские народы. Только стеклянных негативов из коллек-
ций И. И. Зарубина насчитывалось около 900 единиц.

В 1914 г. от И. И. Зарубина поступили две иллюстративные кол-
лекции. Одна из них — коллекция негативов по горным таджикам, 
рушанцам71. Это были первые изобразительные материалы по наро-
дам Памира в собраниях музея. В них нашли отражение некоторые 
виды ремесел, жилище, хозяйственные постройки, материалы, свя-
занные с обычаями и религией, народным орнаментом.

Вторая коллекция 1914 г., которую И. И. Зарубин передал музею, 
состояла из стереонегативов. Среди них снимки хозяйственной жиз-
ни населения (полевые работы, некоторые виды ремесел), предметов 
быта, средств передвижения, изображения, связанные с воспитани-
ем детей, традиционными развлечениями72.

Летом 1915 г. И. И. Зарубин продолжил исследования на Памире, 
куда вновь отправился по поручению Русского комитета и где про-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 315

вел полтора года. Из Нагорной Бухары он привез коллекцию стерео-
негативов (более 100 единиц)73.

В 1915—1916 гг. И. И. Зарубин вновь работал по поручению 
Русского комитета на Памире, в Нагорной Бухаре. Из экспедиции 
молодой ученый привез большую коллекцию (более 500 единиц) 
стереонегативов из жизни горных таджиков, ваханцев, шугнан-
цев, ясинцев74. Это собрание освещает почти все стороны культу-
ры и быта местного населения: традиционные занятия (земледелие, 
сельскохозяйственные орудия, охота), ремесла (обработка, разбива-
ние шерсти, ткачество), приготовление пищи (сбивание масла, суш-
ка яблок), домашнюю утварь, типы, внешний и внутренний вид жи-
лищных и хозяйственных построек, мужскую, женскую и детскую 
одежду, религиозные обычаи, народные праздники и развлечения.

В 1916 г. от И. И.Зарубина в МАЭ поступила коллекция из «При-
памирья, Горной Бухары» по традиционной культуре «горных (при-
памирских) таджиков». В первоначальной описи, составленной со-
бирателем в 1918 г., этническая принадлежность коллекции была 
указана «горные таджики», затем была сделана приписка каранда-
шом «припамирские иранцы».

Через Зарубина музей получил четыре музыкальных инстру-
мента. В сентябре 1914 г. исследователь передал этнографическую 
коллекцию по «горным таджикам» из «Припамирских стран, доли-
на Бартанга, Рушана» (Ферганская область и Горная Бухара). В со-
став этого собрания вошел «rabob — шестиструнный музыкальный 
инструмент», приобретенный в с. Шуджанг на Бартанге»75. По за-
мечанию собирателя, такой инструмент являлся работой мастера-
специалиста — усто. Зарубин имел в виду, что если простые ин-
струменты вроде флейты могли изготавливать сами пользователи, 
например пастухи, то такой сложный в техническом отношении ин-
струмент делал специально обученный ремесленник.

В коллекцию Зарубина 1916 г. вошел также «rabob — шестиструн-
ный музыкальный инструмент», привезенный собирателем также из 
с. Шуджанг на Бартанге76. В советские довоенные годы сотрудница 
МАЭ А. Л. Троицкая сделала дополнение к описанию: «Ребаб. Тад-
жикский струнный щипковый инструмент».

В эту же коллекцию вошел «рабоб десятиструнный» из с. Шуд-
жанг на Бартанге77. Шестнадцатиструнный «рабоб» из с. Шуджанг 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова316

на Бартанге, по замечанию собирателя, был «заимствован мастером 
из Кашгара <…> но рабоб определенно афганского типа»78. В до-
полнении к описанию собирателя А. Л. Троицкая определила этот 
инструмент таджикским шестиструнным. Она назвала его так по 
шести основным струнам, не считая десять «созвучащих». Она от-
метила, что «инструмент такого же типа, как афганский, и подчер-
кнула, что происхождение его «Средняя Азия», «горные таджики».

Французский иранист Р. Готье, под руководством которого 
И. И. Зарубин работал во время своей первой экспедиции на Памир 
и у которого выучился методике сбора полевых материалов по язы-
ку, подарил музею небольшую коллекцию негативов по горным тад-
жикам из районов Нагорной Бухары79.

Благодаря сотрудничеству с музеем всех собирателей был создан 
первоначальный дореволюционный иллюстративный фонд по ира-
ноязычному населению Средней Азии. В конце XIX — начале XX в. 
были заложены основы многочисленных собраний МАЭ, определе-
ны направления исследовательской деятельности. В последующие 
годы опыт собирательства музея приумножался, значительно увели-
чивая количество коллекций, как вещевых, так и иллюстративных.

Примечания
1 Так, на обороте одной из фотографий, относящейся, по моему предпо-

ложению, к началу XX в., но поступившей в МАЭ в 1946 г. и оформленной 
по музейным документам как коллекция по таджикам и узбекам Бухары 
и Самарканда, рукой, по всей видимости, собирателя М. Э. Воронец напи-
сано: «Улица в сартском Самарканде» (И-1179-87). Другая коллекция, «Из 
старых поступлений музея» (И-1294), относится к оседлому населению. Но 
зарегистрирована она была лишь в 1950 г., и потому ее этническая принад-
лежность обозначена как коллекция по узбекам и таджикам. По содержа-
нию же снимки невозможно разделить по этим народам. И таких коллекций 
множество.

2 Старчевский А. В. Переводчик с русского языка на сартовский (СПб., 
1886).

3 Зарубин И. И. Список народностей Туркестанского края. Труды Комис-
сии по изучению племенного состава населения России (Л., 1925), с. 14—
15.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 317

4 Абашин С. Н. Этнографическое знание и национальное строительство 
в Средней Азии (проблема «сартов» в XIX — XXI в.) (М., 2009).

5 Станюкович Т. В. Этнографическая наука и музеи (Л., 1978), с. 18.
6 Museum imperialis Petropolitani. Types Academiae Scientarum, II 

(Petropolitanae, 1741), p. 205.
7 Шафрановская Т. К. Первый хранитель МАЭ Ф. К. Руссов. Сборник 

МАЭ, XXXV (1980), с. 198.
8 Russow Fr. Beitrage zur Geshcichte der etnographischen-antropologischen 

Sammlung der Keiserlichen Academie der Wissenschaften zu St.-Petersburg. 
Там же, I (1900), с. 26.

9 Императорская Академия наук 1889—1914. Т. II: Материалы для исто-
рии академических учреждений за 1889—1914 гг. (Пг., 1917), ч. I, с. 15.

10 Архив Российской Академии наук (Санкт-Петербург), ф. 142, оп. 1 — до 
1918 г., № 50, л. 24—25, 35.

11 Там же, л. 73.
12 МАЭ, колл. № 148.
13 Семенов-Тян-Шанский П. П. История полувековой деятельности 

ИРГО (СПб., 1896), с. 777.
14 Маслова О. В. Обзор русских путешествий и экспедиций в Среднюю 

Азию. Ч. 4: 1881—1886. (Ташкент, 1971), с. 29.
15 МАЭ, колл. № 5649.
16 МАЭ, колл. № 5551.
17 История Императорского Русского археологического общества за 

первое пятидесятилетие его существования (1846—1896) (СПб., 1900).
18 МАЭ, колл. № 1208-1 (2).
19 МАЭ, колл. № И-674.
20 МАЭ, колл. №№ И-674-67—71.
21 МАЭ, колл. № 3009.
22 МАЭ, колл. № И-1718.
23 МАЭ, колл. № И-674.
24 МАЭ, колл. № И-2205.
25 Лерх П. О Туркестанском фотографическом альбоме. Известия Импе-

раторского русского географического общества, X/2 (СПб., 1874), с. 99.
26 МАЭ, колл. № 111.
27 Пещерева Е. М. Игрушки и детские игры у таджиков и узбеков. Сбор-

ник МАЭ, XVII (М.; Л., 1957), с. 58—59. В опубликованном «Каталоге 
коллекций отдела Средней Азии и Казахстана» данная колыбель была за-
регистрирована в разделе «Игры, игрушки», потому что из-за отсутствия 
соответствующих коллекций не была выделена рубрика «модели»: Брон-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. А. Прищепова318

никова О. М., Вишневецкая В. А. Каталог коллекций отдела Средней Азии 
и Казахстана. Там же, XLIII (Л., 1989).

28 МАЭ, колл. № 2810.
29 В 1903 г. согласно постановлениям международных конгрессов ори-

енталистов был учрежден Международный союз для изучения Средней 
и Восточной Азии в историческом, археологическом и этнографическом 
отношениях. Он имел местные комитеты в отдельных странах. Централь-
ным комитетом был признан Русский комитет. Многие командированные 
Русским комитетом лица получали инструкции и подготовку в музее.

30 Ухтомский Э. От калмыцкой степи до Бухары (СПб., 1891), с. 91—92.
31 Там же, с. 95.
32 МАЭ, опись колл. № 219, с. 6.
33 Ухтомский Указ. соч., с. 97.
34 Сухарева О. А. К истории художественного ремесла в Узбекистане. 

Сборник МАЭ, XIV (М.; Л., 1953).
35 МАЭ, колл. № 166. О нем и его коллекциях в МАЭ см.: Прищепова В. А. 

Коллекции заговорили (СПб., 2000).
36 Стасов В. В. Трон хивинских ханов. Вестник изящных искусств, IV/1 

(1886), с. 406.
37 МАЭ, колл. №№ 255, 1403.
38 Прищепова. Бухара в фотоколлекциях Музея антропологии и этногра-

фии имени Петра Великого РАН. Иран-наме, 4 (Алма-Ата, 2009), с. 213—
242.

39 МАЭ, колл. № 386.
40 МАЭ, колл. № 512.
41 МАЭ, колл. № 779-1 а, б.
42 МАЭ, колл. №№ 1054, 1116.
43 МАЭ, колл. № 954.
44 МАЭ, колл. № 1081.
45 МАЭ, колл. № 1322.
46 МАЭ, колл. № 1905.
47 Лунин Б. В. Из истории русского востоковедения и археологии в Турке-

стане (Ташкент, 1958), с. 51.
48 МАЭ, колл. № 1473, 3028.
49 МАЭ, колл. № 2122, 2301, 2302.
50 МАЭ, колл. № 2122, 2301, 2302.
51 МАЭ, колл. № 1487.
52 Щербина-Крамаренко Н. Н. По мусульманским святыням Средней Азии 

(путевые заметки и впечатления). Справочная книжка Самаркандской об-
ласти, IV (1896).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



От Лерха и Зарубина. Из истории коллекций Кунсткамеры 319

53 Там же, с. 60.
54 Там же, с. 53.
55 Подробнее см.: Прищепова. Коллекции заговорили, с. 54—59.
56 Подробнее о Е. Н. Павловском см.: Резван М. Е. Ранний список Корана 

из собрания МАЭ. СМАЭ, LII (СПб., 2006), с. 167—168.
57 МАЭ, колл. № 1320, 1321.
58 МАЭ, колл. № 1966.
59 Архив Российской Академии наук (Санкт-Петербург), ф. 177, оп. 2, 

№ 102, л. 3 об.
60 Там же, ф. 148, оп. 1, № 50, л. 41 об.
61 Там же, л. 38 об.
62 Там же, ф. 142, оп. 1, № 45, л. 10.
63 МАЭ, колл. № 1966.
64 Бартольд В. В. Н. И. Веселовский как исследователь Востока и историк 

русской науки. Записки Восточного отделения русского археологического 
общества, XXV (1921), с. 351.

65 МАЭ, колл. № 2696.
66 МАЭ, колл. № 2020.
67 МАЭ, колл. № 2258.
68 МАЭ, колл. № И-1179.
69 МАЭ, колл. № 2805.
70 МАЭ, колл. № И-1294.
71 МАЭ, колл. № 2371.
72 МАЭ, колл. № 2372.
73 МАЭ, колл. № 2499.
74 МАЭ, колл. № 2621.
75 МАЭ, колл. № 2352-109 а—в.
76 МАЭ, колл. № 2674-158 а, б.
77 МАЭ, колл. № 2674-159.
78 МАЭ, колл. № 2674-160.
79 МАЭ, колл. № 2860.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко

иСкуССТво вышивки у Таджиков

Искусство вышивания — одно из самых ярких явлений народ-
ного творчества Средней Азии — получило наибольшее развитие в 
районах древней культуры орошаемого земледелия. Образцы сохра-
нившихся старинных вышитых изделий местного производства, не-
смотря на то что датируются они не ранее первой половины XIX в., 
свидетельствуют о богатых орнаментальных традициях, разнообра-
зии технологических приемов, оригинальных локальных стилях, 
складывавшихся на протяжении многих веков. Разные этнические 
группы принимали участие в этом сложном творческом процессе. 
Однако роль таджиков как древнейших представителей оседлого 
земледельческого населения региона в нем особенно велика. Наи-
более значительный вклад внесли равнинные таджики — основное 
население таких прославленных в прошлом центров вышивального 
искусства, как Бухара, Самарканд, Нурата, Ургут, Джизак, Шахри-
сябз, декоративные вышивки которых были широко известны своими 
художественными достоинствами. В Ферганской долине основными 
вышивальными центрами в этот период были Ходжент и близлежа-
щее селение Костакоз, оказавшие большое влияние на местные вы-
шивальные традиции. Высоко ценились ура-тюбинские вышивки, 
в которых дольше, чем в других, сохранялись традиционный стиль 
и старинные композиции узоров. Поэтому по праву можно считать, 
что лучшие достижения вышивального искусства в оазисах Средне-
азиатского междуречья и соседних территорий были связаны с тад-
жикской культурой.

Наиболее ярко орнаментальное искусство художественного вы-
шивания у равнинных таджиков проявилось в создании декоратив-
ных вышивок, носящих общее название кашида, но в литературе 
более известных как сузани (букв. «игольное», «вышитое иглой») 
по одному из самых орнаментально выразительных видов вышивок 
такого типа. Их изготовляли и в городах, и в многочисленных селе-
ниях, вплоть до кишлаков Центрального Зеравшана1. И хотя работы 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Искусство вышивки у таджиков 321

кишлачных вышивальщиц не всегда отличались столь высоким худо-
жественным мастерством, какое было характерно для вышивок веду-
щих городских центров, они занимали важное место в традиционно-
бытовой культуре населения оазисов. Уже во второй половине ХХ в. 
искусство создания декоративных вышивок получило развитие 
в Горном Таджикистане, преимущественно в Кулябе, и в настоящее 
время составляет неотъемлемую часть горно-таджикского народно-
го творчества.

Изготовление и использование вышивок, как прежде, так и теперь, 
было связано с важнейшими событиями в жизни людей — рожде-
нием ребенка, обрядом обрезания, свадьбой, вышитым покрывалом 
накрывали умершего. Наибольшее значение они имели в свадебной 
обрядности, являясь обязательной частью приданого. Для придано-
го готовили комплект определенных по размеру и назначению вы-
шивок, и все женщины семьи будущей невесты и ближайшие род-
ственницы принимали в этом участие. Вышивание было женским 
занятием. В каждой семье девочек с раннего возраста обучали этому 
искусству. При изготовлении вышивок со сложной орнаментальной 
композицией обращались к профессиональным рисовальщицам узо-
ров — каламкаш, мастерство которых передавалось по наследству 
и пользовалось особым уважением в народе.

Обычно комплект к свадьбе состоял из сузани — покрывала на по-
стель новобрачных, руиджо — простыни, болинпуша — покрывала 
па подушки, которым днем закрывали сложенные в стенную нишу 
постельные принадлежности, джойнамоза — молитвенного коври-
ка. В комплект могло входить несколько вышивок разного вида, или 
же делали несколько комплектов, и их количество свидетельствовало 
о достатке и благополучии семьи. Свадебный комплект мог допол-
няться ойнахалтой — вышитым мешочком для зеркала, гаворрапу-
шем — покрывалом на детскую колыбель, танпоккуном (или карси 
мехи) — свадебными полотенцами, зардевором — длинной выши-
той полосой, которой украшали верхнюю часть комнаты, сандалипу-
шем — покрывалом на специальный столик, устанавливавшийся над 
жаровней. В подарок жениху готовился платок дастарпеч, в кото-
рый заворачивалась его свадебная чалма. Кроме того, как на равни-
не, так и в горных районах, где занимались вышиванием, к свадьбе 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко322

и другим общественным и семейным торжествам вышивали десятки 
мужских поясных платков румол и ручных платочков даструмолча, 
мешочков халта для чая, денег, гребня, чехлы для ножей, которые 
раздаривали гостям, родственникам, знакомым.

Традиция включать вышивки в приданое и изготовлять различ-
ные вышитые предметы к праздничным событиям сохранилась до 
настоящего времени. Правда, нередко, особенно в городах, их при-
обретают в магазинах или заказывают у известных вышивальщиц, 
но в некоторых семьях еще хранятся старинные образцы, которые 
передаются из поколения в поколение и используются в современ-
ных свадебных обрядах, служат для украшения комнаты новобрач-
ных.

Вышивкой орнаментировали также праздничную одежду. Осо-
бого развития это направление вышивального искусства достигло 
в горных районах. У равнинных таджиков широкое использование 
ярких полосатых или абровых тканей в традиционном костюме де-
лало его и без того достаточно красочным и орнаментально выра-
зительным. Обычно вышитые детали дополняли женский костюм: 
налобная повязка пешонабанд, полоса пешкурта, которая окайм-
ляла вертикальный разрез ворота на платье, нарядный платок или 
свадебное головное покрывало. В праздничный мужской костюм 
могли входить пояса в виде вышитой полосы ткани на твердой ко-
жаной или матерчатой основе, более распространенными являлись 
вышитые шапочки кулох. Исключение составляли сплошь покрытые 
«ковровой» вышивкой, выполненной швом ироки (крестом), муж-
ские халаты, штаны, обувь, которые изготовляли в мастерских Шах-
рисябза и Китаба. В этой технике здесь вышивали конские попоны 
и наседельники для парадных выездов, скатерти дастархон. Все эти 
роскошные предметы предназначались для знати Бухарского эми-
рата и не бытовали среди простого населения. Вещи аналогичного 
ассортимента и столь же узкого круга распространения, украшен-
ные золотым шитьем, изготовляли в дворцовых мастерских Бухары 
(илл. 1)2.

Наиболее богатые традиции украшения вышивкой одежды, пре-
жде всего женской, не потерявшие своего значения и сегодня, сло-
жились в Горном Таджикистане. Особым мастерством славились 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Искусство вышивки у таджиков 323

вышивальщицы дарвазских кишлаков Зыгар, Калаи-Хумб, Умарак, 
Егид, кишлаков Верхнего Каратегина, особенно Хаит, и Куляба 
с прилегающими селениями, откуда орнаментальные и стилисти-
ческие приемы, как и готовые вышитые изделия, распространялись 
среди населения соседних территорий. Вышивка в прошлом была 
одним из немногих средств украшения горно-таджикской одежды, 
отличавшейся строгой простотой, и потому смысловому содержа-
нию и художественной выразительности вышитых узоров придава-
лось большое значение.

В мужском костюме вышивкой отделывали шалевидный ворот 
летнего халата (Дарваз), ворот и манжеты рубах женихов (припамир-
ские таджики-ваханцы). В детской одежде она украшала ворот рубах 
и халатиков мальчиков, перед и спинку жилеток камзулча, распро-

Илл. 1. Занавес золотошвейный. Бухара.  
Начало ХХ в. РЭМ, колл. № 4457-10

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко324

странившихся здесь во второй половине ХХ в.3 У женщин вышив-
кой орнаментировали преимущественно свадебные платья, которые 
носили и после замужества как праздничные. В XIX — начале ХХ в. 
вышитые детали для таких платьев было принято изготовлять от-
дельно и в случае необходимости их переставляли с одного изделия 
на другое, позднее вышивку стали выполнять непосредственно на 
ткани платья. Длинной, доходящей почти до подола вышитой поло-
сой пешак с ярким многоцветным узором оформляли вертикальный 
разрез ворота платьев. На старинные девичьи рубахи с горизонталь-
ным разрезом ворота нашивали вышитые нагрудники шоинак. Жен-
ские и девичьи рубахи с накладными передами могли дополняться 
вышивкой на концах рукавов сари остин. Нарукавная вышивка часто 
служила единственным украшением белой рубахи, которую надева-
ли под верхнее платье, и наружу выпускались лишь вышитые концы 
ее рукавов. Верхнее платье в таком комплекте отличалось большей 
декоративностью: вышивка располагалась вдоль ворота, на рукавах, 
на подоле, а с 1940—1950-х годов стали расшивать всю переднюю 
поверхность платья, а иногда и заднюю. В разных районах сложились 
свои традиции оформления платьев вышитыми узорами, по которым 
всегда можно было определить происхождение женщины4. До конца 
XIX в. в Дарвазе изготовляли вышитые свадебные лицевые занаве-
ски рубанд, бытовавшие также в Каратегине и Припамирье, которые 
представляли один из наиболее старинных ритуальных предметов5. 
Традиция же отделки свадебного платья вышивкой сохраняется до 
настоящего времени и имеет большое распространение (илл. 2).

До 1880-х годов повсеместно все виды вышитых изделий выпол-
нялись преимущественно на кустарной хлопчатобумажной материи 
карбос, белой или бежевого оттенка малля естественных цветов хлоп-
кового волокна. Значительно реже делали декоративные вышивки на 
цветном кустарном шелке, что обусловливалось не только меньшей 
прочностью этой ткани, но и особой сакральной значимостью кар-
боса — древнейшей местной кустарной материи — в традиционных 
представлениях таджиков. В конце XIX — начале ХХ в. в качестве 
основы для вышивок стали использовать фабричные ткани. Декора-
тивные вышивки изготовляли на полотне и сатине темно-красного, 
зеленого, фиолетового, желтого, голубого цветов, что создавало но-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Илл. 2. Рубанд — лицевая занавеска. Горные таджики. 
Вторая половина XIX в. РЭМ, колл. № 8762-22298

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко326

вое колористическое решение 
фона и его соотношение с цве-
товой гаммой узора, ставшие 
основными в последующие 
десятилетия. В 1920—1930-х 
годах фабричные ткани распро-
странились и в горных районах, 
в моду вошли платья из красно-
го и желтого штапеля, сатина и 
шелкового атласа, которые рас-
шивались многоцветными вы-
шитыми узорами (илл. 3).

Основным материалом для 
вышивания являлись шелковые 
нитки кустарной выделки. Они 
отличались неровностью, до-
вольно слабой круткой или были 
некручеными, так как изготов-
лялись не путем соединения 
нескольких нитей, полученных 
в результате размотки коконов, 
как для шелкоткачества, а пря-
дением шелковой ваты, снятой с 
распаренных коконов6. Однако, 
несмотря на естественные не-
достатки, местный шелк, мяг-
кий и блестящий, прекрасно со-
четался с характером и стилем 
вышитых узоров, придавая им 
рельефность, а при сплошном 

зашиве поверхности изделия — схожесть с узорно тканым ковром.
В Самарканде, Джизаке, Карши, Шахрисябзе отдельные фраг-

менты узоров, выполненных шелком, до 1880-х годов зашивали 
ярко-красными или бордовыми шерстяными нитками, которые вво-
зили в Среднюю Азию из Индии7. Затем они исчезают из местных 

Илл. 3. Костюм горной таджички. 
1960—1970-е годы. 

РЭМ, слайдотека № 1267

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Искусство вышивки у таджиков 327

вышивок, видимо, в связи с ослаблением среднеазиатско-индийских 
торговых отношений8.

Бумажными нитями выполнялись наиболее архаичные вышивки 
в Горном Таджикистане, так как шелководство стало развиваться 
здесь сравнительно поздно9. Равнинные таджики в сельской мест-
ности также иногда применяли хлопчатобумажные нити, но чаще 
в сочетании с шелковыми. В начале ХХ в. фабричными бумажными 
нитями стали вышивать сузани в Самарканде, где в этот период мно-
го вышивок изготовляли на продажу, и в этом случае не всегда забо-
тились о сохранении традиционного качества своих изделий. Однако 
шелку всегда отдавалось предпочтение. Эта традиция сохраняется 
и сегодня, хотя на смену шелковым нитям кустарного производства 
пришли фабричные, широко распространились нитки мулине и ирис, 
но в шелководческих районах края еще применяют шелк кустарной 
выделки, так органично связанный с традиционным стилем и техно-
логией местных вышивок.

Натуральные красители, которыми до 1880—1890-х годов окра-
шивали нити, позволяли создавать разнообразную цветовою гам-
му. Вытяжкой из корней марены красили в красный цвет, но чаще 
красивый насыщенный красный цвет с лиловым оттенком получали 
окраской шелка для вышивания кошенилью, привозным красителем 
индиго (нил) красили в синий, из растения испарак получали желтый 
краситель. При смешивании красителей и при использовании раз-
личных протрав (алюминиевой, медной или железной) можно было 
получать все новые и новые цветовые варианты. В некоторых ста-
ринных сузани Шахрисябза насчитывается до 12—13 цветов и от-
тенков, которые, несмотря на свое разнообразие, гармонично со-
четаются в орнаментальных композициях, составляя с ними единое 
эмоциональное целое (илл. 4).

В конце XIX в. на смену натуральным красителям пришли хи-XIX в. на смену натуральным красителям пришли хи- в. на смену натуральным красителям пришли хи-
мические, преимущественно анилиновые. Они были более просты 
и менее трудоемки в применении, но частое незнание технологии ра-
боты с ними приводило к получению нестойких красок, резких и хо-
лодных оттенков, что существенно влияло на художественною вы-
разительность и ценность среднеазиатских вышивок. Прежде всего 
анилиновые красители распространились в городских ремесленных 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Илл. 4. Сузани. Шахрисябз. 
Вторая половина XIX в. РЭМ, колл. № 8762-21847

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Искусство вышивки у таджиков 329

центрах и близлежащих селениях. В отдаленных кишлаках и горных 

селениях натуральными красителями пользовались дольше, но там 
не было развито искусство крашения, как некогда в городах, и пото-
му цветовая гамма сельских вышивок оставалась менее насыщенной 
и разнообразной.

Большую роль в создании художественного облика и выразитель-
ности вышитых изделий играла техника вышивания. Использовали 
различные швы10, особое разнообразие которых отличало вышитые 
изделия, изготовлявшиеся на равнине. Самым распространенным 
здесь был шов босма — односторонняя гладь вприкреп, выполняв-
шийся в различных вариантах. В одном из них — кандахаел — нить 
прикрепа ложилась длинными стежками почти вдоль нитей настила 
по лицевой стороне изделия, образуя оригинальную рельефную сетку. 
В некоторых старинных сузани Шахрисябза, Карши и Нураты им за-
шивали всю поверхность узора, но чаще этим швом выполняли отдель-
ные фрагменты, выделяя их таким образом на общем орнаментальном 
фоне. К началу ХХ в. этот эффектный шов был вытеснен обыкновен-
ной босмой и применялся лишь при вышивании тюбетеек11.

В Горном Таджикистане гладь вприкреп, называемая здесь гулду-
зи (букв. «вышивание узоров»), распространилась в начале 1920-х 
годов, придя на смену старинному местному шву сияхдузи, или чапа-
дузи, который дольше сохранялся лишь в нижних кишлаках Дарваза. 
В основе шва сияхдузи (букв. «шитье по черному») лежал шов «назад 
иголку», которым заполняли узор по обозначенному наметкой кон-
туру с изнанки изделия. Это требовало большой точности стежков, 
которые отмеряли по нитям основы и утка ткани, для чего карбос 
с редкой структурой полотняного переплетения нитей, на котором 
и делались подобные вышивки, был очень удобен12. Прекращение 
кустарного ткачества привело к утрате этой вышивальной техники. 
Одновременно вышли из употребления и такие предметы, которые 
вышивали швом сияхдузи — горно-таджикские свадебные лицевые 
занавески рубанд, нашивные переда и концы рукавов женских пла-
тьев. Шов босма, широко использовавшийся на равнине, проник в 
горно-таджикскую вышивку с распространением в ней фабричных 
тканей и во многом способствовал изменению ее традиционного ор-
наментального стиля, обогатив его растительными мотивами и раз-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко330

нообразными узорными элементами, которые с таким искусством 
выполнялись этим швом равнинными таджиками.

В Бухаре и Шахрисябзе для сплошного зашива элементов узоров 
в прошлом широко применялся тамбурный шов (тадж. дарафш, узб. 
юрма), выполнявшийся иглой или при помощи специального крюч-
ка. Декоративная петельная цепочка этого старинного шва прекрас-
но подчеркивала и дополняла блеск и игру красок разноцветного 
шелка, придавая особую изысканность и красоту вышитой поверх-
ности местных сузани. Однако как в этих центрах, так и повсеместно 
у равнинных таджиков он более применялся для обшивания конту-
ров узоров, выполненных гладьевыми швами, а также для вышива-
ния стеблей, стволов и других деталей в растительном орнаменте. 
У горных таджиков тамбурный шов распространился позднее и ис-
пользовался для орнаментации пешкурты — декоративной полосы, 
нашивавшейся вдоль переднего разреза на женских платьях, позд-
нее — для отделочной тесьмы для вышитых тюбетеек13.

Кроме обычного тамбурного шва в вышивке равнинных таджи-
ков применялись и другие отделочные швы, позволявшие более эф-
фектно подчеркнуть необходимые элементы декора. Так, некрупный 
лиственный узор или лепестки мелких цветов, стебли растений, 
полосы, отделяющие кайму от центрального поля и края изделия, 
могли выполняться двусторонней гладью чиндахаел (с зашивом по-
верхности прерывающимися стежками) и хомдузи (обыкновенная 
двусторонняя плоская гладь). Однако эти швы использовались пре-
имущественно в таких изделиях, которые должны были обозревать-
ся с лицевой и изнаночной стороны — поясные платки, свадебные 
полотенца, которые изготовляли в двух экземплярах разного вида — 
для мужа и жены: они должны были использоваться ими для риту-
альных омовений, но наиболее нарядные вешали сложив пополам у 
изголовья постели новобрачных в знак пожелания любви и много-
численного потомства.

В каждом вышивальном центре традиционно отдавалось пред-
почтение тем или иным швам. В наиболее старинных вышивках 
равнинных таджиков нередко сочетались различные швы. Особен-
но разнообразны они были в сузани Шахрисябза, Карши, Нураты, 
Джизака, Самарканда, в которых применялось одновременно до 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Искусство вышивки у таджиков 331

четырех-пяти видов швов, что позволяло мастерицам значительно 
разнообразить декоративность своих изделий, выделяя или подчер-
кивая особым швом различные элементы орнамента.

Единственный шов, который не совмещался с другими, был шов 
крестом ироки. Он подразделялся на обычный полный крест из двух 
пересекающихся линий и полукрест, который образовывался пере-
сечением вертикальной нити настила мелкими косыми стежками14. 
Последний вариант, использовавшийся вышивальщицами Шахри-
сябза и Китаба для орнаментации крупных декоративных вышивок, 
мужских халатов, конских попон и других предметов, выполнявших-
ся по заказам местных правителей, был чрезвычайно эффектен, так 
как им заполнялась вся поверхность изделия, не оставляя никаких 
просветов фона, и узоры воспроизводились лишь благодаря точному 
расчету цветовых сочетаний шелковых нитей. В Бухаре, Нурате, Са-
марканде им вышивали кошельки, мешочки, пояса, головные уборы 
и другие небольшие предметы15. У горных таджиков был распро-
странен обычный крест, называемый пухтадузи, которым отделыва-
ли концы рукавов женских платьев, воротники детских и мужских 
халатов16 (илл. 5).

Расположение узора и его композиция всегда находились в соот-
ветствии с назначением предмета. На руиджо и джойномазах узор 
располагался широкой полосой по трем сторонам, и центральное 
поле оставалось свободным. На молитвенных ковриках вышитая 
верхняя часть принимала форму остроконечной арки мехроб, под-
черкивающей их ритуальное назначение. На руиджо подобная орна-
ментальная деталь допускалась только в Бухаре, тогда как в других 
районах контуры всех трех сторон свадебной простыни имели пря-
молинейные очертания.

На покрывалах сузани, болинпуш, сандалипуш и других вышивках, 
предназначавшихся для убранства помещения, композиция узоров 
состояла из центрального поля и расположенной вокруг него каймы. 
Кайма часто декорировалась не менее пышно, чем центральное поле, 
и содержала как общие с ним элементы, так и самостоятельные, но 
составлявшие с центральным полем единое художественное целое. 
Наиболее богато орнаментировалась кайма в вышивках Бухары, 
Шахрисябза, Нураты, где по традиции во время свадебного обряда 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко332

покрывала не развешивались 
по стенам, как это было при-
нято в других местах, а сте-
лились на постели одна на 
другую таким образом, что-
бы была видна кайма каждой 
из них.

Композиции декора наи-
более ранних декоративных 
вышивок отличались свобод-
ным расположением узоров, 
составленных из некрупных, 
но чрезвычайно разнообраз-
ных по цветовой гамме эле-
ментов. Дополнительную 
живописность таким вышив-
кам придавала асимметрич-
ность в узорных компози-
циях, достигавшаяся порой 
едва заметным изменением 
расположения, формы или 
характера разработки неко-
торых элементов. Этот при-
ем был наиболее типичным 
для старинных сузани Шах-
рисябза и Карши. К концу 
XIX в. узоры приобретают 
все более крупные формы и 
графический характер, а их 
расположение в орнамен-
тальном пространстве — бо-

лее строгую симметричность и упорядоченность. Это стилистиче-
ское направление стало основным на протяжение ХХ в. в развитии 
декоративных вышивок во всех районах их распространения.

Композиция центрального поля в традиционных декоративных 
вышивках могла решаться с выделением какого-либо элемента 

Илл. 5. Култапушак — женская  
шапочка с накосником. Шахрисябз. 
Конец XIX в. РЭМ, колл. № 58-286

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Искусство вышивки у таджиков 333

в цент ре и по углам или строиться за счет ритмического повторения 
одного или нескольких мотивов в квадратной, ромбовидной или мно-
гоугольной сетке, условной или схематически обозначенной по всей 
ее поверхности17. В каждом районе сложились свои традиции ком-
позиционного решения, которые нередко включали разные вариан-
ты. Например, в нуратинских вышивках наряду с самой популярной 
и эффектной композицией, состоящей из центральной восьмиконеч-
ной звездчатой розетки и четырех крупных стилизованных цветоч-
ных букетов в углах, называвшейся образно чор-пюх-у як мох — «че-
тыре ветки и одна луна», применялась композиция с расположением 
узора в ромбовидной сетке18. В Бухаре использовались композиции 
с выделением центра и углов круглыми многоцветными розетками, 
ромбовидная сетка, а также свободное заполнение мелким цветоч-
ным узором всего центрального поля. В большинстве вышивальных 
центров наиболее распространенной была композиция из круглых 
розеток, букетов, кустов, компонующихся в виде горизонтальных 
рядов (Самарканд, Джизак, Ходжент, селения Зеравшана)19 (илл. 6).

Основной орнамент вышивок всех типов и во всех районах их 
распространения у таджиков имеет растительный характер. В раз-
личных видах таджикского народного творчества — в резьбе и ро-
списи по дереву, резьбе по ганчу, в росписи керамики, ткачестве, 
художественной обработке металлов — растительные мотивы наш-
ли разнообразное и богатое воплощение. Это объяснялось, с одной 
стороны, древней земледельческой культурой населения оазисов, а с 
другой — влиянием исламской традиции, в которой существует пре-
досудительное отношение к изображению живых существ. Популяр-
ными являлись мотивы цветов ириса, гвоздики, лилии, которые при 
схожих очертаниях имели в разных районах оригинальною по цвету, 
рисунку или технике шитья разработку внутренних деталей, созда-
вавшую в вышивках поразительное богатство растительного узора. 
Такое же многообразие художественного воплощения присуще ли-
ственным мотивам, веткам, кустам, деревьям, различным плодам, 
которые входили в растительные сюжеты традиционных вышивок как 
равнинных таджиков, так и горных20. Однако содержание традици-
онных растительных узоров было многогранно. Они включали не 
только собственно мотивы растительного мира, но и стилизован-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко334

ные, переданные в растительных формах образы животных, быто-
вых предметов, явлений природы, космогонические знаки. Одним 
из наиболее излюбленных орнаментальных мотивов вышивок стали 
круглые розетки, окруженные цветочно-лиственным орнаментом, 
монохромные либо заполненные внутри разнообразными по форме 
и различными по цвету фигурами. В зависимости от внутреннего 
и внешнего оформления и в соответствии с теми представлениями, 
которые традиционно вкладывали жители той или иной местности 
в данный узор, он получал различные названия. В одних районах он 
ассоциировался с луной мах (Нурата), в других — с тюльпаном лола 
(Самарканд, районы р. Зеравшан), в Бухаре имел название офтоб — 
«солнце»21. 

Прототипом многих орнаментальных мотивов, также преобра-
зованных народной фантазией в растительные или близкие к ним 

Илл. 6. Сузани. Бухара. Середина XIX в. РЭМ, колл. № 8762-21829

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Искусство вышивки у таджиков 335

по восприятию формы, являлись бытовые предметы — различно-
го рода кувшины, ножи, светильники. Нож — корди ош — изобра-
жался в виде продолговатой фигуры с загнутыми в разные стороны 
концами, разделенной внутри на поперечные разноцветные полосы 
и имеющей лиственное обрамление22. Узор чорчирог («светильник») 
состоял из розетки с крестообразно отходящими от нее цветочными 
или лиственными фигурами23. Лиственный или иной формы узор, 
заполненный внутри разноцветными зигзагообразными линиями, 
популярный в Самарканде и Шахрисябзе, назывался абри бахор — 
«весеннее облако» — и восходил предположительно к изображению 
радуги. Другой вариант сердцевины «листа» — с красной полосой 
посередине и отходящими от нее зигзагообразно зубцами — име-
новался в Самарканде тир-у камон — «стрела и лук», но обозначал 
радугу, которая у других групп таджиков называлась камони Ру-
стам — «лук Рустама», что свидетельствует об архаичности и са-
кральном значении данного узора24.

С помощью растительных форм передавались и образы живот-
ного мира. Даже в мотивах перца калампур и миндаля бодом — од-
них из самых популярных в изобразительном искусстве Востока — 
прослеживается древний образ птицы, постепенно стилизованный 
до полного перевоплощения в новую форму25. Большинство узоров 
зооморфного происхождения претерпело столь значительную изо-
бразительную трансформацию, что память о прототипе сохранялась 
лишь в названии. Так, в сузани Ходжента узор в виде круглых мали-
новых розеток, популярный и в других центрах, назывался пайпоки 
шутур — «нога или след верблюда», но, как и другие мотивы такого 
рода, изображающие следы животных и птиц (копыт коня, лап мыши 
или воробья), он давно утратил ассоциативные связи со своими ис-
токами, и его название было перенесено на тип сузани, для которого 
он был характерен26. Названия следов различных животных, частей 
их тела (рога, копыта, хвост и пр.) или упоминание самого животно-
го довольно часто встречаются в названиях узоров на Юго-Западном 
Памире и в областях Припамирья, что тесно связано с большим зна-
чением в хозяйственной деятельности местного населения охоты 
и скотоводства27.

Кроме растительной интерпретации изображение зооморфных 
мотивов иногда принимало относительно реальный характер. Это 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко336

чаще всего бывали образы птицы, которые органично включались 
в растительные композиции сузани Нураты, Бухары и Шахрисябза. 
В горно-таджикских лицевых занавесках рубанд основным орна-
ментальным и смысловым сюжетом была фигура птицы (петуха), 
символизирующая древние представления зороастризма, связанные 
с культом огня28.

Узоры геометрической формы в прошлом наиболее широко рас-
пространены в различных видах орнаментального искусства горных 
таджиков, в том числе в вышивке. Однако различные геометриче-
ские элементы — прямые линии, отделяющие кайму от центрально-
го поля, или зигзагообразные полосы повсеместно использовались 
в вышивках, треугольники, ромбы, кресты нередко дополняли в них 
растительные композиции. Так, треугольник, носящий название ту-
мор, туморча («амулет»), как и футляр такой же формы с вложенной 
в него молитвой, служивший оберегом, довольно часто изображал-
ся в основании различных растительных фигур или являлся само-
стоятельным элементом в общей композиции вышивки (Джизак). 
В качестве оберега он вышивается и в настоящее время на плечах 
и спине горно-таджикских платьев, декорированных растительными 
узорами. Однако в наибольшей степени геометрический стиль на-
шел воплощение у горных таджиков в вышивках, которыми оформ-
ляли ворот старинных мужских халатов и ворот, концы рукавов и на-
грудную часть женских платьев. Технология шва сияхдузи, которым 
они выполнялись, позволяла создавать четкие очертания различных 
фигур с прямолинейными контурами. Сокращение практики приме-
нения этого шва в начале ХХ в. и замена его швом босма стали одной 
из причин того, почему в местном узоротворчестве начали преоб-
ладать растительные мотивы, характерные для равнинных районов. 
В современных вышивках горных таджиков геометрические моти-
вы играют второстепенную роль и часто выполняются в сочетании 
с растительными фигурами. В Кулябе, например, ромбический ор-
намент обычно перемежается с цветочными розетками, ветками, ку-
стиками, тогда как в Калаи-Хумб (Дарваз) вышитые разноцветные 
ромбы нередко покрывают весь перед платья, ромб лежит в основе 
различных орнаментов районов Юго-Западного Дарваза, в Каратеги-
не и на Западном Памире29.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Искусство вышивки у таджиков 337

В настоящее время геометрический орнамент (наряду с расти-
тельным) более всего применяется в вышивке на тюбетейках, кото-
рые распространились в горных районах с 1930-х годов30. На равни-
не изготовление тюбетеек и украшение их вышивкой было известно 
и раньше, но еще в начале ХХ в. тюбетейка входила здесь только 
в мужской костюм и бытовала лишь в отдельных районах. Однако 
в последующие десятилетия она приобрела столь широкою популяр-
ность, что стала неотъемлемой частью современного национального 
мужского и женского костюма узбеков и таджиков во всех районах 
их расселения, а орнаментация тюбетеек вышивкой, узоры которой 
отличаются большим локальным разнообразием, представляет са-
мостоятельную область современного народного творчества этих 
народов31.

Возникновение большинства орнаментальных мотивов относит-
ся к глубокой древности, другие создавались в более поздние време-
на. Многие из них в прошлом имели сакральное значение, считались 
оберегами от злых сил или призваны были способствовать счастью 
и благополучию32. Уже само назначение вышивок любого типа, как на 
декоративных панно, так и на предметах одежды, которые готовили 

к важнейшим семейным событиям, связанным с решающими, пере-
ломными моментами в жизни людей, определяло их особую семанти-
ческую и ритуальную роль.

Магическими функциями обладал и эпиграфический орнамент, 
который нередко включался в художественное оформление текстиль-
ных изделий для усиления его конкретно-смыслового звучания. Ха-
рактер начертания букв арабского алфавита сам по себе обладал 
богатой эмоциональной выразительностью. В одних вышивках эпи-
графические элементы органично вплетались в растительные узоры, 
составляя с ними единую орнаментальную композицию, в других — 
были ведущим мотивом или выделялись в самостоятельные сюжеты. 
Последнее было наиболее характерно для культовых предметов, как, 
например, халатов и поясов дервишей-каландаров, молитвенных 
ковриков джойнамоз, на которых вышивали мусульманские форму-
лы и тексты из Корана. В бытовой вышивке, выполняемой неграмот-
ными или полуграмотными женщинами, эпиграфические элементы 
и надписи часто не имели конкретного смысла и трактовались лишь 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко338

как магические символы. Они изображались на поясных и ручных 
платках, на женских покрывалах и рукавах свадебных платьев, на 
мужских тюбетейках, поясах и чалмах, на сузани и других свадеб-
ных вышивках. Особое развитие эпиграфический узор получил на 
равнине, в горных районах наиболее часто он встречается в выши-
тых изделиях Куляба, хотя в качестве узора для мужских поясных 
платков бытует также в Нуреке, Гиссаре, Каратегине, вплоть до 
окрестностей Душанбе и Денау33.

В ХХ в. узоры вышивок все более утрачивали связь с магически-
ми представлениями и развивались в художественно-эстетическом 
направлении, традиционные мотивы видоизменялись и рожда-
лись новые орнаменты и их стилистическое воплощение. Особен-
но большие изменения произошли в послереволюционный период, 
они были связаны не только с новыми социально-экономическими 
условиями, но и с возникновением иных организационных форм вы-
шивального дела. Если раньше вышивка являлась главным образом 
одним из видов домашнего рукоделия и лишь в крупных ремеслен-
ных центрах, таких как Самарканд, Бухара, Ходжент, выполнялась 
по заказам и на продажу, то начиная с конца 1930-х годов в Самар-
канде, Бухаре, Ходженте, Душанбе и других городах равнины стали 
образовываться специализированные артели (в дальнейшем преоб-
разованные в предприятия художественных промыслов), в которых 
работали не только потомственные вышивальщицы, но и мастерицы, 
особенно рисовальщицы, получившие подготовку в профессиональ-
ных учебных заведениях34. Их более широкие знания в области изо-
бразительного искусства, соединенные с народными традициями, 
способствовали созданию новых стилистических и орнаментальных 
композиций, разнообразию художественно-изобразительных жан-
ров. Наряду с традиционными вышивками типа сузани, поясных 
платков и других изделий здесь стали выпускать купоны для совре-
менных женских платьев и блузок, скатерти, диванные подушки, 
салфетки, которые отвечали новым социально-бытовым условиям 
и образу жизни. Большое развитие, как упоминалось, получила ор-
наментация вышивкой тюбетеек и тесьмы. Появились тематические 
вышивки с портретными и сюжетными композициями, несовмести-
мые ранее с воззрениями исламской традиции.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Искусство вышивки у таджиков 339

Широкое распространение получила машинная вышивка35, все 
более вытесняющая ручную как из сферы производства, так и быто-
вания. Тамбурные вышивальные машины появились в Средней Азии 
в 1890-х годах, и первоначально эта новая технология нашла наи-
более удачное применение в Бухаре, где традиционными являлись 
и тамбурный шов, и соответствующий ему орнаментальный стиль. 
Впоследствии машинная вышивка стала изготовляться и в других 
районах, в ней сложились свои орнаментальные приемы и стиль, 
обусловленные как техническими возможностями, так и общими 
тенденциями развития художественного вышивания в регионе.

Дольше всего ручное вышивание в качестве домашнего занятия 
сохранилось в Горном Таджикистане, особенно в Кулябской обла-
сти, где получило развитие изготовление различных декоративных 
панно — от крупных настенных до небольших покрывал и салфе-
ток, выполненных в яркой и красочной манере и характеризующихся 
крупными орнаментальными формами узорных композиций, ориги-
нальный стиль которых сложился во второй половине ХХ в. Но и на 
равнине вышитые изделия не утратили своей популярности. Мест-
ные вышивальщицы в последние десятилетия все чаще обращаются 
к произведениям традиционного вышивального искусства, копируя 
совершенные по своей форме и художественной выразительности 
старинные орнаменты, дополняя их новыми деталями. Эти факты 
наглядно свидетельствуют о том, что, несмотря на сокращение про-
изводства ручной вышивки в целом и на все изменения, произошед-
шие в орнаментальном и стилистическом оформлении вышитых из-
делий на протяжении ХХ столетия (не всегда удачных, с утратами 
былой выразительности, разнообразия и художественной гармонии, 
отличавших старинные образцы), вышивка по-прежнему остается 
одним из самых любимых и распространенных видов народного 
творчества таджиков.

Примечания
1 Широкова З. А. Декоративная вышивка таджиков верховьев Зеравшана. 

История и этнография народов Средней Азии (Душанбе, 1981), с. 129.
2 Пещерева Е. М. Бухарские золотошвеи. Сборник МАЭ, ХVI (1955).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко340

3 Таджики Каратегина и Дарваза (Душанбе, 1970), 2, с. 125—126, 193.
4 Там же, с. 155 и след.; Широкова. Традиционная и современная одежда 

женщин Горного Таджикистана (Душанбе, 1976), с. 49—57.
5 Кисляков Н. А. Свадебные лицевые занавески горных таджичек. Сбор-

ник МАЭ, XV (1953), с. 294.
6 Ершов Н. Н. Каратаг и его ремесла (Душанбе, 1984), с. 43; Сухачев Н. С. 

Очерк шелководства в Самаркандской области. Справочная книжка Самар-
кандской области, 3 (Самарканд, 1985), с. 19.

7 Сухарева О. А. К истории развития самаркандской декоративной вы-
шивки. Литература и искусство Узбекистана, 6 (1937), с. 121.

8 Наличие или отсутствие красной шерсти в старинных вышивках позво-
ляет более точно определить время их изготовления.

9 Белинская П. А. Декоративное искусство Горного Таджикистана (Ду-
шанбе, 1965), с. 17.

10 Рассудова Р. Я. Узбекский художественный шов (Ташкент, 1961).
11 Сухарева. Вышивка. Народное декоративное искусство Советского 

Узбекистана. Текстиль (Ташкент, 1954), с. 115.
12 Таджики Каратегина и Дарваза, с. 118.
13 Широкова. Традиционная и современная одежда…, с. 50; Таджики Ка-

ратегина и Дарваза, с. 120.
14 Рассудова. Указ. соч., с. 16—17.
15 Сухарева. Вышивка, с. 131.
16 Таджики Каратегина и Дарваза, с. 120.
17 Чепелевецкая Г. Л. Сузани Узбекистана (Ташкент, 1961), с. 44—45.
18 Там же, с. 51.
19 Сухарева. Ходжентскне сузани. Этнография Таджикистана (Душан-

бе, 1985), с. 35; Широкова. Декоративная вышивка таджиков…, с. 131.
20 Чепелевецкая. Указ. соч., с. 57 и след.; Белинская. Декоративное ис-

кусство…, с. 23—27.
21 Сухарева. Сузани: среднеазиатская декоративная вышивка (М., 2006), 

с. 58.
22 Там же, с. 68—69.
23 Там же, с. 67.
24 Там же, с. 65.
25 Григорьев Г. К. Тус-туппи. К истории народного узора Востока. Искус-

ство, 1 (1937).
26 Сухарева. Сузани…, с. 118; она же. Орнамент декоративных вышивок 

Самарканда и его связь с народными представлениями и верованиями (вто-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Искусство вышивки у таджиков 341

рая половина ХIХ — начало XX века). Советская этнография, 6 (1983), 
с. 75—76.

27 Белинская. Декоративное искусство…, с. 60.
28 Кисляков. Указ. соч., с. 315.
29 Белинская. Декоративное искусство…, с. 20—22.
30 Там же, с. 40; Широкова. Мужские тюбетейки Куляба. Этнография 

Таджикистана (Душанбе, 1985), с. 44, 47.
31 Белинская. Декоративное искусство…, с. 34—45; Писарчик А. К. Тесь-

ма. Народное декоративное искусство Советского Узбекистана. Текстиль 
(Ташкент, 1954).

32 Сухарева. Сузани…, с. 86—92; Белинская. Декоративное искусство…, 
с. 57—69.

33 Белинская. Эпиграфический орнамент в декоративно-прикладном ис-
кусстве таджиков ХIХ — начала XX в. (текстиль). Памяти А. А. Семенова 
(Душанбе, 1980).

34 Сухарева. Вышивка, с. 106—107.
35 Там же, с. 117 и след.; Морозова А. С. Машинная декоративная вы-

шивка Узбекистана (Ташкент, 1960).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко

Традиционные Ткани у Таджиков

Ткачество у таджиков имеет глубокие традиции. В письменных 
источниках — сочинениях арабских и персидских историков и гео-
графов — содержатся многочисленные свидетельства того, что еще 
в раннем Средневековье в Бухарском и Мервском оазисе, в Самар-
канде и других зеравшанских городах и селениях, в Хорезме и Фер-
ганской долине вырабатывали различные по технологии и видам 
орнаментации хлопчатобумажные ткани, имевшие распространение 
во всем регионе и за его пределами1. Большой известностью поль-
зовались ткани, известные на Руси под названием занданечи (от бу-
харского селения Зандане). В VI—IX вв. их делали из шелка слож-
ноузорным переплетением2, а к Х в. стали ткать из хлопка, но они 
по-прежнему ценились не менее, чем шелковые3. В IX—XII вв. про-
изводством высококачественных хлопчатобумажных тканей слави-
лись Бухара и прилегающие к ней селения Дабусия, Зандане, Варда-
не, Искендкент, выделкой шелковых, бумажных и льняных материй 
широко был известен Самарканд4.

И в последующие столетия Бухара и Самарканд оставались глав-
ными текстильными центрами Средней Азии. В Самарканде, соглас-
но казийским документам XV—XVI вв.5, был специальный базар 
ткачей, между которыми существовала довольно узкая ткацкая спе-
циализация, а названия тканей присваивались кварталам, в которых 
они вырабатывались, что характерно для производств, продукция 
которых идет на широкий рынок. Самаркандские и бухарские ре-
месленники этого времени производили хлопчатобумажные ткани 
полотняного переплетения карбос, полосатую алочу и однотонную 
футу, набивную ткань чит и шелковые ткани типа парчи касаба6 
и кимхо (кимхоб, камхо) — толстую и широкую материю с тканым 
узором и изредка пропущенными в утке золотыми и серебряными 
нитями7, у Бабура упоминается превосходного качества самарканд-
ский малиновый бархат — кармизи8.

Ткани занимали значительное место в международной торгов-
ле. Так, по сообщению А. Дженкинсона (середина XVI в.), в Бухару 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционные ткани таджиков 343

ежегодно съезжались купцы из различных стран, а среди товаров, 
которые пользовались у них наибольшим спросом, были ткани, в том 
числе бухарские шелка9. Помимо Персии, Индии, частично Китая 
в это время оживленнее стала торговля с Московским государством. 
В документах о дипломатических и торговых сношениях Москов-
ского государства со среднеазиатскими ханствами (XVI—XVII вв.) 
упоминаются вывозившиеся оттуда самаркандские шелковые ткани 
с полосатым и клетчатым рисунком, набивные бумажные материи, 
а также кутни зенденные — хлопчатобумажные и шелковые ткани 
атласного переплетения и объяринная зендень — ткань саржевого 
переплетения с золотой и серебряной уточной нитью, однотонные 
и орнаментированные способом перевязки и окраски нитей перед 
тканьем10. Описывая производство тканей в Бухаре в XVIII в., Фи-
липп Ефремов11 сообщал, что здесь из шелка «ткут парчи полосатые 
с золотыми и серебряными узорами, атласы, бархат, магрематы, кут-
ни полосатые с золотыми мелкими травками и всякие другие парчи-
цы»12. А русский дипломат Филипп Назаров, побывавший в Средней 
Азии в начале XIX в., отмечал большое развитие шелкоткачества 
в Ферганской долине и особенно в Ходженте13.

Приведенные свидетельства, несмотря на малочисленность и ла-
коничность содержащихся в них данных, указывают на богатые тра-
диции таджикского ткачества. Они легли в основу среднеазиатского 
текстильного искусства второй половины XIX — начала ХХ в., про-
изведения которого хорошо известны благодаря специальным этно-
графическим исследованиям и тысячам образцов тканей и тканям 
в одежде и предметах быта, хранящихся в музейных собраниях.

В этот период ткачество продолжало оставаться у таджиков од-
ним из самых массовых и широко распространенных видов деятель-
ности. Они вырабатывали ткани из шерсти, хлопка, шелка и смешан-
ные.

Шерстоткачество было распространено у таджиков Каратегина, 
высокогорных районов Дарваза и Припамирья. Самой распростра-
ненной была выработка сукна рагза белого, черного, серого и ко-
ричневого цветов — естественных цветов овечьей шерсти. Рагза 
отличалась плотностью и прочностью, так как сотканную материю 
подвергали валянию и стирке в растворе из гороховой муки14. Вме-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко344

сте с тем термин рагза являлся общим для обозначения всех шер-
стяных тканей суконного переплетения, которые в зависимости от 
расцветки или технологических особенностей получали дополни-
тельные названия. Так, в некоторых селениях Припамирья помимо 
собственно ткани рагза вырабатывали ткани чавгилим с шахматным 
рисунком, бисот — в мелкую белую и черную клетку, шалказин — 
в разноцветную полоску и другие15. В Припамирье и Дарвазе также 
ткали тонкую шерстяную материю тибит с добавлением нитей из 
козьего пуха и мошови — с бумажными нитями, которые предназна-
чались для мужских чалм и поясов. В районах, расположенных вниз 
по течению реки Пяндж, изготовляли шерстяные ткани катма сар-
жевого переплетения с зигзагообразным узором («ломаная» саржа), 
однотонные, в мелкую клетку (бисот катма) и с основой из шелка 
(сандаки катма)16.

Наибольшее разнообразие технологических и орнаментальных 
приемов, применявшихся таджикскими ткачами, нашло свое вопло-
щение в хлопчатобумажных, полушелковых и шелковых тканях.

В отличие от шерстоткачества изготовлением хлопчатобумажных 
тканей занимались практически во всех районах расселения тад-
жиков. В Горном Таджикистане и Припамирье, где не возделывали 
хлопчатник или где его посевы были невелики, хлопковое волокно 
(реже готовую пряжу) закупали на базарах Гиссара, Ура-Тюбе, Ко-
канда и других городов Ферганской долины17. В оазисах же хлоп-
чатник издавна являлся одной из главных земледельческих культур, 
а хлопковое волокно — основным сырьем для кустарного ткачества. 
С 1880-х годов среднеазиатские ткачи стали использовать фабрич-
ные нити, которые завозили из России, что значительно повысило 
качество кустарных тканей и обогатило их ассортимент, делая кон-
курентоспособными с российским текстилем, который в этот период 
все больше распространялся на местном рынке. Однако и кустарная 
пряжа, несмотря на свою неровность и грубость из-за низкого каче-
ства волокна и примитивного процесса его обработки, продолжала 
пользоваться спросом благодаря дешевизне и доступности.

Простейшей и самой демократичной тканью, известной всем на-
родам региона и употреблявшейся в костюме всех слоев населения, 
был карбос (хивинч — в Шугнане, Рушане, хиванч — в Язгулеме), 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционные ткани таджиков 345

начало производства которого уходит в глубь веков18. Вырабатывали 
несколько его видов — карбоси сафед из белого хлопка и карбоси 
мала (карбоси маллаги — Дарваз, Каратегин) из хлопка сорта гуза 
малла естественного рыжеватого цвета. Существовали локальные 
варианты карбоса и ткани, родственные ему, но имеющие некоторые 
технологические особенности. Так, высококачественный сорт бело-
го карбоса шушта (шуста — букв. «мытое») из ровной и тонкой 
пряжи, тщательно отбеленной мастерами шустагарами, ткали в ре-
месленных мастерских Самарканда19. В Ходженте изготовляли ткань 
коки (букв. «сухая», так как ткалась с сухим утком), которую для 
большей плотности отбивали лощильным молотком. В начале ХХ в. 
здесь также появилась ткань солори булур («хрустальная»), в основе 
и утке которой комбинировались толстые кустарные и тонкие фа-
бричные нити, образуя рельефный узор в клетку20. Этот же прием 
практиковался в горно-таджикских тканях сатранчи и куртачи, но 
только с использованием двойных и одинарных кустарных нитей для 
получения рельефного узора в полоску или в клетку21. Аналогичный 
орнаментальный эффект достигался также изменением плотности 
тканья (в основе или утке) через определенные промежутки.

В Бухаре, Ходженте, в Зеравшанской долине, Каратаге ткали 
хлопчатобумажную кисею хоса и дака, предназначавшиеся на муж-
ские чалмы, женские платки, накидки, саваны22. В конце XIX в. хоса 
делали из тонкой кустарной пряжи на традиционном ручном ткацком 
станке, а дака — из фабричной пряжи на станках с механической 
погонялкой, которые поставляли из России, и ее ширина достигала 
120—150 см. В Ходженте была известна хоса с синим утком, назы-
вавшаяся по своему назначению салла кабуд23. В Дарвазе хлопчато-
бумажную кисею, которая шла на женские платки и платьях, спосо-
бом бандан (гулбаст) орнаментировали узорами в виде кружочков, 
квадратиков, крестиков. Бандан заключался в том, что нанесенные 
контуры узоров перед окраской ткани предварительно прошивали 
стежками и стягивали, а полученный «мешочек» плотно обматы-
вали бумажными нитками — резервировали. При окраске раствор 
немного затекал под обмотку, и узоры приобретали расплывчатые 
очертания, отчего такая техника называлась также абри бандан — 
«облачная перевязка» (абр — «облако», бандан — «связывать, пере-
вязывать») (рис. 1).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко346

Особой популярностью в Средней Азии, как в мужском, так 
и женском костюме, пользовались полосатые ткани. Хлопчатобу-
мажные ткани с таким рисунком подразделялись на два вида — ка-
лами и алоча. В Бухарско-Самаркандском оазисе и в Каратаге ка-
лами была известна также под названием суси калами или просто 
суси24 по аналогии с иранской тканью такого наименования, которая 
ввозилась в Среднюю Азию, и была близка к ней по фактуре, узору, 
цветовой гамме. В конце XIX — начале ХХ в. калами хотя бы в не-
большом количестве вырабатывали почти во всех городских и сель-
ских текстильных центрах, включая горные районы Таджикистана 
(Каратаг, Куляб) и Припамирье.

Главные технологические особенности калами, общие для всех 
районов ее производства, заключались в небольшой плотности тка-
ни, сильном крахмалении основы перед тканьем в мучном раство-

Рис. 1. Ткач бархата. Самарканд, 1902. С. М. Дудин. 
ФК РЭМ, колл. № 48-176

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционные ткани таджиков 347

ре и наличии белой пряжи в основе. Много общего существовало 
в характере построения полосатого узора, цветовой гамме, традици-
онными для которой были белый, синий и красный цвета. Локаль-
ные особенности касались главным образом преобладания тех или 
иных вариантов полосатого узора или цветовых сочетаний. Обще-
распространенной являлась калами в синюю полоску — калами ка-
буд («синяя калами»), в красную — калами сурх («красная калами») 
и с чередованием синих и красных полос на белом фоне — калами 
чорбарабар («равный четырем»). Уток в большинстве видов кала-
ми был белый, но мог употребляться и цветной — синий, розовый 
(в Нурате, Ура-Тюбе, районах Самарканда), придававший общему 
колориту ткани своеобразный оттенок. В Самарканде, Ургуте и селе-
ниях Зеравшанской долины, в Ура-Тюбе калами ткали также с узкой 
зеленой полоской. В этих центрах и в Ферганской долине вырабаты-
вали калами в белую, синюю и рыжеватую (из хлопка малла) поло-
ску, называвшуюся мианколи (по названию острова на р. Зеравшан), 
которая предназначалась для халатов местных пастухов и женских 
легких халатов джелак. Такую же ткань, но более грубую и плотную 
ткали в Припамирье.

В качестве дополнительной орнаментации к полосатому узору 
калами иногда применялись приемы джанда (Нурата) и абрбанди 
(в селениях около Бухары, в Нурате и Каратаге). Первый заключался 
в том, что два челнока с различными по цвету нитями пробрасы-
вались один за другим, меняя через 1—2 нити очередность цветов, 
в такой же последовательности располагались и нити основы. В ре-
зультате получался пестрый узор, а при изменении цветовой по-
следовательности в утке — клетки с пестрым заполнением. Таким 
приемом могли орнаментировать как отдельные полосы, так и всю 
поверхность ткани, которая обычно также называлась джанда. При 
упрощенном варианте этой техники — занджира — использовался 
уток одного цвета, но в основе сохранялось чередование через одну 
нитей двух цветов. При приеме абрбанди (абр — «облако», банд — 
«связка») будущий узор штрихами наносился на нити основы, затем 
отмеченные участки резервировали плотной перемоткой бумажны-
ми нитями и производили многократную окраску пряжи в разные 
цвета с последовательным освобождением от обмотки необходимых 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко348

по цвету фрагментов узора. Перед заправкой в ткацкий стан нити 
вновь распределялись в соответствии с задуманной орнаментальной 
композицией. В калами абровый узор в виде штрихов, горизонталь-
ных или наклонных полос, прямоугольников располагался в неши-
роких (2,5—3,0 см) белых полосах. Такая ткань называлась калами 
абрбанди, абр кок или байлама, а также каратоги — «каратагская», 
так как в начале ХХ в. в Каратегине она выпускалась в довольно 
значительном объеме и шла на одежду молодых женщин и мужчин. 
Прием занджира вводился в калами с синими и белыми полосками, 
такая ткань именовалась кок ало — «сине-пестрая» и считалась тра-
урной, как и любая ткань в Средней Азии с преобладанием синего 
цвета.

К началу ХХ в. в Самарканде, Ургуте, Нурате стали ткать калами 
из фабричной пряжи в очень узкую синюю и белую полоску, либо 
равной ширины, либо с редкими синими полосками на белом фоне 
(в Нурате такая ткань называлась калами сафед или зираги). Появи-
лись в это время и новые варианты, например с красными и черны-
ми / серыми полосками (Самарканд, Ургут), ранее не характерные 
для этих районов.

Другая хлопчатобумажная полосатая ткань алоча по сравнению 
с калами характеризовалась большей плотностью и лучшим каче-
ством, разнообразием полосатых узоров и цветовой гаммы, хотя, не-
сомненно, была родственна ей. До конца XIX в. вырабатывали ткань 
алочаи калами (Бухара, Ходжент), представлявшую собой переход-
ный вариант, сохраняющий грубоватое качество калами, но с более 
сложной и насыщенной расцветкой.

Во второй половине XIX в. ведущими центрами производства 
алочи являлись Самарканд, Ургут, Нурата, Ура-Тюбе, Карши, Китаб, 
пригородные селения Бухары, в конце XIX — начале ХХ в. разно-
образные виды алочи выпускались в мастерских Каратага25. В других 
текстильных центрах, в том числе в Ходженте и городах Ферганской 
долины, выработка алочи не занимала сколь-нибудь значительного 
места, но в окрестных кишлаках она была довольно распростране-
на преимущественно как женское занятие. Соответственно имелись 
различия в качестве, разнообразии расцветки алочи ремесленного 
и домашнего производства, особенно проявившиеся в последнее 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционные ткани таджиков 349

десятилетие XIX в., когда в городах алочу стали вырабатывать ис-
ключительно из фабричной пряжи — алочаи фаранги, окрашенной 
в самые разнообразные цвета, которые давала богатая палитра ани-
линовых красителей, все более распространявшихся в это время 
в регионе. В сельской же местности ткали алочаи джойдори — из 
смешанных нитей или по-прежнему из кустарной пряжи и традици-
онной расцветки. До конца 1920-х годов из кустарной пряжи продол-
жали ткать алочу в Горном Таджикистане и в Припамирье.

Тем не менее технология изготовления алочи везде в целом со-
хранялась одинаковой. Это была довольно ровная из качественной 
пряжи плотная ткань. Пряжа для нее всегда крахмалилась, но не 
в мучном растворе, как для калами, а в пайе — отваре из бараньих 
сухожилий. Некоторые виды алачи в Самарканде, Ургуте, Бухаре 
подвергали дополнительной пропитке пайем и отбивали лощильным 
молотком, так что они становились почти негнущимися и с глянце-
вой лицевой поверхностью.

Судя по образцам алочи конца XIX — начала ХХ в., сохранившим-
ся в музейных собраниях, она имела огромное количество вариантов 
полосатого узора, свидетельствующих о многовековом развитии это-
го вида орнаментации у таджиков. Одни из них были повсеместно 
распространены, другие — лишь в отдельных местностях. Наиболее 
популярной являлась двухцветная алоча в узкую (0,1—0,3 см) поло-
ску, особенно известными ее разновидностями были мисри («египет-
ская») и парипаша («крыло мухи») в синюю и белую или синюю и го-
лубую полоску, мушки зафар («мускус и шафран») в темно-синюю и 
зеленую или желтую полоску. Часто встречался узор, составленный 
из групп разноцветных узких полосок, называемых миджа («рес-
ница»), и в зависимости от количества этих полосок в группе узор 
мог называться ак миджа, се миджа, панджа нуска («с узором пя-
терни»), а также был распространен узор из чередования различных 
групп узких и широких полос. Обычно раппорт узора со сложной 
комбинацией полос не превышал 2—3 см, но в алоче, вырабатывав-
шейся в Нурате, в Ферганской долине и в районах Душанбе, мог до-
стигать 5—7 см, а в некоторых видах шахрисябской, самаркандской, 
ура-тюбинской, китабской и каршинской алочи доходил до 12 см, 
составляя порой половину ширины точи. Сравнение образцов алочи 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко350

конца XIX — начала ХХ в. с образцами 1860—1870-х годов показы-
вает, что за последние десятилетия XIX в. происходило увеличение 
раппорта полосатого узора, характерное прежде всего для ведущих 
ремесленных центров производства этой ткани.

Почти повсеместно в полосках некоторых видов алочи использо-
вался прием занджира. В Ургуте, Самарканде, Нурате и Ура-Тюбе 
кроме того изготовлялась алоча с отдельными полосками, выполнен-
ными в технике абрбанди, и алоча, вся поверхность которой орна-
ментировалась приемом джанда (также в Каратаге).

Узоры имели свои названия, которые нередко становились до-
полнительными названиями алочи того или иного вида. Они могли 
даваться по имени мастера, впервые применившего узор, например 
сохти мансури («изделие мастера Мансура»), по ассоциативным об-
разам животного мира — пари товуси («крыло павлина»), каклик 
кузи — («глаз коклика» — горной куропатки), по технологическим 
особенностям ткани — чапа нусха («узор наоборот», т. е. с раппор-
том равным половине точи). Часто в названии выражались колори-
стические особенности ткани: кабуд («синяя», т. е. в бело-синих или 
сине-зеленых тонах), сурх («красная») и шарак («заря») — с преоб-
ладанием красного и малинового цветов и т. д. В конце XIX — на-
чале ХХ в. в Самарканде, Ургуте, Нурате появилось много заимство-
ванных узоров, что нашло отражение в их названиях — каратагини, 
бухори, шахрисабзи, гаждумаки майда, каттакургани.

Некоторые виды алочи в Самарканде, Ургуте, Карши и Китабе, 
в Бухарских шелкоткацких селениях и в Каратаге вырабатывали 
с примесью шелка в основе (обычно в малиновых, желтых или бе-
лых полосах). Благодаря этому они назывались шоича или ним шохи 
алоча. В Каратаге и Дарвазе делали ткань алочаи алифи с примесью 
шелка в основе и утке. Для утка использовали два челнока — с крас-
ным шелком и черной или белой бумажной нитью, пропуская их 
поочередно и создавая различные варианты пестро-клетчатого узо-
ра в технике джанда. В Каратаге производство этой ткани сохраня-
лось до 1950-х годов26. В Язгулеме хлопчатобумажную ткань рушт-
амбари в бордовую, желтую и черную полоску иногда также делали 
с шелковым утком или основой. Включение шелка в традиционные 
виды бумажных тканей позволяло повысить их качество, сделать бо-
лее нарядными.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционные ткани таджиков 351

В конце XIX — начале ХХ в. в Ходженте и Коканде стали выраба-
тывать хлопчатобумажные ткани из фабричных нитей, целиком ор-
наментированные в технике абрбанди. В Ходженте они назывались 
ялангдаврон27, в Коканде — кукани алоча, и могли рассматриваться 
как попытка местных ткачей разнообразить ассортимент своих тка-
ней, особенно предназначенных для вывоза в степные районы, но 
в одежде таджики их не использовали.

В конце XIX в. под влиянием российских ситцев стали изготов-
лять клетчатые хлопчатобумажные ткани. Так, по преданию, ургут-
ские ткачи, впервые увидев фабричные клетчатые ткани на базаре, 
закупили образцы и лишь после изготовления контрольной партии 
и ее обсуждения между собой, приступили к их массовому произ-
водству. Заимствованное происхождение клетчатых бумажных тка-
ней нашло отражение и в их названиях: в Самарканде, Ургуте, Ну-
рате они именовались патис и сарпинка28, в Ходженте — батиси 
катак29. В бухарских кишлаках их называли калами, и здесь они 
почти не отличались по качеству пряжи от этой ткани, а в Ура-Тюбе 
и в Дарвазе — просто катак («клетка»). Клетчатые ткани таджики 
считали нетрадиционными для себя и применяли только в качестве 
подкладочного материала и в бытовых предметах, в основном же 
они предназначались для продажи кочевым народам региона.

Старинным видом орнаментации хлопчатобумажных тканей, 
больше предназначенных для бытовых предметов, чем для одежды, 
являлась у таджиков набойка — чит. Набивным рисунком, нанесен-
ным при помощи деревянных резных штампов, украшали молитвен-
ные коврики джойнамоз, покрывала и ткани, предназначавшиеся 
на подкладку халатов, чехлы для одеял курпа и матрасов курпача. 
Особое развитие производство набойки получило в Бухаре и в при-
легающих селениях Джондор, Гиждуван, Читгарон, Вардонзе, Ро-
метан, в Самарканде, Ургуте, Каттакургане, Шахрисябзе, Ура-Тюбе, 
Маргилане, Ташкенте30.

Производство полушелковых и шелковых тканей в Средней Азии 
по сравнению с хлопкоткачеством всегда носило более ограничен-
ный характер и представляло исключительно городскую ремеслен-
ную отрасль. Это было связано и с трудоемкостью процесса изго-
товления шелка, требующего достаточно сложного оборудования, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко352

и с высокой стоимостью тканей, а также с запретами на ношение 
одежды из шелка, существовавшими в мусульманской традиции. 
В Коране (22:23; 76:12) шелк и другие роскошные вещи ожидают 
правоверного только в раю и должны служить ему наградой за все 
невзгоды и терпение при жизни. П. И. Демизон, посетивший Бухару 
в 1834 г. с дипломатическими целями, описывая местный быт и нра-
вы, специально обращал внимание на то, что шелк здесь «могут но-
сить только женщины, так как считается, что, если во время молитвы 
мусульманин будет одет в одежды из чистого шелка, его молитва не 
дойдет до Аллаха»31. 

Вместе с тем, согласно народным верованиям, шелк обладал 
определенными магическими свойствами (охрана, придание силы, 
власти и т. д.). Отсюда его допустимость в костюме женщин и де-
тей как наиболее «незащищенной» в сакральном смысле категории 
общества. В мужском костюме шелковая одежда разрешалась лишь 
людям, обладавшим материальной, социальной, духовной властью, 
к каковым принадлежали высокопоставленные слои населения, 
суфийские шейхи, представители группы ак — «белых» или «свя-
тых» — потомков самой древней части оседлого населения регио-
на32. Однако благодаря тому, что шелк всегда считался в Средней 
Азии элитарным материалом, его производство здесь достигло столь 
высокого мастерства и художественного уровня. Шелкоткацкие ма-
стерские сосредоточивались в столицах ханств и в ближайших к ним 
городах и крупных селениях, удовлетворяя прежде всего потребно-
сти местной знати. 

В последние десятилетия XIX в., после присоединения Средней 
Азии к России, спрос на высококачественные и престижные ткани, 
в том числе на местные шелка, стал возрастать. Одежда из них рас-
сматривалась как показатель достатка и благополучия, знаком высо-
кого положения в обществе, и шелковые или полушелковые ткани 
старались приобрести и иметь в своем доме хоть сколь-нибудь за-
житочные горожане и даже сельские жители. Вместе с тем особое 
распространение в конце XIX — начале ХХ в. шелковых тканей 
в костюме состоятельных мусульман и знати объяснялось не просто 
стремлением к роскоши, а было связано с усилением значения ре-
лигиозного фактора в структурировании иерархии среднеазиатского 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционные ткани таджиков 353

общества, прежде всего в Бухаре, которая в мусульманском мире на-
зывалась «Рим ислама» и «благоуханнейший цветник ислама и про-
свещения»33.

Основными видами полушелковых тканей являлись адрас и бека-
саб, отличающиеся главным образом способом орнаментации. Вы-
рабатывали также в небольшом количестве однотонный полушелк, 
главным образом в Самарканде, Бухаре, Китабе и Ходженте, но он не 
имел самостоятельного названия и был известен как адрас (Бухара, 
Китаб) или бекасаб (Ходжент), часто с дополнительным определе-
нием, соответствующим расцветке, например сидами сабз, сидами 
зангор и другие34. Все эти полушелковые ткани имели шелковую 
основу и бумажный уток и ткались репсовым переплетением (раз-
новидность полотняного) с характерным поперечным рубчиком за 
счет более толстых уточных нитей.

В конце XIX в. термином бекасаб в большинстве районов Сред-
ней Азии обозначали полушелковые ткани в продольную полоску. 
В Бухарском оазисе за ними (а также за полосатым шелком) сохра-
нялся термин алоча, и они расценивались как родственные, но более 
дорогие сорта хлопчатобумажной алочи. Однако и здесь полушелк 
с мелким полосатым рисунком, появившийся в ассортименте мест-
ных ткачей в это время, носил уже название бекасаб.

Таджикскими центрами производства бекасаба были Бухара, 
Гиждуван, Карши, Китаб, Самарканд, Ургут, Ходжент (также изго-
товлялся в Намангане, Маргилане, Коканде, Андижане, Хорезме, 
в небольшом количестве — в Ташкенте). Самые плотные и каче-
ственные сорта бекасаба вырабатывали в Бухаре и Ходженте.

Узоры бекасабов столь же разнообразны, как и в хлопчатобумаж-
ной алоче, порой они имели много общего и носили одни и те же 
названия, например парипаша или мушку зафар. Большинство же 
бекасабов отличали только им свойственные рисунки и расцветка, 
стиль которых определялся традициями, принятыми в разных райо-
нах производства этой ткани. Вместе с тем выпускались бекасабы 
общего стиля, большое влияние на который в конце XIX — нача-
ле ХХ в. оказали ферганские ткани, поскольку Фергана в это вре-
мя стала законодательницей моды в области полушелковых тканей. 
Особенно велико было ферганское влияние на колористические осо-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко354

бенности бекасабов. Так, в бухарских и самаркандских тканях по-
лучила распространение строгая цветовая гамма с преобладанием 
фиолетового, зеленого, малинового цветов и с включением черного, 
присущая тканям Ферганской долины. Новые цвета и цветовые со-
четания стали появляться и в бекасабах других центров, их отлича-
ла яркость и интенсивность тона, разнообразие оттенков, достигав-
шиеся за счет анилиновых красителей, которые стали применяться 
в ценных видах тканей, выпускавшихся в городских ремесленных 
мастерских. В этот период повсеместно стали выпускать бекасабы 
в узкую двухцветную полоску: фиолетовую с белой, голубой или зе-
леной, бордовую или зеленую с белой, синюю и зеленую, синюю 
и желтую. Вместе с тем сохранялись традиционные композиции по-
лосатых узоров, составлявшихся из разноцветных разной ширины 
полос, в некоторых из них мог применяться прием занджира. Обыч-
но раппорт узора в таких бекасабах колебался от 0,5 см до 3,0 см, 
но почти во всех центрах в небольшом количестве вырабатывались 
бекасабы с узором, раппорт которых составлял половину или всю 
ширину ткани. Такой вид бекасабов назывался пасма. Он преобла-
дал в ассортименте тканей Карши и Китаби и наряду со светлым 
тоном расцветки (белый фон) отличал местные ткани.

Особой ценностью среди полосатых полушелковых тканей от-
личался бенорас (банорес), или акбанорес, в очень узкую темно-
синюю, черную или темно-коричневую полоску на белом фоне. Луч-
шие его сорта, более плотные и с муаровым отливом после лощения, 
назывались нукракуб — «окованный в серебро»35. Его вырабатывали 
в Бухаре, Самарканде, Ходженте, но в небольших количествах, так 
как он стоил дорого и предназначался на халаты наиболее зажиточ-
ных слоев городского населения, служителей мусульманского культа 
и почтенных стариков, прежде всего принадлежавших к священной 
группе ходжа36. В Бухаре, например, при дворе эмира среди высоко-
поставленных чинов были так называемые мударрисои банораспуш, 
т. е. «мударрисы, надевающие банорас», — самые заслуженные, 
очень почтенные, участвующие в коронации (поднятии на войло-
ке) эмира, «но обычно в таком преклонном возрасте, что старость 
и дряхлость являлись их главным признаком»37.

Адрас — полушелк, орнаментированный в технике абрбанди. Над 
его созданием трудилось обычно несколько специалистов — рисо-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционные ткани таджиков 355

вальщик, правщик основы, ткач, красильщик, и адрас в равной сте-
пени являлся произведением их общего труда. В некоторых районах 
ткань называлась подшойи — «падишахская», что указывало на ее 
особую материальную ценность и значение в быту и одежде местно-
го населения, в Ходженте это название даже вытеснило основное38. 
Кроме того, адрас был известен также под названием дуруя — «дву-
сторонний», отражающим его технологические свойства. Нередко к 
нему применяли и термины алоча или бекасаб, но с добавлением 
слова абр — абр алоча, бекасаб абрбанди.

Во второй половине XIX в. главным производителем адраса была 
Бухара, где эту ткань считали исконно местной, а таджиков — ее 
родоначальниками в регионе39. Уже в первой половине XIX в. бухар-
ский адрас, по сообщению А. Борнса, был «в большой моде в Турке-
стане, несмотря на дороговизну»40, а в середине века наряду с особо 
ценными сортами бекасаба вывозился в Россию, с торговыми ка-
раванами отправлялся в Хорезм, Туркмению, Самарканд, Ташкент, 
кочевую степь и Синьцзян41. В конце XIX в. адрас кроме Бухары 
вырабатывали также в Гиждуване, Карши и Китабе. Самаркандские 
шелкоткачи, занятые в этот период производством преимущественно 
бекасаба, адрас производили в меньшем количестве, снабжая мест-
ный рынок, и только отдельные сорта предназначались для продажи 
в Восточную Бухару. Широко был известен своим адрасом Ходжент, 
откуда его вывозили для продажи в другие районы Ферганской до-
лины и кочевым народам.

В каждом центре вырабатывали несколько видов и сортов адраса. 
Их узоры отличались большим разнообразием, отражая локальные 
традиции интерпретации общераспространенных орнаментальных 
мотивов, своеобразие манеры и стиль их воспроизведения. Среди 
них были стилизованные растительные узоры — ветки (шох), кусты, 
древо жизни, цветы и букеты (гулдаст дар), миндаль (бодом), ябло-
ко (себ), гранат (анор) и другие, геометрические — треугольники, 
ромбы, квадраты, ломаные линии, зооморфные — рога барана, скор-
пион, хвост тигра и прочие. В основу многих узоров легли предметы 
быта — гребень (тарок), барабан (нагора), цепь (занджира), решет-
ка (панджара) и многие другие42. Они выполнялись в разнообраз-
ных вариантах и сочетаниях, передавая реальный мир и образное 
восприятие его художником.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко356

Локальные виды адраса различались и колоритом. В традици-
онных бухарских тканях узор создавался яркими красками, среди 
которых обязательными являлся белый (фон), красный и желтый, 
а остальные, синий и зеленый, играли вспомогательную роль. К на-
чалу ХХ в. расцветке стали придавать здесь большее значение и соз-
давать узор скорее контрастными разноцветными пятнами, чем 
стилизованными, но все-таки конкретными изображениями. Тогда 
же в некоторые виды местных адрасов стали вводить фиолетовый, 
бирюзовый, розовый, зеленый и даже черный цвета, получаемые 
анилиновыми красителями. Для каршинских и китабских адрасов 
в этот период были характерны сочетания зеленого с розовым или 
фиолетовым цветами, дополняемыми фрагментарно красным, жел-
тым и синим. В самаркандских тканях основной колорит создавал-
ся белым и зеленым цветами, которые поочередно являлись фоном 
узора, а бордо, желтый и синий вводились в небольших количествах 
в отдельные элементы узора. В ходжентских адрасах обычно преоб-
ладали зеленый, фиолетовый, красный цвета.

Дополнительную изысканность адрасу придавало лощение, ко-
торое заключалось в нанесении муарового аппрета путем обработ-
ки ткани деревянным лощильным молотком, в результате которого 
нити шелка расплющивались и, располагаясь под разным углом друг 
к другу, создавали муаровый отлив, либо для лощения пользовались 
составом из яичного белка и абрикосового клея, которым перед от-
биванием покрывали ткань, чтобы получить гладкую и блестящую 
поверхность. Ткани одного вида могли лощить тем или другим спо-
собом и, вероятно, выбор зависел от желания и средств заказчика.

В конце XIX в. в Бухаре и Ходженте стали вырабатывать по-
лушелковые абровые ткани атласного переплетения, но эта техни-
ка была здесь тогда мало распространена. В этот период центрами 
производства атласов являлись города Ферганской долины, откуда 
сначала ткани данного вида, а затем и их изготовление распростра-
нялись в другие районы региона. Узоры бухарских и ходжентских 
атласов обычно повторяли некоторые из традиционных узоров мест-
ных адрасов или были аналогичны ферганским. В Бухаре одной 
из популярных стала композиция с расположением фигур рисунка 
в продольных полосах различной ширины и узор в горизонтальные 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционные ткани таджиков 357

разноцветные зубчатые полосы шона («гребень»), которые появи-
лись в поздних видах местного адраса.

Все многообразие орнаментальных приемов, применявшихся в 
местном ткачестве, нашло отражение в чисто шелковых тканях шойи 
(«шелк, шелковая ткань»), лучшие сорта которых были более извест-
ны под названием шохи — «царский», подчеркивавшем изыскан-
ность и особую ценность этой ткани (илл. 1).

Шойи ткали в Бухаре, Самарканде, Ходженте, а также в Маргила-
не и Коканде. Начало его производства в оазисах связывают с пере-
селенцами из Мерва — ирони, в руках которых оно преимуществен-
но сохранялось в Бухаре и Самарканде до ХХ столетия. В конце 
XIX в. шелкоткачеством здесь занимались и местные таджики, но их 
было немного, и обучались они у ирони43. Немало таджикских шел-
коткачей, переселившихся из Бухары или прошедших там обучение, 
работало в ферганских городах.

Шойи подразделялись на однотонные, переливчатые (с утком 
и основой разного цвета), полосатые, клетчатые и абровые. Все 
разновидности шойи изготовлялись в городах Ферганской долины 
и в Ходженте, в Бухаре не ткали только клетчатый шойи, а в Самар-
канде — абровый.

Наиболее разнообразной палитра однотонных тканей — шойи 
сидирра («гладкие, однотонные») была в Ходженте, Маргилане 
и Коканде. В соответствии с цветом они имели дополнительные на-
звания — зард, сурх, зангори и т. д. В Бухаре и Самарканде чаще 
выпускали белый шойи или окрашенный (в нитях перед тканьем) 
в нежно-голубой цвет.

Большим разнообразием отличался шелк с переливчатым эффек-
том. В Ходженте, например, изготовляли шохии кумуч («серебри-
стый») — с черной основой и белым утком, шохии гумалук («корич-
невый») — с темно-зеленой основой и розовым или желтым утком 
и многие другие44.

Узоры полосатого шойи были значительно проще, чем в бекаса-
бах или хлопчатобумажной алоче, и состояли обычно из чередую-
щихся узких (0,1—0,3 см) двухцветных полосок.

Выработка клетчатого шойи — шохии катак — появилась лишь 
в 1890-х годах и связана с влиянием аналогичных по расцветке фа-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Илл. 1. Бархат, шелк и полушелк с абровым узором. Бухара. 
Конец XIX — начало ХХ в. Из собрания РЭМ, 

колл. № 8762-21415, 21422, 21552

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционные ткани таджиков 359

бричных тканей. В традиционных видах одежды таджиков он не ис-
пользовался и предназначался обычно на подкладку к дорогим муж-
ским халатам, одеялам, вышитым покрывалам.

Самым распространенным был абровый шойи. Бухарский шойи 
отличался особым качеством и разнообразием узоров. Некоторые 
из них схожи с традиционными узорами адрасов, как в отдельных 
элементах, так и в характере орнаментальных композиций, но отли-
чались более четкими контурами рисунка, приближающегося к гра-
фичности, и насыщенной цветовой гаммой. Большие концентриче-
ские круги, ромбы, бодом («миндаль») являлись одними из основных 
мотивов в узорах бухарских шойи конца XIX — начала ХХ в. В шойи 
Ходжента, напротив, преобладали более мелкие узоры, выполнен-
ные в традиционной для этого центра цветовой гамме.

Оригинальной технологией отличалась шелковая ткань хосаги, 
или гиссарская алоча, которую вырабатывали в Каратаге — круп-
ном ремесленном центре Гиссарской долины и летней резиденции 
гиссарского бека. Ее ткали из толстых слабоскрученных нитей45, 
и она была известна как «самая плотная и добротная из всех шелко-
вых тканей, которыми Бухара (Бухарское ханство. — Т. Е.) снабжает 
весь Восток»46. Хосаги была одноцветной, полосатой и с абровым 
узором. Последний вид, как полагают, появился в Каратаге не ранее 
последней трети XIX в., тогда как изготовление первых двух здесь 
было развито давно47. Гладкую хосаги — хосагии якранг или хосагии 
тахта — ткали с утком и основой одного цвета или различными. 
Разнообразные полосатые узоры имели преимущественно крупную 
раппортную композицию. Одним из характерных являлся узор из 
двух продольных полос разного цвета, ширина каждой полосы со-
ставляла половину ширины точи. При тканье использовали два чел-
нока с нитями такого же цвета, как в основе, и каждая полоса ткалась 
утком соответствующего цвета: челноки следовали навстречу друг 
другу и их нити перекрещивались посередине. Такая ткань называ-
лась путгардон, т. е. «с перекрещивающимся утком»48. Своеобрази-
ем отличались и образцы хосаги с абровыми узорами. Мастера часто 
сами создавали новые рисунки, беря за основу реальные предметы и 
явления природы и проявляя неисчерпаемую творческую фантазию 
при их воспроизведении на тканях, которые благодаря своей декора-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко360

тивности и добротности все более завоевывали признание в регио-
не, включая столицу производства абровых тканей — Бухару49.

В начале ХХ в. в Каратаге стали ткать шелковую материю хосаги 
якру («односторонняя») атласного переплетения с золоченой нитью 
калобатун, но уже в 1910-х годах ее производство прекратилось50.

В самом конце XIX в. в Самарканде и Ходженте начали изготов-
лять однотонные шелковые ткани саржевого переплетения чучунча, 
напоминавшие не только по названию, но и по качеству китайскую 
чесучу. Особенно ценилась чучунча кремового цвета, называемая 
ранги чирки дандон, шелк для которой получали из специально ото-
бранных коконов с двумя шелковичными червями внутри: коконная 
нить имела естественный кремовый оттенок и ее не отваривали, как 
делается обычно при шелкомотании, чтобы натуральный цвет шелка 
не пропал51. Основным потребителем чучунчи было русское населе-
ние, проживавшее в среднеазиатских городах, а у таджиков она шла 
только на камзолы, которые в то время начинали входить в местный 
костюм и считались новой, «нетрадиционной» одеждой.

До начала ХХ в. в Самарканде ткали саржевые абровые покры-
вала, пользовавшиеся широкой известностью в регионе и даже вы-
возившиеся в Россию. Их производство возобновилось в конце 1920-
х годов, но уже машинным способом52.

В конце XIX в. пришло в упадок и изготовление одной из самых 
дорогих и престижных тканей, много веков составлявших славу 
среднеазиатского ткачества, — бархата (бахмал). В XIX в. его произ-
водство было сосредоточено в Бухаре, где он выпускался в неболь-
ших количествах, но довольно разнообразных видов — гладкокра-
шеный, полосатый и абровый, чисто шелковый и с бумажным утком. 
Использование бархата в костюме имело сословные ограничения. 
Так, в высших слоях городского населения одежду из бархата носи-
ли представители любого возраста и пола, в зажиточной, торговой 
и ремесленной среде и в байских сельских семьях он шел лишь на 
женскую и детскую одежду, а среди мелких торговцев и ремеслен-
ников — только на детскую. Но не столько эти ограничения, сколько 
трудоемкий и дорогостоящий процесс изготовления способствовали 
сокращению его производства, которое в 1920-х годах прекратилось 
совсем и уже больше никогда не возобновлялось (рис. 2).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционные ткани таджиков 361

Что касается производства других видов тканей, то судьба их 
в ХХ в. сложилась по-разному. Кустарное шерстоткачество оказа-
лось наиболее стойким, сохраняясь в некоторых хозяйствах почти до 
настоящего времени. Это объясняется наличием сырья, которое дает 
скотоводство, остающееся одним из основных занятий сельских жи-
телей Горного Таджикистана и Припамирья, а также приспособлен-
ностью тканей к местным природным условиям, особенно рагзы, 
халаты из которой хорошо защищают от ветра, водонепроницаемы, 
и потому они всегда пользовались большим спросом у сельского на-
селения как горных, так и равнинных районов.

Производство хлопчатобумажных тканей сохранялось в отдель-
ных селениях до 1950—1960-х годов, но лишь простейших видов 
(карбос, калами) и когда сказывались дефицит фабричного тексти-
ля и ограниченные материальные возможности населения. Однако 
предпочтение в одежде тканям с полосатым узором, хотя и несколь-
ко унифицированным, сохранилось до сих пор.

Наибольшую устойчивость получил бекасаб, производство кото-
рого заняло одно из основных мест в текстильной промышленности 

Рис. 2. Нанесение рисунка на основу перед окрашиванием. 
Самарканд, 1902. С. М. Дудин. ФК РЭМ, колл. № 48-132

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко362

Средней Азии. Он и сегодня остается основной тканью для нацио-
нальных мужских халатов таджиков и узбеков.

Выработка адраса прекратилась вскоре после революции. Но на 
смену ему еще в 1930-х годах пришли абровые атласные полушел-
ковые и чисто шелковые ткани, выпускавшиеся сначала в полуку-
старных артелях, а затем на местных ткацких фабриках. Несмотря 
на то что атласы, как отмечалось выше, издавна входили в ассорти-
мент тканей, изготовлявшихся таджиками, в XIX — начале ХХ в. 
население использовало их только на чехлы для одеял и матрасов 
и другие бытовые предметы. Чисто шелковый абровый атлас — хо-
натлас («ханский») — получил распространение в женских платьях 
в конце XIX в., но не традиционного туникообразного покроя, а но-XIX в., но не традиционного туникообразного покроя, а но- в., но не традиционного туникообразного покроя, а но-
вого типа — на кокетке, с плечевыми швами и выкройной проймой 
рукава, которые в это время стали входить в моду среди девушек 
и молодых женщин. С 1940-х годов платья такого фасона, сшитые 
из хонатласа, стали основными в национальном костюме таджичек 
и узбечек центральной части Средней Азии, а ткань — одной из са-
мых популярных в регионе. В современных условиях большинство 
операций при производстве хонатласа осуществляется машинным 
способом, но по-прежнему вручную наносятся на нити основы кон-
туры узоров, делается обмотка-резервация отмеченных участков, 
окраска нитей, подготовка орнаментированной основы к заправке в 
ткацкий стан. Однако это не стало препятствием для жизнестойко-
сти ткани, которая сохраняет как декоративное, так и утилитарное 
значение, занимая достойное место в современной художественной 
культуре Средней Азии.

Примечания
1 Беленицкий A. M., Бентович И. Б., Большаков О. Г. Средневековый город 

Средней Азии (Л., 1973).
2 Иерусалимская А. А. К сложению школы художественного шелкоткаче-

ства в Согде. Средняя Азия и Иран (Л., 1972), с. 7—8.
3 Наршахи М. История Бухары (Ташкент, 1897), с. 23—24.
4 Беленицкий, Бентович, Большаков. Указ. соч., с. 270—273.
5 Беленицкий. Организация ремесла в Самарканде в XV—XVI веках. 

Краткие сообщения Института истории материальной культуры АН 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционные ткани таджиков 363

СССР, IV (1940), с. 43—44; Мукминова Р. Г. Очерки по истории ремесла 
в Самарканде и Бухаре в ХVI веке (Ташкент, 1976), с. 236.

6 Ткань касаб (кассаб) упоминается и в источниках ХI в. — многоцвет-
ная, простая или с золотым шитьем (Махкамова С. М. К истории ткаче-
ства в Средней Азии. Художественная культура Средней Азии IX—XIII ве-
ков (Ташкент, 1983), с. 83; История Ирана с древнейших времен до конца 
XVIII века (Л., 1958), с. 287).

7 Название кимхо происходит от китайской ткани ким-хва — толстого 
шелка с вытканными цветами. В Средней Азии в измененном виде такая 
ткань вырабатывалась особыми ткачами приблизительно до XIX в. (Семе-
нов А. А. Исторический очерк художественных ремесел Узбекистана. Ли-
тература и искусство Узбекистана, 4—5 (1937), с. 126).

8 Бабур-наме. Записки Бабура (Ташкент, 1958), с. 62.
9 Дженкинсон А. Путешествие в Среднюю Азию 1558—1560 гг. Англий-

ские путешественники в Московском государстве в XVI веке (Л., 1937), 
с. 184.

10 Клейн В. Иноземные ткани, бытовавшие в России до ХVIII века и их 
терминология (М., 1925), с. 42, 62; Фахретдинова Д. А. О среднеазиатских 
тканях «занданичи» в ХVI—ХIХ веках. Общественные науки в Узбекиста-
не, 3 (1971), c. 72.

11 В 1774 г. Филипп Ефремов, сержант Нижегородского полка, служив-
ший на границе Российской империи с казахскими степями, попал в плен 
к казахам, которые затем продали его в Бухару. Там он провел несколько 
лет, пока ему не удалось бежать.

12 Ефремов Ф. Девятилетнее странствование (М., 1952), с. 31.
13 Назаров Ф. Записки о некоторых народах и землях средней части Азии 

(М., 1968), с. 52—54.
14 Таджики Каратегина и Дарваза (Душанбе, 1966), 1, с. 228.
15 Бахтоваршоева Л. Ткани кустарного производства в Припамирье 

в XIX — начале XX века (материалы к историко-этнографическому атла-
су народов Средней Азии и Казахстана). Советская этнография, 3 (1973), 
с. 110—113.

16 Там же, с. 114—117.
17 Таджики Каратегина и Дарваза, с. 214.
18 Бартольд В. В. История культурной жизни Туркестана. Сочинения, 2/1 

(М., 1963), с. 439; Семенов. Указ. соч., с. 125.
19 Сухарева О. А. О ткацких ремеслах в Самарканде. История и этногра-

фия народов Средней Азии (Душанбе, 1981), с. 27.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко364

20 Турсунов Н. Из истории городского ремесла Северного Таджикиста-
на (ткацкие ремесла Ходжента и его пригородов в конце ХIХ — начале 
XX века) (Душанбе, 1974), с. 81—82.

21 Таджики Каратегина и Дарваза, с. 226—227.
22 Сухарева. История среднеазиатского костюма: Самарканд (2-я поло-

вина ХIХ — начало XX в.) (М., 1982), с. 17.
23 Турсунов. Указ. соч., с. 83.
24 Ершов Н. Н. Каратаг и его ремесла (историко-этнографический очерк) 

(Душанбе, 1984), c. 49.
25 Там же, с. 66—72.
26 Там же, с. 68—70.
27 Турсунов. Указ. соч., с. 86—87.
28 Сухарева. Художественные ткани. Народное декоративное искусство 

Советского Узбекистана. Текстиль (Ташкент, 1954), с. 26.
29 Турсунов. Указ. соч., с. 86.
30 Сухарева. Художественные ткани, с. 45.
31 Записки о Бухарском ханстве (отчеты П. И. Демизона и И. В. Витке-

вича) (М., 1983), с. 74.
32 Рассудова Р. Я. Сравнительная характеристика мужской одежды населе-

ния Ферганско-Ташкентского региона (XIX—ХХ вв.). Традиционная одеж-
да народов Средней Азии и Казахстана (М., 1989), с. 141.

33 Вамбери А. Путешествие по Средней Азии (М., 1867), с. 154; Крестов-
ский В. В. В гостях у Эмира Бухарского (СПб., 1887), с. 272.

34 Турсунов. Указ. соч., с. 91.
35 Там же, с. 89.
36 Рассудова. Указ. соч., с. 147—148.
37 Андреев М. С., Чехович О. Д. Арк (кремль) Бухары в конце XIX — на-XIX — на- — на-

чале ХХ в. (Душанбе, 1972), с. 46—47.
38 Турсунов. Указ. соч., с. 92.
39 Сухарева. Позднефеодальный город Бухара конца ХIХ —  начала XX 

века (ремесленная промышленность) (Ташкент, 1962), с. 65.
40 Борнс А. Путешествие в Бухару лейтенанта Ост-индской компании 

А. Борнса (М., 1849), ч. 3, с. 572—573.
41 Небольсин П. Очерки торговли России со странами Средней Азии, Хи-

вой, Бухарой и Кокандом (со стороны Оренбургской линии). Записки Импе-
раторского Русского географического общества, X (1855), с. 292.

42 Махкамова. Узбекские абровые ткани (Ташкент, 1963), с. 21.
43 Сухарева. Позднефеодальный город Бухара…, с. 64, 66.
44 Турсунов. Указ. соч., с. 96.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционные ткани таджиков 365

45 Ершов. Гиссарская алоча. Памяти А. А. Семенова (Душанбе, 1980), 
с. 277—286.

46 Грум-Гржимайло Г. Е. Очерк припамирских стран. Известия Импера-
торского Русского географического общества, 22 (СПб., 1886), с. 104.

47 Ершов. Каратаг и его ремесла, с. 59—60.
48 Там же, с. 62.
49 Там же, с. 60—62.
50 Там же, с. 62—64.
51 Турсунов. Указ. соч., с. 95.
52 Сухарева. Художественные ткани, с. 30.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина

Традиционный женСкий коСТюм равнинныХ 
Таджиков (конец XIX — начало ХХ в.)

Традиционный комплекс одежды и украшений таджиков — важ-
нейший этноопределяющий признак с характерными только для 
данной культуры признаками и особенностями. Формирование ко-
стюмного комплекса происходило на протяжении многих веков. На 
его развитие оказал влияние ряд факторов, таких как хозяйственная 
деятельность — древняя традиция оседлого земледелия, особен-
ности климатических и ландшафтных условий жизни таджиков, их 
своеобразная духовная культура и этническая история.

С последней четверти XIX в. и на протяжении всего ХХ в. 
учеными-этнографами исследовались различные аспекты традици-
онной культуры таджиков. Их работы представляют особую науч-
ную ценность в связи с точными и подробными описаниями разно-
образных элементов материальной и духовной культуры и в том 
числе различных локальных вариантов традиционного костюма.

Среди таких работ следует отметить статьи А. Д. Гребенкина 
«Очерки Когистана»1 и «Таджики»2, в которых автор подробно опи-
сывает некоторые особенности одежды таджиков Зеравшанской до-
лины. К наиболее ранним источникам по изучению таджикской этно-
графии также относится книга3 бытописателей В. и М. Наливкиных, 
посвященная городским и сельским жителям Ферганской долины, 
в которой фиксируются не только различные элементы одежды, ее 
орнаментация, крой, но и способы ее ношения.

Важным источником по изучению костюма долинных таджиков 
является работа Н. Н. Ершова и З. А. Широковой «Альбом одежды 
таджиков»4, в которой представлены основные костюмные комплек-
сы равнинных, горных таджиков и припамирских народностей.

Изучению самаркандского и бухарского костюма и прежде всего 
его конструктивных особенностей были посвящены работы таких 
исследователей среднеазиатской этнографии, как О. А. Сухарева5, 
Ф. Д. Люшкевич6 и А. К. Писарчик7. Большой вклад в изучение воз-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 367

растных градаций у таджиков на примере традиционных украшений 
внесла Л. А. Чвырь8. В ее монографии рассматриваются украшения 
не отдельных локальных групп, а таджикские ювелирные украше-
ния в целом, их общие этнические особенности, что также явилось 
новаторским приемом исследования. Структура деления на возраст-
ные группы легла в основу и предложенной автором работы.

Для традиционного костюма таджиков характерно большое ко-
личество локальных вариантов, выделяющихся особенностями кроя 
некоторых элементов одежды, способами их орнаментации и бы-
тования, описание которых требует отдельного монографического 
исследования. Пространственные рамки статьи ограничены равнин-
ными районами Средней Азии, в которых на протяжении тысячеле-
тий формировалась одна из древнейших земледельческих культур, 
наиболее ярким ее проявлением стал костюм. Традиционная жен-
ская одежда равнинных таджиков имела множество общих черт, 
выражавшихся в крое, способах орнаментации, манере ношения и 
в единых способах маркировки возраста.

Общеизвестно, что именно в «женской» культуре сохранялись 
наиболее архаичные и консервативные традиционные элементы. На 
каждом жизненном этапе женщина имела свои хозяйственные, со-
циальные, семейные и обрядовые функции, от выполнения которых 
зависило будущее семейного коллектива и общины в целом. Для 
успешного выполнения этих функций необходимо было физическое 
и «сакральное» здоровье, которое обеспечивалось с помощью слож-
ного комплекса обрядовых действий и магическо-знаковой системы 
костюма. Одним из аспектов предложенной работы является выяв-
ление тех особенностей женского костюма, посредством которых 
маркировалась принадлежность женщины к той или иной возраст-
ной группе, его семантическое значение, а также анализ принципов 
изменения костюма при переходе женщины из одной возрастной 
группы в другую, обусловленных комплексом традиционных пред-
ставлений о значении каждого жизненного этапа.

Для воссоздания наиболее полной картины бытования различных 
предметов одежды в работе использованы вещевые материалы кол-
лекции Российского этнографического музея, которые не только от-
ражают костюмные комплексы Самаркандской области и Бухарского 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина368

оазиса, но и представляют одежду Ферганской долины и Душанбин-
ской области, что позволило автору представить обобщающий мате-
риал по костюму равнинного таджикского населения в целом.

одежда новорожденных

Появление на свет нового члена семейного коллектива сопрово-
ждалось обязательными и строго структурированными обрядовыми 
действиями, направленными на сохранение жизни и здоровья ребен-
ка и матери, обеспечение его будущей жизни богатством и благо-
получием. Помимо различных магических манипуляций большое 
значение придавалось костюму ребенка, который должен был вы-
полнять несколько функций: выступать в качестве этнического, по-
ловозрастного, социального маркера, а также сочетать в себе слож-
ную магически-обережную структуру.

Однако в костюме новорожденных детей, т. е. младенцев первой 
недели жизни, все вышеперечисленные функции традиционного 
костюма не проявлялись. Этот факт, вероятно, связан с представле-
нием о переходном состоянии ребенка, пришедшего из потусторон-
него мира — мира мертвых и, следовательно, еще не являющегося 
человеком и членом семейного коллектива. Так же, как и покойный, 
которого заворачивают в саван, младенец не имеет сшитой одежды, 
до отпадения пуповины его обычно заворачивали в мягкую ткань, 
которой могли быть платье или платок матери, бабушки, отца или 
деда. По мнению З. А. Широковой, это делалось для обеспечения 
ребенку долголетия9. К сожалению, обнаружить сведения о дальней-
ших обрядовых манипуляциях с первыми пеленками младенца ав-
тору не удалось. Основным моментом, отделяющим новорожденное 
существо от мира людей, по всей вероятности, являлось отпадение 
пуповины, соединявшей ребенка с потусторонним миром. Этот мо-
мент отмечался появлением первой выкроенной и сшитой одежды.

Первую рубашку на ребенка надевали примерно на шестой-
седьмой день. Она называлась куртаи чиллагай — «рубашечка соро-
кадневья»10 и изготовлялась так же, как и первые пеленки, из хлоп-
чатобумажной ткани, ранее использовавшейся в качестве одежды 
старших родственников или женщин, у которых было много детей, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 369

что обеспечивало младенцу, согласно традиционным представлени-
ям таджиков, долголетие и плодовитость. В Бухарском оазисе эту 
рубашечку ребенок носил до полного заживления пупка, т. е. при-
мерно неделю, по истечении которой проводился обряд положения 
в колыбель. Саму рубаху бросали в проточную воду, чтобы жизнь 
ребенка была долгой, затыкали ею сосуд с маслом или закапывали 
под фруктовым деревом11. В других районах расселения равнинных 
таджиков данный вид одежды носили во время всего периода чил-
ля — сорокодневья. В Ферганской долине первую рубашку сохра-
няли до появления на свет следующего ребенка12, но только в том 
случае, если первый был здоров.

Куртаи чиллагай был преимущественно цельнокроеный, реже 
с вшивными клиньями по бокам между спинкой и передом. Ворот 
имел горизонтальный разрез. Ткань по краям рубашки подгибали и 
подшивали, так как ее нельзя было срезать. Лоскутки, оставшиеся 
после выкраивания, нашивались на спинку или грудь рубашечки. 
Обычно подол, ворот и концы рукавов не подшивали. Считалось, 
что обрезание лишних кусков ткани, а также подшивание укорачива-
ет жизнь ребенку, препятствует его росту и здоровью13.

Еще одним редким видом одежды младенца, описанным 
Ф. Д. Люшкевич, был своеобразный нагрудник — синабанд, по крою 
аналогичный вышеописанной рубашечке, но не имевший соедини-
тельных швов. По бокам передняя часть и спинка «нагрудника» со-
единялись при помощи плетеных черно-белых шнурков, выступав-
ших оберегом от сглаза14.

На младенцев первых недель жизни не надевали головного убо-
ра и штанов. Характерной особенностью одежды данного перио-
да было отсутствие выраженной этнической, половой, социальной 
дифференциации, а также практически полное отсутствие каких-
либо оберегов или амулетов-благопожеланий. Вероятно, это было 
вызвано представлением о новорожденном как о некоем существе, 
которое не обрело еще человеческий облик. В этой связи не случай-
ным кажется «жертвование» первой одежды воде или дереву, кото-
рые связаны с потусторонним миром15.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина370

костюм девочек до трех-четырех лет

Первую одежду, аналогичную по покрою взрослой, — халат, ру-
башку и шапочку — ребенку дарила бабушка по матери во время 
посещения ее дочерью с младенцем, которое происходило примерно 
через шесть недель после родов16, т. е. после окончания периода чил-
ля. Ношение ребенком «взрослой» одежды, в традиционных пред-
ставлениях таджиков, являлось символом включения нового челове-
ка в социум, утратой его связи с потусторонним миром. Для данного 
периода жизни характерным становится выделение в костюме воз-
растных особенностей, которые определены не только размером, но 
и некоторыми приемами шитья одежды и ее оформления.

Традиционная детская рубашечка, бытовавшая у равнинных 
таджиков, имеет характерный для всех половозрастных групп ту-
никообразный крой, но вместе с тем можно выделить и некоторые 
особенности, встречающиеся преимущественно в детской верхней 
нательной одежде. Так, рукава не суживались к кисти и не закрыва-
ли пальцы рук, как в женской или мужской рубахе. Подол делался 
коротким и не закрывал колен. Еще одной особенностью рубашечки 
было наличие небольшого вертикального разреза спереди с левой 
стороны ворота, который завязывался или застегивался на пуговицу. 
При переходе в следующую возрастную категорию, когда начина-
ла проявляться половая дифференциация, разрез сохранялся только 
в нательной одежде мальчиков17. В детской рубашке отсутствовали 
также ластовицы, столь характерные для женской одежды, и обшив-
ка ворота узорнотканой тесьмой джияк. Такая рубашечка, как и пер-
вая, не подшивалась. В исключительных случаях, когда дети в семье 
умирали или ребенок был особенно долгожданным, ластовицы руба-
шечки делались цветными18.

Материалом для изготовления детской рубашечки служила обыч-
но белая хлопчатобумажная ткань, иногда в мелкий цветочный ри-
сунок. В Ферганской долине и Самаркандской области их шили из 
набойных тканей с красным узором19.

Верхней плечевой одеждой детей был халатик. К сожалению, 
данный вид одежды практически не описан исследователями тад-
жикского костюма. О некоторых особенностях детского халата мо-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 371

жет дать представление коллекция Российского этнографического 
музея20. Он имеет традиционный для оседлого населения Средней 
Азии туникообразный крой. Воротник мог быль шалеобразный, 
стойка или же отсутствовать. По вороту, полам, подолу и рукавам та-
кие халаты обшиты тонкой красной плетеной тесьмой, что было ха-
рактерно для мужской верхней плечевой одежды. Халатики иногда 
имеют частую вертикальную стежку со вставленными между швами 
скрученными фитильками ваты, аналогичная техника применялась 
при изготовлении обрядовой одежды и носила название пильта. Ха-
латики шили из домотканой хлопчатобумажной ткани на подкладке. 
В обеспеченных семьях его могли изготавливать из более дорогих 
и престижных тканей, например из шелка с ярким абровым рисун-
ком или парчи.

На верхнюю одежду нашивали амулеты-обереги в виде треуголь-
ников и змеек, крашеной ваты, душистой мяты, подвески из дерева 
туг (каркас кавказский, Celtis caucasica), глазчатые бусины, сердо-
лик, раковины каури21.

Примерно с двух лет ребенок начинал носить поясную одежду: 
штаны общего для костюма таджиков кроя. Их шили из тонких хлоп-
чатобумажных тканей ярких расцветок. В конце XIX в. наиболее по-
пулярным материалом для изготовления данного вида одежды были 
русские ситцы. В отличие от повседневной взрослой поясной одеж-
ды детские штаны шили всегда из одного сорта ткани22, не вставляя 
ластовиц и верха другого цвета. Эта особенность характерна также 
для женской обрядовой одежды — свадебной и траурной.

У равнинных таджиков шапочку надевали с того момента, когда ре-
бенок начинал держать голову23. Головные уборы мальчиков и девочек 
не имели различий по половому признаку, как, например, у узбеков24, 
вплоть до вступления их в следующую возрастную группу.

У городского населения детские шапочки имели конусовидную 
форму и шились без околыша или с околышем из хлопчатобумаж-
ных, шелковых тканей или парчи. Головной убор простегивали ча-
стой стежкой в традиционной технике пильта. Край шапочки обши-
вали тесьмой и иногда приделывали завязки.

Сельские жители земледельческих оазисов, как и горные таджи-
ки, шили аналогичные по форме и крою детские шапочки в лоскут-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина372

ной технике курок25. Лоскутки собирала мать ребенка от свадебных 
дастарханов, от одежды здоровых детей и долгожителей, концентри-
руя таким образом в головном уборе положительную сакральную 
энергию, несущую ее ребенку здоровье, долголетие, богатство26.

На детские головные уборы нашивали различные амулеты-
обереги: кисточки, металлические и матерчатые тумары, глазчатые 
бусины, монеты, султанчики из перьев, магическое воздействие ко-
торых было направлено преимущественно на сохранение жизнен-
ной энергии ребенка, его здоровья. Многие из амулетов дополняли 
традиционный костюм на протяжении всей жизни человека.

Среди детских украшений можно отметить два широко быто-
вавших вида: браслеты и серьги. Детские браслетики понча, пред-
ставлявшие собой нить с нанизанными на нее глазчатыми бусина-
ми, кораллами и листовидными подвесками, надевали на младенца 
по окончании периода сорокодневья. Эти браслеты носили вплоть 
до наступления старости, надевая на обе руки и иногда на ноги.

Серьги гушврак27 в виде колечка с бусиной нередко надевали на 
девочек еще до года. Так, в Душанбе девочкам прокалывали уши 
уже в двухмесячном возрасте28. Нередки были случаи прокалывания 
одного уха мальчикам, в особенности если это был долгожданный 
первенец. Подобные украшения, согласно представлениям местно-
го населения, играли роль оберега и не имели декоративной функ-
ции. Так, глазчатые бусины кëзмончок, как и амулеты треугольной 
формы с зашитыми внутри них молитвами или травами, считались 
наиболее сильными оберегами от сглаза29. Кисточки и султанчики 
из перьев выражали идею стягивания и концентрирования жизнен-
ной энергии человека. Змейки, сшитые из ткани на детских халати-
ках, а также листовидные подвески браслетов, имитирующие голову 
змеи, были наиболее популярным детским оберегом. Змея в народ-
ных представлениях выступала в качестве покровительницы и за-
щитницы детей30.

Дети до девяти-десяти лет не имели обуви и ходили босиком. Од-
нако существовали и исключения, которые определялись социаль-
ным статусом семьи ребенка. Так, отпрыски семьи эмира начинали 
носить обувь примерно с годовалого возраста, именно в этот пери-
од правитель демонстрировал наследника народу. Ребенок сидел на 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 373

коне, впереди отца, одетый в сапоги муза с острыми носами и серпо-
видными каблуками. В данном случае наблюдается тесная связь воз-
растного и социального статуса. Коллекция Российского этнографи-
ческого музея располагает несколькими парами обуви для детей от 
одного до трех лет. Все эти сапоги и башмаки принадлежали детям 
из богатых и знатных семей и не отличались по покрою и орнамен-
тации от взрослой обуви.

Первый раз ребенка стригли примерно в годовалом возрасте, 
оставляя неостриженными некоторые участки головы, которые обра-
зовывали локон — кокул, расположенный у девочек на темени. Ког-
да волосы отрастали, их заплетали в косички, подвешивая к их кон-
цам кораллы, бусины кëзмончок и амулеты31. Всю остальную часть 
брили наголо вплоть до четырех-пяти лет. Стрижка утробных волос 
у девочек осуществлялась на четном, втором, году жизни и ознаме-
новывала окончательный переход ребенка в мир людей.

одежда девочек

Первые признаки половой дифференциации в костюме появля-
лись примерно с трехлетнего возраста, когда ребенка обычно отни-
мали от груди и он становился менее зависим от матери. В этот воз-
растной период жизни ребенка впервые появлялись новые черты в 
одежде. Детский костюм этой возрастной категории не был рассмо-
трен исследователями, но, анализируя вещевые и фотографические 
материалы коллекции РЭМ, можно определить некоторые характер-
ные особенности, присущие костюму девочек.

Платья девочек имели, как девичья и мужская рубаха, горизон-
тальный вырез с легкой выемкой под горло. По сравнению с дет-
ской одеждой более раннего возраста внешний вид платья менялся. 
Рукава делались более длинными, закрывающими верхнюю часть 
кисти, длина платья увеличивалась и достигала середины икры. Ла-
стовицы (кульфак; кульф — «замок») рубахи-платья контрастно вы-
делялись цветным швом, их делали из другого сорта ткани, что было 
характерной чертой девичьей и женской нижней плечевой одежды32. 
Ворот рубахи обшивали широкой нарядной тесьмой, отличавшейся 
от тесьмы, используемой для оформления ворота женского платья. 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина374

О. А. Сухарева подробно описала способ изготовления и орнамента-
цию плетеных тесьм, используемых в костюме различных половоз-
растных групп33.

Существовали и некоторые местные особенности кроя детской 
рубахи-платья. Так, в Нурате от горловины справа вниз и слева на 
спине отходили два небольших вертикальных разреза, завязываю-
щихся на завязки, и, если платье пачкалось, его переворачивали 
и носили спиной34.

Ассортимент тканей, используемых для шитья рубах девочек, 
также расширялся. В качестве повседневной одежды использова-
лись рубашки из белых, розовых, бежевых хлопчатобумажных тка-
ней с некрупным растительным орнаментом. Примерно с пяти лет 
девочки участвовали в проведении традиционных праздников, таких 
как Ноуруз, праздник тюльпанов и некоторых других. И в это же вре-
мя детский костюм дополняется праздничным нательным платьем, 
которое изготовлялось из шелковых и полушелковых тканей мест-
ного производства с ярким абровым рисунком.

Халаты, которые носили девочки главным образом в холодное 
время года, не отличались от данного типа верхней одежды детей до 
трех лет.

Некоторые изменения наблюдаются и в облике штанов. В костю-
ме раннего детского возраста все детали кроя изготовлялись из одно-
го материала. В три-четыре года девочка начинала носить поясную 
одежду, мотня которой и иногда вся верхняя часть отличалась от 
штанин по цвету и сорту ткани. На нижнюю часть штанин нашивали 
узорную тесьму джияк, что не было характерно для шаровар, при-
надлежавших костюму более ранней возрастной группы.

Вплоть до вступления в возрастную группу девушек преобладаю-
щим головным убором девочек являлась коническая шапочка, опи-
санная выше. Однако некоторые амулеты-обереги, такие как перья, 
глазчатые бусины, тумары, не использовались для ее украшения.

Помимо серег и браслетов понча девочки носили и накосные 
украшения чолбанд в виде разноцветных, чаще красных, шерстяных 
или шелковых шнуров с кистями, обшитых бисером и бусинами. 
Кисти выражали идею собирания жизненной энергии и являлись 
оберегом. Многочисленные бусины и бисер, как следует из названия 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 375

украшения (чол — необмолоченное зерно, банд — «веревка») выра-
жали идею плодородия и были благопожеланием для девочки.

Примерно в пять-шесть лет девочке надевали кольцо из серебра 
или другого металла со вставками или небольшим гладким щитком35. 
Вероятно, ношение данного украшения, было связано с началом хо-
зяйственной деятельности девочки, так как именно в этом возрас-
те она начинала активно помогать старшим по дому и в том числе 
готовить. Среди равнинных таджиков было широко распространено 
представление о том, что готовить пищу необходимо в серебряном 
кольце, в противном случае руки считались сакрально нечистыми36.

В этом же возрасте в детский комплекс украшений входили глад-
кие несомкнутые металлические браслеты гиля узяк. Нередко они 
были украшены растительным орнаментом, характерным для тад-
жикского традиционного ювелирного искусства37.

Помимо ювелирных украшений в костюме девочек использова-
лись и природные материалы: тонкие полоски коры ивы с сереж-
ками, вплетаемые в косы, бутоны розы, которые затыкали за левое 
ухо38. Ношение данных украшений было связано с празднованиями 
весенних обрядов годового цикла и выражало идею плодородия.

Прическа девочек изменялась только к четырем-шести годам. Ей 
отпускали косички, которые заплетались на прямой пробор две на 
висках и две на затылке39. В некоторых районах расселения равнин-
ных таджиков, например в Зеравшанской долине, сзади заплетали 
несколько косичек40, но, как правило, их было четное количество. 
Косички девочек и девушек плели высоко из пяти прядей, закидывая 
их наверх, в отличие от женской прически, в которой косы заплета-
лись у шеи и пряди закидывались вниз41.

девичий костюм

В девять-двенадцать лет девочка вступала в следующую воз-
растную группу. Комплекс девичьих украшений становился более 
разнообразным, а костюм дополнялся новыми элементами, но по-
прежнему в его основе лежали туникообразная платье-рубаха и шта-
ны с широким шагом, которые являлись основными элементами тра-
диционного костюма на протяжении всей жизни женщины.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина376

Девушки носили платья, по покрою и оформлению ворота харак-
терные для рубах девочек, но цвет платья становился более ярким, 
с преобладанием красных и розовых цветов.

Девичьи халаты также претерпевали изменения: из единственной 
верхней плечевой одежды халат переходил в категорию повседнев-
ной домашней одежды42 и чаще изготовлялся из грубых домотканых 
полушерстяных и хлопковых тканей. При этом в отличие от мужско-
го халата, обшитого по вороту, подолу, полам и рукавам узорнотка-
ной цветной тесьмой, в декорировании халатов девушек и женщин 
использовали черный неширокий джияк.

В Центральном Таджикистане, Бухарском оазисе, Пенджикенте 
и Самаркандской области, когда девочке исполнялось 12 лет, на нее 
впервые надевали старинный праздничный халат мунисак, калта-
чу43. Это торжество происходило по поводу первого мулджара — 
окончания 12-летнего цикла. Девочка переходила в следующий воз-
растной класс и могла выходить замуж. В Самарканде существовал 
особый праздник калтачапушон44, также связанный с переходом де-
вочки в возрастную группу девушек, его название происходило от 
названия вышеописанной старинной одежды.

Особенность калтачи — глубокий овальный вырез ворота и гу-
стые сборки под рукавами. Его шили на подкладке из дорогих шел-
ковых тканей ярких, нарядных тонов, часто с абровым рисунком или 
из бархата глубокого лилового или зеленого цветов. В коллекции 
Российского этнографического музея помимо нескольких экземпля-
ров мунисака хранится уникальная старинная девичья и женская 
верхняя одежда пешево (илл. 1), основным отличием которой явля-
ется отсутствие подкладки. Она изготовлена из желтого в красную 
полоску шелка местного производства. Как отмечала О. А. Сухарева, 
халат пешево был известен в Самарканде и Бухаре во второй поло-
вине XIX в. в качестве праздничной одежды, к концу века он упо-XIX в. в качестве праздничной одежды, к концу века он упо- в. в качестве праздничной одежды, к концу века он упо-
треблялся в качестве элемента траурного костюма45.

На рубеже XIX—ХХ вв. в городской костюм девушек и женщин 
Бухарского оазиса входит особый вид верхней плечевой одежды — 
камзол, с нехарактерными для среднеазиатского типа кроя чертами. 
В отличие от туникообразных халатов и мунисаков он имел вшив-
ной рукав, воротник-стойку, короткие, чуть ниже локтя рукава, не-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 377

которые экземпляры, входящие в состав коллекции РЭМ, отрезные 
по талии46. В подмышечной области камзол имел сборы. На камзоле 
делались прорезные карманы — один на правой стороне груди и два 
на бедрах. Полы застегивались на пуговицы. Его шили из цветного 
бархата или шелка с ярким абровым орнаментом, что позволяет пред-
положить, что данный вид одежды использовался в качестве празд-
ничного элемента костюма (илл. 2). Отрезной стан и воротник-стойка 
в платьях и верхней одежде начинает бытовать в конце XIX в., что 
рассматривается исследователями как влияние на таджикский костюм 
некоторых элементов традиционного кроя татарской одежды47.

Повседневные девичьи шаровары шились из ярких, часто крас-
ных гладкокрашеных хлопчатобумажных тканей (ситца, сатина, 
тика). Праздничные изготовлялись из шелковых и полушелковых 
тканей (бекасаб, атлас, фаранга, парча).

Илл. 1. Камзол женский. Таджики. Конец XIX в. РЭМ, колл. № 31-103

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Илл. 2. Камзол женский. Таджики. Конец XIX в. РЭМ, колл. № 58-35

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 379

У равнинных таджиков бытовали два вида девичьих головных 
уборов, ношение которых обусловливалось традициями, приняты-
ми в том или ином районе. В Ферганской долине с девяти-десяти 
лет девушки переставали носить остроконечную детскую шапочку 
и надевали платок48. Платок, красного или белого цвета, сложенный 
углом, несколько раз туго оборачивали вокруг головы и стягивали 
узлом на лбу или на затылке, волосы при этом оставались открыты-
ми, в отличие от женского платка, который, как правило, не завязы-
вался, свободно ниспадал, закрывая шею, грудь, спину и волосы. До 
замужества девушки носили один платок.

В Самарканде, Бухаре и Нурате49 на рубеже веков бытовала деви-
чья шапочка тупи, представлявшая собой округлый мягкий околыш, 
верхний край которого слегка присборивался и пришивался к пло-
скому круглому донцу. Шапочку изготовляли из хлопчатобумажных 
тканей, а также бархата и парчи, оторачивая лобную часть тесьмой. 
Переход девочки к ношению специфически девичьего головного 
убора обычно совершался, когда ей исполнялось 9—12 лет. Сме-
на головного убора совпадала с первым надеванием традиционной 
одежды калтача. Основную роль в этом празднике играла пожилая 
женщина, которая, согласно традиционным представлениям, пере-
давала девочке долголетие, хозяйственные умения и благополучие.

В некоторых районах девичья шапочка имела накосник, что делало 
ее похожей на традиционный головной убор замужней женщины, но 
в отличие от последнего, носившегося с несколькими платками и ино-
гда с головной повязкой, девичья шапочка надевалась одна и откры-
вала волосы. Такой головной убор описывает в своих воспоминаниях 
и В. В. Крестовский, побывавший в Бухаре в 1886 г.: «С любопыт-
ством выглядывали на нас 10-летние девочки в расшитых шелками 
низеньких плоских шапочках с длинными узорчатыми назатыльника-
ми, из-под которых наружу выбивались черные волосы»50.

В Самаркандском и Бухарском оазисах бытовала шапочка, не 
имевшая накосника и донца. Околыш такой тупи стягивался по 
верхнему краю, оставляя открытой макушку. Вероятно, подобный 
вариант шапочки являлся стадиально более ранней формой девичье-
го головного убора и представлял собой сшитую и присборенную 
налобную повязку51.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина380

В двенадцать-тринадцать лет для девушки в городах шили пер-
вый элемент уличной одежды — халат-накидку (название которого 
восходит к арабскому фаранджи (тюрк. паранджа), который изго-
товлялся из белого тика с узкими красными полосками52, тогда как 
женский халат в конце XIX в. шили из серой хлопчатобумажной тка-
ни. Сельские девушки начинали покрывать голову накидкой значи-
тельно позже: в пятнадцать-шестнадцать лет. Часто ее роль играл 
халат, который надевали, накидывая на голову пройму рукава.

Девочки надевали свою первую пару обуви только в девять-
двенадцать лет, т. е. по достижении возраста невест и перехода в тре-
тью возрастную группу. Наличие у молодой девушки сапожек махси 
и башмаков кауш демонстрировало материальную обеспеченность 
семьи и, следовательно, привлекало богатых женихов. В Зеравшан-
ской долине в качестве повседневной и рабочей обуви сельские жи-
тельницы использовали поршни чорук, которые представляли собой 
высокую обувь, сшитую из кожи барана, козла или коровы. Если 
поршни изготовлялись из хорошо выделанной кожи красного или 
желтого цвета, то они считались праздничной обувью.

Наиболее популярным видом обуви были туфли на прямом ка-
блуке с союзкой кауш. Эту обувь можно было встретить в девичьем 
и женском костюме всех возрастов и сословий. Она изготовлялась 
из всевозможных материалов любого размера и использовалась как 
повседневная и праздничная. Туфли носили с мягкими сапожками 
и чулками или надевали на босу ногу. Мягкие сапоги, называвшиеся 
махси, изготовлялись только из дорогостоящих материалов хороше-
го качества и имели достаточно сложные фигурные детали. Их орна-
ментация и цвет зависели от городского центра и местных традиций. 
Крупнейшим обувным центром был Ташкент, где махси шили из чер-
ной или красной кожи с пяткой из зеленой шагрени. Разнообразные 
материалы и приемы орнаментации применяли мастера Бухарского 
оазиса, но, безусловно, самой известной была золотошвейная обувь. 
Шахрисябзские махси изготовлялись из сукна и были сплошь заши-
ты шелковыми нитками. Самаркандские сапоги шили из разноцвет-
ной кожи и бархата, украшая золотым и серебряным шитьем.

Помимо изменения кроя головного убора и появления новых эле-
ментов костюма, более разнообразным становится комплекс укра-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 381

шений. Обращает на себя внимание, что в открытые волосы деву-
шек вплетали большее число косоплеток, которые становятся более 
массивными. Примерно с девяти-десяти лет девочкам вплетают 
пупак53 — черные шелковые шнуры с кистями на концах, продетые 
в медальоны в виде ромба, называемого «цветок граната», а так-
же в трубочки и шарики. Цветок и плод граната в представлениях 
оседлых народов Средней Азии считались символами брака и пло-
дородия54 и являлись благопожеланием девушке, вступивший в воз-
растную группу невест. Подобное украшение женщина продолжала 
носить вплоть до выхода из фертильного возраста.

Накосное украшение туф, близкое по семантике вышеописан-
ному пупаку, также представляло собой несколько шерстяных или 
шелковых шнуров с завязанными узлами и кистями на концах. «Узел 
счастья» приносил удачу и символически выражал идею «стянутой 
сексуальности»55, которая прослеживается также в девичьем голов-
ном уборе и верхней плечевой одежде калтача.

Вступив в брачный возраст, девушка начинала носить кольцевые 
серьги халка, сочетавшие в себе символику плодородия: кольцо — 
солярный символ — и полумесяц в нижней части серег56.

Шейно-нагрудные украшения девочек данной возрастной груп-
пы состояли преимущественно из недлинных, плетенных крупной 
сеткой бисерных ожерелий. Помимо них в костюмный комплекс 
могли входить также бусы, состоявшие из кораллов и серебряных 
филигранных шариков. Увеличивается и количество надеваемых 
девушкой-невестой колец и браслетов.

С переходом в возрастную категорию девичество девочки начи-
нают подкрашивать брови и ресницы сурьмой. В праздничные дни 
также окрашивали хной кисти рук57.

Свадебный костюм

Традиционный свадебный женский костюм у равнинных таджи-
ков не имел строго фиксированных элементов и изменялся на про-
тяжении всего брачного обряда и некоторого времени после него. 
Смена каждого элемента девичьего костюма на элементы женского 
сопровождалась ритуальными действиями и определяла, вероятно, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина382

этапы перехода девушки в возрастную группу женщин и качествен-
ное изменение ее состояния.

Обряды свадебного цикла, связанные с переодеванием девуш-
ки, начинались накануне брачных церемоний в доме ее родителей. 
Перед приездом жениха происходило торжественное одевание не-
весты, начинавшееся обрядовым омовением и заплетанием тради-
ционной девичьей прически. Затем на нее надевали девичье платье, 
сшитое специально для брачных церемоний из шелка яркой окраски 
с преобладанием красного цвета. В качестве верхней одежды девуш-
ка надевала калтачу, изготовлявшуюся из ярких шелковых материй. 
Свадебным головным убором в этот период была девичья шапочка. 
Особый статус девушки-невесты подчеркивался дополнительными 
деталями. На ее голову набрасывали большой белый несложенный 
платок, закрывавший лицо, грудь, плечи и всю спину, который моло-
дая снимала после первой брачной ночи в доме супруга. На брачные 
церемонии паранджу практически не надевали, что, вероятно, было 
связано с представлением об этом наголовном халате как об исклю-
чительно уличной одежде, не имевшей в истории традиционного ко-
стюма глубоких исторических корней58. Однако в Шахристане в пер-
вой половине ХХ в. паранджа входила в костюм молодухи во время 
обряда рубиник59 (смотрение лица молодой). Количество украшений 
возрастало, но все они по-прежнему оставались девичьими.

Праздничной и ритуальной обувью были туфли кауш и сапожки 
махси, которые изготовляли из парчи, сафьяна, шагрени, сукна, бар-
хата, украшали вышивкой, аппликацией из кожи.

В Ферганской долине, большинстве районов Самаркандской об-
ласти и Бухарском оазисе замена некоторых элементов девичьего 
костюма на женский происходила после переезда молодой в дом 
мужа и первой брачной ночи. В Ургуте такой обряд проводился зна-
чительно позже, во время праздника положения в колыбель первен-
ца молодой женщины60. Данный этап перехода женщины в новый 
социальный статус фиксировался праздником лачакбандон. Однако 
молодая продолжала находиться в переходном состоянии, так как 
только после рождения первенца она могла перейти в следующую 
возрастную группу женщин фертильного возраста. Основой обря-
да лачакбандон являлось переодевание молодой в женское платье, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 383

дополнение девичьего головного убора элементами женского, наде-
вание свадебных украшений и частичная смена прически. Если по 
каким-либо причинам молодая оставалась в доме своего отца, то она 
продолжала носить девичье платье. В случае рождения ребенка жен-
щина кормила его, поднимая подол платья, либо через разрезы, рас-
положенные вертикально под мышками. Характерной особенностью 
данного вида платья были густые сборы по обеим сторонам ворота, 
делавшиеся вплоть до 1890-х годов61. В Ургуте смена платья проис-
ходила не во время брачных церемоний, а значительно позже — во 
время обряда саллабандон62.

В одежде новобрачной появляется многослойнось, характерная 
для женского костюма. Так, молодая надевала два-три и более пла-
тьев63. Нижнее непременно шили из ткани белого цвета (куртаи 
бахтисафед — платье белого счастья), а надеваемое на него — из 
шелка, бархата и других тканей ярких расцветок64.

Основным признаком, отличавшим девичье платье от женского, 
было изменение кроя разреза ворота платья-рубахи: горизонтальный 
разрез ворота сменялся глубоким, до талии вертикальным. Такая на-
тельная рубаха называлась куртаи пешкурто — «открытая спереди», 
и символически открывала перспективу счастья и деторождения65 
(илл. 3). На основе имеющихся вещевых материалов, а также ана-
лиза научно-исследовательской литературы представляется возмож-
ным выделить следующие общие признаки традиционных женских 
рубах, бытовавших на территории расселения равнинных таджиков. 
Длина платья доходила до ступней, рукава шились значительно (на 
10—20 см) длиннее кистей рук, стан делался достаточно широким. 
С конца 1890-х годов в Бухарском оазисе начинают входить в моду 
нижние платья с пришивным воротником в виде клиньев, а также 
стоячим воротником, украшенным отстрочкой, тесьмой и фестона-
ми. Рукава свадебных платьев-рубах в Бухаре делались широкие, 
ровные, до 45 см в сложенном виде66, в Самарканде и Ферганской 
долине — более узкие. Рукава верхнего платья были несколько ко-
роче, что позволяло видеть рукава нижнего. В свадебных платьях 
и платьях, заготавливаемых для приданого, ластовицы делались из 
того же материала, что и все платье. Ворот нижнего платья обшива-
ли неширокой плетеной тесьмой. Для украшения воротника верхних 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина384

платьев использовали нашивные ленты украшения. В отличие от 
повседневных свадебные, как в дальнейшем и праздничные, укра-
шения для ворота делались широкими и длинными, достигавшими 
края подола. Их орнаментация содержала растительные и геометри-
ческие узоры, выполненные цветными шелковыми или золотными 
нитями (илл. 4).

С начала ХХ в. длина платья укоротилась примерно на 30 см, ру-
кава стали доходить до середины кисти, что подтверждается мно-
гочисленными образцами, имеющимися в собрании РЭМ. Однако 
праздничные платья до наших дней продолжают шить, сохраняя 
традиционные особенности, относящиеся к концу XIX в., что свя-XIX в., что свя- в., что свя-
зано с представлениями о благополучной и богатой жизни молодых, 
которая станет возможной только при неукоснительном соблюдении 
всех традиционных норм свадебного обряда.

Илл. 3. Койляк, рубаха замужней женщины. Таджики. Конец XIX в. 
РЭМ, колл. № 59-3а

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 385

Мунисак без подкладки как элемент 
девичьего костюма сохранялся и в сва-
дебном костюме. Молодуха носила его 
до рождения первенца. При выходе на 
улицу его набрасывали на голову под 
паранджу67.

Поясная одежда — штаны — шилась 
для свадебного костюма из шелковой 
или полушелковой красной ткани с яр-
ким абровым рисунком и не имела вста-
вок и ластовиц из ткани другого сорта 
или цвета.

Одновременно со сменой девичьего 
платья на женское происходило и наде-
вание свадебного головного убора, ко-
торый усложнялся по составу, сохраняя 
при этом в своей основе элементы де-
вичьего. Шапочка без накосника и боль-
шой платок-покрывало дополнялись 
красной шелковой налобной повязкой, 
представлявшей собой сложенный в не-
сколько раз платок. Для придания ему 
формы диадемы в переднюю часть 
прокладывали картон или древесную 
кору. Таким образом, высота свадеб-
ного головного убора увеличивалась 
максимально по сравнению с уборами, 
входившими в состав костюма других 
возрастных групп. В отличие от деви-
чьего головного убора платки не затяги-
вались в тугие высокие узлы, а распола-
гались низко на затылке, и узел делали 
одинарный и свободный. Эта черта при 
сохранении основы девичьего убора 
демонстрирует переходность к следую-
щей возрастной группе женщин, когда 

Илл. 4. Обшивка для ворота. 
Таджики. Конец XIX в. 
РЭМ, колл. № 58-291

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина386

в невесте ритуально концентрировалось прошлое, настоящее и бу-
дущее68.

Свадебный головной убор усложнялся прежде всего за счет уве-
личения количества головных украшений, большая часть которых 
предназначалась для свадебных церемоний и ношения в течение 
всего периода переходного состояния молодухи, т. е. до рождения 
первого ребенка.

Центральное место в свадебных украшениях занимала тилло 
кош — налобная диадема, которую носили с височными подвесками 
каджак. Украшение представляло собой изогнутую золоченую пла-
стину с фигурным навершием. Нижняя часть в форме распахнутых 
крыльев птицы символизировала защиту от сглаза69, которая была 
необходима новобрачной, находящейся в переходном состоянии. 
К краям пластины прикрепляли султанчики из перьев фазана или 
селезня, которые считались символами брака70. Фигурное навершие 
пластины, по мнению Д. А. Фахретдиновой, является стилизован-
ным изображением богини-матери71. Головные уборы с подобным 
изображением были распространены в Бактрии, а затем в древнем 
Хорезме, где богиня-мать стояла во главе всего пантеона богов72. От-
голоски веры в это божество сохранились до наших дней. К богине-
матери как к защитнице детей и женщин обращаются во время 
проведения родильных обрядов, магических действий, связанных 
с приданием плодородности земле и скоту. Парные височные подве-
ски каджак в форме птичьей фигурки и дополненные султанчиками 
из перьев создавали смысловое единство с тилло кош. Над бровями 
и под тилло кош в Самаркандской области новобрачные надевали 
еще одно налобное украшение тиля баграк, состоявшее из квадрат-
ных пластин с шарнирными соединениями и длинными листовид-
ными подвесками, спускавшимися до глаз.

В Самаркандской области бытовал и другой комплекс головных 
свадебных украшений, состоявший из трех (одного налобного и двух 
височных) медальонов мохи тилло и зульфи тилло73 — длинного 
шнура с пронизками из куполков, трубочек, бусин и имевшего длин-
ные кисти и узлы. Оно оборачивалось вокруг головы. Основным 
элементом мохи тилло была фигурная пластина в виде полумесяца, 
которая символизировала чистоту молодой женщины и служила бла-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 387

гопожеланием плодовитости, так как именно луна символизировала 
богиню плодородия. В сочетании с «узлами счастья» и кисточками, 
считавшимися символами стягивания витальной энергии человека, 
подобный свадебный наголовный комплекс был и мощным обере-
гом, и выражал идею присутствия девичьего статуса в костюме мо-
лодой женщины, еще не ставшей матерью.

Обязательным украшением, которое надевала новобрачная, явля-
лось шейно-нагрудное ожерелье зеби гардан, представлявшее собой 
ряд четырехугольных или шестиугольных медальонов, соединенных 
цепочками. В центральной части украшения располагалась фигурная 
пластина в форме зерна граната — одного из символов плодородия 
и брака. Наряду с зеби гардан, располагавшимся на груди, в свадеб-
ном комплекте украшений присутствовали ожерелья, закрывавшие 
шею, что было нехарактерно для костюма ни девушки, ни невесты. 
Символика орнамента этих ожерелий (тавк и синсиля), составлен-
ных из фигурных пластин с растительными изображениями, а также 
имевшими подвески в виде листочков или монет, была описана нами 
выше. Данные украшения сохранялись и в праздничном костюме 
женщин фертильного возраста.

В костюме новобрачной обязательно присутствовали тума-
ры — амулеты-обереги, подвешивавшиеся на шею. Серьги, кольца 
и браслеты новобрачной близки по форме и орнаментике девичьим, 
но становятся более массивными и многочисленными. К девичьим 
накосным украшениям прибавляются трубочки — футляры для ло-
конов, которые выстригали по два на висках. Вероятно, знаковый 
смысл выстригания локонов состоял в символическом «подрезании» 
предыдущего состояния женщины74.

костюм женщин фертильного возраста

Переходное состояние женщины продолжалось еще значитель-
ное время после окончания брачных церемоний, до рождения перво-
го ребенка. По прошествии сорокодневья молодая мать отправлялась 
в дом своих родителей, где ее новорожденный получал свою пер-
вую одежду и где происходил обряд саллабандон — «повязывание 
чалмы», который окончательно знаменовал переход молодухи в воз-
растную группу фертильных женщин.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина388

Во время праздника женщина получала в подарок новый комплект 
одежды, основой которого была уже описанная нами платье-рубаха 
с вертикальным разрезом ворота. За костюмом женщин данной воз-
растной группы окончательно закрепляется такой признак, как мно-
гослойнось. Комплект нательной уличной одежды состоял минимум 
из двух платьев. Нижнее платье, изготовлявшееся обычно из белых 
в мелкий рисунок кисейных тканей, играло также роль домашней 
одежды. При выходе на улицу, посещении дома гостями на нижнее 
платье надевали два и более верхних платья, которые изготовлялись 
из дорогих, престижных материалов, рукава на них делались короче 
и шире, чем на нижних. Состоятельные таджички изготовляли пла-
тья из тканей кокандской, бухарской и ташкентской работы, а также 
российского производства: ситца, сатина, шелка, атласа. Независимо 
от благосостояния молодые женщины надевали платья с преоблада-
нием ярко-красного цвета.

Менялся внешний вид платья. Объем стана за счет увеличения 
клиньев достигал максимальной ширины в противоположность де-
вичьей, сравнительно неширокой рубахе, это, вероятно, выражало 
идею «освобожденной» детородности. Длина рукава нижней руба-
хи примерно на ладонь опускалась ниже кисти руки75. Длина пла-
тья равнинных таджичек достигала щиколоток в отличие от горных 
районов, где платья едва опускались за колено. Согласно сообщению 
супругов Наливкиных, в Ферганской долине не подшивали подол 
рубахи женщин фертильного возраста, так как по местным представ-
лениям это могло вызвать бесплодие76.

Обязательным элементом нательной одежды молодой замужней 
женщины была цветная ластовица, которая также считалось сред-
ством обеспечения плодовитости77. Ширина рукава в различных 
районах расселения равнинных таджиков была различной, напри-
мер в Ферганской долине они были самыми широкими — в четыре 
ладони, в Бухаре — в две ладони, в Самарканде рукава делались не-
широкие, суживающиеся к ладони78.

В конце ХIX — начале ХХ в. ворот платья обшивали по краю раз-
реза материей другого цвета или узкой черной тесьмой, сплетенной 
из шерсти79. Наиболее распространенный прием в декорировании 
женских рубах — обшивание разреза ворота снаружи и / или изну-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 389

три полоской контрастной по отношению к материалу платья ткани. 
Молодые женщины носили рубахи с красной обшивкой. Широко 
бытовала также отделка ворота узорной тесьмой джияк, изготов-
лявшейся из шелковых или шерстяных ниток и орнаментированной 
растительно-геометрическим узором. В костюме городских житель-
ниц Средней Азии встречаются золотошвейные тесьмы. На парад-
ных платьях длина джияка доходила до подола платья. У оседлых 
народов региона этот элемент декора использовался и для оформ-
ления концов рукавов. Разрез ворота рубахи в традиционном платье 
равнинных таджиков доходил до талии, что являлось символом ма-
теринства и кормящей женщины. На уровне груди пришивали за-
вязки с кисточками.

Женской повседневной верхней плечевой одеждой был халат на 
тонкой подкладке, изготовлявшийся из шелковых и полушелковых 
тканей. Он имел аналогичный мужскому халату крой. Характерной 
женской одеждой его делали некоторые детали, такие как отсутствие 
шалевидного ворота, а также часто встречавшейся в мужских халатах 
вертикальной стежки. Джияк, которым оторачивались ворот, полы, 
подол и рукава, чаще был узким и одноцветным80. В сельских райо-
нах таджички использовали халат в качестве головной накидки.

Праздничной верхней одеждой женщин по-прежнему оставалась 
калтача из парчи, шелка или бархата на подкладке, тогда как об-
рядовая и старинная девичья форма данной одежды подкладки не 
имела (илл. 5).

Поясная женская одежда шилась из двух сортов ткани: нижняя 
часть штанин и мотня из дорогой материи, верхняя — из более деше-
вой. На севере Таджикистана в шароварах мотню вшивали острыми 
углами в штанины, и все части шаровар шили из различных тканей. 
Иногда и саму мотню делали из двух разных тканей: острые углы — 
одного цвета, середина мотни — другого81. Для молодых женщин 
шаровары шили яркие, часто красные, обшивая их по краю штанин 
цветным джияком.

Головной убор замужней женщины по ряду признаков значитель-
но отличался от девичьего и свадебного. У равнинных таджиков он 
включал четыре-пять основных частей, одевавшихся одна на дру-
гую, и максимально выражал идею многослойного закрывания жен-
щины.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина390

Основой головного убора была шапочка калтапушак, сходная по 
покрою с наголовной частью девичьей шапочки, но имевшая важное 
отличие — накосник, пришитый сзади к нижнему краю околыша. 
Одна из важнейших функций женского головного убора — закрыва-
ние волос женщины, которые считались сакрально нечистыми и при-
тягивали злые силы и сглаз. Калтапушак изготовляли из различных 
тканей, но везде он имел яркую цветочную вышивку, выполненную 
в различных техниках. Так, в Бухаре шапочки расшивали золотными 
нитями по бархату, в Ферганской долине широко распространены 
были головные уборы с «шахрисябской» вышивкой (сплошной за-
шив шелковыми нитками) (илл. 6).

Помимо волос женщины также тщательно закрывали грудь, шею, 
часто подбородок, для чего служили специальные повязки лячек. Эта 
деталь головного убора не была зафиксирована только в костюме 
таджичек Самарканда. Лячек представлял собой небольшой, обычно 

Илл. 5. Женский камзол. Таджики. Конец XIX в. РЭМ, колл. № 59-3

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 391

белый платок, сложенный по диагонали, угол платка закрывал грудь, 
а концы, плотно облегая лицо, завязывались на темени82.

Сверху голову покрывали большим платком, который обычно не 
завязывался, а свободно ниспадал на грудь, плечи и спину. Концы 
платка могли быть перевиты, переброшены через плечи, подколоты, 
подоткнуты, но не завязаны тугими узлами, как девичьи платки83. 
Если женщины и завязывали платок, то узел, как правило, был не-
плотный и располагался на шее. Развязывание узлов, открывание 

Илл. 6. Культа-пушак, шапочка с назатыльником. Таджики. Конец XIX в. 
РЭМ, колл. № 31-104

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина392

замков и дверей, согласно местным представлениям, облегчало 
разрешение от бремени, открывало возможность к плодовитости. 
В этом можно видеть образ освобождения сексуальной энергии жен-
щины для воспроизводства потомства84.

На платок повязывали налобную повязку пешонабанд, дурача, 
которая представляет собой сложенный по косой квадратный пла-
ток, который затем сворачивали таким образом, что он образовывал 
широкую повязку. В переднюю часть пешонабанда подкладывали 
кору или плотную бумагу, иногда передняя часть вышивалась. Ха-
рактерной особенностью подобной повязки, бытовавшей в Бухаре, 
была золотная вышивка85.

Иногда сверху набрасывали еще один большой платок, ниспада-
вший до земли86. В головном уборе преобладали яркие, насыщен-
ные цвета, в середине XIX в. концы платков украшали вышивкой, 
к концу века вышивка исчезла. Количество головных украшений по 
сравнению со свадебным убором значительно сокращалось и после-
довательно уменьшалось с возрастом.

Наряду с вышеперечисленными деталями головного убора в Са-
марканде, Нурате87, Бухаре и Ферганской области бытовала чалма из 
белой кисеи88, являвшаяся обрядовым убором.

При выходе на улицу таджички-горожанки набрасывали на голову 
паранджу, а лицо закрывали плотной волосяной черной сеткой чач-
ван. Этот предмет одежды, способы его орнаментации и бытования 
были подробно рассмотрены в монографии О. А. Сухаревой89. При 
исследовании коллекции РЭМ удалось обнаружить особенность, не 
отраженную в работах исследователей. В женских халатах-накидках, 
бытовавших в Самаркандской области, так же как и в нательной 
одежде, с помощью двух полосок джияка выделялась «подмышеч-
ная» область под ложными рукавами90. Варьировалась и манера 
ношения «паранджи»: ташкентские жительницы набрасывали ее 
верхний край высоко на темя, в Намангане надвигали низко на лоб91. 
Сельские жительницы редко использовали данный элемент одежды, 
вместо него при выходе на улицу накидывали халат одного из своих 
детей. Паранджа, обычно серого цвета, как элемент, нивелирующий 
столь важные для традиционного общества возрастные характери-
стики женщин, не была частью старинного традиционного женского 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 393

костюма. Только в начале ХХ в. стали появляться яркие бархатные 
и шелковые халаты-накидки, отражавшие возрастные и социальные 
характеристики его владелицы.

Комплекс украшений молодых замужних женщин значительно 
отличался от комплексов вышеописанных возрастных групп. Пре-
жде всего следует отметить, что практически полностью исчезают 
головные и лобные диадемы и подвески. Наряду с кольцевыми серь-
гами в городах женщины надевают более крупные крючковые кафа-
си, основной элемент которых — куполок куба с длинными звеня-
щими подвесками, создававшими «сакральный шум», отпугивавший 
злых духов. В накосных украшениях исчезают узлы, которые могли 
стать «препятствием» фертильной энергии женщин, им на смену 
приходят куба.

В праздничном и обрядовом костюме по-прежнему женщины дан-
ной возрастной группы носили вышеописанные свадебные шейно-
нагрудные украшения, кольца и браслеты. К амулетам-оберегам при-
бавляются крупные подвески-куполки, вешавшиеся на нижнюю часть 
разреза ворота. К куполкам на цепочках прикреплялись предметы 
личной гигиены — щипчики, уховертки, палочки для сурьмы и пр.

Вплоть до рождения ребенка и истечения срока чилля молодуха 
продолжала носить девичью прическу. Во время проведения обряда 
саллабандон мать молодой женщины или ее старшие родственницы 
переплетали девичьи косы — количество кос сокращалось до четы- — количество кос сокращалось до четы-— количество кос сокращалось до четы-
рех, их плели низко на затылке и у шеи, пряди волос перебрасывали 
вниз.

Молодые женщины использовали косметику. Брови и ресницы 
окрашивали сурьмой, для придания коже лица бледности, а ще-
кам — румянца использовали белила и румяна. В Фергане и Бухаре 
модницы наклеивали мушки92.

костюм пожилых женщин

После рождения пятого-шестого ребенка, т. е. по достижении 
примерно сорокалетнего возраста, женщина вступала в возрастную 
группу пожилых, характеризовавшуюся прежде всего выходом из 
фертильного возраста, а также сменой хозяйственной деятельно-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина394

сти и изменением статуса женщины в семье и обществе. Внешне 
эти признаки нового положения проявлялись в костюме. Пожилые 
женщины продолжали носить практически те же элементы одежды, 
которые они носили в более молодом возрасте, но внешняя форма 
(при сохранении единого для всех возрастов кроя), цвет и орнамен-
тальные особенности резко выделяли костюм женщин старшей воз-
растной группы.

Одной из наиболее заметных характеристик костюма пожилых 
женщин является отступление от многослойности в плечевой одеж-
де и головном уборе. Пожилые таджички носили преимущественно 
только одно платье-рубаху пешкурто. Внешние характеристики это-
го вида одежды изменялись и соответствовали особенностям деви-
чьих рубах, что выражалось в сужении стана, укорачивании разреза 
ворота, сужении рукавов к концу примерно на десять сантиметров93. 
Цветовая гамма платьев изменялась постепенно: женщины, имев-
шие четверых-пятерых детей, переходили к ношению платьев, где 
красный сочетался с темно-голубым и синим цветами94, сорокалет-
ние носили платья лилового, синего, голубого или зеленого цвета. 
Платья старух изготовлялись из белой ткани в мелкую полоску или 
с мелким растительным орнаментом95. Шелковые платья среди по-
жилых женщин встречались крайне редко, преимущественно они 
носили нательную одежду из хлопчатобумажных тканей местного 
производства, в начале ХХ в. — из русского ситца.

Изменялся и характер орнаментации ворота платья. Пожилые 
носили джияк из черных шерстяных ниток, который пришивался 
особым способом — свободные концы тесьмы сшивались сзади на 
спине, образуя кисточку. Иногда разрез ворота обшивали черной или 
синей тканью.

Наиболее часто встречающейся верхней плечевой одеждой по-
жилых женщин был мунисак или калтача, о которых мы упоминали 
выше в разделе девичьей одежды. Этот вид одежды, переходя в ко-
стюм женщин старшей возрастной группы, сохранял все основные 
элементы кроя. Основное отличие состояло в использовании для его 
изготовления полосатых тканей сине-серых тонов96.

В поясной одежде таджичек данной возрастной группы проявля-
лись те же особенности, что и в плечевой одежде.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 395

При изучении головных уборов пожилых женщин надо иметь 
в виду, что в этой возрастной группе выражено стремление к со-
хранению старинных форм костюма. Как следствие, традиционные 
формы, характерные для головных уборов девушек и молодых жен-
щин, могут позднее бытовать как старушечьи97.

Количество деталей головного убора варьировалось от двух до 
трех в зависимости от местности. В сельских районах Самарканд-
ской области помимо двух обязательных платков старые женщины 
надевали шапочку с накосником98, но изготовленную из белой хлоп-
чатобумажной ткани без вышивки. В Ферганской долине, Бухарском 
оазисе головной убор состоял из двух деталей — платков. Большой 
платок покрывал голову и перекидывался на спину таким образом, 
что напоминал манеру ношения платков фертильных женщин. Вто-
рой, маленький платочек надевали поверх большого, завязывая туги-
ми узлами на лбу или на затылке, что было характерным и для деви-
чьего головного убора. Повязка была невысокой и мягкой и облегала 
голову99. Состояние «старость» в головных уборах маркировалось 
белым цветом, в дополнительных элементах доминировали темные 
оттенки. Головной убор становится в целом более «простым», низ-
ким и мягким.

Обувь изготовлялась преимущественно из кожи темных цветов. 
Старухи предпочитали носить туфли на максимально низком каблу-
ке с сапожками махси. 

Достигая пожилого возраста, женщина не нуждалась в большом 
количестве украшений, которые ранее защищали ее фертильность. 
Характерно, что старушечий комплекс украшений практически пол-
ностью повторял девичий комплекс.

Прическа пожилых женщин состояла из двух кос, которые свя-
зывали между собой за спиной либо перекидывали вперед, на манер 
девичьей прически. Кроме того, концы кос «укорачивали», подво-
рачивая их или завязывая концы узлами, что являлось знаком пре-
кращения периода фертильности100. В этом возрасте женщины не 
пользовались какими-либо косметическими средствами.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина396

Траурная одежда

Траурный костюм не включал каких-либо особенных видов одеж-
ды, отличавшихся по покрою от вышеописанных. В целом женщины 
каждой возрастной группы в случае смерти родственника продол-
жали носить ту одежду, которая были характерны для их возраста. 
Одежда отличалась от повседневной цветом, который в свою оче-
редь зависел от степени близости к покойному. Исключение состав-
ляли молодухи, которые не допускались на траурные церемонии.

Для траурного платья использовали ткань расцветки вазнин («тя-
желый», «солидный», «сдержанный»), в которой полностью отсут-
ствовал красный цвет и преобладали синий и зеленый. Ластовицы 
никогда не делались цветными. Если умирал кто-либо из самых 
близких родных, в знак глубокого траура надевали платье из белой 
гладкой хлопчатобумажной материи101.

Пешево из ткани синего цвета102 считалось траурной верхней пле-
чевой одеждой. Близкие родственницы умершего отличались наи-
более яркими и нарядными пешево103, но носили их только первые 
несколько дней траура.

В отличие от обычных шаровар траурные всегда целиком шили из 
одной ткани, опасаясь, что в противном случае можно вызвать новые 
смерти. Траурные шаровары шили темно-синие, иногда с черным 
или белым узором. Как упоминалось выше, вставка из контрастной 
ткани, согласно традиционным представлениям таджиков, обеспе-
чивала плодовитость женщины и одновременно являлась оберегом. 
В траурной одежде, вероятно, цветная ластовица воспринималась 
как средство вызвать «плодовитость» смерти.

Характерное отличие траурного костюма равнинных таджиков — 
наличие пояса, который представлял собой сложенный несколько 
раз большой платок, свободно завязанный на талии поверх пешево. 
Его надевали во время оплакивания покойного и при посещении мо-
гилы на второй, третий и сороковой день. В случае траура по мужу 
женщина снимала пояс после годовых поминок104.

Траурный головной убор также соответствовал возрастной груп-
пе его владелицы и сохранял при этом свои характерные цвета. Обя-
зательной частью траурного головного убора был лячак105, закрыва-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 397

вший шею и грудь. В случае отсутствия данного элемента головного 
убора, например у девочек, девушек и пожилых женщин, его заме-
няли платком, один из углов которого перебрасывали на противопо-
ложное плечо.

В траурных прическах женщин демонстрировалась полная или 
частичная инверсия по отношению к обычному состоянию. Самые 
ближайшие родственницы полностью расплетали косы и не расче-
сывали их. Более дальние расплетали их частично.

* * *

Таким образом, опираясь на проведенный анализ одежды равнин-
ных таджиков, можно выделить следующие характерные возрастные 
особенности костюмных комплексов. В одежде и прическе девочек 
появляются признаки половой дифференциации, важными показа-
телями которой являются отращивание и высокое заплетание кос, 
которые не закрываются, а также новый остроконечный головной 
убор, наиболее близкий к традиционным мужским шапкам кулох. 
Наряду с амулетами-оберегами в костюме появляются украшения, 
символизирующие плодородие.

Маркировка возрастных изменений в костюме девушек прояв-
ляется сменой головного убора и новым типом верхней плечевой 
одежды калтача. Характерным знаковым отличием становится 
«стягивание» силуэта, проявляющееся в крое одежды, тугих узлах 
головного убора и накосных украшениях. В украшениях доминирует 
символика плодородия.

Свадебный костюм фактически состоит из двух самостоятельных 
комплексов, в каждом из которых доминируют свои характерные 
особенности. Костюм невесты имеет характерные черты девичьей 
одежды и дополняется лишь большим количеством украшений. В 
его состав входит также большое головное покрывало — деталь жен-
ского костюма. В одежде молодухи — втором костюмном свадебном 
комплексе — наблюдается смешение черт девичьего и женского ко-
стюма. В нем присутствуют и характерные только для данного об-
рядового костюма головные свадебные украшения.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина398

Костюмный комплекс возрастной группы фертильных женщин во 
многих своих чертах резко противоположен девичьему. «Стянутая 
сексуальность» плечевой одежды заменяется на широкие с допол-
нительными клиньями формы одежды. Узел исчезает из головных 
уборов и украшений. Достаточно простые по своему составу деви-
чьи головные уборы уступают место многосоставным, закрываю-
щим шею, грудь, волосы, плечи и спину женским. Многослойность 
присутствует и в одежде — традиционно женщина надевает от двух 
до пяти платьев. Качественно изменяется прическа, косы плетутся 
низко, появляются локоны.

Одежда пожилых женщин демонстрирует выход из возраста фер-
тильности и частичное «возвращение в девичество». Сужение пле-
чевой одежды и изменение ее цветовой гаммы с красно-розовой на 
сине-голубую сочетается с упрощением головного убора, на кото-
ром вновь появляются узлы. Шея и грудь женщины не закрываются 
украшениями, открытыми остаются и концы кос.

В заключение хотелось бы отметить, что женские костюмные 
комплексы равнинных таджиков, бытовавшие в конце XIX — нача-XIX — нача- — нача-
ле ХХ в., в каждый возрастной период сохраняли некоторые детали 
предыдущих, выражая, таким образом, образ единой линии жизни 
женщины с особенными ролями на каждом ее этапе106.

Примечания
1 Гребенкин А. Д. Очерки Когистана. Путешественник (январь 1873), 

с. 60—88.
2 Он же. Таджики. Русский Туркестан (М., 1882), с. 1—50.
3 Наливкин В., Наливкина М. Очерк быта женщины туземного населе-

ния Ферганы (Казань, 1886).
4 Ершов Н. Н., Широкова З. А. Альбом одежды таджиков (Душанбе, 

1969), с. 34.
5 Сухарева О. А. История среднеазиатского костюма. Самарканд (2-я 

половина XIX — начало ХХ в.) (М., 1982).
6 Люшкевич Ф. Д. Одежда таджикского населения Бухарского оазиса 

в первой половине ХХ в. Материальная культура и хозяйство народов 
Кавказа, Средней Азии и Казахстана. Сборник МАЭ XXXIV (Л., 1978), 
с. 123—144.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 399

7 Писарчик А. К. Материалы к истории одежды таджиков Нурата. 
Старинные женские платья и головные уборы. Костюм народов Средней 
Азии (М., 1979), с. 116.

8 Чвырь Л. А. Отражение возрастных градаций в таджикских ювелирных 
украшениях. Советская этнография IV (1970), с. 95.

9 Широкова. Детская одежда таджиков и связанные с ней обряды. Этно-
графическое обозрение IV (2002), с. 83.

10 Люшкевич. Одежда таджикского населения…, с. 140.
11 Там же.
12 Наливкин, Наливкина. Указ. соч., с. 174.
13 Там же.
14 Люшкевич. Одежда таджикского населения…, с. 140.
15 Знаковая символика воды и дерева неоднократно была рассмотрена 

в ряде исследований, касающихся различных аспектов материальной и ду-
ховной культуры народов региона: Фахретдинова Д. А. Ювелирное искус-
ство Узбекистана (Ташкент, 1988), c. 100; Рузиев М. А. Эволюция тад-
жикского орнамента (IX—XX вв.). Автореф. дис. … д-ра искусствоведения 
(М., 1988); Кисляков Н. А. Семья и брак у таджиков (М.; Л., 1959) и др.

16 Наливкин, Наливкина. Указ. соч., с. 174.
17 Там же, с. 22; Сухарева. История среднеазиатского костюма, с. 22.
18 Бикджанова М. А. Одежда узбечек Ташкента XIX — начала XX в. Ко-

стюм народов Средней Азии (М., 1979), с. 134.
19 Наливкин, Наливкина. Указ. соч., с. 25.
20 РЭМ, колл. №№ 58-9, 7013-20, 8762-22132, 12205-1.
21 Там же, с. 85.
22 Люшкевич. Одежда таджикского населения…, с. 135.
23 Там же, с. 84.
24 Борозна Н. Г. Материальная культура узбеков Бабатага и долины Ка-

фирнигана. Материальная культура народов Средней Азии и Казахстана 
(М., 1966), с. 117.

25 Рассудова Р. Я. Материалы по одежде таджиков верховьев Зеравшана. 
Сборник МАЭ XXVI (Л., 1970), с. 261.

26 Попова Л. Ф., Старостина О. В. Знаковые средства маркировки возрас-
та в женских головных уборах народов Средней Азии и Казахстана. Мате-
риалы по этнографии, IV (в печати).

27 РЭМ, колл. № 242-13.
28 Чвырь. Отражение возрастных градаций, с. 116.
29 Борозна. Некоторые материалы об амулетах-украшениях населения 

Средней Азии и Казахстана. Домусульманские верования и обряды в Сред-
ней Азии (М., 1975), с. 289.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина400

30 Фахретдинова. Указ. соч., с. 22.
31 Наливкин, Наливкина. Указ. соч., с. 178.
32 Сухарева. История среднеазиатского костюма, с. 20.
33 Там же, с. 21
34 Писарчик. Указ. соч., с. 116.
35 РЭМ, колл. №№ 240-43, 240-47/1, 2.
36 Чвырь. Таджикские ювелирные украшения (М., 1977), с. 98.
37 РЭМ, колл. №№ 240-17, 240-53. 240-54, 8762-21210.
38 Наливкин, Наливкина. Указ. соч., с. 107.
39 Троицкая А. Л. Рождение и первые годы жизни ребенка у таджиков до-

лины Зеравшана. Советская этнография, VI (1935), с. 135.
40 Широкова. Традиционная и современная одежда таджиков Горного 

Таджикистана (Душанбе, 1976), с. 104.
41 Попова, Старостина. Знаковая маркировка возраста в женских при-

ческах народов Средней Азии и Казахстана. Материалы Лавровских 
(Среднеазиатско-Кавказких чтений) 2004—2005 (СПб., 2006), с. 179.

42 Сухарева. История среднеазиатского костюма, с. 31.
43 Люшкевич. Одежда таджикского населения…, с. 136.
44 Сухарева. История среднеазиатского костюма, с. 39.
45 Там же, с. 42.
46 РЭМ, колл. №№ 59-2, 3; 58-36.
47 Бикджанова М. А. Одежда узбечек Ташкента XIX — начала ХХ в. Ко-

стюм народов Средней Азии (М., 1979), с. 134.
48 Наливкин, Наливкина. Указ. соч, с. 191.
49 Сухарева. Древние черты в формах головных уборов народов Средней 

Азии. Среднеазиатский этнографический сборник, I (М., 1954), c. 306.
50 Крестовский В. В. В гостях у эмира Бухарского (СПб., 1887), с. 275.
51 Сухарева. Древние черты, с. 306.
52 Наливкин, Наливкина. Указ. соч., с.192.
53 Чвырь. Таджикские ювелирные украшения, с. 41.
54 Даркевич В. П. Художественный металл Востока: произведения вос-

точной торевтики на территории европейской части СССР и Зауралья 
(М., 1984), с. 10.

55 Чеснов Я. В. Поэтика девичества. Женщины и свобода (М., 1994), 
с. 226.

56 Фахретдинова. Указ. соч., с. 118, 122.
57 Наливкин, Наливкина. Указ. соч., с. 192.
58 Сухарева. История среднеазиатского костюма, с. 50.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Традиционный женский костюм равнинных таджиков 401

59 Андреев М. С. Свадебные лицевые занавески горных таджичек. Сб. 
МАЭ, XV (М.; Л., 1953), с. 310.

60 Сухарева. История среднеазиатского костюма, с. 21.
61 Наливкин, Наливкина. Указ. соч., с. 192.
62 Сухарева. История среднеазиатского костюма, с. 21.
63 Люшкевич. Одежда жителей центрального и юго-западного районов 

Ирана. Традиционная культура народов Передней и Средней Азии (Л., 
1979), с. 124.

64 Там же, с. 131.
65 Сухарева. История среднеазиатского костюма, с. 22.
66 Люшкевич. Одежда таджикского населения…, с. 131.
67 Сухарева. История среднеазиатского костюма, с. 36.
68 Попова, Старостина. Знаковые средства маркировки возраста…
69 Фахретдинова. Указ. соч., с. 100.
70 Борозна. Некоторые материалы об амулетах-украшениях…, с. 183.
71 Фахретдинова. Указ. соч., с. 100.
72 Даркевич. Указ. соч., с. 111.
73 Сухарева. История среднеазиатского костюма, с. 113.
74 Попова, Старостина. Знаковая маркировка возраста…, с. 179.
75 Наливкин, Наливкина. Указ. соч., с. 104.
76 Там же, с. 95.
77 Писарчик. Указ. соч., с. 115.
78 Сухарева. История среднеазиатского костюма, с. 19.
79 Писарчик. Указ. соч., с. 115.
80 Сухарева. История среднеазиатского костюма, с. 31.
81 Широкова. Мужская и женская поясная одежда таджиков. Этнография 

в Таджикистане (Душанбе, 1989), с. 70.
82 Люшкевич. Одежда таджикского населения…, с. 138.
83 Широкова. Традиционная и современная одежда женщин…, с. 98.
84 Попова. Старостина. Знаковые средства маркировки возраста…
85 Сухарева. Древние черты …, с. 139.
86 Там же, с. 304.
87 Писарчик. Указ. соч., с.119.
88 Наливкин, Наливкина. Указ. соч., с. 221.
89 Сухарева. История среднеазиатского костюма, с. 139.
90 РЭМ, колл. № 8520-182; 12210-14, 15, 16.
91 Наливкин, Наливкина. Указ. соч., с. 96.
92 Там же, с. 104.
93 Там же, с. 132.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



О. В. Старостина402

94 Сухарева. История среднеазиатского костюма, с. 23
95 Люшкевич. Одежда таджикского населения…, с. 131.
96 Сухарева. История среднеазиатского костюма, с. 31.
97 Попова, Старостина. Знаковые средства маркировки возраста…
98 Рассудова. Указ. соч., с. 31.
99 Борозна. Материальная культура таджиков верховьев Зеравшана (Ду-

шанбе,1973), с. 218.
100 Попова, Старостина. Знаковая маркировка возраста…, с. 180.
101 Сухарева. История среднеазиатского костюма, с. 25.
102 Люшкевич. Одежда таджикского населения…, с. 136.
103 Сухарева. История среднеазиатского костюма, с. 36.
104 Наливкин, Наливкина. Указ. соч., с. 231.
105 Люшкевич. Одежда таджикского населения…, с. 143.
106 Попова, Старостина. Знаковые средства маркировки возраста…

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Е. Л. Кубель

СреднеаЗиаТСкая керамика в Собрании  
роССийСкого ЭТнографичеСкого муЗея 

(коллекционные Сборы 1900—1912 гг.)

Такой традиционный вид деятельности для всего среднеазиатско-
го региона, как производство гончарных изделий, издавна привле-
кал внимание исследователей. Наиболее значимой работой по теме 
является крупная монография Е. М. Пещеревой1. Часть этой книги 
посвящена мужскому гончарству Каратага, Пенджикента, Самаркан-
да, Шахрисябза, Ташкента, Гиждувана и Риштана. Е. М. Пещерева 
уделила основное внимание технике производства, формам сосудов 
и их хозяйственному назначению, а также ремесленным организа-
циям городских гончаров. В книге также содержится подробный 
историографический обзор литературы по данному вопросу начиная 
с источников XIX в. до момента выхода монографии в свет.

Двумя годами позже вышла книга М. К. Рахимова2, инженера-
керамиста и искусствоведа, обстоятельно описавшего технику и тех-
нологию мужского гончарства самых крупных ремесленных центров 
Узбекистана, в том числе интересующих нас Риштана и Самарканда. 
В этой работе автор впервые уделил внимание особенностям художе-
ственного оформления изделий, собран внушительный материал по 
различным элементам узоров, который для удобства использования 
был помещен в таблицы. Очень важны для понимания того, как про-
текали процессы развития гончарства на данной территории, много-
летние исследования Э. В. Сайко, посвятившей изучению техники и 
технологии средневекового керамического производства ряд работ3. 
Для более полного раскрытия нашей темы имеют значение две не-
большие по объему, но чрезвычайно насыщенные информацией ста-
тьи старейшины таджикской этнографии А. К. Писарчик. В статье 
«Народное прикладное искусство таджиков»4 дается краткая харак-
теристика старых керамических центров конца XIX — начала XX в., 
населенных таджиками, а именно Самарканда, Гиждувана, Риштана, 
Ходжента и Ура-Тюбе, и приводятся некоторые изображения старой 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Е. Л. Кубель404

орнаментированной посуды из Ходжента и Ура-Тюбе. В статье «Не-
которые сведения о народной керамике Самарканда»5 в разделе, 
посвященном самаркандскому гончарному производству, автор на 
основе полевых материалов 1940-х годов дополняет сведения, со-
держащиеся в монографии Е. М. Пещеревой.

Чрезвычайно ценны работы, в которых присутствуют аннотиро-
ванные изображения гончарных изделий конца XIX — начала XX в. 
В книге Д. А. Фахретдиновой6 опубликовано блюдо сер. XIX в. ра-
боты мастера Абдулло из Риштана. В небольшой по объему статье 
А. К. Разыграевой7 содержатся изображения нескольких расписных 
блюд из Канибадама примерно того же времени. В монографии 
Н. Н. Ершова8 в главе «Гончарство» содержатся важные сведения 
о мужском гончарстве этого старого керамического центра. Немец-
кий исследователь Й. Кальтер9 опубликовал ряд предметов из Музея 
этнографии в Берлине, относящихся к интересующему нас периоду, 
из Бухары, Самарканда и Риштана. Однако коллекция керамики Рос-
сийского этнографического музея оставалась в стороне от внимания 
исследователей. Между тем публикация вещевого этнографического 
материала — коллекционных собраний, хранящихся в музеях, всег-
да актуальна, так как имеет большое значение для исследований по 
традиционной культуре разных народов. Целью данной работы яв-
ляется ввод в научный оборот ранее неисследованной группы таких 
источников.

Начало коллекции керамики Российского этнографического музея 
было положено известным собирателем С. М. Дудиным, работавшим 
над сбором материала для создаваемого Этнографического отдела 
Русского музея в 1900—1902 гг.10 В 1912 г. музей у А. Ю. Гинита-
Пилсудского приобрел коллекцию керамики, привезенную им из 
Туркестанского края (преимущественно из Ферганской долины). Во 
время Великой Отечественной войны в результате прямого попада-
ния авиабомбы в помещение над хранилищем керамики коллекции 
сильно пострадали. Происхождение оставшихся единичных шедев-
ров из Бухары, Самарканда и Ферганской долины определило гео-
графические границы данного исследования.

Некоторые архивные материалы послужили дополнением к ли-
тературным источникам по нашей теме. Интересные сведения об 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Среднеазиатская керамика в коллекции РЭМ 405

истории гончарного производства в Самарканде, Ходженте, Ура-
Тюбе и Риштане содержатся в отчетах О. М. Коржинской11. К «От-
чету» прилагаются несколько рисунков старой керамики из Ришта-
на и Ходжента, выполненных автором на месте. В рукописи статьи 
Е. М. Пещеревой12 имеется несколько ценных замечаний, не вошед-
ших в текст ее монографии 1959 г.

Наиболее важным источником для нас стал пространный «Отчет 
о поездках в Среднюю Азию в 1900—1902 годах» С. М. Дудина13. 
В нем исследователь постарался дать наиболее полную характери-
стику разным сторонам быта народов Среднеазиатско-казахстанского 
региона, в том числе ремеслам. Текст сопровождается рисунками 
приобретенных собирателем предметов и их описанием.

Переходя к характеристике коллекции, уместно предварить ее 
кратким очерком о представлениях, связанных с происхождением 
гончарства, отношением к глиняной посуде, некоторых моментах 
технологического процесса, с одной стороны, общих для всего ре-
гиона, а с другой — имеющих некоторые локальные особенности.

Понятие гончарные изделия или гончарная продукция (от русско-
го слова «горн») объединяет предметы, выполненные из обычных 
глин и прошедшие обжиг в температурном режиме в пределах 800—
1000 °C. Среднеазиатские мастера при обжиге посуды, покрытой 
свинцовой поливой, доводили температуру до 850 °C, а для щелоч-
ных глин требовалась температура не менее 950 °C. Для наименова-
ния гончарных изделий в регионе был принят общий термин кулоли, 
гончаров называли кулол или по специализации: косагар выделыва-
ли чашки и блюда, кузагар — кувшины. Были еще мастера танурсоз, 
изготавливающие печи для выпечки лепешек.

Искусство изготовления гончарной посуды в Средней Азии по 
одной из легенд связано с именами двух наиболее почитаемых мест-
ных святых — Саида Амири Кулола и его учеником Девонаи Баго-
уддина, могилы которых находятся в Бухаре. В легенде повествуется 
о драматическом событии, связанном с одним из самых важных и 
тонких с точки зрения гончарной технологии моментов — обжиге 
готовой продукции. Именно тогда, когда жар в печи хумдон достиг 
высшей точки, обнаружился недостаток топлива. Саид Амири Кулол 
решил войти в огонь, чтобы обеспечить хумдону нужную температу-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Е. Л. Кубель406

ру. Багоуддин не допустил жертвы учителя и сделал это сам. Произо-
шло чудо: печь нагрелась до нужной степени, а Багоуддин вышел 
из огня невредимым14. Другая легенда, записанная у таджикского 
населения Самарканда, Ходжента и Ура-Тюбе в 90-е годы XIX в., 
связывала происхождение этого рода деятельности с самим арханге-
лом Гавриилом. Она гласила, что после сотворения мира Бог послал 
на нее хазрета Джабраила (архангела Гавриила) вместе с другими 
четырьмя ангелами. Ангелы эти сотворили из земли первого чело-
века Адама, а жизнь ему дал сам Бог. У хазрета Джабраила осталась 
от сотворения Адама земля, из которой он сделал кувшин и научил 
этому ремеслу Адама15.

У таджиков существовало особо почтительное отношение к по-
суде, сделанной из обожженной глины, именно из нее, а не из при-
возной фарфоровой предпочитали есть в праздники и в дни поста. 
Глиняная посуда была обязательной при совершении всех обрядов 
жизненного цикла. Новую глиняную чашку употребляли для при-
готовления обрядовых кушаний при совершении ритуалов рухуар-
вох — символического кормления духов предков, париталбон — 
призывания пари и обряда кормления дэвов таджики Самарканда, 
Пенджикента, Ходжента, Исфары16. В ряде мест существовало пред-
ставление, что глиняная посуда всегда халол — чистая, равно как 
и гончарная глина чистая настолько, что мастер мог во время работы 
брать пищу руками, не помыв их предварительно. Уважительное от-
ношение к этому материалу выразилось в запрете присаживаться на 
кучу глины, приготовленной к работе. Некоторые сосуды (например, 
маслобойка) почитались наравне с хлебом, и ими клялись так же, как 
хлебом17. Глиняные сосуды приносили в качестве худой (жертвы) на 
некоторые мазары. Так, например, поступали женщины в кишлаке 
Риштан. Перед тем как отправиться на мазар Ходжа Илгар Боши, 
они брали бракованную или битую посуду в мастерских гончаров18.

В Средней Азии повсеместно имелись залежи лессовых глин. 
Гончарные глины, пригодные для производства посуды, являются их 
разновидностью. Мастера сами занимались ее добычей, обычно не-
далеко от селения. В Риштане залежи красноватой гончарной глины 
хоки cуpx находились в 2 км от селения, самаркандская серая глина 
гилмоя привозилась из местности Чупаната в 8 км от города, гончар-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Среднеазиатская керамика в коллекции РЭМ 407

ную глину в Пенджикенте добывали прямо рядом с селением, она 
считалась хорошей, но все же уступающей по качеству самарканд-
ской и каттакурганской. Самой лучшей считалась пластичная огнеу-
порная гильбота, она была самой жирной, после обжига приобрета-
ла белый матовый цвет. Эта глина шла как на ангобирование посуды, 
так и на изготовление цветных ангобных красок. Встречалась она 
не повсеместно (например, в разных местах Ферганской долины), ее 
расходовали очень бережно, смешивая с обычной гончарной глиной 
для улучшения качества изделия. Так поступали гончары Ходжента 
и Пенджикента. Почти в чистом виде она употреблялась только при 
изготовлении чини — ложного фарфора19.

Качество изделий во многом зависело от состава глины, поэтому 
так важны были приемы работы с глинами разного состава, пере-
дававшиеся из поколения в поколение. Главнейшим свойством гли-
ны, идущей на изготовление керамических изделий, является ее 
пластичность. Глину по степени пластичности делили на жирную, 
пластичную и тощую, менее пластичную. Хотя пластичность глин 
позволяет придавать массе различные формы, слишком высокая ее 
степень имеет много отрицательных качеств, которые мастеру при-
ходилось устранять. Слишком жирные глины могут деформировать-
ся при обжиге, при сушке они дают трещины. Чтобы этого избежать 
смешивали разные сорта глин, использовали так называемые отоща-
ющие добавки. Прием смешения глиняных масс был хорошо изве-
стен таджикским кулолам вплоть до конца XX в. Каратагский гончар 
Саид Расулов приготовлял глиняные смеси для тарелок и кувшинов, 
смешивая различные по химическому и минералогическому составу 
породы из трех месторождений. Он получал пластичную массу для 
кувшинов и более тощую для чаш и блюд20.

При изготовлении чашек и блюд в Самарканде и Пенджикенте 
в гончарное тесто добавляли лух — пух из растрепанных плодов 
тростника или рогоза. Для крупных сосудов гончары Самарканда 
употребляли два сорта глины. Один шел на стенки, а другой вклады-
вался внутрь сосуда на дно и носил название токи — донный. Дон-
ный сорт состоял из смеси глины и конского или ослиного навоза, по 
мнению гончаров, предотвращавшего растрескивание сосудов при 
сушке21.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Е. Л. Кубель408

В Ходженте употреблялась местная глина — лоя — с примесью 
тростникового пуха для глазурованной посуды и овечьей шерсти для 
изготовления печей для хлеба танур. «Примесь пуха незначитель-
ная — фунта два на весь заряд печи. В Ходженте гончар Шакуров 
говорил, что слишком большое количество пуха увеличивает пори-
стость и уменьшает прочность посуды»22.

В Риштане в полуготовую хорошо вымешенную глину в несколько 
приемов прибавляли тузгох — пух рогозы. Количество его зависело 
главным образом от величины и формы тех предметов, для выделки 
которых заготовлялась глина. Важно было соблюсти определенные 
пропорции, так как при переизбытке этой органической добавки 
глина, по мнению гончаров, теряла свою эластичность. Тогда о такой 
глине говорили: патак шудаст (тадж.) — «стала плотной»23.

Традиция добавок пуха, шерсти, навоза в глину в регионе суще-
ствовала также в лепной женской керамике. Другие этнографические 
сведения о процессе подготовки глины ввиду крайней скудости ин-
формации неполны и отрывочны, но являют чрезвычайно широкий 
ареал распространения по всему земному шару. От территориаль-
но самых близких на Ближнем и Среднем Востоке (Ирак и Сирия), 
далее Южной Азии (некоторые районы Индии и Пакистана) и на 
других континентах: в Африке и обеих Америках24. Следует, одна-
ко, заметить, что только в Средней Азии такие примеси добавляли 
в глину, предназначенную для изготовления глазурованной посуды 
высокого качества, во всех прочих случаях речь идет о печах для 
выпечки хлеба или о более мелкой утвари, которую не покрывали 
поливой. Традиция использования среднеазиатскими гончарами ис-
кусственных органических добавок является удивительным явлени-
ем, дошедшим до нашего времени с эпохи древнейшего гончарства 
(или «протогончарства»).

Одним из основных звеньев и одновременно этапом технологи-
ческого процесса производства керамики является глазурование. 
В конце XIX — начале XX в. в Средней Азии гончары употребляли 
наиболее легкоплавкие свинцовые и щелочные глазури. Щелочные 
глазури по своему составу делились на калиевые (поташные) и на-
триевые (содовые, в регионе их принято называть ишкоровыми). 
Мастера-гончары с большим успехом употребляли в производстве 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Среднеазиатская керамика в коллекции РЭМ 409

глазурей щелочь, добываемую от пережигания растений. Выбор 
трав определялся в каждом конкретном случае и зависел от места 
производства. Чаще употреблялись растения, зола которых после пе-
режигания содержит не поташ, а соду (ишкор). Химическое исследо-
вание золы всех используемых для изготовления глазурей растений 
не проводилось, поэтому пока невозможно проследить различие ще-
лочей в разных керамических центрах. Многолетний опыт позволял 
мастерам учитывать такой факт, как изменение цвета одних и тех же 
красителей под разной по составу глазурью. Например, медь, с ко-
торой свинцовая глазурь давала ярко-зеленый цвет, окрашивала ще-
лочную глазурь в яркий бирюзово-голубой цвет. Железо только под 
свинцовою глазурью давало чистый коричневато-золотисто-желтый 
цвет или коричневато-черный на белом поле. В конце XIX — нача-
ле XX в. наиболее часто стали использоваться свинцовые глазури. 
В основном это объясняется трудоемкостью процесса приготовле-
ния щелочной глазури, а также дешевизной и доступностью свинца, 
в большом количестве завозившегося из России. Самаркандские ма-
стера кроме основного компонента — свинца — добавляли в состав 
песок, глину и клейстер25. 

Среднеазиатские гончары приготовляли глазурь способами, из-
вестными еще со времен средневековья: фриттованием (предва-
рительным обжигом входящих в ее состав частей) и сырым, когда 
раздробленная на специальных мельницах-жерновах и затем про-
сеянная масса размешивается на воде и в таком виде наносится на 
изделие. Качеству воды придавалось большое значение. Во второй 
половине XX в. каратагские мастера считали, что есть вода, с ко-
торой никогда не получается глазурь. Вода не должна содержать 
вредных примесей, она должна растворять в какой-то степени все 
компоненты глазури26. Интересно, что в соседнем Иране в XVII в. 
качеству воды, используемой в производстве глазури, гончары также 
придавали большое значение. Опытные мастера приписывали воде 
различные свойства: считалось, что в одной воде краски расплыва-
ются, другая же концентрирует краски, не давая им растекаться. Это 
мнение сохранялось в Иране по крайней мере до середины XX в.27

Поливную посуду, покрытую прозрачными глазурями, называли 
общим названием сафоль, посуду, покрытой глухой поливой, — чини 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Е. Л. Кубель410

(букв. «китайский»). Этим термином также обозначали фарфор. 
В Риштане и Самарканде в 1870-х годах были зафиксированы рас-
сказы об использования глухой свинцовой поливы (имеющей в своем 
составе олово как глушитель) в начале второй половины этого столе-
тия28. Интересно, что в самом Китае глухая полива не применялась. 
Е. М. Пещеревой было высказано обоснованное предположение, 
что рецепт ее изготовления был завезен из Ирана, «где производ-
ство посуды с глухой поливой и рыхлым черепком было известно, 
в то время как для Восточного Туркестана его мы не знаем»29. Сле-
дует, однако, заметить, что это было повторное введение в производ-
ство посуды с глухой глазурью. Археологами на территории совре-
менного Таджикистана найдена подобная керамика, датированная 
XI—XII вв.30 В Средней Азии глазурование как особая, обязатель-
ная часть технологического процесса прошла длительный путь раз-
вития. В VII—VIII вв. появляются щелочные глазури, окрашенные 
и полупрозрачные, в IX—X вв. — свинцовые глазури. Сравнитель-
ный анализ комплекса нововведений в керамическом производстве 
Средней Азии и областях Ближнего и Среднего Востока позволяет 
говорить об общих основных принципах и едином ритме развития 
его в этих регионах.

Основными подглазурными красками, применявшимися керами-
стами, являлись различные виды белых и цветных гончарных глин 
и окислы металлов. Керамические краски изготавливались из мест-
ного сырья самими мастерами, на глаз, поэтому тон краски мог ме-
няться при каждом новом составлении. Поблизости от Риштана, на 
склонах Алайского хребта, добывали марганец магл, необходимый 
для получения красок темно-лилового и темно-коричневого цветов, 
для красно-бурого цвета использовали железистую глину жуша, 
для желтого цвета — малгаш — горную породу, богатую сурьмой, 
зеленая приготовлялась из окиси меди, разные оттенки синего по-
лучались из привозного ляджуварда (ляпис-лазури), добываемо-
го в горах Бадахшана, затем его сменил фабричный кобальт. Кра-
ски, используемые для подглазурной росписи, должны были иметь 
определенную плавкость, не растворяться в глазури, образовывать 
четкую линию рисунка или давать расплывчатые контуры и потеки. 
Характерно, что добавление в состав красителей глины как стабили-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Среднеазиатская керамика в коллекции РЭМ 411

зирующего вещества считается достижением средневековых самар-
кандских керамистов. В Иране в это время имели место красивые 
прозрачные и глубокие тона красок, но несколько расплывчатые кон-
туры рисунка31.

Поливную керамику Средней Азии по колориту росписи и гла-
зури принято делить на две большие группы: керамику сине-бело-
голубых тонов и керамику зелено-коричнево-желтых тонов. К пер-
вой группе относят керамику таких больших центров, как Хорезм 
и Фергана. Ко второй группе — керамику Бухары и Самарканда32. 
Деление это немного условное, так как сине-бело-голубые тона 
встречаются также в гончарных изделиях, происходящих из старой 
Бухары или Самарканда, что можно проиллюстрировать на примере 
коллекции керамики Российского этнографического музея.

бухарский центр гончарства

В конце XIX — начале XX в. керамическое производство Буха-
ры было сосредоточено в основном в кишлаках Бахауддин и Вар-
данза, расположенных недалеко от города. Гончарная продукция из 
этих мест находила свой сбыт на базаре города Бухары, именно там 
С. М. Дудин приобрел большую часть своей коллекции. Поэтому 
в описании вещей, собранных им в Бухаре, обычно (за редким ис-
ключением) присутствуют следующие общие определения: «старая 
бухарская работа» или «современная бухарская работа». Собиратель 
в своем отчете сетовал на трудности, с которыми он столкнулся при 
определении форм кувшинов для разных мест производства из-за 
их схожести. «То же можно сказать относительно офтоба, которые 
в большом количестве выделываются из глины и покрываются по-
ливой или обжигаются без этой последней»33. Известно, что простые 
неполивные офтоба повсеместно покупали только для омовения 
покойников. Покрытые поливой и украшенные расписным орна-
ментом держали в домах на полках в качестве украшения. Один из 
таких офтоба, «старой работы» (по определению собирателя), был 
приобретен в Бухаре34. Кувшин небольшой, с шаровидным туловом с 
коротким вертикальным носиком, соединенным полукруглой ручкой 
с более крупным резервуаром для наливания воды. Он имеет широ-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Е. Л. Кубель412

кое дно, покрыт сине-фиолетовой глазурью. В форме этого кувшина, 
в лепке носика и резервуара отчетливо виден архаический прототип 
такого рода сосудов, к которым у населения сохранялось особенно 
почтительное отношение. 

Другой вид кувшинов характеризуется собирателем в отчете 
следующим образом: «Небольшие широкогорлые кувшинчики, на-
поминающие наши кринки и назначающиеся частью для отстоя 
молока — для чего идут главным образом дешевые сорта, т. е. без 
росписи и поливы, и для других целей — поливанные, часто богато 
расписанные, известны под именем голча. Формы простых голча ци-
линдрические, также называемые хурмача, они снабжены двумя или 
четырьмя ушками. Поливанные расписные голча чаще встречаются 
боченкообразной формы и чаще ушков не имеют. Лучшие голча в та-
ком роде изготавливаются в Бухаре и Риштане. Голча бухарские рас-
писанные по белому фону зеленовато-бирюзовой и черными тонами 
или ультрамарином и бирюзовым тоном»35. Из нескольких приобре-
тенных собирателем сосудов до нашего времени сохранился только 
один36. Он цилиндрической формы, по определению С. М. Дудина 
«с яйцевидным брюшком на плоском донце». Покрыт росписью по 
красно-охряной глазури. Геометрический орнамент процарапан по 
сырому, растительный нанесен кистью черной, синей, желтой, зеле-
ной и белой краской.

Другой редкий экспонат — ваза бухарского производства37, ци-
линдрической формы, с прямыми, слегка расширяющимися кверху 
стенками и вертикальным венчиком. Роспись покрывает всю поверх-
ность предмета, располагаясь полосами разной ширины, и имеет как 
геометрический характер (ряд узких высоких арочек в середине ту-
лова, вокруг которых идут два ряда квадратов со вписанными кру-
гами), так и растительный: ряд цветочных розеток с закрашенной 
серединой по низу изделия и два ряда четырехлепестковых розеток, 
вписанных в квадрат на плечиках и один ряд на венчике вазы. Рос-
пись выполнена по бело-молочному фону несколькими оттенками 
синей краски: от светлого сине-зеленого тона до фиолетового.

С. М. Дудин, характеризуя разные центры среднеазиатской кера-
мики, особое внимание уделял описанию колорита красок и глазу-
рей. «Старые бухарские тарелки и блюда имеют блестящую поливу 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Среднеазиатская керамика в коллекции РЭМ 413

и расписаны по зеленовато-белому фону (зеленоватый тон проис-
ходит от прозрачной глазури, прикрывающей роспись) ультрамари-
новым зеленым и, в более новых, с прибавлением красно-черного 
тона. Новейшие тарелки и блюда расписываются в более теплых то-
нах с преобладанием желтых и красных тонов. Иногда между ними 
попадаются образцы очень красивой и по тонам, и по рисунку ра-
боты»38. Колорит одного из блюд табак лангари, сохранившегося в 
фонде нашего музея39, в точности соответствует описанию, данному 
собирателем для бухарской посуды: зеленовато-белый тон глазури 
придает белому цвету фона на середине блюда серый оттенок. Борт 
тарелки выделен глубоким синим цветом, по которому идет роспись 
зеленым, красным и белым (теплого оттенка) цветом. Роспись пред-
ставляет собой нехарактерное для среднеазиатской традиции реали-
стичное изображение веток с листьями, близкое по стилистике изо-
бражениям на китайском фарфоре династии Минг XVII в. О том, что 
перед нами образец подражания, свидетельствует также воспроизве-
дение китайского клейма на обратной стороне блюда. 

В отчете исследователь продолжил излагать свои ценные на-
блюдения: «Более старые образцы бухарской посуды, встречаю-
щиеся у антикваров и в частных домах, имеют совершенно иной 
характер поливы и раскраски. Роспись их сделана по белому фону 
тонами ультрамариновым, бирюзово-зеленым до зеленого, черным 
до черно-красноватого. Чаще встречается сорт посуды, имеющий 
такую же красновато-желтую глину, как и современная посуда. 
Полива несколько мутна и мало блестяща. Тона росписи: по бело-
му зеленым и тонко наведенным лиловато-красным, впадающим 
в черно-красный»40. Блюдо табак лангари (илл. 1) 41 по колориту со-
ответствует данной собирателем характеристике старой бухарской 
посуды (заметим, однако, что стиль цветочных розеток, по нашему 
мнению, больше похож на риштанский). Композиция росписи со-
стоит из восьми цветочных розеток и одной в центре блюда. В целом 
она аналогична построению на самаркандском блюде42, и в геоме-
трическом выражении представляет два пересекающихся квадрата, 
образующих восьмиугольник, с неким элементом в центре. На бор-
тах — ряд небольших килевидных арочек, в четыре из которых впи-
сано изображение сосудов для воды. Синий фон украшен белыми 
точками с коричневой крапинкой в центре. 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Е. Л. Кубель414

В 80-е годы XIX в. этнографами зафиксировано появление изо-
бражения разных предметов: кувшинов, ножей и прочих вещей в 
крупных декоративных вышивках. В русле этого явления происхо-
дил аналогичный процесс в гончарстве. В XIX в. в Среднюю Азию в 
качестве предметов роскоши продолжает завозиться китайский фар-
фор. Это были престижные, дорогие предметы, что естественным 
образом породило их копирование. Китайские мотивы переосмыс-
лялись в соответствии с местной традицией и вводились кулолами 

Илл. 1. Табак лангари, большое блюдо. Таджики. Бухара. Конец XIX в. 
РЭМ, колл. № 20-124

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Среднеазиатская керамика в коллекции РЭМ 415

в качестве отдельных элементов на местную продукцию, становясь 
органичной частью общего художественного решения. Так, арка 
с фестончатым завершением, китайский прототип которой еще от-
четливо читался в росписи чаш XV в.43, в XIX в. под рукой мастера 
наккоша получила более понятное местному населению килевидное 
завершение. Она укрупнилась, середина могла быть заполнена из-
любленным местным приемом — коричневыми точками на белых 
пятнах и изображениями кувшинов, как на рассмотренном блюде. Из 
России шло освоение нового огромного потребительского рынка фа-
янсовых изделий, отвечающих местным вкусам, начатое владельцем 
фабрики фарфоровых изделий Гарднером и продолженное новым ее 
владельцем Кузнецовым. Интересно сравнить изделия «под Китай», 
выполненные русскими художниками, работавшими на вышеназван-
ных фабриках, и местными таджикскими мастерами. И те и другие 
из большого разнообразия орнаментов часто выбирали одни и те же 
(изображение пиона или хризантемы, меандр в бордюрах изделий, 
орнаментальный фриз из удлиненных узких арочек, опоясывающий 
середину или нижнюю части вазы или косы44), зачастую выполняя 
их в русле собственных художественных традиций.

Следующее блюдо табак хапалак из той же коллекции45. В его 
росписи присутствуют красно-коричневый и зеленый цвета, а также 
прием закраски синего фона белыми точками. Длинная ветка делит 
блюдо на две части, на каждой из которых изображены (зеркально 
друг к другу) пара крупных цветочных розеток с заштрихованной 
серединой и по две пары мелких листьев. Изображение розеток 
с заштрихованной серединой имеется на блюде первой половины 
XIX в., также происходящем из Бухары (кишлак неизвестен, либо 
Бахоуддин, либо Варданза, по предположению Н. Ф. Бурдукова46). 
Обращает на себя внимание разделение дна чаши на две части, что 
отсылает нас к эпохе Саманидов, памятникам X в. из Ферганской 
долины, к появлению нового стиля росписи47. Между тем принцип 
«отвесной композиции», когда рисунок имеет «верх и низ», уходит 
своими корнями в более позднюю эпоху. По наблюдению Г. А. Пу-
гаченковой, он появляется в самаркандской керамике с XV в.48 Борт 
блюда декорирован косой сеткой, изящным приемом, типичным для 
среднеазиатской керамики49. Композиция этого блюда из Российско-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Е. Л. Кубель416

го этнографического музея представляет для нас чрезвычайный ин-
терес, так как она вобрала в себя стилеобразующие черты сразу двух 
исторических эпох, оказавших наибольшее влияние на сложение 
стиля среднеазиатской керамики рассматриваемого периода. 

В большом блюде табак лангари (илл. 2)50 также присутствует 
прием росписи коричневыми точками в белых кружках на синем 
фоне как заполнение центрального квадрата на дне и как выделение 
узкого борта блюда. Четыре полосы, отходя от центрального квадра-
та, образуют равновеликий крест. В каждой из них — по две пары 
полупальметт, расположенных зеркально друг к другу. В середине 
каждого из четырех сегментов, образованных крестом, мы видим 
изображение произрастающего из условного «вазона» плода грана-
та со вписанной в него цветочной розеткой, по бокам которого рас-
полагаются изогнутые побеги, в углы сегментов вписаны половины 
цветочных розеток. Основной цвет росписи по белому фону синий, 
его дополняют зеленый и коричневый. На блюде обращает на себя 
внимание изображение граната (который одновременно является 
и плодом, и цветком) в «вазоне» — это один из сюжетов, которые 
показывают, сколь долго могут существовать некоторые изобрази-
тельные мотивы. Корнями своими этот мотив уходит в согдийскую 
эпоху. В средневековых росписях Пенджикента кувшины с грана-
тами украшали помещение, через которое проходили в комнату 
с изображением четырехрукого божества51. Изображение ваз с цве-
тами или плодами имеется на особой группе керамических изделий 
средневекового Самарканда — терракотовых очажках52. Мотив ваз, 
наполненных цветами, возникает вновь в XVII в. в мозаике медре-
се Ширдор и затем занимает прочные позиции в росписях жилых 
домов в Бухаре последующих эпох53. Сохранилось редкое изображе-
ние вазона в аппликации на ткани 70-х годов XIX в. из Бухары54. Но 
ближе всего по стилистике к нашему изображению стоит близкий 
к нему по времени сюжет вышивки сузани из Самарканда55. Компо-
зиция блюда табак хапалак56 также близка к композиции вышивки 
болинпуш конца XIX в. из Самаркандской области57 и демонстрирует 
другой тип построения — концентрический, также присутствую-
щий на среднеазиатской керамике. Все пространство блюда заня-
то трехчастной многолучевой розеткой с построением росписи из 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Среднеазиатская керамика в коллекции РЭМ 417

цент ра, разделенного двумя скрещивающимися линиями, образую-
щими равновеликий крест. Цвета традиционны для этого круга ке-
рамики: основной синий, дополнительные — коричневый, зеленый 
и молочно-белый. Подглазурная роспись расплывчатая, использован 
прием косой штриховки некоторых элементов. Присутствие общих 
мотивов, принципов композиционного построения, т. е. исполь-
зование единых средств выражения, применяемых как в росписи 
керамики, так и в декоративной вышивке, подчеркивает общность 
художественного мышления, присущую среднеазиатским народным 
мастерам. 

Илл. 2. Табак лангари, большое блюдо. Таджики. Бухара. Конец XIX в. 
РЭМ, колл. № 244-22

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Е. Л. Кубель418

Редкий вид концентрического типа росписи демонстрирует дру-
гое блюдо, также приобретенное собирателем в Бухаре (илл. 3)58. 
В цент ре композиции — маленькая многолепестковая розетка, 
в центральном, свободном от росписи круге, вокруг которого в трех 
кругах по возрастанию располагаются изображения непрерывных 
вьющихся побегов: двух лиственных и одного цветочного. Роспись 
очень высокого качества, выполнена синим по белому фону. Тип изо-
бражения цветочного побега близок росписи на блюде конца XIX — 
начала XX в. из Риштана59.

Илл. 3. Табак лангари, большое блюдо. Таджики. Бухара. Конец XIX в. 
РЭМ, колл. № 244-20

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Среднеазиатская керамика в коллекции РЭМ 419

Самаркандский центр гончарства

По сообщениям, полученным от самаркандских мастеров, в на-
чале XX в. в Самарканде было 32 мастерских дукон, где занимались 
гончарным ремеслом60. В городе с древними гончарными традиция-
ми сохранялось деление мастеров по специализации, о которой гово-
рилось выше: на мастеров косагар, кузагар и танурсоз. Разное отно-
шение к представителям этих специальностей проявлялось во время 
ежегодного цехового собрания арвохи-пир в честь духов — предков 
ремесла. По этикету во время угощения мастера косагары занимали 
более почетные места, чем кузагары. Объясняли это тем, что их про-
дукция (чашки, блюда) подаются вместе с угощением, а изделия ку-
загаров (кувшины, офтоба) обычно стоят у входа. О высокой степе-
ни специализации гончарного ремесла в Самарканде говорит также 
деление на простых косагаров и кузагаров, т. е. мастеров, изготавли-
вавших нерасписную продукцию, и мастеров наккошей — владею-
щих искусством росписи.

Помимо росписи для орнаментации посуды применялась техни-
ка процарапанного узора чизма, наносимого на сырые изделия под 
поливу перед обжигом. По словам информанта А. К. Писарчик са-
маркандского усто Мирмахмада, изделия без такого узора «раньше 
считались сделанными не по правилам»61. Процарапанный узор на-
носился поверх росписи таким образом, что его контуры и контуры 
узора, выполненного краской, не совпадали. Именно таким образом 
применялась эта техника в древности, тому есть многочисленные 
подтверждения в керамике Афрасиаба и Хорезма. Такой прием ма-
стерами Самарканда комбинировался с расплескиванием по изделию 
перед обжигом красок различных цветов, которые расплываются 
по поверхности в виде неправильных потеков и пятен. По древним 
представлениям, посуда, как живое существо, могла подвергаться 
действию «сглаза». Чтобы этого избежать, самаркандские гончары 
блюда, чашки (предназначенные для подачи на стол) подсвечивали 
пятнами окиси меди. Посуда, покрытая пятнами с потеками, как 
и сами потеки, называлась авр — облако, и считалось, что она чашм 
намегира — не принимает сглаз62. 

Изделия с прозрачной глазурью и полихромной пятнистой роспи-
сью плавкими металлическими красителями, иногда с гравировкой 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Е. Л. Кубель420

были широко распространены на всем Востоке, будучи одним из 
наиболее ранних вариантов средневековой глазурованной керамики. 
В IX—X вв. они были известны в Средней Азии, Закавказье, Ира-
не, Месопотамии. Мнения исследователей по поводу истоков этого 
явления разделились. Ряд исследователей связывает возникновение 
керамики этого вида с китайскими изделиями, другие считают, что 
гравированный рисунок, часто сочетающийся с этой росписью, за-
падного происхождения и связывают его с древними традициями 
гравировки на глине и металле ближневосточных мастеров63. Если 
оставить в стороне вопрос о происхождении моды на изготовле-

Илл. 4. Табак, блюдо. Таджики. Самарканд. Конец XIX в. 
РЭМ, колл. № 243-86

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Среднеазиатская керамика в коллекции РЭМ 421

ние керамики с пестрой зелено-желтой росписью и гравированным 
рисунком, то можно констатировать, что эта манера прижилась на 
местной почве на долгие годы, вплоть до середины XX в. именно 
потому, что соответствовала очень древним представлениям. Мож-
но привести еще один характерный пример. В 1943 г. шахрисябзкие 
гончары простые глазурованные горшки для пищи и молока хурма 
покрывали внутри белым ангобом, затем, хаотично бросая туда рас-
твор железистой глины, создавали пятна и потеки внутри. Кроме 
того, они специально захватывали сосуды выпачканными в этой 
глине руками, оставляя на поверхности следы пальцев. Мастера на-
зывали эту посуду ала гули или ала було, т. е. пегий, и говорили, что 
делают так потому, что нехорошо оставлять внутренность сосудов 
гладкой. Сосуды, орнаментированные таким образом, покрывались 
желтоватой поливой, подкрашенной железной окалиной (которая в 
Самарканде считалась нечистой)64. Пятна, таким образом, так же как 
и в Самарканде, носили охранный характер.

С. М. Дудин в своем отчете отмечал: «Самаркандские блюда и 
тарелки, походя по тонам на бухарские, отличаются от них все-таки 
более слабым нюансом тех же тонов и рисунком. Фон здесь светло-
охряной, узор расписывается красками зеленой, черной и охряно-
красной, изредка с прибавлением яркого ультрамаринового тона»65. 
Блюдо табак, приобретенное собирателем как образец подобной 
росписи, сохранилось66. Орнаментировано в смешанной технике: 
чизма и калами, т. е. кистью. Краски в некоторых местах положе-
ны очень густо, создавая легкий рельеф. Орнаментальное решение 
едино для всего пространства блюда (без выделения борта). В цен-
тре композиции маленькая круглая розетка, выделенная семью чер-
ными рельефными точками по внешнему краю, от которой отходят 
четыре удлиненных листа, образующие равноконечный крест. Во-
круг него — четыре крупные растительные розетки, пространство 
между которыми занято также четырьмя розетками меньшего раз-
мера (всего в композиции восемь элементов, девятый — в центре, 
так же включающий в себя четыре элемента). Обращает на себя 
внимание центральный мотив четырех крупных розеток — удли-
ненный каплевидный элемент черного цвета полурастительного-
полуорнитоморфного вида, украшенный цветочными розетками, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Е. Л. Кубель422

выполненными белыми точками. С осторожностью позволю пред-
положить его генетическое родство с зооморфными мотивами (в их 
обобщенном и стилизованном изображении) на афрасиабской кера-
мике первой половины XI в.67 — именно в этот период начинается 
процесс отделения изображения крыльев от туловища птицы.

На другом блюде из этой коллекции (илл. 4)68 роспись выполнена 
в такой же характерной для керамики Самарканда гамме. Все про-
странство блюда разделено на четыре сегмента полосами, встре-
чающимися в центре. Полосы украшены растительным побегом, в 
каждом сегменте — крупная круглая растительная розетка. Манера 
изображения вьющегося растительного побега находится под силь-
ным воздействием текстильной орнаментики69.

Самаркандские гончары в другие города на работу выезжали 
редко. Как правило, они работали в окрестных кишлаках Чеклек, 
Октепа и Чума (Джума), населенных в основном узбеками. Напро-
тив, в Самарканд часто приезжали именитые мастера из Риштана, 
Ходжента и Шахрисябза, которые работали в мастерских самарканд-
ских гончаров на весьма выгодных для себя условиях70. Вероятно, 
с этими мастерами можно связывать применение росписи синими 
или зелеными красками под щелочной глазурью. Это те изделия в 
сине-голубой гамме, напоминающие риштанские образцы, о кото-
рых упоминает М. К. Рахимов71.

ферганская группа гончарных центров. риштан, Ходжент

В кишлаке Риштан, расположенном в центре Ферганской долины, 
в конце XIX — начале XX в. особенно широко было развито гончар-
ное производство. Именно в Риштане дольше всех других гончарных 
центров Средней Азии продолжалось производство дорогой посуды, 
находившей сбыт среди населения Ферганы. По подсчету В. Розва-
довского, в 1915—1916 гг. количество мастерских в районе Ришта-
на доходило до 8072. Все керамические центры Ферганской долины 
издавна находились под влиянием риштанской керамики. Поэтому 
часто всю школу называют риштанской. С. М. Дудин уделил доста-
точно большое внимание сбору вещей, наиболее типичных для этого 
центра гончарного производства. Он писал в своем отчете: «Глина 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Среднеазиатская керамика в коллекции РЭМ 423

у старой риштанской посуды охряно-красного цвета. Белая полива 
образует довольно толстый слой и имеет характер эмали <…> Тон 
ее слегка синеватый или желтовато-зеленоватый. Роспись сделана 
серовато-ультрамариновым тоном, орнамент мелкий растительный 
и сравнительно с орнаментом старой бухарской посуды проще и 
однообразнее, несмотря на кажущуюся сложность, среди мотивов 
преобладают листочки и розетки и стебли довольно простого и одно-
образного рисунка. Новейшая риштанская посуда от старой отлича-
ется только тем, что на многих тарелках, блюдах и вазах фон, по 
которому сделана роспись (ультрамариновым же и черно-красными 
тонами), вместо белого зеленовато- или серовато-бирюзовый. На 
посуде же с белым фоном самый фон уже почти утратил характер 
эмали. Слой поливы тоньше. В роспись иногда входят и другие 
краски кроме ультрамарина: бледный оливково-зеленый, бледный 
красновато-коричневый и серовато-желтый. Роспись представляет 
почти нестилизованное изображение растений — ветки с листьями, 
цветами и т. д.»73. 

В музейном собрании хранится блюдо табак (илл. 5)74, приоб-
ретенное С. М. Дудиным в 1902 г. в Ферганской долине и определяе-
мое им по месту производства как риштанское. Это один из самых 
ранних экспонатов коллекции среднеазиатской керамики. Оно имеет 
знак мастера и датируется первой четвертью — серединой XIX в. 
(атрибуция знатока среднеазиатской керамики М. К. Рахимова). 
Композиция центрическая, замкнутая, с выделением дна и борта. 
В центре дна небольшая цветочная розетка, от которой отходят че-
тыре крупных лепестка, пространство между которыми занято уд-
линенными каплевидными мазками и четырьмя небольшими вось-
милучевыми розетками. Восемь крупных розеток такой же формы, 
вписанных в окружность, расположены на борте. Композиция и рос-
пись блюда очень типичны для Риштана и раскрывают характерные 
черты этого стиля росписи. Во-первых, все пространство фона заня-
то орнаментом из растительных побегов бахор («весна»). Этот орна-
ментальный мотив, имея своим корнями древний местный прототип 
(встречающийся на памятниках начала н. э.) — побег ислими, под яв-
ным воздействием орнаментов китайского фарфора XV в. («облако» 
и «побег») претерпел определенную трансформацию в соответствии 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Е. Л. Кубель424

с местными вкусами и пониманием законов орнаментации75. Во-
вторых, на нем изображены два вида розеток, наиболее характерных 
для этого стиля росписи: цветочные с лепестками, выполненными 
удлиненными мазками (такой мазок вообще характерен для всех цен-
тров риштанского круга), и восьмилучевые с небольшим кружком на 
конце каждого луча76. Орнамент выполнен ярким ультрамарином с 
небольшими вкраплениями коричневого цвета. Всем вышеперечис-
ленным чертам, характерным для гончарных центров риштанского 
круга, в полной мере отвечает блюдо работы ходжентских гончаров 
(илл. 6)77, покрытое синей и зелено-голубой росписью. Цветочная 

Илл. 5. Табак, блюдо. Таджики. Риштан. 
Первая четверть — середина XIX в. РЭМ, колл. № 39-69

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Среднеазиатская керамика в коллекции РЭМ 425

розетка в центре и четыре вокруг нее образуют квадрат на дне. Кре-
стовидность композиции подчеркивают удлиненные лепестки, отхо-
дящие от центральной розетки. На борту — орнамент бахор и во-
семь восьмилучевых розеток с небольшим кружком на конце.

Другое блюдо риштанской работы78 по борту также украшено 
орнаментом из растительных побегов бахор. В центр дна вписан 
равноконечный крест из соединенных цветочных розеток (по четы-
ре на каждом луче, девятая в середине), четыре дополнительные ро-

Илл. 6. Табак, блюдо. Таджики. Ходжент. 
Конец XIX — начало XX в. РЭМ, колл. № 1435-19

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Е. Л. Кубель426

зетки, расположенные между лучами креста, образуют квадрат. Фон 
дна заполнен мелкими розеточками из сгруппированных четырех 
и пяти точек. Дно от борта отделяет узкая полоса меандра — намек 
на модную китайскую посуду, что подтверждается воспроизведени-
ем китайского клейма с обратной стороны борта. Рисунок выполнен 
бледным ультрамарином по бирюзовой глазури. Немецкий исследо-
ватель Й. Кальтер писал, что иногда среднеазиатские подделки под 
китайский фарфор очень трудно определить, и тогда важным пока-
зателем является наличие равноконечного креста (который он назы-
вает «балочным») на дне предмета. Такую композицию он связывает 
со среднеазиатской традицией79. В Самарканде С. М. Дудиным было 
приобретено блюдо табак старой риштанской работы80. Композиция 
дна также крестообразная, с цветочной многолепестковой розеткой 
в центре, от которой отходят полурозетки с листьями. По борту идет 
непрерывная полоса из волют с листиками аканта. Орнамент выпол-
нен по молочно-белому фону двумя оттенками синей (синяя, сине-
зеленая) и коричневой краски. Подобная композиция из цветов была 
характерна для Риштана конца XIX — начала XX81. Встречается она 
также на иранской керамике XV в82. Орнамент из волют с листьями 
аканта прошел долгий путь от эллинистического времени до средне-
векового Самарканда83, получив дальнейшую жизнь в архитектурном 
декоре последующих эпох. Другой тип композиции — концентриче-
ский, представлен блюдом табак84. В центре его геометризованная 
цветочная розетка из перекрещивающихся линий. На бело-молочном 
фоне блюда два круга: более узкий с условно изображенными волю-
тами с акантами, по борту идет более широкая полоса из шашечного 
узора. Роспись сделана ультрамарином и зеленью.

Характеристика керамики Ферганских центров была бы не пол-
на без описания блюда из коллекции Российского этнографическо-
го музея, приобретенного у собирателя А. Ю. Гинита-Пилсудского 
в 1912 г.85 Орнамент на блюде выполнен высокопрофессиональным 
мастером наккошем. Белый рисунок на синем фоне обведен корич-
невым контуром. За растительным изобилием хорошо прочитывает-
ся композиция из двух крестов: большого и малого. В центре блюда 
четырехлепестковая розетка, от кончиков подтреугольных лепестков 
которой отходят четыре ряда цепочек из пары полу овальных лепест-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Среднеазиатская керамика в коллекции РЭМ 427

ков с кружком между ними, образующих большой крест. Малый крест 
образован линиями внутри центральной розетки, которые продолжа-
ются фигурами из листьев и розеток, что усиливает крестовидность 
композиции. Регистратором коллекции А. А. Миллером тарелка 
была отнесена к Ходжентскому гончарному центру. Геометрическая 
композиция, подобная этой — из двух квадратов, вписанных один 
в другой, довольно часто встречается в изделиях гончаров рассма-
триваемого периода. Также у собирателя А. Ю. Гинита-Пилсудского 
был приобретен кувшин офтоба (илл. 7)86. Это редкий экспонат, 

Илл. 7. Офтоба, кувшин. Таджики. Риштанская школа. 
Конец XIX — начало XX в. РЭМ, колл. № 5249-8

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Е. Л. Кубель428

один из немногих кувшинов, которые сохранились до нашего вре-
мени. Его высота 32,5 см, тулово удлиненное, высокое горлышко, 
заканчивающееся полусферическим навершием, открытым с одного 
бока. Подобные кувшины, которые наполнялись водой с помощью 
погружения, делали в Риштане87. Кувшин покрыт росписью синего 
цвета с добавлением темно-коричневого контура. Характер роспи-
си (своеобразная многолепестковая розетка, удлиненные лепестки 
на ручке и вокруг ее основания) с большой долей вероятности по-
зволяет отнести этот экспонат к риштанскому кругу керамических 
центров.

Еще один вид сосудов был отмечен С. М. Дудиным в своем от-
чете: «Хурма — вазы поливанные, расписные, на более или менее 
узком донце средней высоты. Широкие внизу кверху части их не-
сколько суживаются или прямо, или с изгибом вовнутрь. По бокам 
имеют два ушка (иногда их не бывает). Закрываются сверху крыш-
кой в виде опрокинутой плоской или глубокой миски. Особенно хо-
роши между ними старые риштанские. Употребляются для хранения 
меда, масла и т. п.»88. Такой сосуд хурма был приобретен для музея 
(илл. 8)89. Он полностью покрыт синей росписью растительного ха-
рактера на белом фоне. Роспись из веток и условно изображенных 
листьев располагается горизонтальными и вертикальными рядами. 
Простота этих художественных средств заставляет вспомнить выше-
приведенные слова Самуила Мартыновича из «Отчета» о «простоте 
и однообразии» риштанских орнаментов. Здесь уместно заметить, 
что именно в изделиях риштанской школы видна индивидуальность 
мастеров, которые, используя ограниченный набор средств, доби-
вались блестящих результатов. Примером тому может служить со-
суд из коллекции музея. Мастер наккош, используя только два вида 
элементов, распределив орнамент наиболее удачным образом, сумел 
подчеркнуть изысканную форму предмета. В результате хурма вы-
деляется даже на фоне общего высокого уровня, свойственного луч-
шим риштанским образцам.

Полихромная глазурованная керамика на рассматриваемой тер-
ритории появилась, в соответствии с археологическими данными, в 
VIII в. и вошла в быт с IX в. Археологи и искусствоведы отмеча-
ют две основные эпохи расцвета средневековой керамики в Сред-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Среднеазиатская керамика в коллекции РЭМ 429

ней Азии. X—XII вв. — эпоха Саманидов и Караханидов, самыми 
блестящими образцами данного периода является керамика Аф-
расиаба — древнего городища Самарканда. Она характеризуется 
узорами, выведенными коричнево-красными, черными, зелеными 
красками по белому фону, применением гравированного контура. 
XV—XVI вв. — эпоха Тимуридов — прославлена сине-белой и го-
лубой керамикой. С XV в. изменяется отношение к фону — его роль 
становится более активной, что находит свое выражение в измене-
нии распределения орнамента. Кроме того, воздействие китайского 
искусства породило неповторимый местный художественный стиль 
керамики. На сложение некоторых художественных приемов подгла-
зурной росписи керамических изделий оказали несомненное воздей-

Илл. 8. Хурма, горшок. Таджики. Риштан. Конец XIX в. 
РЭМ, колл. № 245-139

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Е. Л. Кубель430

ствие и другие виды декоративно-прикладного искусства, например 
согдийские ткани. В частности, речь может идти о приеме зеркаль-
ной композиции, как на большом блюде начала XIX в. из кишлака 
Бахауддин90. Мы можем констатировать практически непрерывное 
развитие традиции в технологии производства, формах изделий, 
а также в области их художественного оформления в этом районе 
Средней Азии, одном из древнейших центров гончарства. Новые 
явления в росписи гончарных изделий в рассматриваемый период 
проявлялись как в появлении новых сюжетов, так и в изменении сти-
листических подходов к восприятию изображения на предмете. Они 
происходили в русле общего развития народной культуры в начале 
XX в. как поиск новых путей меняющимся вкусам нового време-
ни. Этот вид художественной деятельности, к тому времени дале-
ко еще не изживший свой творческий потенциал (что подтверждает 
его дальнейшее развитие), являет образцы высокой художественной 
культуры таджикского народа.

Примечания
1 Пещерева Е. М. Гончарное производство Средней Азии. Труды Инсти-

тута этнографии, XLII (М.; Л., 1959).
2 Рахимов М. К. Художественная керамика Узбекистана (Ташкент, 

1961).
3 Сайко Э. В. Глазури керамики Средней Азии VIII—XII вв. (Душанбе, 

1963); она же. История технологии керамического ремесла Средней Азии 
VIII—XII вв. (Душанбе, 1966); она же. Среднеазиатская глазурованная ке-
рамика XII—XV вв. (Душанбе, 1969); она же. Техника и технология керами-
ческого производства Средней Азии в историческом развитии (М., 1982).

4 Писарчик А. К. Народное прикладное искусство таджиков. Известия 
АН Таджикской ССР, 4/70 (Душанбе, 1972).

5 Она же. Некоторые сведения о народной керамике Самарканда. Исто-
рия и этнография народов Средней Азии (Душанбе, 1981).

6 Фахретдинова Д. А. Декоративно-прикладное искусство Узбекистана 
(Ташкент, 1972).

7 Разыграева А. К. Орнаментированные блюда из Северного Таджикиста-
на. История и этнография народов Средней Азии (Душанбе, 1981).

8 Ершов Н. Н. Каратаг и его ремесла (Душанбе, 1984).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Среднеазиатская керамика в коллекции РЭМ 431

9 Кальтер Й. Керамические изделия XVIII—XX вв. Наследники шелкового 
пути. Узбекистан (Штутгарт; Лондон, 1997).

10 О С. М. Дудине существует обширная литература см.: Вишневец-
кая В. А. Из жизни и деятельности С. М. Дудина — художника, собирате-
ля, исследователя. Из истории формирования этнографических коллекций 
в музеях России (XIX—XX вв.) (СПб., 1992).

11 Коржинская О. М. О летней поездке 1927 г. в Самаркандский и Ход-
жентский районы. Архив МАЭ РАН (Кунсткамера), ф. 230, К-1, оп. 2; она 
же. Отчет о поездке в Риштан летом 1929 г. Там же.

12 Пещерева. О самаркандских и пенджикентских гончарах. 1947. Там 
же, ф. 30, оп. 1, № 112.

13 Дудин С. М. Отчеты о поездках в Среднюю Азию в 1900—1902 годах. 
Научный архив Российского этнографического музея, ф. 1, оп. 2, № 247.

14 Писарчик. Некоторые сведения о народной керамике Самарканда, 
с. 50.

15 Кирпичников Н. А. Краткий очерк некоторых туземных промыслов в 
Самаркандской области. Справочная книжка Самаркандской области, V 
(1897), с. 111.

16 Писарчик. Некоторые сведения о народной керамике Самарканда, 
с. 51.

17 Пещерева. Гончарное производство Средней Азии, с. 9.
18 Ртвеладзе Э. В. Культовая семантика керамики. San’at, 2 (1999), c. 9.
19 Коржинская. Указ. соч., с. 3; Пещерева. О самаркандских и пенджи-

кентских гончарах, с. 12.
20 Сайко. Техника и технология…, с. 85.
21 Пещерева. О самаркандских и пенджикентских гончарах, с. 4, 12.
22 Коржинская. Указ. соч., с. 3.
23 Пещерева. Гончарное производство Средней Азии, с. 217.
24 Актуальные проблемы изучения древнего гончарства (Самара, 1999), 

с. 113—116.
25 Кирпичников. Указ. соч., с. 118.
26 Сайко. Глазури керамики…, с. 75.
27 Кверфельд Э. Керамика Ближнего Востока (Л., 1947), с. 40.
28 Гребенкин А. А. О гончарном производстве в Зерафшанском округе. 

Туркестанские ведомости, 8—10 (Ташкент, 1874).
29 Пещерева. Гончарное производство Средней Азии, с. 230.
30 Сайко. Глазури керамики…, с. 32.
31 Lane A. Early Islamic Pottery (L., 1947), p. 18, цит. по: Сайко. Глазури 

керамики…, с. 102.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Е. Л. Кубель432

32 Современная керамика народных мастеров Средней Азии (М., 1974), 
с. 12.

33 Дудин. Указ. соч., с. 219.
34 РЭМ, колл. № 244-107.
35 Дудин. Указ. соч., с. 221.
36 РЭМ, колл. № 244-17.
37 РЭМ, колл. № 20-134.
38 Дудин. Указ. соч., с. 226.
39 РЭМ, колл. № 20-125.
40 Дудин. Указ. соч., с. 226.
41 РЭМ, колл. № 20-124.
42 См. выше: РЭМ, колл. № 243-69.
43 Пугаченкова Г. А. Самаркандская керамика XV в. Труды Среднеазиат-

ского государственного университета, XI (Ташкент, 1950), с. 105.
44 РЭМ, колл. №№ 20-134.
45 РЭМ, колл. № 20-135.
46 Бурдуков Н. Ф. Гончарные изделия Средней Азии (СПб., б. д.), 

табл. XVII.
47 Ахраров И., Мирзаахмедов Д. Керамика и стекло Ахсикета. Художе-

ственная культура Средней Азии. IX—XIII века (Ташкент, 1983), с. 167.
48 Пугаченкова. Указ. соч., с. 116.
49 См., например, рисунок на борте блюда сер. XIX в. из Риштана: Фахрет-

динова. Указ. соч., с. 38.
50 РЭМ, колл. № 244-22.
51 Маршак Б. И. Амфора из нижнего слоя Пенджикента. Искусство тад-

жикского народа, 2 (Сталинабад, 1960), с. 163.
52 Пугаченкова, Ремпель Л. И. Самаркандские очажки. Из истории ис-

кусств великого города (Ташкент, 1972), рис. 8г.
53 Веймарн Б. В. Искусство средней Азии (М.; Л., 1940), ил. 72.
54 Ляйстен Т. Исламская архитектура в Узбекистане. Наследники шелково-

го пути. Узбекистан, ил. 27.
55 Сухарева О. А. Сузани. Среднеазиатская декоративная вышивка (М., 

2006), ил. 27.
56 РЭМ, колл. № 20-130.
57 Сухарева. Указ. соч., ил. 7.
58 РЭМ, колл. № 244-20.
59 Народы Средней Азии и Казахстана (М., 1960), т. 1, вклейка «Керами-

ка», № 1.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Среднеазиатская керамика в коллекции РЭМ 433

60 Писарчик. Некоторые сведения о народной керамике Самарканда, 
с. 48.

61 Там же, с. 47.
62 Пещерева. Гончарное производство Средней Азии, с. 153.
63 Обзор дискуссии см.: Сайко. Техника и технология…, с. 154—156.
64 Пещерева. Гончарное производство Средней Азии, с. 161.
65 Дудин. Указ. соч., с. 222.
66 РЭМ, колл. № 243-69.
67 Ташходжаев Ш. С. Вопросы исторической классификации поливной 

керамики Афрасиаба. Из истории искусств великого города, рис. 10.
68 РЭМ, колл. № 243-86.
69 Ср. побег на самаркандском сузани конца XIX — начала XX в.: Сухаре-

ва. Указ. соч., ил. 13.
70 Е. М. Пещерева, характеризуя условия оплаты труда приезжего масте-

ра, приводит термин шарики (букв. «товарищество»; «соучастие», тадж.), 
переводя его как «доля из выручки». Пещерева. О самаркандских и пенд-
жикентских гончарах, с. 2.

71 Рахимов. Указ. соч., с. 103.
72 Розвадовский В. Опыт исследования гончарного и некоторых других 

кустарных промыслов в Туркестанском крае. Туркестанское сельское хо-
зяйство, 8 (Ташкент, 1916), с. 710.

73 Дудин. Указ. соч., с. 227.
74 РЭМ, колл. № 39-69.
75 Сухарев И. А. Два блюда XV в. из Самарканда. Труды Института 

истории и археологии АН УЗССР. Материалы по археологии Узбекистана 
(Ташкент, 1948), т. 1, с. 47—64; Пугаченкова. Указ. соч., с. 106.

76 Ср. c розеткой на блюде XIX в. из Ура-Тюбе: Коржинская. Указ. соч., 
л. 2.

77 РЭМ, колл. № 1435-19.
78 РЭМ, колл. № 245-27.
79 Кальтер. Указ. соч., с. 333.
80 РЭМ, колл. № 22-6.
81 Народы Средней Азии и Казахстана, вклейка «Керамика», № 4.
82 Наследники шелкового пути. Узбекистан, ил. 297.
83 Пугаченкова, Ремпель. Указ. соч., рис. 3з, е, и.
84 РЭМ, колл. № 20-137.
85 РЭМ, колл. № 3752-13.
86 РЭМ, колл. № 5249-8.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Е. Л. Кубель434

87 Пещерева. Гончарное производство Средней Азии, рис. 82.
88 Дудин. Указ. соч., с. 221.
89 РЭМ, колл. № 245-25.
90 Бурдуков. Указ. соч., ил. XV; ср: Иерусалимская А. А. К сложению 

школы художественного ткачества в Согде. Средняя Азия и Иран (Л., 1972), 
с. 28.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров

оХоТа С ловчими ПТицами в ПракТике  
народов ТаджикиСТана

Охота с ловчими птицами была некогда одним из самых популяр-
ных занятий практически у всех народов Средней Азии и Казахста-
на. Многие аспекты этой охоты были рассмотрены рядом ученых-
этнографов как в работах, посвященных специально этой теме, так 
и косвенно в связи с другими вопросами, связанными с жизнью 
и бытом местного населения. Задачей этой статьи является попытка 
пролить свет на соколиную охоту в большей степени с точки зрения 
практики ее применения у народов того региона, который в каче-
стве государственного образования получил название Таджикистан. 
Правда, в наше время нельзя говорить о проведении глубокого ис-
следования этого вопроса. Почему? Ответ на поверхности. Дело 
в том, что охота с ловчими птицами, практиковавшаяся в регионе, 
в силу ряда объективных причин давно (как минимум лет шестьде-
сят назад) прекратила свое существование. Получить же какие-либо 
сведения по этому вопросу сегодня в процессе проведения полевых 
исследований не представляется возможным. Поэтому в данном слу-
чае нам приходится опираться не на собственный полевой материал, 
а на разного рода источники, надо сказать, весьма скудные и неред-
ко противоречивые. Эти материалы, как правило, необстоятельны: 
в них не хватает, так сказать, «изюминки», т. е. тех подробностей, ко-
торые были бы весьма интересны с точки зрения практической охо-
ты с ловчими птицами. Вместе с тем представляет большой интерес 
работа немецкого исследователя соколиной охоты в Афганистане 
Г. Кюнерта1, который несколько раз бывал в этой стране, описав в 
подробностях все, что связано с этим увлечением. Кроме того, боль-
шое подспорье в исследовательской работе оказал коллекционный 
материал предметов охотничьего инвентаря, привезенного исследо-
вателями прошлого из данного региона в начале XX в. и ныне храня-
щийся в фондах МАЭ РАН и РЭМ.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров436

Процесс угасания интереса к соколиной охоте в регионе среди 
местного населения проходил постепенно, и в нем просматрива-
ется, на наш взгляд, несколько этапов. Следует заметить, что в от-
личие от кочевников у оседлых народов вообще этот род занятий 
если и существует, то всегда в меньших масштабах. Это происходит 
в силу ряда причин, рассмотрение подробностей которых не являет-
ся нашей задачей. Анализ этого процесса проводился в ряде работ 
ученых-этнографов, в частности Г. П. Симакова2. Поэтому переход 
от кочевой жизни к оседлости можно рассматривать как отправную 
точку существенного падения увлечения соколиной охотой.

Вторым существенным фактором для региона стал ввод россий-
ских войск на территорию Туркестанского края в конце XIX в., кото-
рый повлек за собой определенные изменения в быту местного насе-
ления, происходившие, впрочем, весьма постепенно. В охотничьих 
пристрастиях, например, это начало проявляться в том, что пусть не 
сразу, но мало-помалу местные охотники начинают проявлять инте-
рес к европейскому охотничьему огнестрельному оружию и копиро-
вать способы охоты с ним русских охотников. Здесь имеется в виду 
стрельба дробью по летящей птице или пулей по перемещающемуся 
зверю. До прихода русских дроби здесь вообще не знали, а стрельба 
по перемещающейся цели не практиковалась в принципе в силу при-
страстия местных охотников к своему фитильному ружью — мул-
туку, позволявшему стрелять катаной пулей (в виде шарика) только 
по неподвижной цели. Ружье устанавливалось на сошки и требова-
ло тщательного прицеливания. Скорострельность его была чрезвы-
чайно низкой. Естественно, что при использовании таких ружей ни 
о какой стрельбе влет не могло быть и речи. В отдаленных кишлаках 
Памирского нагорья еще в начале XX столетия можно было встре-
тить охотника с мултуком за плечами. В Афганистане же, стране, 
традиционно консервативной в бытовых вопросах, и, соответствен-
но, в охотничьих пристрастиях, мултуки еще долгое время остава-
лись востребованными среди охотников вплоть до ввода советских 
войск в конце 1979 г. 

Постепенно овладевая стрельбой влет, местные охотники начи-
нают обзаводиться и подружейными собаками, которых привели 
с собой русские. В то же время традиционные виды охот, в том чис-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 437

ле и соколиная, продолжают практиковаться местным населением. 
Причем увлекались ею не только зажиточные, но и простые люди. 
Проводившиеся в то время научные экспедиции в эти районы ука-
зывают на наличие охоты с ловчими птицами в разных местах. Рево-
люционные преобразования в России с последующей Гражданской 
войной не могли не отразиться и на народах Средней Азии. Соко-
линая и псовая охота стали рассматриваться как байские увлечения. 
Они преподносились как пережитки прошлого, которые были не со-
вместимы с новыми принципами построения социализма и должны 
были кануть в Лету.

история соколиной охоты в регионе

История таджикского народа тесно связана с историей других на-
родов Центральной Азии: узбеков, киргизов, туркменов. Поэтому во-
прос об истории соколиной охоты в регионе весьма непростой. Сле-
дует сразу заметить, что мы не можем ответить на вопрос: возникла 
ли эта охота здесь или была привнесена извне? Если имело место 
последнее, что более вероятно, то кто был носителем этой культуры? 
Очевидно, что соколиная охота в Таджикистане имеет общие корни 
с афганской охотой с ловчими птицами. Поэтому, рассматривая исто-
рию соколиной охоты в этой стране, мы не можем обойти молчанием 
и положение дел в соседнем Афганистане, которое было рассмотре-
но в упомянутом труде Кюнерта.

Л. Н. Гумилев говорит, что у хунну соколиная охота была извест-
на уже в III в. до н. э.3 По всей видимости, знали о ней и в соседству-
ющих с хунну кочевых племенах, а также в Китае. При движении 
масс кочевников на Запад этот род занятий становился известным 
и другим народам. Этому же в достаточной степени способствова-
ли контакты между народами за счет прежде всего торговли, войн, 
династических браков и пр. Возможно, после нашествия гуннов охо-
та с ловчими птицами стала практиковаться не только в Азии, но 
и в Европе и Африке.

Иранские владыки, которые оказали большое влияние на наро-
ды будущего Таджикистана, были приверженцами охоты с ловчи-
ми птицами. Вторгшиеся в VII—VIII вв. в Среднюю Азию арабы, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров438

будучи носителями новой духовной культуры, не только привнесли 
сюда ислам, но и обогатили местную охоту, в том числе и соколи-
ную, новыми знаниями, подняв ее на определенную высоту. Извест-
но, что при династии Газневидов (977—1186) ловчие птицы начина-
ют играть большую роль в регионе4. Один из основателей династии 
Сельджукидов (XI—XIV вв.) носил имя Тогрул-бек (ок. 990—1063) 
(уйг. «кречет»), его брата звали Чагры-бек (989—1060) (огуз. «со-
кол»).

В начале XIII в. Центральную Азию завоевывают монголы под 
предводительством Чингиз-хана. Основные культурные области 
Средней Азии вошли в улус его второго сына Чагатая. Орду состав-
ляли не только монголы, но и другие кочевые племена, вошедшие 
в ее состав из числа порабощенных народов Азии. Монголы, кото-
рые были большими охотниками до ловчих птиц и охоты с ними, 
и другие, особенно тюркоязычные, кочевники практиковали на заво-
еванных землях охоту с прирученными хищными птицами. Немало 
китайских миниатюр того времени показывают не только великого 
хана на соколиной охоте, но и простых воинов с разными ловчими 
птицами на руках. Наиболее почитаемой птицей был кречет, по-
уйгурски тогрул. С этими птицами охотился как сам Чингиз-хан, 
так и его дети: Чагатай и Октай. Причем, по преданию, в конце не-
дели они посылали в Самарканд для раздачи народу до пятидесяти 
верблюдов, нагруженных лебедями5. Соколиная охота тех времен 
с привлечением большого количества участников служила неплохой 
школой в подготовке к боевым действиям. Сами же охоты были по-
добны проведению войсковой операции. Неспроста поэтому на Вос-
токе сложилась поговорка: «Соколиная охота — сестра войны».

Согласно источникам, эмир Тимур (1336—1405), великий пол-
ководец и основатель Тимуридской империи (1370 — нач. XVI в.), 
был заядлым соколиным охотником. «В истории Тамерлана (Тиму-
ра), написанной Али Шереффеддином и переведенной в 1723 г. Пети 
де ла Круа, рассказывается следующее. В начале зимы Тамерлан от-
правлялся в Бухару, где на озерах скоплялись бесчисленные водяные 
птицы и среди них лебеди. Загонщики поднимали птицу, пугая ее 
барабанным боем и т. д. Травили этих птиц кречетами “турул”»6.

Сообщается, что основатель династии Великих Моголов Бабур 
(1483—1530), уроженец ферганского Андижана, во время своих 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 439

многочисленных военных походов всегда находил время для охоты 
с ястребом. Его постоянно сопровождали личные охотники и ловчие 
птицы. Из его воспоминаний «Бабур-наме» следует, что он оценивал 
подданных в соответствии с их умением в обхождении с ловчими 
птицами. Вообще в «Бабур-наме» имеется немало отрывков, кото-
рые представляют интерес для изучения истории охоты с ловчими 
птицами в Афганистане, Индии, Пакистане и Узбекистане7.

Отдельно следует отметить такой важный источник этого перио-
да по практической охоте с ловчими птицами, как «Баз-наме» (1675) 
афганского поэта Хушхал-Хана Хаттака (род. 1616). Этот труд, на-
писанный на старом пушту, имеет огромное значение для освещения 
исторических, практических, этнографических вопросов соколиной 
охоты в Центральной Азии8.

Упоминаний в источниках об охоте с ловчими птицами в период 
российской колонизации не так много. Тем не менее есть некоторые 
сведения о соколиной охоте в Вахане. Граф А. А. Бобринский в своих 
путевых заметках относительно верховьев Пянджа (1908) приводит 
эпизод, связанный с соколиной охотой последнего правителя Ваха-
на Али-Мардана перед занятием края русскими войсками: «Ваханец 
Мазаб-Шо, прожив всю свою молодость при дворе мира, описал мне 
препровождение времени последнего из них, Али-Мардана <…> 
Любил мир также охоту с соколами, которых всегда имел несколько 
штук (ловили их в Вахане во время пролета). Летом ездил он с ними 
на голубей, на перепелов и на всякую мелкую птицу. Осенью, после 
уборки хлебов, и зимой ездил он с большими соколами на куропа-
ток, уток и на другую крупную птицу, а также на зайцев. Занимался 
он этой охотой до весны, переезжая из кишлака в кишлак. Спускал-
ся он таким образом вниз по Пянджу до Птура, потом возвращался 
в Калай-Пяндж. Подобная поездка продолжалась недели три. Совер-
шал он поездки с соколами, продолжавшиеся около месяца, вверх по 
Вахан-Дарье до Сархада. Остальное время охотился в окрестностях 
Калай-Пянджа. В этих охотах и поездках участвовало всегда много 
народа»9. Английский офицер Гордон также подчеркивает любовь 
Али-Мардана к охоте. Однажды он был послан своим отцом Фат-
Али-Шо встретить английскую миссию. Тот выехал навстречу в со-
провождении многих своих людей с соколами и собаками10.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров440

Известно, что охота с ловчими птицами активно практиковалась 
и в других местах Памирского нагорья и не только. Например, в Ду-
шанбе были свои сокольники (по сообщению информанта 2011), так 
же как и в Каратегине и Дарвазе11, у жителей долины реки Хингоу12, 
в Рушане13 и, вероятно в других местах. В частности, Н. А. Кисляков 
указывает, что «Птичья охота при помощи ястреба — “боша” (boşa) 
или сокола — “джанвар” (şanvar) практиковалась до революции 
главным образом представителями привилегированного сословия, 
для которых она служила любимым развлечением. Богатые люди 
и знатные чиновники держали для этой потехи специальных лю-
дей, воспитывавших ястребов и ухаживавших за ними»14. Известно 
также, что каратегинский Музаффаршох (1858—1869) держал при 
своем дворе в Гарме ловчих птиц, с которыми часто ездил на соко-
линую охоту15. При этом в каратегинском кишлаке Каврак местные 
охотники-«сойоды» даже освобождались от налогов, занимаясь тем, 
что изготовляли сети «для поимки ястребов и соколов, которых они 
затем отправляли в Гарм для охотничьих забав мира и его прибли-
женных»16. В 1882 г. горный инженер Д. Л. Иванов, будучи по делам 
в Каратегине, привез оттуда двух охотничьих собак, одну из Дарва-
за, другую из Каратегина. Причем в последнем случае собака была 
приобретена «в г. Калаи-лаби-об у каратегинского бека, имеющего 
целую псарню»17. «Со своими оригинальными собаками горцы охо-
тятся с соколами и ястребами за красными куропатками, уларами, 
перепелками, утками и куликами»18. В Рушане, судя по сообщению 
Мамадила Киргизова, жителя села Джамак, охота с птицами практи-
ковалась еще в 1943 г. При этом исследователь М. С. Андреев, отме-
тивший этот факт, делает предположение, «что эта охота заимство-
вана от таджиков», при этом не исключая и местного влияния19.

Таким образом, можно констатировать, что охота с ловчими 
птицами раньше пользовалась большой популярностью в регио-
не. Последние отголоски ее, судя по всему, следует отнести, и то с 
осторожностью, к 60-м годам XX столетия. Единственный источ-
ник — «Таджикско-русский словарь»20, где на странице 82 дается 
неверный перевод слова боша как «кречет», «кобчик», указывает 
при этом, что «в горных районах Таджикистана его (надо полагать, 
кобчика. — В. Ф.) приручают для охоты». Кобчик в современной ор-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 441

нитологии — это мелкий сокол (Falco vespertinus L.), питающийся 
в основном насекомыми. Поэтому в соколиной охоте он никогда не 
использовался. Правда, кобчиком нередко неправильно называли 
также мелкого ястреба-перепелятника (Accipiter nisus L.). Например, 
Е. Т. Смирнов пишет: «Как местная, так равно и новая, если можно 
так назвать, породы собак дрессируются туземцами для охоты с со-
колами, ястребами и кобчиками (красный кобец, по-туземному кыр-
гый), так как ружейной охоты на птицу азиатцы не любят»21.

Что же касается нашего времени, то, судя по всему, этот род увле-
чений ныне забыт совсем. По всей видимости, интерес к соколиной 
охоте рано или поздно проявится в Таджикистане среди молодежи, 
только уже как спортивное увлечение, когда жизнь более или менее 
придет в норму и ее уровень станет достаточным, чтобы позволить 
себе подобного рода развлечения. Предпосылки к этому есть. При-
езд саудовского принца Сауда бини Бадра в марте 2009 г. с целью 
охоты на дроф со своими двенадцатью соколами вызвал повышен-
ный интерес общественности. А пока, несмотря на суровые меры 
природоохранных организаций, в стране, тем не менее, имеют место 
случаи браконьерства: птенцов крупных соколов изымают из гнезд, а 
взрослых птиц отлавливают с целью продажи. Это бедствие настиг-
ло в последнее время практически все когда-то входившие в СССР 
республики, где водятся крупные соколы.

ловчие птицы, используемые в охоте

В этом разделе рассматриваются только те пернатые хищники, 
гнездящиеся или появляющиеся в регионе в период сезонных ми-
граций, которые в той или иной мере могли быть использованы в 
качестве ловчих птиц.

Соколы
Сапсан, или обыкновенный сокол (Falco peregrinus brevirostris 

Menz.). Залетает ли этот сокол в Таджикистан или же здесь имеются 
местные птицы, точно сказать невозможно. В отношении использо-
вания его в соколиной охоте таджикскими сокольниками также нет 
сведений. В то же время Кюнерт говорит, что сокол (правда, автор не 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров442

указывает подвида) использовался в Афганистане для охоты и даже 
в качестве ожидающего, т. е. сокол предварительно поднимался 
вверх, там стоял на кругах и лишь потом, когда дичь взлетала, про-
водил атаку. Мало того, он говорит, что ему известны случаи приме-
нения трех ловчих соколов в провинции Кохистан22. Таким образом, 
традиция использования в охоте этого сокола налицо.

Тундровый, или белощекий, сокол (Falco peregrinus leucogenys 
Brehm). В Туркестане среди сокольников имеет название бахрын, 
бахарин23. Широко использовался у среднеазиатских сокольников. 
Гнездится на севере и появляется в Туркестане только на пролете 
ближе к зиме. Использовался ли в охоте сокольниками Таджикиста-
на, сказать невозможно.

Шахин, рыжеголовый, или пустынный, сокол (Falco peregrinus 
babylonicus Sclater). У туркестанских сокольников известен как ла-
чин. Гнездящийся в Таджикистане вид. Найден в районе Бабатага и 
Гиссара24. Есть этот сокол и в Туркестане. Здесь встречается от Хами 
и Турфана до Кашгара. В Афганистане обитает в провинции Кан-
дагар25. Можно опять же только предположить, что этот сокол мог 
использоваться в соколиной охоте.

Балобан, туркестанский балобан (Falco cherrug coatsi Dem.), 
распространен в горах Средней Азии от центрального и восточно-
го Тянь-Шаня (достоверные нахождения, впрочем, только к югу от 
Иссык-Куля, в системе Тескея, а также в Малом Юлдусе), Кара-Тау 
до Нура-Тау, горного Таджикистана26. Здесь этот вид обитает на юге 
Куштанга и Кожойдага27. Тибетский балобан (Falco cherrug hendersoni 
Hume) распространен в восточной части высокой Центральной Азии 
и в частности в восточном Туркестане (Яркенд, Алтын-таг), Ладаке 
и, по-видимому, на Памире28. 

Алтайский кречет (Falco cherug saceroides Bianchi). Название 
этой птицы до сих пор остается спорным, ибо систематика до конца 
не определена. Некоторые орнитологи относят его к одному из под-
видов балобана. В то же время среднеазиатские сокольники отделя-
ют его от балобанов — ительги, называя его шумкар, т. е. кречет29. 
Этот сокол иногда залетает в горные районы Таджикистана30.

Чеглок (Falco subbuteo subbuteo L.). Гнездящийся в Таджикистане 
вид. Здесь вертикально нередко встречается до 2500 и даже 2950 м, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 443

но чеглока нет в безлесном восточном Памире, на Тянь-Шане31. 
Кладка яиц происходит в конце мая — начале июня. На озере Ис-
кандеркуль в Таджикистане — 6 июля32. Валовый пролет падает на 
первую половину сентября. В виде редкого исключения отдельные 
особи остаются зимой в Средней Азии: один был добыт 14.01.1941 
в Таджикистане на озере Джиликуль33.

Дербник центральноазиатский (Falco columbarius lymani Bangs) — 
самый мелкий сокол в авиафауне бывшего Советского Союза и вме-
сте с тем одна из лучших ловчих птиц. В то же время как о ловчей 
птице в таджикской соколиной охоте о нем ничего сказать нельзя.

Степная пустельга (Falco naumanni Fleischer). Гнездовый био-
топ — лесостепь, степи с выходами скал и оврагами, сухие доли-
ны, полупустыни, горы. В вертикальном отношении встречается 
до 2200 м в Копет-Даге, в горах Таджикистана доходит до 1300—
1500 м34. В Таджикистане подлетки встречены в начале июля 
(2.VII)35.

Ястребы
Среднесибирский большой ястреб (Accipiter gentilis schvedowi 

Menz.). В Таджикистане наверняка мог использоваться именно этот 
подвид большого ястреба, который, вероятно, появлялся на пролете 
ближе к зиме либо привозился из Туркестана. Наряду с этим мог ис-
пользоваться наиболее крупный северный подвид большого ястре-
ба — западносибирский (Accipiter gentilis buteoides Menz.), также по-
являющийся в Туркестане осенью на пролете. Кюнерт указывает на 
гнездование большого ястреба (не говоря о подвиде) в районе Бадах-
шана, Памирского нагорья и высокогорья Нуристана. К зиме встре-
чается в афганских провинциях Лагман, Кохистан и Туркестан36.

Туркестанский тювик (Accipiter badius cenchroides Severtzow). 
В качестве биотопа предпочитает леса, как естественные, так 
и в культурном ландшафте. Вьет гнезда только на деревьях37. Встре-
чается как в Таджикистане, так и в Афганистане. Гнездится в бассей-
не Амударьи на Пяндже до Пархара, на Памире отсутствует. В Тад-
жикистане тювик, как и везде, встречается только в лесистых или 
богатых деревьями культурных ландшафтах. В Туркестане живет 
в приречных тугаях и в оазисах, в садах, рощах у кишлаков, на клад-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров444

бищах, в городах и т. п. На юге ареала довольно высоко поднимается 
в горы, но на севере ареала в Средней Азии за редкими исключе-
ниями живет на равнинах, подымаясь в горы лишь там, где имеется 
достаточно развитый культурный ландшафт (у озера Искандеркуль 
в Таджикистане, но там, быть может, на пролете, в Таджикистане 
поднимается до 1000—1200 м38). В Афганистане, по сведениям Кю-
нерта, этот вид ястребка вынашивается, но мало по причине его «тя-
желого характера». На кочевках встречается в Кохистане и Лагмане, 
в то время как гнездится он в Туркестане39. Вместе с тем в Казах-
стане пробовали вынашивать тювика для охоты. «Орнитолог Павел 
Пфандер несколько лет тому назад вынашивал для охоты одновре-
менно перепелятника и тювика, сравнивал в охоте их возможности 
и добился совершенно идентичной результативности на охоте, хотя 
приемы у этих двух видов резко различались: перепелятник пред-
почитал преследовать по кратчайшей линии и хватать добычу влет, 
а тювик совершал сложные маневры, целью которых была после не-
заметного скрадывания стремительная атака на добычу, сидящую на 
земле»40.

Сибирский малый перепелятник (Accipiter virgatus gularis Temm. 
et Schleg.). Биотопом служат леса, хвойные, смешанные, лиственные, 
последние, по-видимому, предпочитаются. В горах поднимается до 
1800 м41. Малый перепелятник — энергичная ловчая птица, исполь-
зующаяся для охоты в Индии, Японии, Китае42 и Афганистане43.

Гималайский малый ястреб, или перепелятник (Accipiter nisus 
melaschistos Hume). Биотоп — высокогорные, главным образом 
хвойные, леса и кустарники Центральной Азии — ельники и арчев-
ники и т. д. Размножение: добытый в устье р. Серима в Таджикиста-
не молодой перепелятник 15.VIII был во вполне развитом наряде, 
с доросшими крыльями и хвостом. Линька: добытый 7 сентября в 
Таджикистане самец в свежем пере с двумя недоросшими передни-
ми маховыми и старой второй от края парой рулевых. Крупная фор-
ма — крыло у гималайских самцов 212—219, у самок 245—260 мм, 
у самцов из Таджикистана 201 и 208, у самки 236 мм. Окраска: очень 
темная морфа. Взрослые самцы с черноватой головой и черноватой 
спиной, с густо рыжим поперечным рисунком на брюшной стороне. 
Самка окрашена темнее. Молодые птицы в первом годовом наряде 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 445

на спинной стороне черновато-бурые с густо рыжими каемками на 
крыльях и плечах, с широким черно-бурым рисунком на брюшной 
стороне44. Этот вид ловчих птиц наиболее широко представлен в Аф-
ганистане45, где он активно используется, особенно крупные, силь-
ные самки, вероятно, также широко использовался и сокольниками 
Таджикистана. В Афганистане в каждый охотничий сезон перепе-
лятников отлавливали на пролете. Особой популярностью эта птица 
пользовалась у сокольников Кохистана. Правда, в Нуристане, где ма-
лый ястреб гнездится, соколиная охота непопулярна46.

Орлы
Беркут центральноазиатский (Aquila chrysaеtus daphanea Menz.). 

Пожалуй, самый крупный орел и великолепный охотник в умелых 
руках. Есть как в Таджикистане, так и в Афганистане. Гнездится 
рано. Пары постоянные, птицы держатся вместе и зимой. Брачный 
полет происходит уже в январе (Памир)47. Беркут в свое время поль-
зовался большой популярностью у казахов, киргизов, узбеков. В гор-
ных районах эту птицу местные таджики, вероятно, не использовали. 
Кюнерт, описывая беркута в Афганистане, указывает, что еще 30—
35 лет назад для соколиной охоты имели значение птенцы беркута, 
вынутые из гнезд. Сегодня этих птиц больше не вынашивают48.

Северный ястребиный, или длиннохвостый, орел (Aquila fasciata 
fasciata Vieillot). Гнездится в Таджикистане. В качестве биотопа пред-
почитает полупустынные и пустынные горы с кустарниковой или 
древесной растительностью. В гнездовое время (в апреле) добыт у 
Курган-Тюбе в Таджикистане49. Экология: в Таджикистане на левом 
берегу Кафирнигана 30.III.1946 орлы строили гнездо из ветвей на 
невысоком уступе50. От других орлов ястребиный орел, как и орел-
карлик, отличается более стройным и легким сложением, длинным 
хвостом, относительно короткими крыльями и коротким клювом с 
резким выступом по краю надклювья, с длинными цевками и паль-
цами, в особенности средним, когти очень длинные и острые. Длина 
самцов 473, 507 мм (Курган-Тюбе), птиц неизвестного пола 483 мм 
(«Тигровая Балка», Таджикистан)51. В Афганистане, по всей видимо-
сти, этот орел использовался когда-то в качестве ловчей птицы. Кю-
нерт говорит, что ему довелось, правда, всего один раз, в Пешаваре, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров446

видеть ловчего ястребиного орла, который впоследствии был продан 
в Мултан в западном Пакистане52. Однако тот же автор замечает, что 
в наше время эта птица не пользуется особым почтением, например 
у сокольников Лагмана, в связи с тем, что он иногда нападает на лов-
чих ястребов, и здесь он подвергается преследованию со стороны 
местных охотников53.

местные названия ловчих птиц

Два словаря, русско-таджикский54 и таджикско-русский55, кото-
рыми нам пришлось пользоваться, изобилуют неточностями, а то 
и грубыми ошибками в определении некоторых терминов. Поэтому 
они использовались постольку, поскольку в них содержались опре-
деленные слова, имеющие к теме исследования непосредственное 
отношение. Кроме того, эти словари не могли с достаточной полно-
той осветить терминологию по данной тематике. Понятно, что ав-
торы словарей не ставили такой специальной задачи. Да и терми-
нология, имеющая прямое отношение к охоте с ловчими птицами, 
вышла из речевого обихода народа и со временем была утеряна вме-
сте с ушедшими традициями, связанными с этим увлечением. Лишь 
сравнительный анализ данных из нескольких российских источни-
ков, в частности вышеозначенных словарей и сведений из труда Кю-
нерта, позволил пролить свет на этот вопрос.

Сокольники прошлого наверняка различали ловчих птиц по 
разного рода признакам. Однако многие специальные термины у 
большинства носителей языковой культуры утрачены навсегда, и в 
народной памяти сохранились лишь общеупотребительные слова 
и выражения (в частности, по видовым, половым, быть может, цве-
товым и другим признакам), используемые в повседневной жизни.

В Афганистане животные и в частности ловчие птицы делятся 
по половым признакам на мадах — самок и нар — самцов. Похо-
же, что и в Таджикистане существуют аналогичные слова, характе-
ризующие такое разделение. Например, кобель имеет название нар, 
нарсаг56 (нар — «мужской», саг — «собака»).

Общее название орлов в таджикском языке — укоб, для птенца 
орла существует название укоббача57. В Афганистане — окаб58. Кро-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 447

ме того, крупный орел-беркут имеет, по всей видимости, тюркское 
название бургут59, в Афганистане — бургутт60. Как называется 
ястребиный орел в Таджикистане, выяснить пока не удалось. В Аф-
ганистане же этот орел, вероятно, был когда-то весьма почитаем 
за свои ловчие качества, поскольку имеет название мирган61. Такое 
наименование получал охотник, специалист своего дела, добывший 
большое количество дичи, а посему уважаемый в народе62. Такое же 
значение имеет слово мерген у народов Средней Азии.

Что касается другой группы ловчих птиц, а именно ястребов, то 
на ней следует остановиться подробнее. В прошлые времена, в пе-
риод развитых соколиных охот, на той территории, где сегодня нахо-
дится государство Таджикистан, как и практически во всей Средней 
Азии, судя по всему, предпочтение отдавалось именно этим ловчим 
птицам. На многочисленных персидских и индийских миниатюрах 
в большинстве своем можно видеть именно ястребов, сидящих на 
руке сокольника или на присаде. Это и понятно. Ястребы в отличие 
от соколов неприхотливы в содержании, менее капризны на охоте, 
работают накоротке и более добычливы. Кроме того, эти птицы не 
критичны к корму и легко переносят перепады температуры, за ис-
ключением мелких видов. Это нашло отражение даже в сохранив-
шихся в народной среде и попавших в современные таджикско-
русские и русско-таджикские словари таких названий, как соколиная 
охота — шикор бо боз63 или охотничий сокол — бози шикори64, со-
кольничий — бозбон65, где боз — ястреб (об этом позже), а не сокол, 
как его ошибочно трактуют авторы словарей, т. е. правильнее было 
бы называть «ястребиная охота», «охотничий или ловчий ястреб» 
и «охотник с ястребом», или «ястребник». Также были популярны 
мелкие ястребы. На дошедших до нас фотографиях, где изображены 
таджикские сокольники с ловчими птицами, со всей очевидностью 
просматривается бросающееся в глаза преобладание именно мелких 
ястребов.

В соседнем Афганистане ястребы до сих пор имеют огромное 
значение в соколиной охоте. В разных местах Афганистана еще и 
сегодня местные сокольники придерживаются идущей из средневе-
ковья системы деления всех ловчих птиц по их степени значимости 
в охоте, где ястреб — это царь, самец ястреба — министр, малый 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров448

ястреб — принц и сокол — солдат. Все старинные рукописи, име-
ющие хождение в среде афганских сокольников, сводятся к охоте 
с помощью ястребов66. Уже упоминавшийся средневековый трактат 
по соколиной охоте, принадлежащий перу афганского поэта Хушхал-
Хана Хаттака, называется «Баз-наме», т. е. по наименованию самой 
значимой и почитаемой ловчей птицы. По словам Кюнерта, еще в 
1980-е годы сокольник с ястребом на руке освобождался от оплаты 
при проезде на любом виде транспорта, так как царю (ястребу) до-
зволялось все и в частности право на такого рода льготы. Поэтому 
естественно, что владелец какого-нибудь автобуса или такси даже 
в наши дни неукоснительно соблюдает это правило, длительное вре-
мя остававшееся незыблемым67.

Таким образом, большой ястреб, или тетеревятник, у таджиков 
имеет название боз. (В обоих словарях это слово переводится как 
«сокол»68, что очевидно не соответствует истине.) В Афганиста-
не эта птица называется баз69. Слово это имеет персидские корни. 
В Таджикистане кроме того имеет хождение тюркское название пти-
цы — карчагай70. Но все эти названия относятся к самкам ястребов. 
По специальной охотничьей терминологии самец большого ястреба 
как в Таджикистане, так и в Афганистане назывался джура71. Тюрк-
ское название самца большого ястреба чаули или чюйлю72, чуйлуу73. 
В Афганистане кроме того для обозначения белых особей имеется 
название шахбаз74, а также тайгун75. Последнее схоже со средне-
азиатскими названиями белых птиц (ястребов): узбекское туйлунь76, 
киргизское туйгун, казахское туйгын. Существовало ли такое (име-
ется в виду афганское) название среди сокольников Таджикистана, 
мы не знаем. Вероятно, да. Дело в том, что во всей Средней Азии, да 
и на Востоке вообще существует особое отношение к птицам белого 
цвета. Поэтому не отразиться это в специальном названии никак не 
могло.

Мелкие ястреба имеют следующие названия. Самка малого 
ястреба, или перепелятника, в Таджикистане именуется боша. То 
же и в Афганистане — баша77. В словаре78 боша и карчагай обозна-
чают ястреба. Но в действительности эти названия характеризуют 
абсолютно разные виды ястребов. В другом же словаре79 боша озна-
чает кречета (?), кобчика (?), являя тем самым полную несуразицу. 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 449

Тюркское название самки перепелятника — кыргей или кыйгыр80. 
В трактате Хушхал-Хана Хаттака «Баз-наме» самец перепелятника 
имеет название шопак. Оно же сохранилось как специальный тер-
мин в современной лексике афганской соколиной охоты81. У узбеков 
конца XIX в. самец ястреба-перепелятника имел название чипак или 
кыйгыр-чипак82. Сходство очевидное. По всей видимости, таджик-
ские сокольники прошлого также пользовались особым названием 
в отношении самца перепелятника.

Соколы также использовались, судя по всему, в этом регионе как 
ловчие птицы и поэтому имели свои названия.

В статье Н. А. Кислякова83 в отношении соколов приводится на-
звание джанвар. Однако оно означает просто «животное». Вероят-
но, здесь это слово получило семантическое развитие и означает не 
конкретный вид сокола, а, скорее всего, разновидность ловчей пти-
цы, связанную, например, с возрастом или цветом. У Кюнерта при 
определении названий ловчих птиц подобного слова не указывается. 
Он упоминает название джован, которым обозначают подросшего 
птенца ловчей птицы84.

Использовался ли на территории современного Таджикистана 
в соколиных охотах прошлого настоящий кречет (Falco rusticolus), 
неизвестно. Кюнерт пишет, что этот сокол известен сокольникам 
Афганистана. Мало того, он предполагает, что кречет должен был 
гнездиться в Белуджистане85. Скорее всего, речь может идти не о на-
стоящем северном кречете, а об алтайском балобане, которого также 
называют кречетом. У сокольников Средней Азии кречет имеет назва-
ние шункар, шумкар, сункар86, у узбеков — шунхор87. В современном 
Афганистане, так же как и в старинном произведении Хушхал-Хана 
Хаттака, эта птица носит название шенкар, туркмены Афганистана 
называют его шункар88. 

Балобан — еще один крупный сокол, который мог использоваться 
таджиками в качестве ловчей птицы. Его, как птицу, гнездящуюся 
на территории Таджикистана, могли изымать из гнезд или ловить на 
пролетах либо привозить из других мест. У среднеазиатских соколь-
ников этот вид сокола имеет название ительги или ительге89 и даже 
итальги, в частности у узбеков — итольге90, у киргизов — ителги91. 
Афганские туркмены этих соколов называют утуге92. «Иранские со-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров450

кольники называют балобан пролетных и зимующих соколов этого 
вида, а гнездарей называют шарг (близко к индийскому их имени 
cherrug, перешедшему в научную номенклатуру)»93. На большей 
же территории Афганистана самка балобана известна под назва-
нием черг, самец — чергела94. Здесь выясняется одна любопытная 
деталь. Судя по женскому названию самца балобана, очевидно, что 
афганские сокольники в далеком прошлом имели дело с пролетны-
ми птицами и мало сталкивались с гнездарями, т. е. птенцами, вы-
нимаемыми из гнезд. Вероятно, по этой причине они считали более 
мелких особей, какими как раз и являются самцы, самками, а более 
крупных птиц этого вида — самцами, что и отразилось в названии. 
Эти заблуждения присущи многим народам (в частности, арабам), 
культивирующим соколиную охоту с пойманными во время пролета 
соколами и не знакомыми с их гнездами. В современной афганской 
сокольничьей лексике это сохраняется, вероятно, как дань тради-
ции.

Северных пролетных сапсанов (тундровых, или белощеких, со-
колов) среднеазиатские сокольники называют, как уже говорилось 
ранее, бахрын или багарин95, бахарин96. Профессор Г. П. Дементьев 
считает, что «слово (это) арабского происхождения от bahari, что зна-
чит странник (собственно, моряк)»97. В Афганистане самка сапсана 
(вероятно, того же северного подвида) имеет название бари, бахари, 
а также кохилашахин, в то время как самец называется кохила. Как 
можно видеть, самец также имеет женское название. Вероятно, сло-
во это довольно старое, ибо в трактате Хушхал-Хана Хаттака этот 
подвид сокола-сапсана также имеет название бари98. Вообще сокол-
сапсан у сокольников Средней Азии называется ылаачын99, лачин100, 
лашин101. Такое же название имеет сокол у афганских туркменов — 
лашин102. Вместе с тем под это же именование у туркестанских со-
кольников подпадает другой сокол, а именно рыжеголовый, или 
пустынный, сокол, иначе шахин. В Афганистане этот сокол имеет 
название шахин103, так же его называют в Индии и в Иране104. К со-
жалению, неизвестно, как точно назывались эти сокола у охотников 
таджикского региона. О практическом применении мелких соколов в 
охоте у народов, проживающих на территории Таджикистана, равно 
как и об их названиях, нельзя сказать ничего определенного. Дербник 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 451

у киргизов имеет название турумтай105, у узбеков — турунтай106. 
Похожее название имеет этот соколок и у сокольников Афганистана 
(оно звучит как трумтай107).

Каких-либо других специальных терминов, имеющих отношение 
к охоте с ловчими птицами в Таджикистане и связанных с возраст-
ными, половыми, цветовыми или другими особенностями ловчих 
птиц, к сожалению, ни один источник до нас не доносит.

добывание ловчих птиц

Об этом нам совершенно ничего не известно. Использовали ли 
местные сокольники гнездарей, т. е. птенцов, вынутых из гнезда, или 
только пойманных молодых или старых птиц? Сокольники сами до-
бывали птиц или существовали особые ловцы, специализирующие-
ся на ловле хищных птиц, как, например, в других регионах Средней 
Азии, где они назывались саятчы? Часть птиц, скорее всего, привоз-
илась из других районов, где их покупали у местных ловцов. Других 
ловили. Что касается использования гнездарей в Афганистане, то 
Кюнерт указывает только, что интерес представляли лишь молодые 
беркуты, вынимаемые из гнезд, и птенцы соколов-балобанов108. Если 
учесть, что самцы ловчих птиц в большинстве своем имеют женские 
названия, то очевидно, что охота, по крайней мере с этими птицами, 
была привнесена в регион из тех мест, где они не гнездятся. Есть 
указание, что, например, в Вахане ловчих птиц ловили на пролете109. 
Кроме того, в Каратегине, в кишлаке Каврак, проживали охотники-
сайоды, которые плели сети и ловили ими соколов и ястребов110. 
Стало быть, существовал способ ловли птиц с помощью сетей, ког-
да использовались подсадные птицы для приманивания пернатого 
хищника. Например, Н. А. Кисляков приводит описание снасти для 
ловли куропатки111. Сети соответствующим образом устанавливали. 
Но как именно происходил этот процесс, неизвестно.

Принадлежности для охоты с ловчими птицами

К сожалению, сегодня нельзя точно определить, что собой пред-
ставляла привязь для содержания ловчей птицы на присаде или 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров452

удержания ее на руке. Ни в одном источнике нет описания этих пред-
метов. Имеющиеся фотографии прошлого с изображением птиц на 
руке или присадах также не дают полного представления об этом 
приспособлении. Поэтому можно допустить, что отдельные элемен-
ты охотничьего инвентаря могут быть схожи с таковыми, используе-
мыми узбекскими и другими среднеазиатскими сокольниками либо 
охотниками Афганистана.

Путы
У всех народов, практикующих соколиную охоту, эти части охот-

ничьего снаряжения в принципе одинаковы и представляют собой 
парные ремешки, закрепляемые по одному на каждую лапу ловчей 
птицы. Они необходимы для удержания ловчей птицы на руке. Пут-
цы надеваются птице один раз при попадании в неволю и не снима-
ются даже при пуске ее в полет с охотничьей целью. Вместе с тем мы 
не можем точно сказать, как эти ремешки назывались таджикскими 
сокольниками, какой вид и конструкцию они имели. В Афганистане 
эти предметы соколиной охоты называются банд, в афганском Тур-
кестане — айакбар112. У сокольников Средней Азии путы имеют сле-
дующие названия: дазбага, достакы (узб.), бау аяк (казах.), кайыш, 
тышлау (кирг.). Все эти предметы охотничьего инвентаря, казалось 
бы, близких по культуре народов вместе с тем довольно сильно раз-
личаются конструктивно, а также материалом, из которого сделаны. 
Путы представляют собой онучки в виде широкого куска кожи или 
материи, непосредственно прилагаемые к цевкам лап птицы, допол-
ненные отходящими от онучков небольшими ремешками. У одних 
сокольников Средней Азии встречаются путы, сделанные из кожи и 
схожие по конструкции с европейскими, у других используются путы 
типично арабского кроя, только сделанные из кожи, у третьих — та-
кие же путы, ремешки которых сплетены из кожи либо из конского 
волоса. Узбеки при надевании путцев на лапы пернатого хищника 
ремешки сворачивают в трубку и прошивают. В Афганистане, так 
же как в Пакистане и Индии, путцы делают особой конструкции 
в виде надеваемой на лапу ловчей птицы и потом затягивающейся 
петли, сделанной из хлопчатобумажной ткани, и т. д. Правда, путы 
такой конструкции афганские сокольники применяют в основном на 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 453

больших и малых ястребах. На всех крупных соколах используют-
ся путы, сделанные из кожи, которые конструктивно иногда схожи 
с европейскими113. Какие путы использовали сокольники в регионе 
нынешнего Таджикистана, неизвестно.

Вертлюг
Предмет, устанавливаемый между путцами и должиком и слу-

жащий для того, чтобы ремешки пут не скручивались. Отсутствие 
вертлюга, особенно на нервных птицах, может привести к травмам 
лап пернатого хищника. Вместе с тем сказать, как назывался, какой 
формы он был у сокольников Таджикистана и использовался ли 
ими вообще, невозможно. Дело в том, что охотники Средней Азии 
в большинстве случаев вертлюги не использовали. Кюнерт говорит, 
что в Афганистане вертлюг, который имеет название балакаулие, 
в провинции Лагман, например, применяется в привязи только очень 
хороших ястребов-тетеревятников. В афганском Туркестане вертлюг 
халка местные сокольники использовали ранее при содержании ба-
лобанов и сапсанов. При содержании же мелких ястребов вертлюги 
применялись раньше лишь изредка114. В Афганистане вертлюг име-
ет форму аналогичную европейской (два кольца вращаются незави-
симо друг от друга относительно шпильки, расположенной между 
ними) и изготовляется исключительно из серебра. В большинстве 
же районов Средней Азии этот предмет соколиной охоты являет со-
бой типичный элемент кочевой культуры и изготавливается из кости 
горного козла или из дерева. Конструктивно вертлюг состоит из двух 
частей: пластины с тремя отверстиями, одно из которых располо-
жено в центре, и шпильки со шляпкой. Шпилька находится в цен-
тральном отверстии в свободном состоянии. Вокруг этой шпильки 
и вращается костяная пластина, в крайних отверстиях которой за-
крепляются концы пут. Размер вертлюга варьирует в зависимости от 
размера ловчей птицы.

Должик
Длинный узкий ремень примерно 1,5 м длиной, служащий для 

привязывания ловчей птицы к присаде или руке. Крепится или прямо 
к путцам посредством узла, или к одному концу вертлюга, который 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров454

непосредственно ввязывается в путы. Какой формы должик был у 
сокольников таджикского региона, неизвестно. В Афганистане дол-
жик называется бандтар или танаб115. К Т-образной присаде ловчая 
птица привязывается посредством соколиного узла должиком к вер-
тикальной штанге в средней части. К соколиной присаде — также с 
помощью соколиного узла к веревочному кольцу, которое свободно 
вращается вокруг деревянной стойки. У казахов должик называется 
бау-джип, у киргизов — узун-боо116.

Бубенцы
По звуку бубенцов можно отыскать ловчую птицу, потерявшуюся 

в непросматриваемой местности, например заросшей кустарником, 
лесом и т. д., поймавшую добычу и отлетевшую с ней на некоторое 
расстояние. Обычно бубенцы изготавливаются из сплавов серебра 
и бронзы. Крепятся они на лапах, хвосте, спине и шее ловчих птиц 
посредством ремешков. В Средней Азии, как правило, бубенчики 
крепятся на лапах или на хвосте. Если используется «галстук», то 
пара бубенцов закрепляется на этом предмете в районе узла. В не-
которых местах бубенчики на мелких птицах не ставились. Имелись 
ли бубенцы у сокольников Таджикистана, точно неизвестно. Скорее 
всего, использовались ими либо на лапах пернатого хищника, либо 
на хвосте, либо на «галстуке». В Афганистане бубенцы имеют назва-
ние санг или сангола, в афганском Туркестане известны как ганграу 
или гунгри, в Пуштунистане существует название для пары бубен-
цов гунгриеган117. Здесь эти предметы изготавливаются серебряных 
дел мастерами в местных кузнях. В зависимости от величины пти-
цы бубенцы также варьируют в размерах. Эти принадлежности кре-
пятся в основном на лапах охотничьих птиц118 с помощью ремешка 
сангбанд119. У киргизов бубенчик называется жылажын120. Казахи 
называют их конрау121. У узбеков и, возможно, таджиков бубенчики 
называются кунграк.

«Галстук» (сильце)
Это слово имеет условное название и взято в кавычки потому, что 

в специальной терминологии русской соколиной охоты этот предмет 
не определен. До конца неясно, находил ли он применение в соколи-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 455

ных охотах на Руси. Зато этот элемент существовал практически по-
всеместно в Азии, на Кавказе и в Крыму у народов, практикующих 
охоту с ловчими птицами. В Средней Азии простейший «галстук» 
представлял собой петлю из шнура, плетенного, вероятно, из хлоп-
чатобумажной ткани и кожи (илл. 1). Чтобы петля не затягивалась, 
делался узел. От петли, надеваемой на шею ловчей птицы, шел ко-
нец, который удерживался в руке сокольника вместе с путами. «Гал-
стук» использовался в основном на ястребах и служил для придания 
начального ускорения птице при броске на добычу. Дело в том, что 

Илл. 1. Джураволл, «галстук» на ловчих ястребов. 
Прорисовка автора

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров456

ястребы с «галстуками» не просто пускали на птицу или зверя, ког-
да они, увидев объект охоты, слетали сами, а делали замах рукой, 
удерживая в ней птицу за путы и «галстук», и бросали ее вперед, 
в сторону вспугнутого животного. Чтобы от такого резкого движе-
ния ловчей птице не сделалось плохо («дурна не приключилось», по 
русской терминологии), и придумали такое устройство. «Галстук» 
во время этого приема натягивается, не позволяя голове отклоняться 
назад. Однако этот предмет при неумелом использовании таит в себе 
определенную опасность. При броске птицы ремни пут и «галстука» 
должны отпускаться одновременно, иначе можно в прямом смысле 
лишить птицу головы. Кроме того, птица, устремившись в погоню в 
зарослях, рискует зацепиться этим ремнем или даже петлей за вет-
ки и застрять там и / или сильно пораниться. Такой способ охоты 
широко практиковался ранее во всей Азии. В современной Японии, 
например, даже без использования «галстука», при травле ловчим 
ястребам не дают просто слететь с руки, а по-прежнему, как в былые 
времена, «швыряют» их в сторону потенциальной добычи, делая 
при этом широкой шаг вперед — выпад, если охотник пеший. Этот 
способ охоты связан, с одной стороны, с промыслом, при котором 
нужно добыть как можно больше дичи, а с другой — с неудовлет-
ворительной подготовкой ловчей птицы, при которой она находится 
в полуголодном состоянии и не способна быстро и долго гнать дичь. 
Следует еще сказать, что галстук, как и путы, надевается на длитель-
ный период и снимается лишь по мере старения.

Таджики использовали «галстук», что отчетливо видно на фото-
графии С. М. Дудина, сделанной в Каратегине122. Правда, как он на-
зывался, неизвестно. В Афганистане этот предмет широко использо-
вался до недавнего времени как на больших, так и на малых ястребах 
и назывался джураволл123. Птица с «галстуком» имеет здесь назва-
ние джураволлай124. Подобный предмет у казахов называется жа-
гау, у киргизов — жагоо, у узбеков — жигауль125. Иногда в районе 
узла «галстука» крепятся по два бубенчика. Подобного рода изделия 
можно видеть и сегодня на ястребах у пакистанских и индийских 
сокольников.

С давних времен у азиатских сокольников существует и другой 
тип «галстука» под тем же названием, в конструкции которого вме-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 457

сто узла, препятствующего затягива-
нию петли, используется серебряная 
подвеска в виде треугольника с усе-
ченными углами с прикрепленны-
ми двумя бубенчиками или голубого 
цвета бусинами или жемчужинами от 
сглаза (илл. 2). По мнению Г. Н. Си-
макова, эта подвеска выполняет еще и 
функцию резонатора, т. е. служит для 
усиления звука126. Для этого подвеска 
имеет внутреннюю полость. Кюнерт 
приводит описание и рисунок «гал-
стука» бухарской работы, подвеска 
которого богато украшена орнамен-
том и драгоценным камнем и имеет 
серебряные бубенцы127.

При обучении ловчих птиц сред-
неазиатские сокольники иногда ис-
пользуют тип «галстука», который на 
начальном этапе препятствует раскле-
выванию пут. Он состоит из тонкого 
кожаного ремешка с нанизанными на 
него несколькими плоскими палочка-
ми с острыми концами. При попытке 

птицы опустить голову с целью освободиться от пут палочки колют 
грудь птицы, не давая возможности грызть кожу удерживающих пти-
цу ремешков. В основном этим грешат соколы. Однако использовал-
ся ли подобный инструмент воздействия на птицу в Таджикистане, 
неизвестно.

Клобучок
Клобучок применяется для того, чтобы лишить ловчую птицу на 

время возможности видеть.
Использование клобучка может быть полезно на охоте, чтобы пер-

натый охотник не срывался раньше времени на добычу, заметив ее 
на далеком расстоянии. Вообще ловчая птица ведет себя с надетым 

Илл. 2. Другая разновидность 
«галстука» — серебряная 

пластина с прикрепленными 
жемчужинами от сглаза). 

Ходжент. Личная коллекция 
автора

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров458

клобучком спокойно, что позволяет проводить определенные мани-
пуляции, связанные, например, с лечением, обрезанием чрезмерно 
разросшихся когтей и клюва, при перевозке на дальние расстояния 
и т. д. При поимке ловчая птица испытывает сильный стресс. По-
сле надевания клобучка она успокаивается. Дело в том, что птица 
испытывает волнение, когда видит нечто, представляющее для нее 
опасность. Когда же глаза закрыты, то для нее пропадает и источ-
ник угрозы. Правда, практически везде в Средней Азии клобучки 
применяются при работе с соколами и беркутами. С ястребами охо-
тятся без применения клобучков. Исключение как раз составляет 
Таджикистан и соседний Афганистан, где ястребам также надевают 
клобучки. Вероятно, это связано со старинной традицией. Правда, 
как мы увидим далее, на форму клобучков, используемых когда-то 
в соколиной охоте на территории нынешнего Таджикистана, оказали 
влияние традиции соколиной охоты других среднеазиатских наро-
дов, в то время как в Афганистане этот предмет охотничьего инвен-
таря находился под влиянием традиций как среднеазиатской, так и в 
не меньшей степени индийской соколиной охоты. Причем афганский 
тип клобучка оказался столь оригинальным и отличным от других, 
что это дало повод некоторым исследователям выделить его в осо-
бый тип, используемый только на территории этой страны.

В фондах МАЭ имеется несколько однотипных клобучков, как 
парадных, коллекция С. М. Дудина (1900—1902)128, так и полевых, 
коллекция И. И. Зарубина (1914 г.) (долина Бартанга Ферганской обл. 
и Горная Бухара)129. Два небольших клобучка И. И. Зарубина, приве-
зенные им из районов Горной Бухары, предназначены, судя по всему, 
для использования на мелких ястребах-перепелятниках и тювиках. 
То, что клобучки применяли на мелких ястребках, хорошо видно на 
фотографии С. М. Дудина из коллекции снимков РЭМ130. Эти клобуч-
ки имеют индийский тип, практически одинаковый крой с разницей 
лишь в толщине кожи, из которой они сделаны, и в швах в области 
глаз, которые и создают выпуклости в этом месте и сзади. Клобучки 
имеют «султан» на «макушке» в виде кожаного язычка. Характер-
ной чертой среднеазиатских клобучков является отсутствие сзади 
внизу стягивающих ремешков-задережек. Здесь роль (для прида-
ния законченности формы и некоторой стяжки) играет задний шов. 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 459

Сохранилось местное название клобучков — баша-токи131. Даже 
название показывает, что клобучки предназначались для ястребов-
перепелятников боша, баша.

Клобучки из коллекции С. М. Дудина, привезенные им из Самар-
канда, имеют тот же крой, что и изделия из Горной Бухары, и также 
относятся к так называемому индийскому типу. Эти клобучки пред-
ставляют собой парадные образцы (илл. 3). Они имеют тиснение на 
коже, из которой сделаны, отделаны шитьем. Швы в области глаз 
и сзади отделаны и закрыты полосками цветной ткани красного и зе-
леного цветов. На стенках клобучков есть узоры из металлических 
полосок. Эти клобучки имеют богато украшенный «султан» в виде 
кисточки из цветных нитей. Внутри клобучки тоже покрыты цвет-
ной тканью с орнаментом. Клобучки из коллекции С. М. Дудина раз-
ных размеров, что указывает на использование их на разных ловчих 
птицах, от большого ястреба и крупной и средней величины сокола 
до беркута. Вероятно, их использовали на практике: на некоторых 

Илл. 3. Томого, клобучок. Оседлое население Средней Азии. 
Конец XIX — начало XX в. МАЭ, колл. № 778-7

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров460

клобучках имеются отметины от когтей пернатых хищников, на ко-
торых их опробовали или использовали. Эти клобучки называются 
томого, томаго. Такое же название имеют клобучки у узбеков, каза-
хов и, похоже, киргизов.

В Афганистане клобучок называется томара (скорее всего, опи-
ска либо ошибка Кюнерта)132. В Афганской соколиной охоте, судя 
по всему, применялись клобучки индийского типа, незначительно 
отличающиеся отдельными конструктивными элементами, в част-
ности наличием или отсутствием задережек. Здесь на ястребе-
перепелятнике клобучок применялся постоянно в охотничий сезон 
и снимался только при кормлении, ночью и непосредственно перед 
травлей. На больших же ястребах клобучки использовались только 
при вынашивании133.

Присада
Этот предмет необходим для повседневного нахождения на нем 

ловчей птицы в свободное от охоты время. То есть все то время, пока 
птица не охотится, она сидит на присаде. В фондах МАЭ имеются 
два типа присад. Первый тип из коллекции предметов С. М. Дуди-
на, второй — из собрания предметов И. И. Зарубина. Кроме того, 
при исследовании этого вопроса использовалась одна из фототипи-
ческих таблиц работы П. Павлова со снимков Н. В. Богоявленского 
из книги графа А. А. Бобринского134, где отчетливо можно различить 
несколько видов присад, как для ястребов, так и для соколов.

Первый тип135 представляет собой Т-образную присаду — ти-
пичный образец, имеющий широкое распространение практически 
на всей азиатской территории от Китая до Малой Азии у народов, 
практикующих соколиную охоту. Этот тип присад используется 
в основном для размещения на них крупных птиц, таких как ястреб-
тетеревятник. Иногда на подобных присадах, только меньших раз-
меров, размещают ястребов-перепелятников и редко сапсанов и ба-
лобанов136.

Эта присада (илл. 4) состоит из насеста круглой формы, сделан-
ного из дерева на токарном станке, который закреплен на длинном, 
примерно полуметровом штыре прямоугольной формы. Штырь 
заостренным концом втыкается в землю для сохранения устойчи-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 461

вости. Чтобы птица не цепляла 
за концы насеста петлей, образо-
ванной ремнями пут в месте кре-
пления вертлюга, в его торцевых 
частях посредством шурупов или 
гвоздей крепятся металлические 
дуги, которые другими концами 
также закрепляются на штыре пу-
тем клепки, образуя, таким обра-
зом, перевернутое стремя. Такая 
присада имеет название чигас137. 
У узбеков, судя по всему, присада 
называется чакас, чакас-чекачи138. 
У киргизов этот предмет известен 
как туур139 или тур140. Г. Н. Сима-
ков приводит название стула — 
чака141. В Афганистане подобная 
присада называется шакас142.

Другой тип143 присады чигас 
предназначен для размещения на 
ней мелких пернатых хищников, 
таких как ястреб-перепелятник, 
тювик или пустельга и дербник. 
Иногда, быть может, на таких 
присадах размещали самцов ба-
лобанов и даже некрупных сам-
цов больших ястребов. Эта при-
сада (илл. 5) сделана из целого 
куска дерева и состоит из осно-
вания в виде бруска прямоуголь-

ного сечения и ручки, которая представляет собой насест круглой 
формы для ловчей птицы. Такая присада конструктивно очень схожа 
со строительным инструментом, называемым «затиркой», которым 
обрабатывают стены при выравнивании. По всей видимости, перед 
нами копия такого инструмента либо непосредственно сам инстру-
мент, вышедший из употребления.

Илл. 4. Чигас, присада «тренога». 
Оседлое население Средней Азии. 

Конец XIX — начало XX в. 
МАЭ, колл. № 778-2

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров462

Существовало несколько разновидностей такого типа присад144, 
незначительно отличавшихся внешним видом и частично конструк-
тивно. Он интересен тем, что использовался при содержании охот-
ничьих птиц только у горных таджиков и больше нигде.

Для размещения соколиных у горных таджиков существовал еще 
один тип присады — в форме насеста145. Это типичная форма соко-
линых присад, существующая с давних времен как в Европе, так и в 
Азии и в Африке. В зависимости от величины сокола присады также 
отличаются размерами. Форма насеста при виде сверху круглая. Это 
связано с особенностью строения лап пернатых хищников, которым 
удобнее размещаться на плоскости или небольшой выпуклости. На-
сестный элемент обычно сделан из дерева и имеет вид усеченно-
го конуса с расширением кверху. Само место, где восседает птица, 
обычно покрывают мягким материалом, во избежание заболеваний 
лап сокола, связанных с длительным сидением. У узбеков в XIX в. 
насест присад для соколов, который также назывался чакас-чекачи, 
представлял собой деревянный шар, покрытый кожей146. Подобная 
присада арабского типа (илл. 6) существует и в афганском Туркеста-

Илл. 5. Чигас, присада для мелких ловчих птиц. Горные таджики. 
Конец XIX — начало XX в. МАЭ, колл. № 2674-148

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 463

не для содержания в основном ба-
лобанов и называется тор147, что 
близко к названию, существую-
щему у среднеазиатских киргизов 
(см. выше).

Купальница
Емкость для купания, по сути 

корыто, которая используется для 
купания и питья ловчих птиц при 
содержании их в теплое время года 
или в теплом помещении. Скорее 
всего, эта принадлежность соко-
линой охоты использовалась при 
содержании ловчих птиц в Тад-
жикском регионе. Что собой пред-
ставлял этот предмет, нам неведо-
мо. В Афганистане емкость для 
купания носит название ташт. 
Это плоская глиняная чаша диа-
метром 30—40 см, высотой около 
10 см, которая используется в до-
машнем хозяйстве148.

Сокольничья рукавица
Рукавица нужна для предохра-

нения руки сокольника от острых 
когтей и подчас клюва пернатого 
хищника.

В фондах МАЭ имеется со-
кольничья рукавица в виде перчатки из коллекции И. И. Зарубина, 
привезенной в сентябре 1914 г. из путешествия по долине Бартанга 
и Горной Бухары149. Подобного рода изделие называется била. Прав-
да, судя по размерам, перчатка эта использовалась либо женщиной, 
либо подростком (илл. 7). Русско-таджикский словарь дает еще два 
названия этого изделия: даст пушак и даст каш150. На фотографии 

Илл. 6. Вакир (араб.), присада 
арабского типа для соколов. 

Фото автора

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров464

С. М. Дудина из коллекции РЭМ151, которая была сделана автором в 
поездке по Нагорной Бухаре, изображен конный сокольник с мелким 
ястребом на руке, и можно отчетливо видеть, что ловчая птица сидит 
на перчатке. Крага отсутствует. К сожалению, детали на фотографии 
не просматриваются. У других народов Средней Азии сокольничья 
рукавица имеет следующие названия: у киргизов белей — рукавица 
кожаная, кол кап — перчатка, у казахов калчап — рукавица, перчатка.

Афганские сокольники используют иной тип рукавицы — в виде 
неполной, если можно так сказать, перчатки, т. е. покрытыми оста-
ются только указательный и большой пальцы, а средний, безымян-
ный и мизинец остаются открытыми. Эта рукавица называется дест-
кала или бала152. Такого же типа изделия применяются в соседнем 
Пакистане и Индии при работе с большими ястребами. При охоте 
с ястребами-перепелятниками в Пакистане, например, используется 
как бы часть перчатки с прикрытыми частично указательным и боль-
шим пальцами, концы пальцев при этом остаются открытыми. Аф-
ганские же сокольники в большинстве случаев при охоте с малым 
ястребом (перепелятником) вообще используют только кожаные 

Илл. 7. Била, сокольничья перчатка. Горные таджики. 
Конец XIX — начало XX в. МАЭ, колл. 2352-224

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 465

напальчники на указательный и большой пальцы153. Было ли что-то 
подобное в Таджикистане, нам неизвестно. Таким образом, в Афга-
нистане придерживаются, вероятно, старых традиций, характерных 
также для народов Пакистана и Индии. В то же время в Таджикиста-
не заметно влияние сокольничих пристрастий других народов Сред-
ней Азии.

Охотничья сумка
Служит как емкость для переноски и хранения не только пой-

манной ловчей птицей добычи или подсадных животных для прима-
нивания заупрямившейся птицы, но и принадлежностей соколиной 
охоты: вабило, должика, быть может, шнура и т. д. Какой вид подоб-
ный предмет имел в Таджикистане, мы не знаем. В Афганистане это 
обычная холщевая сумка открытого типа прямоугольной формы, ка-
кие используются в хозяйстве. Имеет длинную ручку в виде шнура, 
носится на плече сокольника, перекинутой через голову. Подобного 
типа сумки использовались ранее узбекскими сокольниками. У кир-
гизов охотничья сумка называется киса или халта. Арабы до сих пор 
во время соколиной охоты используют похожие сумки, называемые 
миклах.

Охотничий барабан (бубен соколий)
Использовался в соколиных охотах прошлого для вспугивания 

затаившейся в густых зарослях дичи, в основном мокрой, иначе — 
водяной, птицы. Завидев парящего сокола или охотящегося ястреба, 
птицы затаиваются, словно понимая, чем может для них закончиться 
подъем в воздух. Для того чтобы заставить их взлететь, били в не-
большой барабан. Особенно он был необходим для охоты на уток. 
Судя по хранящимся в разных музеях подобным принадлежностям 
соколиной охоты, можно констатировать, что они по внешнему виду 
однотипны и имеют лишь непринципиальные различия в конструк-
ции. Все барабаны для соколиной охоты небольшие, круглой формы, 
выполнены в виде полой полусферы. У азиатских барабанов полу-
сфера плавно переходит в усеченный конус. Верх полусферы обтя-
нут кожей, по которой и наносится удар рукой, палкой с колотушкой 
либо медным шаром, прикрепленным ремнем к ручке. Судя по все-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров466

му, в Таджикском регионе подобный барабан использовался в соко-
линых охотах (илл. 8). Барабан вообще и используемый в птичьей 
охоте в частности имеет название нагара, табл154. Соответственно 
человек, который бил в барабан, называется нагорачи, нагоразан, 
таблзан155. В Афганистане соколий барабан, который раньше исполь-
зовался в птичьих охотах для поднятия с воды мокрой дичи и ныне 
вышедший из употребления совсем, назывался табл156. У узбеков 
— тавылыреза157. Охотничий барабан закреплялся у передней луки 
седла верхового охотника либо вешался через плечо на шею пеше-
го. Поэтому в зависимости от размещения барабаны имели соответ-
ствующие приспособления.

Илл. 8. Табл, барабан (бубен соколий). Горные таджики. 
Конец XIX — начало XX в. МАЭ, колл. 2677-5

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 467

дичь (объекты птичьей охоты)

Ряд источников указывает на то, какую дичь травили ловчими 
птицами в соколиных охотах прошлого на территории нынешнего 
Таджикистана158. В Афганистане для обозначения дичи использует-
ся слово шикар159. Перечисляются в основном животные высокогор-
ных районов. Но в Таджикистане есть и пустынные области, и тугаи 
в поймах крупных рек, и лесные урочища. И здесь свой животный 
мир, подчас довольно разнообразный и отличный во многом от вы-
сокогорного. Другое дело, что по мере исчезновения охоты с ловчи-
ми птицами в этих районах она, судя по всему, дольше всего сохра-
нялась в труднодоступных горных районах, где ее и застали многие 
исследователи в начале XX столетия и, возможно, позже. Поэтому 
не вызывает сомнений, что спектр добываемых сокольниками Тад-
жикистана с помощью ловчих птиц животных в прошлом был на-
много шире. Исследования, проведенные Кюнертом в Афганистане, 
наглядно это показывают. Следует также сказать, что пищевые при-
страстия народов, исповедующих ислам, зависят от религиозных 
представлений о чистой (халал) и нечистой (харам) еде. В соответ-
ствии с этим и животные рассматриваются как чистые и нечистые. 
Мусульманину разрешается употреблять в пищу только чистых жи-
вотных160.

В свое время в Средней Азии была широко распространена охо-
та с ловчими птицами на дроф. В степных и пустынных районах 
страны также водятся дрофы. Помимо дрофы обыкновенной (Otis 
tarda) на территории современного Таджикистана встречаются еще 
два вида этого семейства: дрофа-красотка, или вихляй, (Chlamydotis 
undulata) и стрепет (Tetrax tetrax). Правда, были ли эти птицы рань-
ше объектом охоты, неизвестно. В Афганистане, как указывает Кю-
нерт, раньше дрофа, которая называется здесь талур, как дичь игра-
ла большую роль. В прошлом в Афганском Туркестане на эту птицу 
охотились с помощью соколов-балобанов161. Сегодня для арабских 
сокольников представляет интерес другой вид: дрофа-красотка, они 
называют ее хубара. Во времена правления талибов (до ввода амери-
канских войск в Афганистан) богатые шейхи из Саудовской Аравии 
и Объединенных Арабских Эмиратов несколько раз посещали Афга-
нистан со своими соколами для охоты на хубару. В последнее время 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров468

они проявляют интерес и к Таджикистану. Визит саудовского принца 
Сауда бини Бадра в марте 2009 г. с соколами стал пробным камнем в 
этом направлении.

Из других крупных птиц в Афганистане в качестве объекта со-
колиной охоты, в основном во время сезонных миграций, раньше 
использовались и такие, как серый журавль Лильфорда (Grus grus 
Lilfordi) — шахколанг, журавль-красавка (Anthropoides virgo) — ко-
ланг или каркара, останавливающийся во время пролета на отдых 
в степи. Также белый аист (Ciconia ciconia) — лаглаг, черный аист 
(Ciconia nigra) — шилан и различные виды цапель, например се-
рая цапля (Ardea cinerca) — махичорак, малая белая цапля (Egretta 
garzetta), большая белая цапля (Egretta alba) (оба вида известны 
под названием мухичорак сафед), очень редкая рыжая цапля (Ardea 
purpurea) и колпик или колпица, (Platalea leucorodia) — шамшанул, 
которые задерживаются около рек в Туркестане. Кваквы обыкновен-
ные (Nycticorax nycticorax) — вак, принадлежащие к тому же семей-
ству, в области Нангархар любимейшая дичь ястребников Лагмана162. 
Можно предположить, что подобные охоты были и в Таджикистане, 
поскольку перечисленные виды птиц встречаются и здесь.

Особой популярностью в Таджикистане и во многих районах 
Средней Азии пользуется перепел (Coturnix coturnix), который име-
ет название бедона163, будана164, бидона165. На перепелов охотились 
не только из-за их нежного мяса, но и для других целей. Например, 
петушков перепела отлавливали для боев, весьма популярных у на-
родов Средней Азии. Русско-таджикский словарь приводит еще не-
сколько названий, имеющих отношение к этой птице: вартиш — 
слово это определяет, скорее всего, половую принадлежность, самца, 
т. е. петушка перепела. Другое название — мокиены бедона, указан-
ное в словаре как перепелка, означает, скорее всего, как раз курицу, 
т. е. самку перепела166. В Каратегине и Дарвазе существует и такое 
название, как кабки реза167. В Таджикистане перепел встречается 
не только на равнине, но и в высокогорных долинах, вероятно, на 
пролетах осенью. Эта птица открытых полевых угодий с обильным 
разнотравьем. Перепел у многих народов, практиковавших соколи-
ную охоту, являлся объектом травли малыми ястребами. В России 
это нашло даже отражение в названии пернатого охотника — ястреб-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 469

перепелятник. Как охотничий вид Таджикистана отмечен рядом ис-
следователей168. В Афганистане на перепелов, имеющих название 
бодана, довольно многочисленных во время осеннего пролета, также 
охотятся с малым ястребом169. Кроме того, в Кохистане, например, 
среди мелких птиц объектами соколиной охоты были степной жа-
воронок (Melanocorypha calandra) — джал, скворец обыкновенный 
(Sturnus vulgaris) — каракуш, майна (Acridotheres tristis) — мейна, 
полевой воробей (Passer montatus) — гундишк, а также разные виды 
пеночек (Phylloscopus), привлекательных за счет сладковатого вку-
са мяса. Здесь все эти птицы держатся вблизи человеческого жилья 
и садов, а посему охота на них с ястребом-перепелятником не пред-
ставляла каких-либо трудностей170. В Таджикистане, судя по всему, 
также использовали в пищу всевозможных мелких птиц — парран-
да, паррандача, паррандаи хурд171. Так, М. С. Андреев сообщает, что 
«из многочисленных видов воробьев и прочей мелкой пташки едят 
тех, которые кормятся зерном; тех же, которые питаются червячка-
ми, гусеницами, мошками и т. п., считают несъедобными»172.

В высокогорьях Таджикистана, судя по всему, также практикова-
лась охота с ловчими птицами на каменных куропаток, или кекликов 
(Alectoris kakelik). В Таджикистане эта птица имеет название кабк, 
каклик173 и даже каук174. Известно, что охота на кеклика раньше была 
широко распространена в Каратегине и Дарвазе175, в Вахане176, а так-
же среди охотников долины реки Хингоу177. Про другие места, где 
вполне возможна была такая охота, нет сведений. В Афганистане эта 
птица встречается также в высокогорных районах на высотах от 1200 
до 5000 м. Здесь кеклик называется каук. На эту куропатку охотят-
ся в основном с самками ястреба-тетеревятника. Охота на кекликов 
осуществляется в течение нескольких дней, при этом приходится 
много перемещаться, стремясь подобраться к ним как можно бли-
же178. По всей видимости, еще один популярный для птичьей охоты 
беков Каратегина и Дарваза вид представляла горная индейка, или 
улар, местное название которой мурги хилол или кабкидари179. В Тад-
жикистане обитают два вида уларов: улар темнобрюхий (Tetraogallus 
himalayensis) и встречающийся в горах Восточного Памира улар ти-
бетский (Tetraogallus tibetanus). Темнобрюхий улар поднимается в 
горы на 1800—4000 м. Вместе с тем любая охота на улара и в осо-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров470

бенности с ловчими птицами сопряжена с большими трудностями. 
Это очень осторожная птица, не подпускающая к себе на близкое 
расстояние и при малейшей опасности срывающаяся в полет. Кроме 
того, улар предпочитает крутые каменистые склоны с осыпями близ 
нижней границы вечных снегов, куда добраться непросто.

Что касается охоты на водяную дичь, то прежде всего следует ска-
зать о гусях. В Таджикистане наиболее массовым видом является се-
рый гусь (Anser anser). Здесь встречается еще горный гусь (Eulabeia 
indica). Правда, о том, как охотились на гусей в Таджикистане, мож-
но только предполагать из-за отсутствия точных данных, зато в Аф-
ганистане на одиночных особей напускали сокола-балобана. Здесь 
этот гусь называется каз180. Наиболее широко в Таджикистане, судя 
по всему, проводилась птичья охота на разного вида уток — мургоби 
или урдак181. В Афганистане утка имеет название мургоби182. Распро-
страненным видом, безусловно, является кряква обыкновенная (Anas 
platyrhynchos). Вместе с тем утки по своему видовому разнообразию 
представлены достаточно широко в авиафауне Таджикистана, и все 
они могли быть объектами соколиной охоты, что доказывается ис-
следованием Кюнерта по Афганистану. Например, среди объектов 
птичьей охоты в Афганистане автор приводит целый ряд водопла-
вающих с их местными названиями: кряква (Anas platyrhynchos) — 
сонас, широконоска (Anas clypeata) — кошокнул, шилохвость (Anas 
acuta) — сихпар, свиязь обыкновенная (Anas Penelope) — нулеор-
би, красноголовый нырок (Aythya ferina) — колазурх, красноносый 
нырок (Netta rufina) — шонзурх. Наряду с утками упоминаются еще 
и другие виды водоплавающих птиц, таких как камышница (Gallinula 
chloropus) — минагул и лысуха (Fulica atra) — кашкал. В Афганском 
Туркестане на водоплавающую дичь напускают сокола-балобана, 
хотя и реже чем в окрестностях Пешавара, где такая охота более рас-
пространена183.

Среди дичи, также бывшей объектом преследования охотниками 
с ловчими птицами в Таджикистане, некоторыми исследователями 
называется голубь — кафтар184. Правда, эти птицы занимают осо-
бое положение. Некоторые местные жители, например в Каратеги-
не и Дарвазе, употребляют мясо голубей в пищу, используя его для 
приготовления супа или плова, другие же считают это грехом, так 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 471

как «голубь почитается»185. В Фальгаре голуби почитались как «чи-
стые духи», их не били и не ели186. В Афганистане голуби счита-
ются чистыми животными, поэтому могут использоваться в пищу. 
Однако в силу определенных предубеждений в большинстве случаев 
голубей не трогают, считая, что их воркование имеет сходство с мо-
литвой. Охотник в каждом случае, находясь под воздействием своих 
представлений, религиозных воззрений, этических норм и т. д., сам 
решает, рассматривать ли голубей как пригодную для охоты дичь или 
нет. Это в первую очередь относится к горлице малой (Streptopelia 
senegalensis) — музича, горлице кольчатой (Streptopelia decaocto) — 
кумри, сизому голубю (Сolumba livia, Columba eversmanni) — кабу-
тар187.

Главный объект охоты на зверей с ловчими птицами — заяц — 
харгуш188. В Таджикистане в степных районах наиболее обычен 
некрупный заяц-толай (Lepus tolai Pall.). Среднеазиатские соколь-
ники травят его с помощью самок большого ястреба или балобана 
из-под борзых собак — тазы. Судя по всему, в Таджикистане также 
существовала травля зайца189 либо с помощью тазы, либо совмест-
но с ловчей птицей, так как эта охота отражена в названии шикори 
харгуш — охота на зайца190. А. А. Бобринский говорит о практике та-
кой охоты с ловчими птицами в Вахане у правителя Али-Мардана191. 
В Афганистане Кюнерт указывает на наличие здесь редкого мелкого 
зайца (Lepus capensis), который также называется харгуш. Этот заяц 
лишь случайно становится добычей для сокольников с балобанами 
в Туркестане и охотников с крупными самками большого ястреба в 
Лагмане192. Кроме того, раньше в степных и пустынных районах Аф-
ганистана существовала увлекательная охота с балобаном на джей-
рана (Gazella subgutturosa Güldenstädt) — аху дашти. Вместе с тем 
мы не знаем, была ли популярна такая охота в степных районах Тад-
жикистана. Если в Таджикистане практиковали охоту с беркутом, 
то в качестве объекта такой охоты наверняка были пушные хищные 
звери, такие как лисица — рубох (Vulpes vulpes L.)193, корсак (Vulpes 
corsac L.) и, быть может, волк — гырг (Canis lupus L.)194. Охота с 
беркутом была популярна среди киргизов и казахов. В Афганистане 
еще не так давно травили беркутами шакалов (Canis aureus L.) — 
шарол и лисиц (Vulpes vulpes L.) — робар, а также песчаных лисиц 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров472

(Vulpes Rueppelli) и корсаков (Vulpes corsac L.) — карсок. На этих 
хищников с успехом продолжают охотиться, так как по-прежнему 
мех этих животных имеет спрос, только теперь охотятся с ружьем. 
Например, в Туркестане и отчасти в других местах Афганистана мех 
этих животных идет на изготовление теплой подкладки для длинно-
полой шубы (шарпан)195.

* * *

Таким образом, можно констатировать, что охота с ловчими пти-
цами у таджиков вообще и Таджикистана в частности была когда-то 
весьма развита, имела глубокие исторические корни и широкое рас-
пространение. В ней заложены вековые традиции в способах добы-
вания ловчих птиц, их вынашивания (дрессировки) и содержания, 
о чем красноречиво свидетельствуют привезенные исследователями 
прошлого и сохранившиеся в фондах МАЭ и РЭМ предметы охотни-
чьего инвентаря. Как можно заметить, не обошлось и без взаимного 
влияния на этот род занятий охотничьей культуры других среднеази-
атских народов.

К сожалению, объем статьи не позволяет более подробно затро-
нуть вопросы отлова ловчих птиц, их подготовки и самой охоты, 
а также некоторые аспекты охотничьего собаководства.

Примечания
1 Kühnert G. Falknerei in Afghanistan (Bonn, 1980).
2 Симаков Г. Н. Охота с ловчими птицами у народов Средней Азии и Ка-

захстана (по собраниям МАЭ). Сборник МАЭ, 43 (Л., 1989), с. 30—48.
3 Гумилев Л. Н. Хунну (СПб., 1993), с. 78.
4 Kühnert. Op. cit., р. 21.
5 Дементьев Г. П. Сокола-кречеты (М., 1951), с. 144.
6 Там же.
7 Kühnert. Op. cit., р. 21, 22.
8 Там же.
9 Бобринский А. А. Горцы верховьев Пянджа (ваханцы и ишкашимцы) 

(М., 1908), с. 66, 69—70.
10 Там же, с. 66, сноска.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 473

11 Каратов Н. О Каратегинских борзых. Охотничья газета, 47 (10 октя-
бря 1897), с. 742—743; Смирнов Е. Т. Охотничьи собаки Памира. Природа 
и охота (июль 1885), с. 20—26.

12 Кисляков Н. А. Охота таджиков долины р. Хингоу в быту и в фолькло-
ре. Советская этнография (М.; Л., 1937), с. 105.

13 Андреев М. С. Таджики долины Хуф (Сталинабад, 1953), с. 225.
14 Кисляков. Охота таджиков…, с. 105.
15 Он же. Очерки по истории Каратегина (Сталинабад; Л., 1941), с. 222.
16 Там же, с. 197, 198.
17 Смирнов. Указ. соч., с. 25.
18 Там же, с. 26.
19 Андреев. Указ. соч., с. 225.
20 Рахими М. В., Успенский Л. В. Таджикско-русский словарь (М., 1954).
21 Смирнов. Указ. соч.
22 Kühnert. Op. cit., р. 31.
23 Дементьев, Гладков Н. А. и др. Птицы Советского Союза (М., 1951), 

т. I, с. 86.
24 Там же, с. 98.
25 Там же.
26 Там же, с. 110.
27 Ырсалиев Д. Ловчие птицы и охота с ними (Фрунзе, 1966), с. 30.
28 Дементьев, Гладков и др. Указ. соч., с. 113.
29 Дементьев. Охота с ловчими птицами (1936), с. 23.
30 http:/www.unccd.int/ActionProgrammes/tajikistan-rus2001.pdf.
31 Дементьев, Гладков и др. Указ. соч., с. 129.
32 Там же, с. 130.
33 Там же, с. 129.
34 Там же, с. 154.
35 Там же.
36 Kühnert. Op. cit., р. 30.
37 Дементьев, Гладков и др. Указ. соч., с. 181.
38 Там же, с. 183.
39 Kühnert. Op. cit., р. 30.
40 Сообщение Ральфа Пфеффера. Август 2013.
41 Дементьев, Гладков и др. Указ. соч., с. 189.
42 Дементьев. Охота с ловчими птицами, с. 190.
43 Kühnert. Op. cit., р. 30.
44 Дементьев, Гладков и др. Указ. соч., с. 199.
45 Kühnert. Op. cit., р. 29, 30.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров474

46 Там же.
47 Дементьев, Гладков и др. Указ. соч., с. 275.
48 Kühnert. Op. cit., р. 29.
49 Дементьев, Гладков и др. Указ. соч., с. 293.
50 Там же, с. 293.
51 Дементьев, Гладков и др. Указ. соч., с. 294.
52 Kühnert. Op. cit., р. 29.
53 Ibid.
54 Арзуманов С. Д., Каримов Х. К. Русско-таджикский словарь (М., 

1957).
55 Рахими, Успенский. Указ. соч.
56 Арзуманов, Каримов. Указ. соч., с. 381.
57 Там же, с. 337.
58 Kühnert. Op. cit., р. 34.
59 Арзуманов, Каримов. Указ. соч., с. 35.
60 Kühnert. Op. cit., р. 34.
61 Там же.
62 Там же, с. 17.
63 Арзуманов, Каримов. Указ. соч., с. 536.
64 Там же, с. 75.
65 Рахими, Успенский. Указ. соч., с. 75.
66 Kühnert. Op. cit., р. 23.
67 Там же.
68 Рахими, Успенский. Указ. соч., с. 75; Арзуманов, Каримов. Указ. соч., 

с. 536.
69 Kühnert. Op. cit., p. 34.
70 Арзуманов, Каримов. Указ. соч., с. 630.
71 Сообщение информанта 2011 г., а также: Kühnert. Op. cit., р. 34.
72 Ширинкин К. Ловчие птицы Туркестана. Природа и охота (июнь 1890), 

с. 70.
73 Ырсалиев. Указ. соч., с. 36.
74 Kühnert. Op. cit., р. 34.
75 Ibid., р. 36.
76 Ширинкин. Указ. соч., с. 69 (если автор не ошибся в произношении).
77 Kühnert. Op. cit., р. 34.
78 Арзуманов, Каримов. Указ. соч., с. 630.
79 Рахими, Успенский. Указ. соч., с. 82.
80 Ширинкин. Указ. соч., с. 70.
81 Kühnert. Op. cit., р. 34.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 475

82 Ширинкин. Указ. соч., с. 70.
83 Кисляков. Охота таджиков…, с. 105.
84 Kühnert. Op. cit. р. 36.
85 Ibid., р. 32.
86 Дементьев, Гладков и др. Указ. соч., с. 7.
87 Ширинкин. Указ. соч., с. 71.
88 Kühnert. Op. cit., р. 35.
89 Дементьев, Гладков и др. Указ. соч., с. 100.
90 Ширинкин. Указ. соч., с. 71.
91 Ырсалиев. Указ. соч., с. 29.
92 Kühnert. Op. cit., р. 35.
93 Дементьев, Гладков и др. Указ. соч., с. 100.
94 Kühnert. Op. cit., р. 35.
95 Дементьев. Охота с ловчими птицами, с. 12.
96 Дементьев, Гладков и др. Указ. соч., с. 186; Ширинкин. Указ. соч., 

с. 70.
97 Дементьев. Охота с ловчими птицами, с. 12.
98 Kühnert. Op. cit., р. 14.
99 Ырсалиев. Указ. соч., с. 20.
100 Ширинкин. Указ. соч., с. 70.
101 Дементьев. Охота с ловчими птицами, с. 9.
102 Kühnert. Op. cit., р. 34.
103 Ibid., р. 34, 35.
104 Дементьев, Гладков и др. Указ. соч., с. 98.
105 Ырсалиев. Указ. соч., с. 35.
106 Ширинкин. Указ. соч., с. 71.
107 Kühnert. Op. cit., р. 35.
108 Ibid., р. 29, 32.
109 Бобринский. Указ. соч., с. 69.
110 Кисляков. Очерки по истории Каратегина, с. 197, 198.
111 Он же. Охота таджиков…, с. 105.
112 Kühnert. Op. cit., р. 42.
113 Ibid., р. 43.
114 Ibid., p. 44.
115 Ibid.
116 Дементьев. Охота с ловчими птицами, с. 66.
117 Kühnert. Op. cit., р. 47.
118 Ibid., р. 47, 49.
119 Ibid., р. 45, 46.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров476

120 Ырсалиев. Указ. соч., с. 46.
121 Дементьев. Охота с ловчими птицами, с. 66.
122 РЭМ, колл. № 47-107 (Средняя Азия, Каратегин).
123 Kühnert. Op. cit., p. 52.
124 Там же, с. 36.
125 Симаков. Указ. соч., с. 46.
126 Там же.
127 Kühnert. Op. cit., p. 52, 54.
128 МАЭ, колл. № 778-5—8.
129 МАЭ, колл. № 2674-225, 226.
130 РЭМ, колл. № 47-107.
131 Из описи колл. № 2352-225, 226. Автор выражает благодарность 

М. Е. Резван за предоставленную информацию.
132 Kühnert. Op. cit., p. 52.
133 Ibid., р. 56.
134 Бобринский. Указ. соч., фото 1 «Охотничьи сокола».
135 МАЭ РАН, колл. № 778-1.
136 Kühnert. Op. cit., p. 47.
137 Из описи колл. № 778-1.
138 Ширинкин. Указ. соч., с. 76.
139 Ырсалиев. Указ. соч., с. 46.
140 Из описи колл. № 778.
141 Симаков. Указ. соч., с. 44.
142 Kühnert. Op. cit., p. 47.
143 МАЭ РАН, колл. № 2674-148.
144 Бобринский. Указ. соч., фото 1 «Охотничьи сокола».
145 Там же.
146 Ширинкин. Указ. соч., с. 76.
147 Kühnert. Op. cit., p. 49.
148 Ibid., р. 56.
149 МАЭ РАН, колл. № 2352-224.
150 Арзуманов, Каримов. Указ. соч, с. 381.
151 РЭМ, колл. № 47-107.
152 Kühnert. Op. cit., p. 49.
153 Там же.
154 Арзуманов, Каримов. Указ. соч., с. 29.
155 Ibid.
156 Kühnert. Op. cit., p. 5.
157 Симаков. Указ. соч., с. 47, 48.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Охота с ловчими птицами у народов Таджикистана 477

158 Таджики Каратегина и Дарваза (Душанбе, 1970), вып. 2, с. 237; Кис-
ляков. Охота таджиков…, с. 105; Бобринский. Указ. соч., с. 69.

159 Kühnert. Op. cit., p. 64.
160 Наливкин В. Особенности охоты у туземцев Туркестанского края. При-

рода и охота (июнь 1891), с. 60—81.
161 Kühnert. Op. cit., p. 68, 69.
162 Ibid., р. 66.
163 Арзуманов, Каримов. Указ. соч., с. 376.
164 Кисляков. Охота таджиков…, с. 105.
165 Таджики Каратегина и Дарваза, с. 237.
166 Арзуманов, Каримов. Указ. соч., с. 376.
167 Таджики Каратегина и Дарваза, с. 237.
168 Там же, с. 237; Кисляков. Охота таджиков…, с. 105; Бобринский. Указ. 

соч., с. 69.
169 Kühnert. Op. cit., p. 67.
170 Ibid., р. 69.
171 Арзуманов, Каримов. Указ. соч., с. 464, 465.
172 Андреев. Указ. соч., с. 225.
173 Арзуманов, Каримов. Указ. соч., с. 231; Таджики Каратегина и Дар-

ваза, с. 237.
174 Кисляков. Охота таджиков…, с. 105.
175 Таджики Каратегина и Дарваза, с. 237.
176 Бобринский. Указ. соч., с. 69.
177 Кисляков. Охота таджиков…, с. 105.
178 Kühnert. Op. cit., p. 67, 68.
179 Таджики Каратегина и Дарваза, с. 237.
180 Kühnert. Op. cit., p. 68.
181 Таджики Каратегина и Дарваза, с. 237; Арзуманов, Каримов. Указ. 

соч., с. 594.
182 Kühnert. Op. cit., p. 68.
183 Ibid.
184 Кисляков. Охота таджиков…, с. 105; Бобринский. Указ. соч., с. 69; Тад-

жики Каратегина и Дарваза, с. 237.
185 Таджики Каратегина и Дарваза, с. 237.
186 Бобринский. Указ. соч., с. 107.
187 Kühnert. Op. cit., p. 64.
188 Арзуманов, Каримов. Указ. соч., с. 176.
189 Бобринский. Указ. соч., с. 69.
190 Рахими, Успенский. Указ. соч., с. 360.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



В. М. Федоров478

191 Бобринский. Указ. соч., с. 70.
192 Kühnert. Op. cit., p. 66.
193 Кисляков. Охота таджиков…, с. 105.
194 Там же.
195 Kühnert. Op. cit., p. 66.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. А. Андреев, В. А. Шорохов

ПолиТика роССии в ТаджикиСТане  
в Зеркале общеСТвенного мнения1

Мониторинг общественного мнения пользуется среди политоло-
гов известной популярностью. Собранные в результате опросов дан-
ные позволяют выявить реакцию различных групп населения на ши-
рокий круг актуальных социальных, экономических и политических 
явлений современности, предложить властным структурам меры 
по корректировке ситуации и определить перспективы ее развития. 
В частности, достаточно эффективны «социологические» методы 
при проведении исследований в сфере этнологии и региональных 
исследований. Так, именно создание репрезентативной выборки со-
тен и тысяч индивидуальных мнений позволяет выдвигать научные 
интерпретации таких феноменов, как ренессанс этничности и воз-
никновение региональных конфликтов.

Распад СССР привел к стремительной актуализации проблем, 
сочетающих в себе этнологическую, региональную и культурно-
историческую специфику. Как следствие, возникли новые институ-
циональные формы, призванные проводить исследования в данной 
сфере и аккумулировать их результаты. В условиях нарастающей 
межэтнической напряженности начала свою работу сеть этноло-
гического мониторинга и раннего предупреждения конфликтов2. 
Специалистами из Института этнологии и антропологии РАН была 
развернута широкая программа прогнозирования межэтнических 
конфликтов на постсоветском пространстве. Вышедший в 1992 г. из 
состава ВЦИОМ3 и ставший коммерческой организацией Фонд «Об-
щественное мнение» провел ряд опросов с целью изучить особен-
ности восприятия гражданами страны внешнеполитических шагов 
российского руководства, в том числе и в отношении Центральной 
Азии (в частности, в 2006 г.)4.

С 2003 г. начал активную работу аналитический центр Юрия 
Левады, эксперты которого успешно занимались мониторингом 
общественного мнения относительно внутренней и внешней поли-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. А. Андреев, В. А. Шорохов480

тики российского руководства еще с 2001 г.5 Интерес представляют 
статистические материалы, позволяющие проследить обеспокоен-
ность российского населения нестабильной ситуацией на афгано-
таджикской границе в 2001 г. (на излете правления режима талибов 
к Кабуле)6.

При видимом разнообразии публикуемого материала налицо 
один его существенный недостаток. В современных условиях, когда 
Российская Федерация, переживающая экономический подъем и по-
литическую стабилизацию, принимает меры по восстановлению 
своего влияния в Центральной Азии, исследователям и аналитикам 
необходимы не только сведения о мнении граждан России относи-
тельно ее внешнеполитических шагов в данном направлении. Не 
менее актуальным является и изучение представлений и стереоти-
пов, из которых складывается современный образ (на самом деле, 
несколько взаимодополняющих «иконографий») северного соседа 
в глазах жителей вышеуказанного региона.

Получив благодаря нашим друзьям и коллегам из Кунсткамеры 
уникальную возможность принять участие в Центральноазиатской 
экспедиции МАЭ РАН (июль — август 2011 г., руководитель — глав-
ный научный сотрудник д. и. н. Рахмат Рахимович Рахимов), мы по-
пытались, используя преимущественно метод интервьюирования, 
решить следующие научные задачи:

— определить факторы, препятствующие двустороннему сбли-
жению и искажающие представления граждан России и Таджики-
стана друг о друге;

— проследить эволюцию стереотипов, которые определяют об-
раз России в представлении интеллектуальной и экономической эли-
ты Таджикистана, а также средних и бедных слоев населения;

— выявить принципиальные различия во мнениях среди пред-
ставителей различных регионов Таджикистана относительно как 
перспектив дальнейшего присутствия России в Центральной Азии в 
целом, так и о роли ее основных конкурентов — США, Китая, Тур-
ции, Ирана, а также ряда негосударственных акторов, в том числе 
организаций исмаилитов-низаритов, подконтрольных Ага-хану IV.

Темы, обсуждавшиеся в беседах с информантами:
1. Ваше отношение к распаду СССР?

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Политика России в Таджикистане 481

2. Ваше видение современных российско-таджикских отноше-
ний?

3. Ваше мнение о влиянии России в Центральной Азии?
4. Ваше мнение относительно межнациональных отношений 

в республике?
В ходе исследования была проведена обширная серия интервью 

в большинстве ключевых регионов Республики Таджикистан: в Ду-
шанбе и Гиссарском районе (поселок городского типа Гиссар), на 
севере страны (Пенджикент и поселок Гусар (Колхозчиен), на юге 
(Хатлонская область), на территории Горно-Бадахшанской автоном-
ной области. В качестве информантов нами привлекались сотрудни-
ки государственных аналитических центров и научных учреждений 
РТ, представители крупнейших оппозиционных партий (коммуни-
стов и партии Исламского возрождения Таджикистана) и религиоз-
ных общин (суннитов, исмаилитов и православных), местных орга-
нов власти и бизнеса. Кроме того, в Санкт-Петербурге нам удалось 
побеседовать с представителями двух основных организаций, объ-
единяющих таджикскую диаспору Северо-запада: «Молодежного 
общества студентов Таджикистана» и МРОО «Памир». Всего было 
опрошено более 50 человек, большинство из которых занимает до-
статочно высокое место в традиционной клановой иерархии Таджи-
кистана и, следовательно, во многом определяют контуры восприя-
тия России таджикским общественным мнением.

Несмотря на значительное количество полученных в ходе интер-
вью данных, их обработка и использование связаны с рядом специ-
фических проблем. Так, региональная культура ведения беседы 
накладывала ограничения на прямые вопросы по тематике иссле-
дования. Кроме того, особенности общественно-политической си-
туации в Таджикистане (наличие сложной системы неформальных 
связей (дружеских, земляческих, родственных), которая, охватывая 
каждого члена общества, определяет его социальное, экономиче-
ское, политическое положение) и высокий статус информантов за-
ставляли их либо проявлять осторожность при выражении своей 
позиции, либо довольно жестко критиковать политическое руковод-
ство республики. И, наконец, категоричность суждений в отноше-
нии России ограничивала «национальность» исследователей. Эти 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. А. Андреев, В. А. Шорохов482

обстоятельства затрудняли работу по формализации собранных дан-
ных. Однако мы считаем их частичное использование возможным 
уже сейчас, так как именно информация интервью дает возможность 
реконструировать эволюцию образа России на «ментальной карте» 
таджикского общества.

Прежде чем перейти непосредственно к изучению заявленной 
проблемы, представляется уместным описать ситуацию в Республи-
ке Таджикистан, сложившуюся к началу XXI в.

К моменту распада СССР Таджикская Советская республика 
была, пожалуй, наиболее «проблемной» частью Союза. Более чем на 
9/10 состоящая из высочайших горных систем (Памир, Тянь-Шань и 
нескольких меньших по размерам гряд на западе страны), она полу-
чала из соседних регионов большую часть необходимых для жизни 
ресурсов. Единственной отраслью экономики, обладавшей значи-
тельным экспортным потенциалом, была гидроэнергетика. Однако 
масштабный план создания десятков новых ГЭС, принятый в пер-
вой половине 1970-х годов, не был реализован к 1991 г.7 Граничащая 
с раздираемым войной Афганистаном, отсталым китайским Синц-
зяном и постсоветскими государствами, страна оказалась отрезана 
от России — основного потребителя продукции немногих крупных 
предприятий. Кроме того, несмотря на усилия союзных и республи-
канских властей, население Таджикистана сохранило на протяжении 
всего советского периода «микрорегиональное» самосознание. На 
этом явлении следует остановиться подробнее, так как оно и сегодня 
во многом определяет динамику политической ситуации в стране.

В результате национально-территориального размежевания 
1924—1929 гг. в состав Таджикской республики вошли некоторые 
районы бывшего Кокандского ханства (Худжанд (Ленинабад), Пен-
джикент и верховья р. Зеравшан), Памир и территории зависимых от 
Бухары бекств (Куляб, Бальджуван, Дарваз, Каратегин и др.)8. Эти 
образования, являясь по сути самостоятельными политиями в рам-
ках отдельных долин, имели мало общего в историко-культурном и 
экономическом отношениях. Советская власть, пытавшаяся создать 
из жителей этих областей «единую социалистическую нацию», вы-
нуждена была считаться с их гетерогенностью и использовать ее 
«в деле социалистического строительства». Это привело к «мута-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Политика России в Таджикистане 483

ции» региональных особенностей и формированию оригинальной 
системы специализации и дифференциации регионов страны. К кон-
цу существования СССР сложилась несколько модифицированная 
картина региональных сообществ9.

Доминирующую роль в политической и экономической жиз-
ни страны играли выходцы с севера республики («ленинабадцы»). 
В советское время северные районы страны были наиболее развиты-
ми в хозяйственном отношении, получая основной объем дотаций. 
Именно «ленинабадец» Р. Н. Набиев в ноябре 1991 г. был избран 
первым президентом независимого Таджикистана. Однако советское 
прошлое сделало северян обороняющейся стороной в гражданской 
войне.

На юге страны наиболее влиятельной силой являлись кулябцы, 
«специализацией» которых считались республиканские силовые 
структуры. Основой их сплоченности было общинное обществен-
ное устройство, сохраненное советскими властями при проведении 
коллективизации.

Во многом схожие с кулябцами кланы Дарваза и Каратегина 
(предгорья Памира) отличались от них ярко выраженными антисо-
ветскими (а затем антирусскими и антиправительственными) на-
строениями и большей религиозностью. Во многом это было свя-
зано с политикой насильственного переселения жителей предгорий 
в Вахшскую долину, проводившейся в послевоенный период.

Особое положение в Таджикистане (и в Средней Азии вообще) 
всегда занимали памирские народы. Проживая на 45 % территории 
республики (Горно-Бадахшанская автономная область), они состав-
ляли не более 4 % ее населения10. Условия высокогорья определи-
ли сохранение национальной, конфессиональной (большая часть 
памирцев — исмаилиты) и языковой (языки Бадахшана относятся 
к восточно-иранской группе) обособленности памирцев, консер-
вацию родовой общины и крайнюю бедность местного хозяйства. 
Российская, а затем советская власть последовательно оказывала 
Бадахшану материальную поддержку. В частности, на территории 
автономии действовал так называемый «северный коэффициент». 
Это привело к росту уровня образования и культуры памирцев, од-
новременно подорвав и без того слабое хозяйство региона. Поэтому 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. А. Андреев, В. А. Шорохов484

распад СССР привел бадахшанцев к экономической катастрофе, на-
строив их против новой власти.

Кроме перечисленных выше существовали также более мелкие 
региональные группы таджиков: гиссарцы и гармцы, а также узбе-
ки и ряд малых тюркских этносов (карлуки, памирские киргизы 
и др.)11.

Важно отметить, что перегородки, фрагментирующие таджикское 
общество, многочисленны и многообразны. Они создают своеобраз-
ную иерархию различий, которая весьма причудливо воздействует 
на идентификацию контрагентов в качестве «своих» либо «чужих». 
Необходимо учитывать и тот факт, что микрорегиональный уровень 
самоидентификации сочетается в сознании жителей Таджикистана 
с элементами «общенационального» самосознания и прагматиче-
ским пониманием необходимости сотрудничать с поддерживающим 
его государством. Тем не менее этнолокальные различия играют 
важную роль в формировании отношения к внешнеполитическим 
партнерам РТ, в том числе к России.

Известные события советского периода, стратегические недо-
четы, приведшие к печальным результатам, могли трактоваться по-
разному. По результатам опроса среди лиц пожилого возраста вне 
зависимости от социального или регионального происхождения в из-
вестной степени превалируют ностальгические настроения относи-
тельно советского прошлого, выражается сожаление или недоволь-
ство по поводу распада СССР: «Жалко, что СССР не существует»12. 
Положительно оценивалось межнациональное согласие в СССР: 
«Дружба народов не была простым словом»13. «В Советском Союзе 
можно было свободно путешествовать. Отношения между людьми 
были искреннее и лучше»14, — сказал нам в ходе опроса мулла рай-
онной мечети Душанбе.

Зачастую придерживающиеся левых или левоцентристских взгля-
дов озвучивали «конспирологические» версии распада Советского 
Союза: «Развал СССР — откровенное предательство»15, «Америка 
виновата в развале СССР»16. При этом важно отметить, что подоб-
ным образом мыслили респонденты, не имеющие высшего образова-
ния. Бывший представитель местной партийной номенклатуры пере-
числил поименно виновников «геополитической трагедии XX века»: 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Политика России в Таджикистане 485

«Ими были представители ЦК партии Лигачев, Романов, Устинов, 
Горбачев. Больше всего Горбачев, он понятия не имел, что значит 
национальная республика. Его кругозор ограничивался МКАДом», 
«Горбачев и Ельцин — агенты, искусственно создали дефицит»17.

Обретение независимости и последовавший за ним экономиче-
ский коллапс привели к тому, что оттесненные от управления кланы 
приступили к переделу власти, выпавшей из рук северян: началась 
гражданская война.

Не останавливаясь на драматической истории внутреннего кон-
фликта 1991—1997 гг., вкратце обрисуем его основные итоги.

Во-первых, вооруженное противостояние завершилось подписа-
нием «Общего соглашения об установлении мира и национального 
согласия в Таджикистане» (27.06.1997), зафиксировавшего компро-
мисс между центральным правительством и оппозиционными си-
лами, входившими в движение «Объединенная таджикская оппози-
ция»18. Активную роль в мирном процессе сыграла Москва.

Во-вторых, исполнительная власть в стране при поддержке спец-
служб РФ и Узбекистана была передана представителю кулябцев 
Э. Ш. Рахмонову19. Последний постепенно оттеснил от нее бывших 
союзников — «ленинабадцев» и гиссарцев. С одной стороны, это 
усилило недовольство региональных элит и создало разрыв между 
центральной и местной властью. С другой — процесс «укрепления 
вертикали» испортил отношения Э. Ш. Рахмонова с поддерживавшим 
северян Узбекистаном. И. А. Каримов, к тому времени обеспечивший 
себе неограниченную власть внутри своей страны, стал претендовать 
на роль регионального лидера. Укрепление таджикской независимо-
сти привело к свертыванию политических и экономических контак-
тов между двумя государствами. Узбекистан стал демонстративно 
задерживать шедшие транзитом таджикские грузы, регулярно пре-
рывать подачу экспортируемой в соседнюю страну электроэнергии, 
жестко критиковать любые экономические и политические инициа-
тивы РТ20. Ответной реакцией администрации Э. Ш. Рахмонова ста-
ла политика формирования «образа врага» и привлечение внимания 
общественности к «несправедливости» передачи «большевиками» 
Узбекской ССР Самарканда и Бухары (основным языком городского 
населения которых до недавнего времени был таджикский)21. Таким 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. А. Андреев, В. А. Шорохов486

образом, негативное восприятие более сильного соседа и ощущение 
исходящей от него угрозы стало частью ментальности граждан Тад-
жикистана, о чем много раз приходилось слышать от информантов. 
Согласно общему мнению опрошенных, главным виновником поли-
тики ассимиляции таджиков и нарастающей напряженности в отно-
шениях между народами и республиками был президент Республики 
Узбекистан: «Плохие отношения с Узбекистаном по вине Каримо-
ва»22, «Каримов боится всех таджиков»23, «Таджики в Узбекистане 
уже потеряли свой родной язык»24. При этом были и оригинальные 
точки зрения, возлагающие вину на ухудшение отношений между 
республиками на «личностные неприязненные отношения Рахмо-
нова и Каримова». Была также и критика в адрес руководства Тад-
жикистана («таджикские школы в Узбекистане не обеспечиваются 
в должной мере учебно-методической литературой»)25.

В-третьих, в 1990-е годы характер присутствия России в регионе 
претерпел существенные изменения. Экономическая помощь Таджи-
кистану, несмотря на льготные условия ее получения, теперь не была 
безвозмездной и массированной по объемам. Основным аспектом 
двустороннего сотрудничества стал военный. Наличие значительно-
го воинского контингента в Душанбе (201-я мотострелковая дивизия) 
и на границах с Афганистаном и КНР (Пограничная группа России 
в РТ), с одной стороны, гарантировало относительную безопасность 
и работу значительному числу местных жителей. С другой — для 
представителей власти, бизнеса и интеллигенции (особенно оппо-
зиционной) российские войска стали символом определенной за-
висимости страны от бывшей «метрополии». Настороженность по 
отношению к РФ усиливали рассказы трудовых мигрантов и интен-
сивная реисламизация и бесхребетность российской политики в об-
ласти поддержки российской культуры. Необходимы были шаги по 
улучшению имиджа нашей страны. Самым обобщающим было за-
мечание от одного из информантов о «полном отсутствии в России 
концепции постсоветского пространства».

Относительно современной религиозной политики таджикско-
го руководства часть информантов, особенно представители рели-
гиозных учреждений, осторожно, но последовательно озвучивали 
критику действий власти в данном направлении. В стране с августа 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Политика России в Таджикистане 487

2011 г. вступил в силу Закон «Об ответственности родителей за вос-
питание и обучение детей». Одним из пунктов закона является то, 
что родители обязаны «не допускать участия детей в деятельности 
религиозных объединений, за исключением детей, официально об-
учающихся в религиозных учреждениях». Таким образом, согласно 
законодательству, гражданам до 18 лет запрещено посещать мечети, 
хотя по канонам ислама юноша обязан посещать молитвы в мечети 
уже с 12 лет26. «С 12 лет они не молятся, это грех. Это очень опас-
но»27, — так выразил свое мнение по этому вопросу мулла одной 
из районных мечетей Душанбе. По мнению представителя право-
славного духовенства, государство «не помогает ни нам, ни му-
сульманам. Все полностью на самообеспечении»28. Относительная 
«безучастность» государства в религиозных вопросах, точнее ска-
зать, отсутствие помощи со стороны правительства религиозным 
организациям, отсутствие налоговых льгот («мы все платим налог 
на недвижимость»), малочисленность неисламских конфессий, воз-
можно, послужили одним из факторов удивительного межконфесси-
онального согласия в стране. По словам протоирея отца Сергия, на-
стоятеля Свято-Николаевского собора Душанбе, «мусульмане, чаще 
мусульманки приходят за святой водой, ставят свечи, детей приводят 
на благословление», «мы, в свою очередь, читаем молитвы за здра-
вие мусульман, принимаем записки за здравие и за упокой с мусуль-
манскими именами»29.

Окончательная военно-политическая стабилизация в Таджики-
стане наступила во второй половине 1999 г., когда узбекская авиа-
ция уничтожила значительную часть лагерей Исламского движения 
Узбекистана, находившихся на территории Гармского района РТ. На 
ноябрьских президентских выборах убедительную победу одержал 
Э. Ш. Рахмонов30. Именно на это время пришелся переломный мо-
мент российско-таджикских отношений: переход РФ от политики 
преимущественно безвозмездной поддержки режима к «прагмати-
ческому» сотрудничеству.

Первой «ласточкой» изменения курса РФ стало соглашение о воз-
мездном предоставлении Россией военных полигонов для учений 
армии РТ от 19 июня 2000 г31. Затем последовал отказ от кредитова-
ния Таджикистана на безвозмездной основе и от натуральной опла-
ты поставляемых ему услуг.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. А. Андреев, В. А. Шорохов488

В декабре 2002 г. РФ и РТ заключили соглашение, ознаменова-
вшее окончание «эпохи гуманитарной политики», — договор об уре-
гулировании задолженности по государственным кредитам. Соглас-
но документу, Душанбе обязался выплатить Москве 397 553 473,06 
дол. до 15 июля 2018 г32. Как метко было замечено одним из инфор-
мантов, «у России уже не братское отношение, а коммерческое».

Момент для начала перехода к «взаимовыгодным» отношениям 
был выбран российским руководством крайне неудачно. Москва 
привыкла к роли единственного реального гаранта существования 
слабо интегрированных частей Таджикистана в рамках единого по-
литического организма. В свою очередь, таджикское руководство 
и общественное мнение республики воспринимали дотации из быв-
шего «Центра» как естественную плату за сохранение военного при-
сутствия Москвы в геостратегически важном регионе. К сожалению, 
подобный формат взаимодействия не выдержал испытания дина-
мично менявшейся ситуацией.

Прекращение гражданской войны и убедительная победа на вы-
борах 1999 г. позволили Э. Ш. Рахмонову почувствовать себя первым 
легитимным таджикским лидером, который нуждается в российской 
опеке меньше, чем раньше33.

Развертывание интервенции Запада в Афганистане снизило 
внешнюю угрозу и открыло перспективы военного сотрудничества 
с США, суля дополнительные доходы34. После событий 11 сентя-
бря 2001 г. американцы предложили центральноазиатским странам 
на возмездной основе предоставить свои военные объекты для ис-
пользования в борьбе с талибами. В то же время российские войска 
размещались на территории республики бесплатно (пусть они и га-
рантировали мирную жизнь). Но ввиду того, что экономические от-
ношения с РФ теперь строились на прагматических принципах, в РТ 
возникли настроения в пользу взимания платы за нахождение на тер-
ритории страны российских военных объектов. Постепенно состоя-
ние российско-таджикского военно-политического взаимодействия 
стало объектом критики со стороны местной политической оппози-
ции. Для многих представителей власти, бизнеса и интеллигенции 
российские войска стали символом зависимости страны от бывшей 
«метрополии»35.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Политика России в Таджикистане 489

Следует также заметить, что ощущение угрозы гипотетического 
конфликта с афганскими талибами по-прежнему сохраняется в тад-
жикском обществе. Не раз нам приходилось слышать: «Угроза та-
либов существенна»36, «Талибан — серьезная сила»37. Выражается 
также беспокойство относительно растущего влияния радикальных 
исламистов на молодежь Таджикистана. Респонденты подчеркива-
ют роль в этом процессе пакистанских медресе: «Из всех выехавших 
учиться в медресе Пакистана вернулась назад только половина»38. 
Представители, придерживающиеся левых взглядов, зачастую отри-
цали возможность удара со стороны Афганистана: «Угрозы от аф-
ганцев нет. В Таджикистане они не найдут поддержки. Еще в 1990-е 
годы они всему миру показали свое лицо!»39 Любопытно замечание 
одного из респондентов относительно будущего южного соседа 
после завершения деятельности Международных сил содействия 
безопасности в Афганистане: «Сразу начнется гражданская война. 
Затем на политической карте мира появятся Хорасан и Пуштуни-
стан»40. Пожалуй, наиболее рациональным было представление об 
афганской угрозе представителей Партии Исламского возрождения 
Таджикистана: «По причине того, что США в ближайшее время не 
покинут Афганистан, иначе они потеряют и влияние в Центральной 
Азии, и рычаг давления на Иран, движение талибан, как единствен-
ный центр противодействия, будет только набирать популярность. 
Афганский народ воюет уже тридцать лет, воины в нескольких по-
колениях ценят независимость, и, как следствие, оказывают ожесто-
ченное сопротивление внешним силам»41.

Для того чтобы адекватно оценить представления о российско-
таджикских отношениях, бытующие в центральноазиатской респуб-
лике, необходимо дать краткий обзор их новейшей истории.

Экономические отношения двух стран к моменту окончания граж-
данской войны переживали период стагнации. Несмотря на то что 
Россия продолжала оставаться важнейшим источником инвестиций 
в экономику РТ, их объем был весьма незначителен (8 452 000 дол. 
на 2002 г.), уступая, например, британским вливаниям в золотодо-
бычу на Зеравшане42. Это объяснялось как недоверием российских 
инвесторов к постконфликтной республике, так и ее объективно низ-
кой инвестиционной привлекательностью.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. А. Андреев, В. А. Шорохов490

В этих условиях с начала XXI в. основной формой хозяйственных 
взаимоотношений стал экспорт из РТ в РФ рабочей силы. Значитель-
ные масштабы и характер (часто нелегальный) миграции оказали 
противоречивое влияние на характер отношений между властями 
и общественностью двух стран. Так, восстановление экономики РФ 
увеличило потребность в дешевой рабочей силе, а «молодой» Тад-
жикистан не был способен обеспечить занятость трудоспособного 
населения. В то же время наличие дешевых, непрофессиональных 
и часто нелегальных «рабочих рук» стало тормозом технологическо-
го, правового, а в перспективе и экономического развития России. 
Сами же мигранты стали не только объектом эксплуатации и напа-
дений националистов (причем не только «славянских», но и кавказ-
ских, узбекских), но и носителями оппозиционных настроений по 
отношению к режиму Э. Ш. Рахмонова.

Значительно усилили негативные последствия «прагматического 
поворота» синхронные процессы улучшения российско-узбекских 
и таджикско-китайских отношений.

Не вдаваясь в хитросплетения дипломатических отношений РФ 
и Узбекистана, отметим, что позитивные тенденции в них возобла-
дали в первой половине 2001 г. Несмотря на активное лавирование 
между США, Китаем и талибами, И. А. Каримов был вынужден по-
степенно наращивать военно-политическое, экономическое и куль-
турное взаимодействие с Москвой. Ключевым событием стало по-
лучение «Газпромом» доступа на узбекский энергетический рынок 
(декабрь 2002 г.)43. Эти очевидные успехи резко контрастировали 
с застоем в российско-таджикских экономических связях. Более того, 
стало очевидным, что Россия как потенциальный инвестор в разви-
тие гидроэнергетики РТ будет действовать с оглядкой на Ташкент, 
всегда негативно относившийся к попыткам Душанбе обрести энер-
гетическую независимость. Именно тогда среди таджикских интел-
лектуалов возникло бытующее и сейчас мнение о недальновидности 
и несознательности российского руководства, неспособного оценить 
непостоянство «тюрков» (под которыми подразумеваются прежде 
всего узбеки) и преданность «иранцев». Одновременно в глазах ча-
сти интеллигенции девальвировался и без того невысокий авторитет 
президента Таджикистана («некомпетентный поставлен некомпе-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Политика России в Таджикистане 491

тентными»). Усилились настроения в пользу возвращения к власти 
более квалифицированных северян и за укрепление связей с Ира-
ном («Мы должны быть с Ираном»)44. Другим ударом по имиджу 
Э. Ш. Рахмонова стало «дорогостоящее» сближение с КНР.

Важнейшей проблемой в отношениях между РТ и Китаем были 
территориальные претензии Пекина на три участка на восточном 
Памире (первый — в районе реки Маркансу, второй — у перева-
ла Каразак, третий — в районе Большого Памира, к югу от пере-
вала Уз-Бель). Переговорный процесс по первым двум завершился 
к 2002 г., а район к югу от перевала Уз-Бель был «разграничен» толь-
ко в 2007 г. (соглашение ратифицировано лишь 12 января 2011 г.). 
Каждый из этапов переговоров сопровождался территориальными 
уступками со стороны Таджикистана45. Несмотря на очевидную вы-
году от урегулирования пограничных вопросов с крупнейшей эконо-
микой Азии, цена сотрудничества, а главное, полное игнорирование 
мнения общественности по этому поводу привело к волне возмуще-
ния по всей республике. Появились слухи о получении руководством 
страны взятки.

Несмотря на это, ценой территориальных уступок правительству 
Таджикистана удалось выйти на новый уровень отношений с круп-
нейшим инвестором. Объем прямой государственной помощи за пер-
вое десятилетие XXI в., по оценкам экспертов, достиг 1 млрд дол., 
РТ был предоставлен долгосрочный кредит в размере 600 млн дол. 
Особенностью китайской экономической экспансии стала первона-
чальная концентрация на строительстве объектов транспортной ин-
фраструктуры (дорога через перевал Кульма, шоссе «Душанбе — Ча- — Ча-— Ча-
нак», тридцать семь мостов, туннели «Шахристан» и «Шар-Шар»), 
а также ЛЭП («Север — Юг», «Лолазор — Хатлон»)46.

Кроме того, очевидные конкурентные преимущества китайских 
товаров вкупе с высокой культурой делового общения создали пред-
посылки переориентации местных деловых кругов на ведение бизне-
са с Поднебесной47. В этой ситуации таджикское руководство стало 
стремиться ослабить военно-политическую зависимость от России 
путем развития сотрудничества с КНР в рамках ШОС.

Таким образом, уже в первой половине 2000-х годов отсутствие 
активной экономической политики РФ в отношении Таджикистана 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. А. Андреев, В. А. Шорохов492

угрожало утратой политического влияния в этой стране. Ответом 
стали мероприятия по массированному внедрению в таджикскую 
экономику российского капитала. Первым шагом стал визит в Тад-
жикистан президента РФ В. В. Путина (апрель 2003 г.)48.

Основными сферами экономической экспансии РФ стали энерге-
тика и добыча полезных ископаемых.

В мае 2003 г. на основании соглашения о стратегическом пар-
тнерстве доступ к недрам и рынкам республики получил «Газ-
пром». С 2006 г. его «дочки» ведут геологоразведочные работы на 
участках Сарикамыш, Саргазон, Ренган и Западный Шохамбары49, 
а ООО «Газпромнефть» приступило к строительству в РТ сети АЗС 
и хранилищ горюче-смазочных материалов50. Важным успехом стала 
эффективная рекламная кампания российского монополиста, кото-
рая создала в глазах как простых таджикских граждан, так и экспер-
тов образ мощного, эффективного и современного предприятия51.

С 2005 г. в Таджикистане работает РАО «ЕЭС». Его главным про-
ектом стало завершение строительства гидроузла «Сангтудинская 
ГЭС-1». Вложив 720 млн дол., компания полностью ввела объект 
в эксплуатацию 31 июля 2009 г. Данная ГЭС обеспечивает 15 % со-
вокупной выработки электроэнергии Таджикистана. Особенностью 
проекта стал полный контроль над его результатом российского пра-
вительства, получившего 66,4 % акций ГЭС (таджикскому досталось 
всего 16,45 %)52. Подобное соотношение, навязанное Москвой, вы-
звало недовольство руководства центральноазиатской страны и ста-
ло залогом провала другого совместного энергетического проекта — 
строительства Рогунской ГЭС.

Рогунская ГЭС должна стать одновременно самым мощным 
в Вахшском каскаде генератором электроэнергии (3600 мВт) и ре-
гулятором стока в бассейне Амударьи. Именно эта двуединая роль 
в перспективе может совершенно изменить геоэкономику Централь-
ной Азии53. В случае завершения начатого еще в советские годы 
строительства Таджикистан не только полностью обеспечит себя 
электроэнергией и сможет экспортировать ее, но и поставит под 
контроль часть водных ресурсов соседнего Узбекистана. Последний 
будет вынужден проводить более мягкую политику в отношении со-
седа. Таким образом, введение в строй Рогунской ГЭС могло суще-
ственно повысить статус РТ на международной арене.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Политика России в Таджикистане 493

Интерес Таджикистана и России к грандиозному проекту был 
обоюдным. Однако при его реализации к проблеме контроля над ак-
циями предприятия добавилось противодействие режима И. А. Ка-
римова.

В 2004 г. в результате сложных переговоров сооружение Рогун-
ской ГЭС было включено в пакетное соглашение правительства РТ 
с компанией «Русский алюминий». Рамочные договоренности каса-
лись также модернизации старого и постройки нового алюминие-
вых заводов. Запланированные масштабы инвестиций (около 2 млрд 
дол.) демонстрировали намерение российской компании установить 
полный контроль над алюминиевой промышленностью Таджики-
стана и занять ключевую позицию в гидроэнергетике Центральной 
Азии54. Подобная перспектива, вероятно, не слишком воодушевляла 
таджикское руководство. Но настоящие проблемы начались в связи 
с пересмотром технических параметров советского проекта.

Дело в том, что, стремясь затормозить Рогунскую стройку, вла-
сти Узбекистана инициировали информационную кампанию по 
дискредитации проекта. Многочисленные публикации «экспертов» 
угрожали Центральной Азии экологической катастрофой и попыт-
ками Таджикистана диктовать свою волю Узбекистану и Туркмении 
путем закрытия шлюзов Рогуна. Началась настоящая «информаци-
онная война», в которой узбекская сторона добилась немалых успе-
хов55. Обеспокоенность экологическими последствиями возведения 
ГЭС стали выражать международные организации. В этой ситуации 
«Русал» принял решение разработать новое технико-экономическое 
обоснование проекта (лето — осень 2006 г.). Исполнителем стала 
немецкая компания «Лахмайер».

Германские инженеры пришли к заключению, что высоту плоти-
ны ГЭС необходимо уменьшить на 40 м по сравнению с советским 
планом строительства. Это существенно снижало коммерческий по-
тенциал объекта и вызвало конфликт между «Русалом» и таджик-
ским руководством. Итогом стал полный уход компании из Таджи-
кистана (сентябрь 2007 г.)56.

Российские власти, пытавшиеся предложить замену «Русалу», 
столкнулись с жесткой позицией Э. Ш. Рахмонова по вопросу о рас-
пределении акций будущего предприятия. Ситуация достигла уров-
ня межгосударственного конфликта.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. А. Андреев, В. А. Шорохов494

Интересно отметить, что опрошенные нами таджикские эксперты 
и представители политических партий республики напрямую связы-
вали этот конфликт с переориентацией РФ на поддержку Узбекистана. 
И это несмотря на то, что первое и единственное заявление россий-
ского президента (Д. А. Медведева) по вопросам центральноазиат-
ской гидроэнергетики, выдержанное в проузбекском духе, относится 
к январю 2009 г.57, когда вопрос о российском участии в строитель-
стве Рогунской ГЭС был давно снят с повестки дня. Таким образом, 
провал самого капиталоемкого проекта в истории двусторонних от-
ношений РФ и РТ отрицательно сказался на имидже России, закре-
пив представление о недальновидности и недружественности (т. е. 
проузбекской направленности) ее региональной политики.

Некоторое оживление в безрадостную картину внесла успешная 
деятельность в Душанбе российских строительных компаний «Со-
зидание» и «ЖилКапИнвест», а также отечественных операторов со-
товой связи «Билайн» и «Мегафон»58. Однако на фоне планомерной 
и масштабной экспансии компаний из КНР и ИРИ эти успехи выгля-
дят более чем скромно. Показательно, что строительство Сангтудин-
ской ГЭС-2 осуществлялось иранской компанией.

Таким образом, к концу 2000-х годов Россия утратила статус 
единственного значимого экономического партнера Республики 
Таджикистан.

Как уже упоминалось, важной предпосылкой сохранения россий-
ского влияния в Таджикистане в начале 2000-х годов было присут-
ствие российских войск на территории РТ (201-я МСД и Погранич-
ная группа России в РТ). Однако прекращение гражданской войны, 
создание единой армии Таджикистана и спад активности афганских 
боевиков привели к изменению отношения таджикских властей 
к двустороннему военному сотрудничеству.

Первым шагом к его свертыванию была передача США и их со-
юзникам военного аэродрома в Кулябе (2001 г.). Тем самым Душанбе 
продемонстрировал готовность взаимодействовать в военной сфере 
с американцами. Ответная реакция выразилась в финансировании 
США создания таджикских погранвойск и участии ста таджикских 
военных в тренингах и мероприятиях, планируемых Центральным 
командованием59.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Политика России в Таджикистане 495

Создав с помощью американцев собственную пограничную служ-
бу, руководство РТ поставило перед Россией вопрос о передаче под 
ее ответственность таджикско-китайской и таджикско-афганской 
границы. В 2005 г. российские пограничники (кроме двухсот совет-
ников) в соответствии с достигнутыми договоренностями покинули 
таджикскую территорию60.

В целом таджикское общество позитивно восприняло начало са-
мостоятельной охраны рубежей республики. Однако жители при-
граничных районов болезненно отреагировали на уход «русских», 
присутствие которых было основой местной экономики. Крайне от-
рицательную реакцию эти события вызвали в Бадахшане, так как па-
мирцы воспринимали наши войска как средство обеспечения своего 
особого статуса в рамках РТ61.

Несмотря на создание собственной армии, Э. Ш. Рахмонов не 
строил иллюзий относительно ее лояльности и боеспособности. Не-
обходимость сохранения присутствия российской 201-й МСД оста-
валась для таджикского руководства очевидной. Поэтому данное 
соединение, преобразованное в военную базу (2004 г.), продолжает 
дислоцироваться в республике по сей день.

В условиях «прагматического поворота» в российско-таджикских 
отношениях наиболее уязвимым (с точки зрения использования в 
политическом торге) оказался главный российский военный объ-
ект на территории РТ: оптико-электронный узел системы контроля 
космического пространства «Окно». Завершение его строительства 
(1999 г.) предоставило в распоряжение властей республики козырь 
в переговорах о погашении государственного долга. По итогам дли-
тельных консультаций передача «Окна» в российскую собственность 
была оценена в 242,5 млн дол.62 Таким образом, «Нурек» (второе на-
звание объекта) стоил Москве большей части таджикского государ-
ственного долга.

Подводя итог, можно констатировать, что военное присутствие 
России в РТ не принесло ей политических дивидендов.

Одним из факторов, существенно осложнявших развитие 
российско-таджикских отношений, была трудовая миграция — один 
из основных источников благосостояния населения республики. По 
приблизительным подсчетам, к 2005 г. каждое третье домохозяй-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. А. Андреев, В. А. Шорохов496

ство Таджикистана экономически зависело от своего «представите-
ля» в России63. Средства, заработанные таджикскими мигрантами, 
составляли основную часть доходов населения республики. Кроме 
того, выезд граждан Таджикистана на работу в РФ являлся «клапа-
ном», снижающим социальную напряженность в самом Таджикиста-
не. Именно мигранты в 2000-е годы стали основными проводниками 
культурного влияния России и носителями русского языка.

Впервые в рамках рассматриваемого периода тема трудовой ми-
грации обсуждалась на переговорах В. В. Путина и Э. Ш. Рахмоно-
ва в апреле 2003 г. Главы государств приняли решение разработать 
договор об условиях трудоустройства граждан РТ в России. Во ис-
полнение этого решения в 2004 г. был подписан документ «О трудо-
вой деятельности и защите прав граждан РТ в РФ и граждан России 
в Таджикистане»64. А в апреле 2005 г. была достигнута договорен-
ность о создании в крупных городах пунктов выдачи таджикистан-
ских заграничных паспортов.

В 2006 г. в миграционной политике России произошел резкий 
поворот. Постановлением правительства были введены квоты на 
выдачу иностранным гражданам из стран, имеющих безвизовый 
режим с РФ, разрешений на работу65. С этого момента любые не-
дружественные шаги со стороны руководства РТ и инциденты с уча-
стием таджикских «гастарбайтеров» сопровождались заявлениями 
российских официальных лиц о необходимости сокращения квот, 
а то и введения визового режима. Однако на практике довольно ско-
ро выяснилось, что подобные декларации не являются эффектив-
ным инструментом давления на администрацию Э. Ш. Рахмонова. 
Кроме того, квотирование стимулировало рост нелегальной мигра-
ции. Таким образом, попытка использования миграции в качестве 
внешнеполитического рычага привела к дальнейшему ухудшению 
российско-таджикских отношений.

Следует отметить чисто утилитарный и рефлексивный под-
ход властей РФ и РТ к рассматриваемому феномену. Культурный 
аспект миграции остается вне рамок государственной политики, 
что приводит к сохранению маргинального положения «гастарбай-
теров» в стране пребывания при одновременном их выпадении из 
таджикского общества. Так, по данным председателя Молодежно-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Политика России в Таджикистане 497

го общества студентов Таджикистана Ф. Сатторова, на территории 
Северо-Западного федерального округа нет ни одной действующей 
программы обучения мигрантов русскому языку (из личной бесе-
ды 20.05.2011). В условиях резкого сокращения сферы применения 
русского языка в самой РТ и усиления культурной экспансии Ирана, 
арабских стран и Китая это создает предпосылки для дальнейшего 
духовного отчуждения населения России и Таджикистана.

Российско-таджикские отношения в сфере культуры на протяже-
нии 2000-х годов не претерпели существенных изменений. Основ-
ным проводником российского культурного влияния в республике 
остался созданный в 1997 г. Российско-Таджикский (Славянский) 
университет в Душанбе (с 2007 г. в его состав включена также сред-
няя школа с русским языком обучения). В 2009 г. в таджикской сто-
лице открылся филиал МГУ им. Ломоносова66. Кроме того, в рос-
сийских вузах обучалось более 4,5 тыс. таджикских студентов, из 
них 1400 — на бюджетной основе (данные на 2008 г.).

В течение рассматриваемого периода правительственной комис-
сией по делам соотечественников за рубежом и правительством Мо-
сквы учебным заведениям Таджикистана было передано значитель-
ное количество учебно-методической и художественной литературы 
(за 2006—2007 гг. — более 250 тыс. экземпляров)67.

Однако ряд мероприятий, направленных на интенсификацию 
российского культурного влияния, закончился провалом, обнажив 
пороки российской системы контроля над расходованием средств. 
Особое разочарование в среде местных «русофилов» вызвало факти-
ческое бездействие двух торжественно открытых в сентябре 2008 г. 
«Русских центров»68.

Одним из основных препятствий на пути распространения рос-
сийского культурного влияния в Таджикистане стал низкий между-
народный престиж российского образования. Представители выс-
шего слоя таджикской элиты предпочитают оплачивать обучение 
своих детей в турецких лицеях, а затем отправлять их в рейтинговые 
университеты Великобритании и США. В условиях фактического 
наследования многих административных должностей это в обозри-
мом будущем чревато приходом к власти поколения антироссийски 
настроенных и не знающих русского языка людей69.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. А. Андреев, В. А. Шорохов498

Другая проблема заключается в последовательной политике 
«возвращения к корням», проводимой Э. Ш. Рахмоновым с марта 
2008 г. В ее рамках произошли удаление из таджикских фамилий 
славянского окончания (например, сам президент стал именоваться 
Рахмон), замена ряда «русских» слов на персидские, запрет на про-
ведение «дня знаний» и «последнего звонка», перенос новогодних 
каникул на период Навруза и, наконец, принятие жесткого закона 
о государственном языке70. Всерьез обсуждается вопрос о возвраще-
нии к арабской графике, использовавшейся в стране до 1928 г. Про-
изошла активизация сотрудничества в культурной сфере с Ираном.

Попытки дерусификации столкнулись с сопротивлением зна-
чительной части таджикского общества. Например, ряд государ-
ственных структур республики (в частности, главное управление 
геологии) саботировали введение таджикского в качестве языка до-
кументации. А на большей части Горно-Бадахшанской автономной 
области и сегодня использование государственного языка вызывает 
настороженность и неприязнь местного населения.

Несмотря на это противодействие, очевидным остается стремле-
ние руководства РТ понизить официальный статус русского языка, 
который, согласно статье 2 конституции страны, признан «языком 
межнационального общения»71.

Таким образом, отношения РФ и РТ на протяжении последнего 
десятилетия развивались на фоне различного восприятия всех клю-
чевых измерений двусторонних контактов, что привело к значитель-
ному понижению уровня двусторонних отношений.

В политической сфере основным препятствием для сохранения 
союзнических отношений стал «прагматический поворот» россий-
ского руководства, не принявшего во внимание крайнюю экономи-
ческую слабость Таджикистана и появление в Центральной Азии 
новых акторов, способных принять на себя функции опеки. Произо-
шло недооцененное Москвой увеличение внешнеполитической ак-
тивности «авторитарного режима умеренного типа»72. В новых усло-
виях прямым следствием попытки России «получить по счетам» 
стало охлаждение двусторонних отношений.

Видение РФ и Таджикистаном перспектив двустороннего эконо-
мического взаимодействия также существенно различались. Основ-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Политика России в Таджикистане 499

ной сферой приложения российского капитала стали энергетика 
и добыча полезных ископаемых. Наиболее перспективными про-
ектами считались строительство Сангутдинской и Рогунской ГЭС, 
а также добыча таджикского урана при участии «Росатома». Однако 
если руководство России видело в этих инвестициях средство даль-
нейшего укрепления своих позиций в РТ, то Э. Ш. Рахмонов пытал-
ся сделать гидроэнергетические проекты инструментом достижения 
независимости Таджикистана и рычагом влияния на энергетические 
системы Узбекистана и Туркмении. Поэтому, столкнувшись с неже-
ланием РФ занять однозначно протаджикскую позицию, Душанбе 
стал искать других инвесторов для добычи своих ископаемых и раз-
вития инфраструктуры.

Одним из факторов, предопределивших особенности взаимного 
восприятия, стала трудовая миграция. Попытки России использо-
вать этот вопрос для политического давления не только выявили от-
носительную устойчивость режима Э. Ш. Рахмонова, но и самым 
негативным образом повлияли на имидж нашей страны в регионе.

Относительно неудачными следует признать и действия, направ-
ленные на модернизацию военного присутствия РФ в Таджикистане.

Развитие двусторонних отношений в сфере культуры остается, 
пожалуй, единственным примером относительно бесконфликтного 
взаимодействия. Однако успехи в этом направлении в значительной 
мере нивелируются рядом громких скандалов (например, связанных 
с бездействием «Русских центров») и недостаточным финансирова-
нием.

Подводя итог, приходится констатировать, что отсутствие долго-
срочной региональной стратегии и преследование конъюнктурных 
интересов привели к существенному уменьшению влияния России 
в Республике Таджикистан в течение первого десятилетия XXI в. 
Деловая и политическая элита центральноазиатского государства 
в полной мере (хотя и вынужденно) восприняла идеи «прагматиче-
ского поворота» в российско-таджикских отношениях, постепенно 
диверсифицируя свои контакты с Китаем, Ираном, ЕС и странами 
Северной Америки. У широких слоев населения под влиянием арха-
изации общественных институтов, реисламизации и негативного ин-
формационного фона трудовой миграции заметны перемены в пред-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. А. Андреев, В. А. Шорохов500

ставлениях об общем культурно-историческом опыте народов РФ 
и РТ. Носителями последнего остаются в основном представители 
старших поколений технической и гуманитарной интеллигенции не-
многих крупных городских центров, а также жители Горного Бадах-
шана, в чьем сознании ностальгия по советскому прошлому прочно 
связана не только с воспоминаниями о статусе ГБАО в СССР, но и с 
оппозиционностью по отношению к режиму Э. Рахмона. И если ме-
сто России на ментальной карте большинства граждан Таджикистана 
все еще значительно, то связано это скорее не с привлекательностью 
образа нашей страны, а с тем, что за последний век был накоплен 
колоссальный опыт этнокультурного взаимодействия народов двух 
стран.

Примечания
1 Исследование основано на данных опросов, проведенных в Республике 

Таджикистан в июле — августе 2011 г. в рамках Центральноазиатской экс-
педиции МАЭ РАН.

2 Тишков В. А., Степанов В. В. Измерение конфликта: методика и резуль-
таты этноконфессионального мониторинга сети EAWARN в 2003 г. (М., 
2004), с. 3.

3 Всероссийский (до 1991 г. Всесоюзный) центр изучения общественного 
мнения.

4 http://bd.fom.ru/report/map/dd063924 (дата обращения 03.10.2012).
5 http://www.levada.ru/05-06-2001/obshchestvennoe-mnenie-v-mae-2001-

goda (дата обращения 02.09.2012).
6 http://www.levada.ru/14-09-2001/press-vypusk-26 (дата обращения 

07.10.2012).
7 Подробнее см.: Кошлаков Г. В., Тураева М. О., Майтдинова Г. М. Эко-

номические интересы России в Таджикистане: риски и возможности (Ду-
шанбе, 2009), с. 49—93.

8 Бободжанов Н. Становление и развитие социалистической государ-
ственности в Таджикистане. Правоведение I (М., 1975), с. 32—40.

9 Подробнее см.: Олимов М. А. Об этнополитической и конфессиональ-
ной ситуации в Таджикистане и вероятности межэтнических конфликтов. 
Восток II (М.а, 1994), с. 79—88.

10 Регионы Республики Таджикистан (Душанбе, 2010), с. 12.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Политика России в Таджикистане 501

11 Русскоязычное население Таджикистана, насчитывавшее в 1989 г. 
490 тыс. человек, после февральских погромов 1990 г. в Душанбе стало 
поспешно уезжать в РСФСР. Уже к концу 1993 г. эмигрировали 300 тыс. че-
ловек, а к 2000 г. «русские» составляли лишь 0,4 % населения республики 
(Исламов Ф. С. Тенденции демографического развития Республики Таджи-
кистан (Душанбе, 2005), с. 146—154). Как и в других бывших советских 
республиках, они не играли самостоятельной роли в становлении новой 
таджикской государственности.

12 Информация из личной беседы с профессором, заведующим кафедрой 
экономики и менеджмента Таджикско-российского славянского универси-
тета Г. В. Кошлаковым (18.07.2011).

13 Из личной беседы с д. филол. н. Акбаром Турсоном, директором Инсти-
тута языка, литературы, востоковедения и письменного наследия Академии 
наук Таджикистана.

14 Информация из личной беседы с муллой Тохиром (Довлатовым) в одной 
из мечетей Душанбе (19.07.2011).

15 Информация из личных бесед с сотрудниками главного управления гео-
логии при правительстве РТ (14.07.2011).

16 Из личной беседы с садовником при Свято-Никольском Соборе Хали-
мом Давлатовичем Шариповым (18.07.2011).

17 Информация из личной беседы с профессором, заведующим кафедрой 
экономики и менеджмента Таджикско-Российского Славянского универси-
тета Г. В. Кошлаковым (18.07.2011).

18 Общее соглашение об установлении мира и национального согласия 
в Таджикистане, Москва, 27 июня 1997 года. http://daccess-dds-ny.un.org/
doc/UNDOC/GEN/N97/183/33/PDF/N9718333.pdf?OpenElement (дата обра-
щения: 13.08.2011).

19 Мещеряков К. Е. Внешняя политика России в Центральной Азии 
в 1991—2009 гг.: особенности и проблемы (СПб., 2010), с. 120—121.

20 Дронов В. А. Взаимоотношения между Таджикистаном и Узбекиста-
ном. http://www.ia-centr.ru/archive/public_detailsa0f1.html?id=1022 (дата об-
ращения: 22.01.2011).

21 Таджикское общественное мнение по этим вопросам сформировалось 
еще в советское время, однако его радикализация произошла в начале 1990-х 
годов (см.: Масов Р. История топорного разделения (Душанбе, 1991).

22 Из личной беседы с садовником при Свято-Никольском Соборе Хали-
мом Давлатовичем Шариповым (18.07.2012).

23 Информация из личных бесед с сотрудниками главного управления гео-
логии при правительстве РТ (14.07.2011).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. А. Андреев, В. А. Шорохов502

24 Информация из личной беседы с Доро Дустовым, журналистом Тад-
жикской ССР, в настоящее время пенсионером (17.07.2011).

25 Из личной беседы с главой отдела международных связей партии Ис-
ламского возрождения Таджикистана (ПИВТ) А. Давлатовым (08.08.2011).

26 Гуломов С. Все Душанбинские мечети будут снабжены камерами на-
блюдения. KLOOP Новости Таджикистана. http://ru.kloop.tj/2012/08/24/
vse-dushanbinskie-mecheti-budut-osnashhenyi-kamerami-videonablyudeniya 
(дата обращения 10.10.2012).

27 Информация из личной беседы с муллой Тохиром (Довлатовым) в одной 
из мечетей Душанбе (19.07.2011).

28 Из беседы с настоятелем Свято-Никольского храма г. Душанбе отцом 
Сергием (в миру Сергей Клименко).

29 Там же.
30 Мещеряков. Указ. соч., с. 142—143.
31 Соглашение между правительством РФ и правительством РТ о порядке 

предоставления Российской Федерацией Республике Таджикистан полиго-
нов для проведения боевых стрельб воинскими частями и подразделениями 
войск противовоздушной обороны Республики Таджикистан (заключено 
в Москве 19.06.2000). http://www.bestpravo.ru/fed2000/data04/tex17642.htm 
(дата обращения: 20.05.2011).

32 Соглашение между Правительством РФ и Правительством РТ об 
урегулировании задолженности Республики Таджикистан перед Россий-
ской Федерацией по государственным кредитам (заключено в Москве 
09.12.2002). http://bestpravo.ru/fed2002/data01/tex11445.htm (дата обраще-
ния: 20.07.2011).

33 Мещеряков. Указ. соч., с. 134—145.
34 Международные отношения в Центральной Азии: события и докумен-

ты (М., 2011), с. 318—322.
35 Так, однозначно отрицательную позицию в отношении сохранения 

российского военного присутствия заняла весьма влиятельная партия Ис-
ламского возрождения Таджикистана (ПИВТ) (из личной беседы с главой 
отдела международных связей ПИВТ А. Давлатовым (08.08.2011).

36 Информация из личной беседы с Доро Дустовым, журналистом Тад-
жикской ССР, в настоящее время пенсионером (17.07.2011).

37 Информация из личной беседы с муллой Тохиром (Довлатовым) в одной 
из мечетей Душанбе (19.07.2011).

38 Информация из личной беседы с Коджамухаммадом Умаровым, заве-
дующим департаментом макроэкономики, Института экономики при Ми-
нистерстве экономики и финансов РТ (19.07.2011).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Политика России в Таджикистане 503

39 Информация из личных бесед с сотрудниками главного управления гео-
логии при правительстве РТ (14.07.2011).

40 Информация из личной беседы с Сафаром Абдулло, к. филол. н., веду-
щим научным сотрудником Института востоковедения МОН Республики 
Казахстан (5.08.2011).

41 Из личной беседы с главой отдела международных связей ПИВТ А. Дав-
латовым (08.08.2011).

42 Кошлаков, Тураева, Майтдинова. Указ. соч., с. 109. Годом совершенного 
упадка российского экономического присутствия в РТ стал 2004, когда объ-
ем прямых инвестиций составил всего 385,9 тыс. дол. (cм.: Там же).

43 Подробнее см.: Мещеряков. Указ. соч., с. 196—201.
44 Информация из личных бесед с сотрудниками главного управления гео-

логии при правительстве РТ (14.07.2011).
45 Международные отношения в Центральной Азии… с. 259.
46 Кошлаков, Тураева, Майтдинова. Указ. соч., с. 155—168.
47 Информация получена в ходе беседы с представителем крупного сель-

скохозяйственного бизнеса РТ Х. Курбановым (03.08.2011).
48 «Визит В. В. Путина в Таджикистан» // Дипломатический вестник. май 

2003 года. http://www.mid.ru/bdomp/dip_vest.nsf/99b2ddc4f717c733c325673
70042ee43/6463780728d4f7e3c3256d49002129f0!OpenDocument (дата обра-
щения: 20.05.2011).

49 Подробная информация о ходе работ публикуется на специальном сай-
те представительства ЗАО «Зарубежнефтегаз» в РТ. http://www.tj.zargaz.ru.

50 «Газпром нефть» учредила предприятия в Таджикистане и Казахста-
не. http://www.gazprom-neft.ru/press-center/news/1658/?sphrase_id=16735 
(дата обращения: 20.05.2011).

51 Из беседы с главой макроэкономического департамента Центра экономи-
ческих исследований Республики Таджикистан Х. Умаровым (15.07.2011).

52 О компании. Сангтудинская ГЭС-1. http://www.sangtuda.com/about/ 
(дата обращения: 20.07.2011).

53 Кошлаков, Тураева, Майтдинова. Указ. соч., с. 126.
54 Мещеряков. Указ. соч., с. 147.
55 Своеобразную историографию этой политической дискуссии можно 

проанализировать, используя материалы информационного портала rogun.
info.

56 Мещеряков. Указ. соч., с. 150—151.
57 Совместная пресс-конференция по итогам российско-узбекистанских 

переговоров. http://news.kremlin.ru/transcripts/2927 (дата обращения: 
20.06.2011).

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



А. А. Андреев, В. А. Шорохов504

58 Кошлаков, Тураева, Майтдинова. Указ. соч., с. 121—126.
59 Сотрудничество РТ с США. http://www.mfa.tj/index.

php?node=article&id=256 (дата обращения: 20.06.2011); Файгенбаум Э. Шан-
хайская организация сотрудничества и будущее Центральной Азии. Россия 
в глобальной политике VI (2007). http://www.globalaffairs.ru/number/n_9965 
(дата обращения: 20.06.2011).

60 Звягельская И. Д. Становление государств Центральной Азии: поли-
тические процессы (М., 2009), с. 127—129.

61 Там же.
62 Соглашение между Правительством РФ и Правительством РТ о переда-

че в собственность Российской Федерации оптико-электронного узла «Ну-
рек» системы контроля космического пространства и порядке его функцио-
нирования от 16 октября 2004 г. Бюллетень международных договоров IV 
(М., 2007), с. 42—47.

63 Трансформация миграционных процессов на постсоветском простран-
стве (М., 2009), с. 347.

64 PDF-версия документа хранится на сайте ФМС: http://www.fms.gov.ru/
law/860/details/37050/ (дата обращения: 21.05.2011).

65 Постановление о порядке выдачи разрешительных документов для 
осуществления иностранными гражданами временной трудовой деятель-
ности в Российской Федерации. http://www.fms.gov.ru/law/862/details/37083/ 
(дата обращения: 23.05.2011).

66 Кошлаков, Тураева, Майтдинова. Указ. соч., с. 315—316.
67 О российско-таджикском сотрудничестве в области образования, нау-

ки, культуры, спорта, туризма (справочная информация). http://www.mid.
ru/bdomp/ns-rsng.nsf/6bc38aceada6e44b432569e700419ef5/daac0cd6874233c
3c3257456001f7b64!OpenDocument (дата обращения: 23.05.2011).

68 Кошлаков, Тураева, Майтдинова. Указ. соч., с. 317—318.
69 Информация из личной беседы с профессором, заведующим кафедрой 

экономики и менеджмента Таджикско-российского славянского универси-
тета Г. В. Кошлаковым (18.07.2011).

70 Мещеряков. Указ. соч., с. 152—153; Закон республики Таджикистан 
о государственном языке Республики Таджикистан (Душанбе, 2009).

71 Конституция Республики Таджикистан. http://www.prezident.tj/rus/
konstitutsiya.htm (дата обращения: 24.05.2011).

72 Звягельская. Указ. соч., с. 66.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Сведения об авТораХ

аверьянов юрий анатольевич, кандидат исторических наук, доцент, 
Российско-турецкий учебно-научный центр РГГУ, старший научный со-
трудник, Институт востоковедения РАН. Сфера научных интересов: исто-
рия турецкого суфизма, история среднеазиатского суфизма.

алексеев антон кириллович, кандидат исторических наук, доцент, ве-
дущий научный сотрудник Центра азиатских и африканских исследований 
Национального исследовательского университета Высшая школа экономи-
ки (Санкт-Петербург). Сфера научных интересов: исламоведение, история, 
источниковедение, экономика и политические процессы в Иране, странах 
Центральной Азии и Кавказа.

андреев артем алексеевич, кандидат исторических наук, младший 
научный сотрудник Государственного Эрмитажа, доцент факультета Меж-
дународных отношений Санкт-Петербургского института внешнеэконо-
мических связей, экономики и права, научный сотрудник исторического 
факультета СПбГУ. Сфера научных интересов: история России в XVIII в., 
Петр Великий, история народов Средней Азии и Кавказа, история постсо-
ветских стран Центральной Азии, этнография Средней Азии.

башарин Павел викторович, кандидат философских наук, доцент, 
кафедра современного Востока факультета истории, политологии и права 
РГГУ, руководитель Центра иранистики РГГУ. Сфера научных интересов: 
история суфизма, история раннего шиизма, мусульманская демонология, 
сравнительно-историческое языкознание.

васильцов константин Сергеевич, кандидат исторических наук, на-
учный сотрудник отдела Центральной Азии МАЭ (Кунсткамеры) РАН. 
Сфера научных интересов: традиционная культура народов Центральной 
Азии, религиозные верования и религиозная культура горцев Западного Па-
мира, исмаилизм, мусульманская философия и мусульманский мистицизм, 
персоязычная рукописная традиция в Центральной Азии.

дмитриев Сергей васильевич, кандидат исторических наук, старший 
научный сотрудник Российского этнографического музея. Автор большого 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Сведения об авторах506

количества научных работ по традиционной культуре тюрко-монгольских 
народов, истории формирования фондов Российского этнографического 
музея.

емельяненко Татьяна григорьевна, доктор исторических наук, ве-
дущий научный сотрудник отдела этнографии народов Средней Азии, Ка-
захстана и Кавказа Российского этнографического музея. Сфера научных 
интересов: традиционная культура народов Средней Азии.

кубель елена леонидовна, старший научный сотрудник отдела этно-
графии народов Средней Азии, Казахстана и Кавказа Российского этно-
графического музея. Ранее специализировалась по таджикской тематике, с 
начала 2010-х годов областью основных научных интересов стала традици-
онная и современная культура каракалпаков.

Прищепова валерия александровна, кандидат исторических наук, 
старший научный сотрудник отдела Центральной Азии МАЭ (Кунсткаме-
ры) РАН. Сфера научных интересов: этнография и история народов Сред-
ней Азии и Казахстана, история коллекций отдела.

рахимов рахмат рахимович , доктор исторических наук, главный на-
учный сотрудник отдела Центральной Азии МАЭ (Кунсткамеры) РАН, спе-
циалист по этнографии ираноязычного населения Средней Азии.

Соболев владислав георгиевич, кандидат исторических наук, доцент 
кафедры международных отношений на постсоветском пространстве фа-
культета международных отношений СПбГУ. Сфера научных интересов: 
российский ориентализм, ислам в истории России, национализмы Средней 
Азии и Кавказа, современный ислам, европейско-мусульманское взаимо-
действие, русские в Средней Азии и на Кавказе.

Старостина ольга викторовна, кандидат исторических наук, ведущий 
научный сотрудник отдела этнографии народов Средней Азии, Казахстана 
и Кавказа Российского этнографического музея. Сфера научных интересов: 
традиционный костюм таджиков, этнография детства, обряды жизненного 
цикла и традиционные семейные обычаи и обряды, типология и классифи-
кация памятников материальной культуры народов Средней Азии и Казах-
стана.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Сведения об авторах 507

Терлецкий николай Сергеевич, младший научный сотрудник отдела 
Центральной Азии МАЭ (Кунсткамеры) РАН. Сфера научных интересов: 
особенности регионального ислама в Центральной Азии, мусульманская 
практика паломничества, почитание объектов природы у оседлого населе-
ния региона.

Турсон акбар, чл.-корр. АН Республики Таджикистан, директор Ин-
ститута языка, литературы, востоковедения и письменного наследия.

федоров виктор михайлович, сотрудник отдела живой природы 
музея-заповедника «Коломенское», автор серии статей по охоте с ловчими 
птицами, имеет значительный опыт практической соколиной охоты.

Худоназаров давлат, кинематографист, общественный деятель и исто-
рик, автор многих исторических документальных фильмов и статей по 
истории Таджикистана, народный артист Таджикской ССР (1989), лауреат 
Государственной премии Таджикской ССР им. Рудаки (1972). В 1990 г. — 
председатель Союза кинематографистов СССР, после 1991 г. — председа-
тель Конфедерации Союзов кинематографистов.

шорохов владимир андреевич, ассистент кафедры исторического 
регионоведения исторического факультета СПбГУ. Сфера научных инте-
ресов: новейшая история Центральной Азии, международные отношения, 
история Восточной Европы.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



укаЗаТели

1. указатель имен собственных, названий династий

Абашин С.Н. 102, 103, 107, 284
‘Абд ар-Рахман-хан 149
‘Абд ас-Самад 165
Абдалахад 236
Абдул Меджид 70
Абдулло 404 
Абдурахман 156
Абрамов К.А. 69, 70
Абу ‘Али Захир 162
Абу Бакр 218, 219
Абу Бакр ас-Сиддик 217, 235
Абу Бакр Каффал 162
Абу Бакр Мухаммад б. Исхак б. Махмашаз 

164
Абу Мансур Хафд 169
Абу Муслим 46 
Абу Нуайм (ал-Фадл б. Дукайн ал-Мула’и 

Абу Ну‘айм) 219, 235
Абу Раух Лутф Аллах (Джамал ад-Дин Абу 

Раух Лутф Аллах) 161
Абу Тахир 163, 165 
Абу-л-‘Ала’ Са‘ид б. Мухаммад 164 
Авиценна см. Абу Али ибн Сина 
Ага-хан 204
Ага-хан IV 480 
Адам 31, 159, 209, 406
Аджзи Сиддикходжи 47
Адлер Б. 305
Азиз-хан 153, 156
Аид (Гадес) 224
Айни Садриддин 15, 50, 240, 246, 249, 278
Айтматов Ч. 59
Акимбетов Ш. 71, 72
Акимова-Малова Н.П. 304
Акрамов Н.М. 64 
Аламбардари Вали (Бузургвори Хазрати 

Хоча Аламбардори Вали) 234
Александер Е.И. 304
Александр I 65
Александр Македонский (Великий) (Искан-

дар) 32, 70, 198, 208
‘Али (‘Али б. Аби Талиб) 83, 171, 194, 196, 

197, 207, 208, 218, 222, 230, 266
‘Али б. Асад 198

Али-Мардан 439, 471 
Али-хан Маджмали 269, 270
Али Шереффеддин 438 
Алиева Р.Р 64
Алимхан 62, 236 
‘Алим 167
Альком 134
Аминов П.А. 69, 70
Амир Бурхан 179
Амир Калан Ваши 179
Амир Кулал (Саид Амири Кулол) 178–180, 

182, 405 
Амир Хамза 179
Амир Хурд 177
Анархирсис 25
Анас б. Малик (Абу Хамза Анас б. Малик) 

219, 235
Анбар-ана 168
ал-Анвар (Касим ал-Анвар) 186 
Анвари 18
Андаки (Хасан Андаки) 166, 167
Андреев М. С. 52, 83, 440, 469
Ансари (‘Абд Аллах Ансари) 162
Ануширван 232
Аполлон 224
Арандаренко Г.А. 69 
Арапов Д.Ю. 64 
Ардашир Хоршидиан 229
ал-Арзанги (Мухаммад б. Низам ал-

Хваразми ал-Арзанги) 177
Артюхов 65
Асири Тошходжа 47
‘Аттар (‘Ала’ ад-Дин ‘Аттар) 183, 184 
‘Аттар (Йусуф ‘Аттар) 184 
‘Аттар (Фарид ад-Дин ‘Аттар) 205, 261, 262, 

265, 273, 275, 276
‘Аттар (Хасан ‘Аттар) 183, 184 
Аулийа’ Кабир 175, 176 
‘Ауфи 164
Афродита 32
Афшар И. 172
Ахемениды 31, 34, 57
Ахмад б. Харб 159
Ахмад б. Хидруйа 159

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели 509

Ахрар (‘Убайд Аллах Ахрар) 186
Ахриман 226
Ахура 19

Баба Арслан 167, 168
Баба Камал Джанди 169
Баба Мубарак Бухари 179 
Баба ‘Умар Йумги 199
Баба Фарадж 169
Бабур 208, 342, 438
ал-Багдади (Джунайд ал-Багдади) 202
ал-Багдади (Маджд ад-Дин ал-Багдади) 169, 

187 
Бадахшани (Саййид Сухраб-и Вали Бадах-

шани) 199, 201
Бадр-ата 168
ал-Байхаки (Абу Бакр Ахмад б. ‘Али ал-

Хасан ал-Му’аддиб ал-Байхаки) 164
Байхаки (Абу Бакр Ахмад б. ал-Хусайн б. 

‘Али Байхаки) 219, 235
Байхаки Абуфазл 22, 62
Байхаки (‘Али б. Зайд Байхаки) 208
ал-Байхаки (Захир ад-Дин Абу-л-Хасан ‘Али 

ал-Байхаки) 228
ал-Бакир (Мухаммад ал-Бакир, Мухаммед 

Багир) 196, 204, 207
Бакиргани (Сулайман Бакиргани (Хаким-

ата)) 168
ал-Бакуви (‘Абд ар-Рашид б. Салих б. Нури 

ал-Бакуви) 228
ал-Балхи (Мухаммад б. ал-Фадл ал-Балхи) 

159 
ал-Балхи (Шакик ал-Балхи) 158
Балхи Шахид 24 
Баракаи (‘Абд Аллах Бараки (Барраки)) 166
Бартольд В.В. 10, 12, 18, 28, 33, 40, 52, 62, 

103, 312, 313
Барщевский И.Ф. 302
Барщевский Л.С. 124, 127, 128, 140, 301
Бату 173
Бахарзи (Абу-л-Мафахир Йахйа Бахарзи) 

173 
Бахарзи (Бурхан ад-Дин Ахмад б. Сайф ад-

Дин Бахарзи) 173
Бахарзи (Джалал ад-Дин Мухаммад б. Сайф 

ад-Дин Бахарзи) 173 
Бахарзи (Мазхар ад-Дин Мутаххар б. Сайф 

ад-Дин Бахарзи) 173
Бахарзи (Сайф ад-Дин Бахарзи) 169, 

172–174, 176

Баха’ ад-Дин ‘Умар 184 
Бахтин 34
Бача-и Сакко 60
Беверинг Г. 165
Бедил 262, 265, 273, 275
Бекович-Черкасский А. 284
Бендерский Н.А. 82
Бертельс Е.Э. 10, 52, 262 
Бендриков К. Е. 251, 255, 271
Берке 173
Беруни (Абурайхан Беруни) 22, 23, 27
Бетгер Е.К. 66
Бехбуди 49
Биби Зумрад 216
Биби Мохру 217
Биби Навро 217, 220, 232
Биби-Савр 211–216, 219–221, 232, 235
Биби Савро 217, 220, 221, 232
Биби Хавво 217
Биддольф 92
ал-Бидлиси (‘Аммар б. Йасир ал-Бидлиси) 

169
ал-Бистами (Абу Йазид (Байазид) ал-

Бистами) 161, 163 
Бишр ал-Хафи («Босой») 158
Бишр б. Йасин (Абу-л-Касим Бишр Йасин) 

162, 165
Бларамберг 67
Бобринская М.Д. 120
Бобринской (Бобринский) А. А. 83, 119–121, 

124–127, 129, 132, 135–137, 197, 202, 
203, 439, 460, 471

Бобринской А. 119 
Бобринской В. 119
Богданов А.П. 78, 120, 121
Богословский 67
Богоутдинов А. М. 252, 254
Богоявленская И. В. 137, 144
Богоявленский Н. В. 83, 111, 119, 120–121, 

124–127, 130–134, 136–137, 142, 460
Бозор Собир 35
Бойс М. 228
Бокиев О.Б. 64 
Борнс А. 355
Брагинский И.С. 15, 52
Бу-Алий-Синай Кашмирский 71
Буданцев С.Ф. 100, 113
Будрин 65, 66
Буиды 28, 33

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели510

Булгари (Хасан Булгари) 176 
Бурдон-Уйфальви Мария 73
Бурдуков Н.Ф. 415
Буссенар Л. 99
Бутенев К.Ф. 67, 68
Бухараи (Ни‘мат Аллах Бухараи (Хазрати 

шайх Неъматуллохи Бухорои)) 212
ал-Бухари (Мухаммад б. Ас‘ад ал-Бухари) 

175
Быстренин В.И. 310 
Бэр 68

Валицкий 75
Ванновский С.П. 81, 152
ал-Варрак (Абу-л-Хусайн ал-Варрак) 159
Вейбке В. 262 
Великие Моголы 438
Верещагин В.В. 100, 107, 108, 293, 294, 295
Веселовский Н.И. 309, 310, 311, 312
Вилькинс А.И. 76–78 
Вилькинс И.И. 76, 77
Вирский М.М. 78, 79
Вишневский 74
Вольховский В.Д. 65
Воронец Н.С. 313, 316
Воситзаде (Бобо Маджнун Воситзаде) 217 
Вревский А.Б. 64, 150, 152
Вуд 134
Вюстенфельд Ф. 238
Вяткин В.Л. 307

Гавриил (архангел) 406
Гагарины 119 
Газнави (Махмуд Газнави) 164, 193 
Газневиды 39, 41, 44, 62, 193, 490, 492
Галилей 24
Гарднер 415
Гаспринский 49
Гафуров Б.Г. 21, 22, 60, 275
Гафферберг Э. Г. 306
Гегель 6, 57, 58, 67
Гельмерсен Г.П 68
Герберт Т. 230
Герострат 236
Гиждувани (‘Абд ал-Халик Гидждувани) 

166, 167, 174–176, 180, 182 
Гильзен К.К. 298, 299
Гинзбург В. В. 137, 145
Гинита-Пилсудский А.Ю 404, 426, 427

де Гирс Н. К. 152
Гоголь Н.В. 6
Голицыны 119
Гольбек А.К. 306
Голявинский 84
Гончаров И.А. 101 
Горбачев 8, 485
Гордон 92, 439
Горшунова О. В. 211
Горячкин Г.Н. 125
Готье Р. 314, 316
Гоштасп 225, 226, 237 
Гофер 237 
Гребенкин А.Д. 69, 70, 366
Григорьев В.В. 104
Громбчевский Б. Л. 152
Гуриды 33, 44
Гумилев Л.Н. 437
Гундобин П.И. 288
Гургани (Абу-л-Хасан Ахмад б. Хасан Гур-

гани) 198, 208

Давлятбеков Н. 64
Дакики 18, 225
Данилов 288
Дарий 27, 198, 208
Девонаи Багоуддин 405, 406
Дементьев Г.П. 450
Демизон П.И. 352
Дехлави Амир Хусрав 24, 32 
Джа‘фар Садик 207
Джабраил 406
Джайш Ахмад 173
Джами Абдуррахман (‘Абд ар-Рахман 

Джами) 27, 32, 168, 173, 176, 181, 182, 
186, 212 

Дженкинсон А. 342
Джилани (‘Абд ал-Кадир Джилани) 202
ал-Джувайни (Абу Мухаммад ал-Джувайни) 

162

ал-Джувайни (Абу-л-Ма‘али ‘Абд ал-Малик 
ал-Джувайни) 162

ал-Джунайд 171
Ди Уис Д. 167, 178
Диггарани (Маулана ‘Ариф Диггарани) 179, 

180 
Дильдарбек 77
Дониш Ахмад 47, 48, 49, 248, 265
Друм 134

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели 511

Дубовицкий В.В. 64
Дудин С.М. 289, 304, 310–313, 346, 361, 404, 

411, 412, 421–423, 426, 428, 431, 456, 
458–460, 464

Дурраниды 43
Дуст-и Дада (Абу Са‘ид) 165

Екатерина Вторая 119
Елисеев А.В. 99
Ельцин 56, 485
Ерасов Б.С. 98
Ершов Н.Н. 366, 404
Ефремов Ф. 343, 363

Жаколио Л. 99, 100
Жандапил (Ахмад-и Джам Жандапил) 165 
Жуковский В.А. 313

Завьялов В.В. 64
Зайд б. Аркам 219
Зайн ал-‘Абидин (‘Али Зайн ал-‘Абидин) 

196, 207 
Залеман К. Г. 135, 302
Занги-ата 168
Заратустра (см. Зердешт)
Зарубин И.И. 191, 194, 283, 313–316, 458, 

460, 463 
Зердешт (Зардушт, Зороастр, Заратустра) 46, 

225, 226, 228, 229, 237 
Зефир 236
Зиновьев А. 9
Зограф Н. Ю. 121, 124
Зороастр (см. Зердешт)
Зубов Н.Н. 75, 76 
Зряхов Н 98
Зулкарнайн (см. также Александр Македон-

ский) 5, 32, 198

Ибн Амид 34
Ибн ‘Араби 172, 184
Ибн ан-Надим 192 
Ибн Бакуйа 162, 164
Ибн Батута 173
Ибн Бухари 166
Ибн Са‘д (Абу ‘Абд Аллах Мухаммад б. 

Са‘д) 219, 235
Ибн Сина (Абу ‘Али ибн Сина (Авиценна)) 

15, 23, 27, 47, 59, 163, 193, 222 
Ибн Хазм 164

Ибрахим б. Адхам 158
Иванов 78
Иванов А.И. 307
Иванов В.А. 98
Иванов Вс.В. 100, 115
Иванов Д.Л. 82, 135, 440
Иеромузо В.М. 313
Измаилджанов Якуб 127, 129, 142
Илгар Боши 406
Илйас ‘Ишки 185
Ильминский Н.И. 103
Имам Мухаммад-шахи Ради ад-Дин 203 
Имам Хади 204
Ионов М.Е. 124, 146, 147, 150–153
Иса-Богуз 107
Исаак-Хаджа 124
Искандаров Б.И. 147
Искандер-Ууль-Карнейр 70
Исма‘ил-ата 168
ал-Исфара’ини (‘Абд ар-Рахман ал-

Исфара’ини) 172
ал-Исфахани (Хамза б. ал-Хасан ал-

Исфахани) 225 
Исхак-ата 168
Исхан-Хан 156
Иши Нили 165

Йамасп (Джамасп) 225, 237
Йанал-текин (Инал-текин) 228
Йасави (Ахмад Йасави) 167, 168, 175
Йахйа ал-Джалла’ 159

Казанджиков 106
Казанский К.К. 64
Казан-султан 180 
ал-Казвини (Закариййа’ б. Мухаммад б. 

Махмуд ал-Казвини) 227, 228
ал-Казвини (Хамд Аллах Мустауфи ал-

Казвини) 225
ал-Казим (Муса ал-Казим) 205 
ал-Калабази (Мухаммад ал-Калабази) 161
Калонтаров Я. И. 211 
Кальтер Й. 404, 426
Камал-шайх 168
Каразин Н. Н. 75, 76, 100, 107, 112
ал-Карани (Ваис ал-Карани) 221
Караханиды 39, 40, 41, 193, 429
Каримов И.А. 56, 485, 486, 490, 493
Кармат (Карматуйа) 206

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели512

ал-Кархи (Ма‘руф ал-Кархи) 171 
ал-Карши (Мухаммад ‘Абд ал-Кадир ал-

Карши) 173
ал-Касри (Исма‘ил ал-Касри) 169
ал-Кассаб (Абу-л-‘Аббас ал-Кассаб) 162
Ката-Бек 306
Кауфман фон К.П. 69, 74, 77- 80, 289, 294, 

295
Кашифи (Хусайн Ва‘из Кашифи) 166
Кипарис 224, 237
Киплинг Р. 99, 100
Кирмани (Хаджу-йи Кирмани) 173 
Кислова М.А. 125
Кисляков Н.А. 64, 147, 248, 440, 449, 451
Киштасб (тоже что и Гоштасп) 227, 238 
Кляшторный С.Г. 11
Козловский В. 295
Конолли А. 146
Константин Николаевич (великий князь) 78
Коргун В.Г. 147
Коржинская О.М. 405
Корольков Н.Н. 78
Корш Ф. Е. 126
Косиненко Н.И. 111
Костенко А.Ф. 73
Косяков П.Е. 74, 288
Крестовский В.В. 379
Крюкова В.Ю. 231
ал-Кубра (Абу-л-Джаннаб Ахмад б. ‘Умар 

Наджм ад-Дин ал-Кубра) 168–172, 187 
Кузнецов 415
Кулабади (Абу Бакр Исхак Кулабади) 166
Кун А.Л. 70, 71, 91, 240, 252, 256, 259, 289
Куропаткин А. Н. 148 
Куруш 27
Кусам-шайх 180
Кутб ад-Дин Мухаммад 228
Кухистани (Абу Исхак Кухистани) 205
ал-Кушайри (‘Абд ал-Карим ал-Кушайри) 

162

Кушакевич А.А. 73
Кучак 209
Кылыч (Бурхан ад-Дин Кылыч) 185
Кюнерт Г. 435, 437, 441, 443–446, 448, 449, 

451, 453, 457, 460, 467, 470, 471

Лавренев Б.А. 100
Лапин Б.М., 100
Левада Ю. 479

Лейли 262
Леман А. 67, 68
Лемерсье 72
Ленин 51
Леонов Л.М. 100, 115
Лермонтов 101 
Лерх П.И. 285
Лигачев 485
Липский В. И. 64, 111, 112, 122, 127–129, 142
Литвинский Б.А. 52
Логофет Д. Н. 248
Лопухины 119 
Лоран 72
Лоти П. 99
Луговской В.А. 100, 115
Лукиан 233 
Лунин Б.В. 306
Лункевич 75
Лутфи 276
Лыкошин Н. С. 251
Львовы 119 
Лютче Я.Я. 303
Люшкевич Ф. Д. 296, 298, 366, 369
Ляпунов 75

Мавлана Йа‘куб 203
Мавлана Шах-и дин Хасан б. Мавлана Сай-

йид ‘Али 203
Маев Н. А. 69, 74–76
Мазаб-Шо 439
Мазохири Али 33
Майер Ф. 162
Майхани (Фадл Аллах б. Аби-л-Хайр Ахмад 

Абу Са‘ид Майхани) 161–165
ал-Макки (Абу Мусаба ал-Макки) 219 
Максимов А.Н 113
Малик Джахан-шах 199 
Маллицкий Н.Г. 84
Мамадил Киргизов 440 
Манери (Ахмад Йахйа Манери) 174 
Мангыты 15
Манжини Л. 140
Марабини-Цеггелер Б. 120 
Марко Поло 198
Марков Е.Л. 108
Маркс 25
Ма‘руф-и Балхи 192
Маслова О.В. 64
Масловский С.Д. 83

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели 513

Масов Р.М. 64, 97
Махдум-и ‘Азам 185
Махсум Нусратулло 61
Машхади (‘Абд Аллах Барзишабади Маш-

хади) 172
Медведев Д.А. 494
Меджнун 262
Мейендорф Е.К. 65, 66
Миддендорф А.Ф. 12, 35, 79, 80, 81, 297
Микеланджело 24
Миклуха-Маклай 299
Миллер А.А. 427
Миллер В.Ф. 126
Милютин Д.А. 294
Минг 413
Мирза Рахим 236 
Мирза Салимбек 219, 236
Мирза Хан 203
Мирза-Улугбек 312 
Мирзосироджи Хаким 47, 49
Мирмахмад 419
Мир-Одил 246
Мирфозил (Хваджа Мир Фазил) 217, 222
ал-Мисри (Рузбихан ал-Ваззан ал-Мисри) 

169

Моторин А.В. 296 
Му‘авия 207
Мугира б. Шуба (Абу ‘Абд Аллах Мугира б. 

Шу‘ба) 219, 235
Музаффар-хан 15, 70, 236
Музаффаршох 440 
Му‘ин ал-Фукара’ 173
ал-Мукаффа (‘Абдаллах б. ал-Мукаффа) 193
Мулла Садра 170
Мунаввар (Мухаммад б. Нур ад-Дин Мунав-

вар) 161
Мург-и Самандар 35
ал-Мустансир Биллах 198, 208
ал-Мутаваккил (Абу-л-Фадл Джа‘фар б. 

Мухаммад Мутаваккил) 226–228, 238
Муфаддал (Абу-л-Бака‘ Муфаддал) 165 
Мухаммад (пророк) 194, 198, 202, 207, 208, 

211, 218, 219, 230, 234, 266
Мухаммад Кази 185 
Мухаммад Парса 181, 183, 184, 185
Мухаммад Садик 265
Муханов А. 207
Мухиддинов 61
Мухиддинов Абдукадыр 16

Мушан-Али 107
Мушкетов И.В. 64, 71, 73, 75, 76
Мышенков Д.К. 69
Мясников В. С. 146

Набиев Р.Н. 483
Наврухов Т.С. 64
Нава’и (‘Алишир Нава’и, Алишер Навои) 

186, 262, 275, 276
Накшбанд (Баха’ ад-Дин Мухаммад б. 

Бурхан ад-Дин Мухаммад ал-Бухари 
Накшбанд) 168, 174, 177, 179–184

ан-Насафи (Мухаммад б. Ахмад ан-Насафи) 
192

ан-Нахшаби (Абу Тураб ан-Нахшаби) 158, 
159

Нишапури (Мухаммад б. Сурх Нишапури) 
208

Нурбахш (Мухаммад б. Мухаммад Нур-

бахш) 172
Надар 140
Надирхан 60
Назаров Ф. 343
Наливкин В. 103, 104, 253, 255, 266, 272, 

274, 366, 388
Наливкина М. 366, 388
Насафи 193
Насибянц Г.А. 305
Насир-и Хусрав 193, 197–199, 204–206 
Насрулла-хан 15, 254
Негри А.Ф. 65, 66, 67
Некрасов А.Д. 120, 121, 125, 130, 132
Нерон 17 
Нехорошев Н. 289
Низам ал-Мулк 192
Низами Ганджави 23, 24, 32, 262
Низар 204
Никифоров 67
Николай Константинович (великий князь) 

74, 75, 297
Николай II 153
Нисевин П.А 72
Ницше 46

Обидов И. 255, 271
Овидий 224, 233
Окладников А.П. 21, 23 
Октай (имя) 438
Ольденбург С. Ф. 287, 302, 313

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели514

Ордэ Н. 302
Орлов Г. 119
Остроумов Н.П. 64, 103, 250, 251–253, 261, 

263, 265, 269, 270, 272, 273
Осипов Н. 140
Ошанин В.Ф. 69

Павлов П. 460 
Павленко П.А., 100, 115
Павел I 148
Павлов П.П. 127
Падерин 92
Павловский Е.Н. 310, 311
Пан 236
Пандер Х.Г. 65
Паустовский К.Г., 100
Пельц В.Д. 306, 307
Перру В. 80
Пети де ла Круа 438
Петр I 148
Петри Е. 296
Петров 67
Петцольд А. 73
Печаткин М.В. 310
Пещерева Е.М. 297, 403–405, 410, 433
Пиотровский Б.Б. 21, 23 
Пирумшоев М.Х. 64, 147
Пирумшоев Х. 64
Писарчик А.К. 211, 366, 403, 419
Платов М.И. 148
Плутон 224
Повало-Швейковский 153
Покрышкин П. Н. 310 
Полонский Я.П. 101 
Попов А.Н. 64
Постников А. В. 147
Пугаченкова Г.А. 415
Пульцам 75
Путин В.В. 492, 496
Путята 82
Пфандер П. 444
Пьянков И.В. 10

Ради ад-Дин ‘Али Лала 169
Радлов В.В. 13, 14, 103–105, 303, 304, 

311–313
Раевский А.Д. 310 
ар-Рази (Наджм ад-Дин Дайа ар-Рази) 

169–171, 184

Разыграева А.К. 404 
Рамитани (Ибрахим б. ‘Али ‘Азизан Рамита-

ни) 168, 177 
Расовский Д. А. 120
Расулов Саид 407
Рахимбаев 60
Рахимов М. К. 403, 422, 423
Рахимов Р. Р. 211, 214, 217, 277, 480
Рахматова З.Ю. 64
Рахмонов Ш. 64
Рахмонов Э.Ш. 485–488, 490, 491, 493, 495, 

496, 498, 499, 500
Рачинский И.И. 305
Регель И.-А.Э. 74, 135, 287, 288, 301, 302
Рейснер Л.М. 100
Рейтблат А. И. 98 
Ренан Э. 11
Рерберги 144
Решетов А.М. 120
Ривгари (‘Ариф Ривгари) 175, 176
Розвадовский В. 422
Розен В.В. 303
Романов 485
Романов К.А. 310
Романовский Д.И. 64
Ромберг Б.Ф. 313
Ростовцев Н. Я 75, 76
Рудаки (Абулхасан Рудаки) 23, 27, 47, 59, 60, 

192, 217, 265
Рукн ад-Дин ‘Ала’ ад-Даула 172 
Руми (Джалал ад-Дин Руми) 27, 205
Руссов Ф.К. 285, 287
Рустамбаев Абдусаид 115

Саади 262, 265, 269, 270
ас-Са‘алиби (Абу Мансур ‘Абд ал-Малик 

ас-Са‘алиби) 192, 226
Сабатье 72
ас-Сабуни (Исма‘ил ас-Сабуни) 162
Савельев П.С. 64
Саврасов А.К. 72
Садр-ата 168
Садр-и Зия 47
Саид-Басман 106
Саййид Алави 199
Саййид Йусуф ‘Али Шах 203 
Саййид Шахзада Мухаммад 201
Саййид-ата 168
Сайко Э.В. 403

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели 515

Сайкс П. 232
Самандар 5
Самани (Наср б. Ахмад Самани) 192
Саманиды 18, 22, 26–28, 31–34, 39, 58, 192, 

193, 415, 429
Самарканди (Ахмад б. Джалал ад-Дин Са-

марканди) 186 
Самарканди (Бадр ад-Дин Самарканди) 174 
Самиев А.М. 64
Саммаси (Мухаммад Баба Саммаси) 178, 179
Сана’и 205
Санников Г.А. 115
ас-Сарахси (Абу-л-Фадл Мухаммад б. Хасан 

ас-Сарахси) 162 
ас-Сарахси (Лукман ас-Сарахси) 162 
Сарбадары 46
Сасаниды 34
Сатторов Ф. 497
Сауд бин Бадр 441, 468
Сафавиды 27, 44
Саффариды 26, 33
Сахиб ибн Аббод 34 
Северцов Н.А. 106
Севрюгин И.И. 79
Сельджукиды 193, 197, 438
Семенов А.А. 23, 52, 83, 119, 126, 129, 131, 

136, 137, 263, 272

Семенов П.П. 79, 80
Семенов-Тян-Шанский П. П. 288
Сенар Э. 314
Сергий (отец Сергий) 487
Серебренников А.Г. 151
Сиддик (Ахмад Сиддик) 176 
Сиджистани (Абу Йа‘куб Сиджистани) 209
Сильван 237
Симаков Г.Н. 436, 457, 461
Симаков Н.Е. 75, 76 
ас-Симнани (‘Ала’ ад-Даула ас-Симнани) 

170, 171, 182, 184
ас-Симнани (Рукн ад-Дин ас-Симнани) 177 
Синицын Л. 288
Сисери 72
Скасси А.И. 69
Скерский А.Г. 151, 152, 153
Скобелев М.Д. 148
Скосырев П.Г. 114
Смирнов Е.Т. 441
Смирнов С.М. 80, 81, 296, 297, 298, 299
Снесарев А.Е. 83, 84, 148

Снесарев Г.П. 221 
Соковнина С. 119
Соколовский В.Н. 75
Соломон 309
Соркуктани-бики 173
Сорокин Н.В. 75, 76
Сталин 13, 14, 21, 60, 61
Старцев 69 
Старчевский А.В. 109, 110
Стасов В. В. 132, 302
Стоичка 92
Столетов Н.Г. 297
ас-Сулами (Абу ‘Абд ар-Рахман ас-Сулами) 

162 

Султан-Ваис 221
ас-Суфи (Абу-л-Ма‘али Сайф ад-Дин Бахар-

зи Са‘ид б. Мутаххар б. Са‘ид б. ‘Али 
ас-Суфи) 172 

Сухарева О. А. 366, 374, 376, 392
ас-Сухраварди (Шихаб ад-Дин ‘Умар ас-

Сухраварди) 167, 170

Табари 62
Тагеев Б. Л. (Рустам-бек) 147, 151, 155
Талалай М. 120
Тамерлан (Тимур) 9, 184, 438
Тамизи (Махди Тамизи) 236
Тарсуси (Абу ‘Али Тарсуси) 162 
Тафаев 65
Тахир б. ‘Абд Аллах (Тахир б. ‘Абд Аллах 

Зу’л-Йаминайн) 227, 238
Тахириды 26, 33
Телеф 224
Темурмалик 46
Тимофеев 65
Тимур см. Тамерлан
Тимуриды 44, 181, 186, 429
ат-Тирмизи (Абу ‘Абд Аллах Мухаммад б. 

‘Али Мухаммад ал-Хаким ат-Тирмизи) 
159–161

Тихонов Н.С. 100, 113–115
Тогрул-бек 438
Тойнби А. 58
Толмачев 305
Толстов С.П. 21 
Толстой Л.Н. 23, 101 
Троицкая А.Л. 289, 296–298, 300, 315, 316
Троттер 92
Туманович О. Б. 148

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели516

Туси (Насир ад-Дин Туси) 205

Узбек-хан 169
Узун-Хасан-ата 168
Уйфальви К. Е. 73
Уллу-гай 112
Улугбек 179
Умняков И.И. 313
Унгерн фон А. 119
‘Унсури 193
Уор Махамед 306
Уралов Н. 106
Устинов 485
Ухтомский Э.Э. 297, 298, 300, 301
ал-Ушнухи (Тадж ад-Дин Махмуд б. Хаддад 

ал-Ушнухи) 172

Фагнави (Махмуд Анджир Фагнави) 
175–177

ал-Фармади (Абу ‘Али ал-Фармади (Фарма-

зи)) 165 
Фаррер К. 99, 100 
Фат-Али-Шо 439
Фатима бинт Мухаммад 207, 208
Фатимиды 192
Фатх ‘Али-шах Каджар 204 
Фахретдинова Д.А. 
Федченко А.П. 69, 72, 91, 112
Федченко Б.А. 73, 134
Федченко О.А. 70, 72, 73, 92, 121
Феникс 35
Феофраст (Теофраст) 223
Фидда (Маулана Сайф ад-Дин Фидда) 177 
Фирдоуси 18, 27, 34, 225
Фирсов Н.Н 125
Фитрат Абдурауф 47–49
Фихте 37, 67
Фрай Р. 10, 38
Фудайл б. ‘Ийад 158
Фузули 262, 275

Хабаш Амид 173 
Хавафи (Фасих Хавафи) 172, 173
Хаггард Р. 99, 100
ал-Хаддад (Абу Хафс ал-Хаддад) 158
Хваджа Ахрар 168, 179, 185
Хваджа Гариб 176
Хаджа Мухаммад Халих 203
Хваджа Санджан 172

Хваджа-йи бузург 179
Хадим-шайх 168
Хайдар-хан 66
Хайтун Д.Е. 64 
Хаит 323
Хайям Омар 6, 22, 23, 55
Халил-ата 180
Халифе-Вафа 71
Халифе-Сафа 71
Халфин Н. А. 147 
ал-Хамадани (Абу Йа‘куб Йусуф ал-

Хамадани) 165–167, 174 
Хамадани (‘Айн ал-Кузат Хамадани) 163, 

165
Хамадани Саййидали 23
Хамдан ибн ал-Аш‘ас 206 
Хамдун ал-Кассар 158
Хамуйа (Са‘д ад-Дин Хамуйа) 169
Ханыков Н.В. 67, 68
ал-Хваразми (Мухаммад ал-Хваразми) 178
ал-Харакани (Абу-л-Хасан ал-Харакани) 

163, 187
Харузин Н. Н. 126
Хасан 194, 202, 207, 208
Хасан ‘Али Шах (Ага-хан I) 204, 209
Хасан-и Саббах 204, 204 
Хатим ал-Асамм 158
Хвафи (Зайн ад-Дин Хвафи (Хафи)) 186 
Хафиз (Хафиз-и Ширази) 31, 257, 261, 262, 

265, 273, 275
Хацревин З. 100
Хидри (Абу ‘Абд Аллах Хидри) 162
Хизр 174
ал-Хири (Абу ‘Усман ал-Хири) 158
Хованские 119 
Ходжаев Файзулла 48, 50, 63
Холмухаммад (Холмамад / Холмахмад) Ашу-

рали 215, 216
Хопкирк П. 147
Хорошхин А. П. 69, 251
Худаяр-хан 15
Худоназаров Д.Н. 120, 138
Хулагу 169
Хурмузд 19
Хусайн (Хусейн) (сын Али) 194, 202, 207, 

208, 230
ал-Хутталани (Исхак ал-Хутталани) 172
Хушхал-Хана Хаттак 439, 448–450

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели 517

Циолковский 65

Чагатай 438
Чагры-бек 438
Чалпанов 67
Чархи (Йа‘куб Чархи) 183, 184, 186, 234
Чвырь Л.А. 367
Черкасов А. 190, 195
Черняев М.Г. 81
Чингиз-хан 9, 301, 438
Чистяков 310
Чусти (Лутф Аллах Чусти) 186

Шайбаниды 27, 44
Шакури М. 63
Шакуров 408
Шариати Али 19
Шарип-бай 107
Шах Исам ад-Дин 202
Шах Камбар-и Афтаб 202 
Шах Кашан 202
Шах Мадани 199
Шах Маланг 202
Шах Хамуш (Мир Хасан Шах Хамуш) 202, 

203
Шах-и мардан см. (‘Али)
Шах-и Накшбанд (см. Накшбанд) 
Шахрух 184
Шаши (Хисам ад-Дин Шаши) 179
Шварц 74
Шеллинг 67
Шереметевы 119 

Шереметева С. 119
Шибаев Ю.И. 64
Ширази (ал-Му‘аййад фи’д-Дин Ширази) 

197 

Широкова З.А. 366, 368
Шихаб ад-Дин 179
Шишов А.П. 12, 41, 46
Шотемур 61
Шохуморов А. 147
Шпилько Г.А 309
Шринагар 149
Штернберг Л.Я. 289, 313, 314
Шубинский П.П. 106
Шукуров М.Р. 64

Щенников К. В. 306 
Щербина-Крамаренко Н.Н. 307–310
Щусев А. В. 310

Эверсман Э.А 65, 66
Эдельштейн Я.С. 305

Юденич Н. Н. 152, 153
Юль Г. 92 
Юнкер 299
Юнусов Хайрулла 110

Яворский И.Л. 140
Яковлев П.Л. 65, 67
Янус 32
Янгхазбенд Ф. 150
Яршатер Я. 10, 28

2. указатель географических и топографических названий

Абаркух 231
Агба 129
‘Аданикубан 162
Азербайджан 126
Азиатская Россия 304
Азия 98, 107, 146, 437, 438, 455, 456, 462, 

491
Ак-Байтал 123
Акбатал 151
Ак-босога 122, 124
Ак-джар 122 
Ак-курган 168
Ак-су (Ях-су) 82, 157
Ак-таш 151, 152

Алай 82
Алайская долина 151
Алайский хребет 410
Аламут 199, 204–206
Александрия 169
Алтын-таг 442
Америка 408, 484
Амударья 13, 60, 65, 74–76, 82, 112, 121, 

443, 492 
Амул 162
Анатолия 171
Англия 48, 59, 157
Андак 166
Андеманым 123

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели518

Андижан 285, 308, 353, 438
Аравия 195, 216, 234
Арганкун 133 
Арк 311
Артуч 122
Артемиды Эфесской храм236
Астана-ата 185
Атур борзен-мехр 225
Аулие-Ата 285 
Афганистан 13, 25, 38, 40, 43, 60, 75, 83, 126, 

149, 152, 156, 157, 194, 198, 435–437, 
439, 442–454, 456, 458, 460, 461, 463, 
465–472, 482, 486, 488, 489

Афон 99
Афрасиаб 310, 419, 429
Афродиты храм 233 
Африка 408, 437, 462
Ахба-рабат 82

Бабатаг 442
Багдад 158, 165, 166, 172, 202, 227
Бадахшан 74, 149, 153, 154, 190, 191, 193, 

195, 197–200, 202–205, 207–209, 410, 
443, 483, 495

Бадахшанское ханство 156 
Бадурт 81
Байкара (Гиндукуш) 123
Байсунтау 75
Бактрия 386
Баласагун 22
Баласиан 208 
Балх 36, 159, 197, 204
Бальджуан (Бальджуван) 287, 288, 306, 482
Бамиан 166
Бардара 81
Бартанг 81, 134, 152, 315, 316, 458, 463 
Бар-таш 123
Баршоу 135
Басид 81
Басра 159
Бахарз 172
Бахауддин 411, 415, 430 
Бахрейн 206
Башхван 165
Беик 157
Белуджистан 449
Берлин 66, 404
Биби-ханым 310, 311
Бистам 163

Ближний Восток 125, 170, 197, 408, 410
Бобрики 120
Бозай Гумбез 123
Болезак 82
Большой Памир 491 
Больцано 120
Бор-тепе 123
Британская империя 146
Булюн-куль 123
Буст 226, 227, 228
Бухара 12, 14–16, 23, 36, 41, 43, 47–49, 59, 

61, 63–68, 73, 74, 110, 126, 130, 134, 140, 
157, 158, 

161, 165–167, 172–178, 180–183, 186, 190, 
192, 246, 248, 271, 276, 283, 285, 302, 
310, 311, 313, 316, 320, 322, 323, 330, 
331, 333, 334, 336, 338, 339, 342, 343, 
345, 347–349, 351–360, 363, 376, 379, 
383, 388, 390, 392, 393, 404, 411, 412, 
414–418, 438, 482, 485

Бухарско-Самаркандский оазис 346 
Бухарский оазис 167, 168, 176, 178, 180, 185, 

342, 367, 369, 376, 379, 380, 382, 383, 395
Бухарский эмират (ханство) 15, 45, 64, 65, 

66, 67, 68, 69, 73, 109, 112, 115, 148, 153, 
303, 313, 322, 359

Бухарская Народная Республика 41

Вабкент (Вабкан) 175–177
Вам-Кала 196
Вандж (Ванч) 129, 130, 133
Варазруд 18, 23, 25–28, 34, 35, 38, 40, 44, 62
Варданза (Вардонзе, Вардане) 342, 351, 411, 

415
Варзи-канда 122
Варшава 140, 141
Вахан 77, 110, 134, 136, 149, 157, 193–196, 

202, 208, 439, 451, 469, 471
Вахан-Дарья 439
Ваханское ханство 156
Вахдат 211
Вахдатский район 213
Вахш 75
Вахшская долина 129
Вахшский каскад 492
Великий Шелковый Путь 26
Великобритания 45, 148, 149, 150, 497
Византия 35, 98
Волга 11

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели 519

Восток 335, 359, 420, 448
Восточная Азия 154
Восточная Бухара 288, 306, 355 
Восточный Памир 149, 150, 151, 469
Восточный Туркестан 194, 410
Вранг 194
Врангдарйа 194 

Газ-Куль 134
Гар Савр 218, 219
Гарм 70, 82, 440
Гармский района 487
Геок-тепе 76
Герат 36, 163, 165, 172, 181, 184–186
Германия 26, 59
Гидждуван 174, 351, 353, 355, 403
Гильгит 149, 208
Гиндукуш 29, 150, 157
Гиндукушские проходы 151
Гиссар 74, 82, 83, 306, 338, 344, 442, 481
Гиссаро-Алайская горная система 212
Гиссарская долина 129, 359 
Гиссарская экспедиция 74
Гиссарский район 481 
Гиссарский хребет 67, 71, 74, 75, 140, 142, 

212

Голодная степь 308 
Горная Бухара 458, 459, 463
Горно-Бадахшанская автономная область 

481, 483, 498, 500
Горный Бадахшан 190 
Горный Таджикистан 327, 329, 339, 344, 

349, 361
Греция 25
Гулабад 166
Гульча 122, 124
Гунт 134, 152, 165, 191, 196
Гур-эмир 310, 311, 312
Гусар (Колхозчиен) 481
Гургандж (Ургенч) 169
Гурумды 123
Гур 165

Дабусия 342
Дайламан 204
Дальний Восток 100, 314
Дамган 163
Дарайи Туркийа 203
Дараут-курган 82

Дарваз 74, 81, 82, 126, 131, 132, 157, 198, 
208, 288, 323, 324, 329, 336, 343–345, 
350, 351, 440, 468–470, 482, 483

Дарвазская долина 37
Дарг 231
Дарх 84
Дашт-и Кипчак 18, 45
Дашт-и Хазар 18
Денау 306, 338
Дербент 74, 75, 126
Дехи-Гуломон 129 
Джабал Савр 218 
Джамак (кишлак) 440
Джа‘фариййа 238
Джизак 320, 326, 333, 336
Джиликуль 443
Джондор 351
Джорф 133
Джурма 209
Дизфул 169
Душанбе 306, 338, 349, 372, 440, 481, 484, 

486–488, 490, 491, 494, 497, 499
Душанбеча 216, 221
Душанбинская область 368

Евразия 11, 222
Европа 11, 29, 49, 58, 67, 78, 100, 116, 132, 

437, 462
Европейский Союз (ЕС) 499
Егид 323
Египет 49, 99, 168
Енисей 11

Железные Ворота 74, 75

Зайн-абад 231
Закавказье 420
Замр 195
Зангибар 195
Зандане 342
Западная Азия 25, 38
Западный Памир 147, 149, 152, 153, 191, 195, 

199, 202, 336
Западный Туркестан 289, 308
Западный Шохамбары 492
Зарафшанские горы 126
Захбурсы 82
Захедан 232
Зеравшан 67, 68, 70, 102, 307, 320, 333, 334, 

347, 482, 489

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели520

Зеравшанская долина 40, 105, 345, 347, 366, 
375, 380 

Зеравшанский ледник 71
Зеравшанский (Заравшанский) округ 69, 78, 

289, 290
Золотая Орда 302
Зонг 195, 196
Зоркуль (Виктория) 123, 134
Зыгар 323

Иерусалим 99
Ионова перевал (Худынгут)
Индия 27, 38, 44, 58, 62, 71, 77, 100, 148, 150, 

172, 174, 203, 204, 262, 326, 343, 408, 
439, 444, 450, 452, 464, 465

Ирак 158, 238, 408
Иран 13, 23, 25–28, 35, 38–40, 48, 163, 170, 

199, 202, 205, 224, 229–233, 409, 410, 
411, 420, 450, 480, 489, 491, 494, 497, 
498, 499

Искандеркуль 67, 70, 110, 129, 307, 443, 444
Искендкент 342
Иски-Ташкент 305
Иссык-Куль 442
Истаравшан 217
Истаравшанский район 217
Исфаган 202
Истахаб 168
Исфайрам 82
Исфара 241, 406
Италия 119, 120
Ишкашим 134
Ишкошимский пост 148, 154 
Иштион 133 

Йамчун 195
Йасы 167
Йезд 231
Йеттишахар 148
Йумган 198, 199

Ка‘ба (Кааба) 164, 268
Кабадиан 129
Кабул 203, 480
Каврак (кишлак) 440, 451
Кавказ 9, 11, 101, 455
Казалинск 76, 285, 290 
Казахстан 287, 294, 313, 435, 444
Кайин 163

Казыды 135
Каир 197, 204
Кала Вамар 78
Калаи-Хумб 82, 129, 323, 336 
Калабад (Калабаз) 161 
Кала-йи Ках-каха 194
Калай-Рохарв 133 
Калай-Лоджурк 133 
Калай-Пяндж 439
Калаи-лаби-об 440
Каланшикак 82 
Калькутта 134
Камар 122
Камчирак 82
Кандагар 442
Канибадам 404
Капланкуль 122 
Каразак 491
Каракорум 92 
Каракуль 123, 124, 151
Кара-су 123
Каратаг 129, 345–348, 350, 359, 360, 403
Кара-Тау 442
Каратегин 74, 82, 83, 126, 131, 208, 323, 324, 

336, 338, 343, 345, 348, 440, 451, 456, 
468, 469, 470, 482, 483

Кара-тюбе 72
Карфея 224
Карши 74, 75, 326, 329–332, 348, 350, 

353–355
Каспийское море 284
Каср-и ‘арифан 181, 182
Каср-и хиндуван (Кушк-и хиндуван) 179, 

181

Каттакурган 127, 290, 351
Катта-Лангар 185
Кафиркала 195 
Кафирниган 212, 445
Ках-каха 195, 207
Кашгар 22, 148, 316, 442
Кашкадарья 185 
Кашм 238
Кашмар 225–228, 237
Кашмир 71, 83, 171
Кеос 224
Кербела 207
Киевская губерния 140
Кизылкуль 124
Кизыл-курган 122 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели 521

Кеврон 133 
Киргизская степь 14
Кирман 173
Китаб 108, 322, 331, 348, 350, 353, 354, 355
Китай 45, 58, 151, 152, 223, 236, 343, 410, 

415, 437, 444, 460, 480, 486, 490, 491, 
494, 497, 499

Книд 233
Когистан 72
Кожойдаг 442
Коканд (Кокан) 15, 76, 79, 122, 285, 344, 351, 

353, 357
Кокандское владение 151
Кокандское ханство 15, 45, 68, 92, 148, 482
Кок-белес 123
Кок-куль 123
Коммунизма пик 51
Копенгаген 84
Копет-Даг 443
Костакоз 320
Крым 108, 455
Кохистан 442–445, 469
Кугитангтау 75
Кудара 151
Кули 141
Кульджа 74, 288, 301
Кульджинский край 288
Куль-и-калон 122
Куляб 23, 76, 82, 129, 306, 321, 323, 336, 338, 

346, 482, 494
Кундуз (Хунза) 150
Кулябская область 339
Кульма 491
Кулянка-тугай 122, 124
Куня-Ургенч 169, 177
Курган-Тюбе 445
Кур-теке 123
Кух-и Баланд 151
Кухистан 203, 204
Куштанг 442
Кштут 71
Кштутское бекство 71
Кызыл-кум 76
Кыстакоз 258, 262, 269

Лагман 443, 444, 446, 453, 468, 471
Ладак 442
Лангарский пост 148, 154
Лахса (ал-Ахса’) 206

Ленинабад 241, 253, 262
Ленинград 133
Лолазор 491
Лошанским мост 231 
Лянгар 84
Ляпинка 120

Маварруд 163
Мавераннахр 158, 161, 167, 168, 172, 174, 

181, 233

Магиандарья 71
Магиано-Фарабское бекство 71
Мазарки 123
Мазах-ходжа 131
Мазендаран 197
Майхан (Михан, Михна) 162–165
Макшеватские пещеры 124
Макшеват 122
Малатья 174
Малая Азия 174, 460
Малибаш 67
Малый Юлдус 442 
Маргелан (Маргилан) 122, 285, 308, 351, 

353, 357
Маргуш (см. Мерв)
Маркансу 491
ал-Масджид ал-Харам 218
Матча 248
Матчинская волость 83 
Матчинское бекство 71
Мах-и май 198
Машали 123
Медина 218
Мекка 159, 164, 202, 218, 268
Мерв (Марв, Маргуш) 26, 36, 158, 162, 163, 

165, 166, 181, 288, 309, 357
Мервский оазис 342
Месопотамия 420
Мехри-Борзин 226
Мешхед 237
Москва 21, 60, 77, 78, 119, 120, 125, 127, 133, 

485, 488, 492, 495, 497, 498
Московское государство 343
Муминабадский район 216, 217, 220 
Мултан 446
Мура 129
Мургаб (Памирский пост) 123, 151
Мургабский оазис 15 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели522

Нагорная Бухара 305, 315, 316, 464
Намадгут 194, 196
Наманган 308, 353, 392
Нангархар 468 
Нил 125
Ниса 165
Нишапур (Нишабур, Нисабур) 22, 36, 159, 

162, 163, 165, 172, 181, 225, 227
Нур 185
Нура-Тау 442
Нурата 219, 320, 329–331, 334, 336, 347–351, 

374, 379, 392
Нурек 338
Нуристан 443, 445

Оби Гарм 129
Оби-Хингоу 82 
Объединенные Арабские Эмираты 467
Октепа 422
Оренбург 67, 76
Орошорская волость 111
Ош 82, 122, 124, 285, 308, 309

Пакистан 408, 439, 446, 452, 464, 465, 489
Палестина 99
Памиан 122
Памир (река) 123
Памир 54, 64, 72, 73, 77, 81–84, 92, 112, 

119–121, 124, 127, 130, 133–137, 
146–154, 156, 

157, 190, 191, 199, 202, 205, 207, 309, 
313–316, 335, 442–445, 482, 483, 491

Памирское нагорье 436, 440, 443
Париж 33, 66, 92, 140
Пархар 443
Пата-Гиссар 129
Патру 234
Пекин 491 
Пенджикент 122, 129, 241, 253, 258, 262, 

376, 403, 406, 407, 416, 481, 482
Пенджикентский район 69
Передняя Азия 154 
Персеполис 27
Персидский залив 125
Персия 21, 125, 208, 343
Петербург (Санкт-Петербург) 66, 74, 92, 110, 

129, 150, 288, 293, 312, 481
Пети 122
Петра Великого хребет 306

Петро-Александровск 75, 76
Пешавар 445, 470
Пир-е сарв 231
Пир-е Чахар Дерахт 231
Повонзки 141
Припамирье 309, 314, 324, 335, 343, 344, 

346, 347, 349, 361
Пскент 285 
Птур 439
Пуштунистан 454, 489
Пяндж 75, 111, 129, 133, 134, 152, 157, 196, 

203, 246, 344, 439, 443

Рамитан 177, 178
Ранг-куль 123, 134, 151
Ренган 492
Ривгар 176
Риштан 403–406, 408, 410, 412, 418, 422, 

424, 426, 428, 429 
Рога 133 
Рогунская ГЭС 492, 493, 494, 499
Рометан 351
Российская империя 65, 76, 79, 97, 102, 103, 

146, 153, 156, 283, 363
Российская Федерация 480, 485, 486
Россия 9, 11, 26, 45, 48, 49, 59, 64, 67–69, 97, 

100, 105, 108, 116, 132, 133, 147, 149, 
150, 152, 154, 157, 248, 289, 301, 309, 
344, 345, 352, 355, 360, 409, 415, 437, 
468, 480–482, 484, 486–500

Ростов-Ярославский 302
Рошанский округ 78
Рошанское ханство 156 
Ругунд 217
Русь 342, 455
Рушан 81, 82,134, 149, 152, 157, 208, 315, 

344, 440
Рыбинск 288
Рязань 120

Савристон (Савристан) 217, 218, 219, 220, 
221, 222, 232

Сайраб 248
Самарканд 14, 23, 36, 43, 47, 49, 61, 63, 67, 

68, 70, 72, 74, 75, 78, 82, 91, 108, 114, 
115, 127, 128, 129, 140, 141, 165, 179, 
185, 186, 192, 232, 241, 246, 254, 255, 
271, 283–285, 288, 290, 294, 295, 298, 
300, 301, 303–313, 316, 320, 326, 327, 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели 523

330, 331, 333–335, 338, 342, 345, 346, 
348–351, 353–355, 357, 360, 361, 376, 
379, 383, 388, 390, 392, 403–407, 410, 
411, 416, 419–422, 426, 438, 459, 485

Самаркандская область 127, 140, 367, 370, 
376, 382, 386, 395, 416

Самаркандский оазис 379
Самарра 228, 238
Саммас 178
Сангистан 122
Сангтудинская ГЭС 492, 499
Сангун 232
Сарахс 162, 165, 181
Сарвада 67
Сарв-е Абаркух 231
Сарв-и Джахан 204
Сарв-е Чам (Сарв-и Чам) 231
Саргазон 492
Сарез 309
Сарикамыш 492
Саррафан 176 
Сархад 439
Сары-Горум 123
Сарыджуй 82
Сарыколь 77
Сарыкольский хребет 151, 152
Сарыкуль 157
Сары-таш (Хатын-арш) 122, 124
Саудовская Аравия 467
Сват 208
Свято-Николаевский собор 487
Северная Америка 499
Седльце 141
Серима 444
Сефидруд 231
Сиаб 82
Сибирь 73, 79
Сикашим (Ишкашим) 193 
Симбирск 68
Симиганч (кишлак) 211, 213, 215, 221
Симиганч (река) 211, 220
Симнан 177, 181
Синдиф 153
Синьцзян 355, 482
Сирия 408
Систан 231, 232
Ситарга 129
Сиузи 119, 138
Советский Союз см. СССР

Согд 26
Согдийская область 217
Соктари 249, 250
Сочи 141
Спитамен 46
Средиземноморье 223, 236
Средний Восток 236, 408, 410
Средняя Азия 10, 12–18, 21, 23, 26, 32, 40, 

42, 45, 48, 49, 51, 60, 61, 64, 65, 68–70, 
73, 77, 80, 81, 84, 97, 98, 101–106, 
110–116, 121, 126, 128, 132, 133, 138, 
171, 172, 182, 185, 186, 193, 240, 241, 
243- 245, 251, 254, 255, 271, 272, 
273, 282–287, 289, 294–297, 301–303, 
305, 309, 313, 316, 320, 326, 339, 342, 
343, 346, 348, 351, 352, 362, 363, 367, 
371, 381, 389, 405, 406, 408, 410, 411, 
414, 420, 422, 428, 430, 435, 437, 438, 
442–444, 447, 448, 451–455, 458, 459, 
464, 465, 467, 468

СССР (Советский Союз) 13, 18, 39, 51, 53, 
97, 100, 112, 441, 443, 479, 480, 482, 483, 
484, 500

Стамбул 99
Старый Свет 154 
Степной край 73
Сулейман-тау (Гора Сулеймана) 309
Сурхаб (Сурхоб) 82, 129
Сурхандарья 75, 76
Сурхондарьинская область 61
Сухари 178
Сучан 191
США 236, 480, 488, 490, 494, 497
Сырдарьинская область 285, 289, 291
Сырдарья 65, 67

Табриз 169
Тавильдара 133 
Тагарма 77 
Таджикистан (Республика Таджикистан) 23, 

25, 39, 42, 56, 61, 64, 81, 147, 154, 184, 
213, 216, 217, 233, 234, 282, 283, 285, 
287, 321, 322, 346, 376, 389, 410, 435, 
437, 441–450, 453, 457, 458, 463, 465, 
467–472, 480–500

Таджикская ССР 115, 116, 241, 482
Тальбар 129, 131
Тальвар 133
Тахт-и Сулейман (Престол Сулеймана) 309 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели524

Ташкент 14, 82, 107, 108, 114, 137, 140, 141, 
168, 251, 253, 275, 285, 290, 295, 308, 
351, 353, 355, 380, 403, 490

Ташкентский край 104
Тегеран 229
Термез 75, 76, 159, 161
Тескей 442
Тибет 83
Тигровая Балка 445
Тиля Кари 312
Тим 207
Тимуридская империя 438 
Тироль 119, 120, 138
Тифлис 101
Тульская губерния 120
Туркестан (афганский) 442–444, 452–454, 

468, 470–472
Туркестан (город) 168
Туркестан 40, 64, 73, 74, 97, 100, 102, 105, 

107, 109, 110, 113, 114, 124, 140, 167, 
255, 288, 289, 293, 294, 301

Туркестанский край 64, 73, 74, 79, 92, 103, 
289, 404, 436

Туркестанский хребет 71
Туркестанское генерал-губернаторство 68, 

69, 151
Туркмения 25, 115, 355, 493, 499
Турон (Туран) 17, 40 
Турфан 442
Турция 17, 48, 49, 105, 171, 230, 480
Туршиз 225
Тус 36, 228
Тын 196
Тянь-Шань 442, 443, 482

Узбекистан (Республика Узбекистан) 22, 43, 
61 154, 403, 439, 485, 486, 490, 492, 493, 
494, 499

Узбекская ССР 485
Узбель (уз-Бель) 151, 491
Узген 308
Узгенд 185
Умарак 323
Ура-Тюбе 15, 122, 217, 241, 249, 250, 253, 

254, 255, 258, 262, 269, 290, 344, 347, 
350, 351, 403, 404, 405, 406

Ургут 72, 320, 347, 348, 349, 350, 351, 353, 
382, 383

Уч-тепе 124

Файзабад 209
Фальгар 70, 471 
Фальгарское бекство 71
Фан (Фон) 67, 68, 70
Фанские горы 110, 129
Фанское бекство 71 
Фарйумад 228
Фатхабад 172, 173, 176
Фергана 77, 80, 81, 82, 114, 308, 353, 393, 

411, 422
Ферганская долина 36, 80, 151, 185, 297, 320, 

342, 343, 344, 347, 348, 349, 354–357, 
366, 368–370, 379, 382, 383, 388, 390, 
395, 404, 407, 415, 422, 423

Ферганская область 79, 153, 285, 303, 315, 
392, 458

Франция 59, 100

Хамадан 23, 165, 169
Хамдуд (Хандуд) 194
Хами 442
Харакан 163
Харзавил 231
Хатлон (Хатлан) 202, 203, 491
Хатлонская область 216, 481
Хива 67, 168, 285, 313
Хивинское ханство 45, 68, 148
Хингоу (Хингоб) 129, 130, 133, 440, 469
Хисар 195
Ходжент 15, 36, 47, 49, 108, 112, 122, 

168, 253, 254, 255, 271, 285, 290, 308, 
320, 333, 335, 338, 343, 345, 348, 351, 
353–357, 360, 403, 404, 405, 406, 407, 
408, 422, 425 457, 482

Ходжентский уезд 74
Хонатарош 217, 221
Хорасан 18, 22, 25, 26, 28, 34, 35, 38, 40, 62, 

81, 158, 165, 172, 181, 197, 225, 227, 237, 
238, 489

Хорезм 23, 26, 166, 168, 169, 172, 177, 178, 
183, 187, 192, 193, 221, 342, 353, 355, 
386, 411, 419

Хорог 135, 153, 156, 207
Хукат 231

Центральная Азия 9–11, 19, 25, 35, 38, 42, 
49, 74, 78, 97, 147, 154, 190, 192, 193, 
202, 211, 214–216, 219, 224, 231–233, 
235, 302, 437–439, 442, 444, 479–481, 
489, 492, 493, 498

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели 525

Чаганиан 184
Чакмактынкуль 123 
Чам 231
Чанак 491
Чарджуй 129, 285
Часнуд 78
Чеклек 422
Честохов 141
Чилзина 217
Чимкент 285
Читгарон 351
Читрал 208
Чума (Джума) 422
Чупаната 406

Шаар 75
Шаджанский пост 151, 154
Шар-Шар 491
Шах-дара (Шохдара) 134, 152, 153, 156
Шахи-Зинда 295, 310, 312
Шахр-и Бузург 202
Шахринавский район 234
Шахрисабз (Шахрисябз) 24, 74, 82, 108
Шахристан 122, 382, 491
Шахрисябз 320, 322, 326–332, 335, 336, 351, 

403, 422
Шаш (Ташкент) 168 

Шираз 184
Ширван 165
Ширдар (Ширдор) 312, 416
Шор 134 
Шоракуль 123
Шугнан 74, 82, 100, 134, 136, 149, 157, 195, 

202, 203, 205, 208, 287, 288, 344
Шугнанское ханство 156
Шуджанг 315
Шукан 165

Эрон 17
Эфес 223

Юго-Восточная Азия 154 
Южная Азия 25, 38, 42, 154, 408

Ягноб 70–72, 112
Ягнобское бекство 71
Язгулем 83, 344, 350
Япония 444, 456
Яркенд 442
Яфуч 129
Яхсу 129, 131, 133 
Яшил-кул (Яшилькуль, Яшиль-куль) 123, 

124, 134, 150, 151, 152

3. указатель названий упомянутых сочинений, периодических изданий

Annales de l’Institut Kondakov (Seminarium 
Kondakovianum) 119

Авеста 225
Адаб ус-салихин (Правила поведения добро-

детельных людей) 265
‘Аджа’иб ал-махлукат ва гара’иб ал-

мауджудат (Чудеса сотворенного и 
диковинки существующего) 227

ал-Адхавиййа (О жертвах) 163

Азиат 115
‘Айн ал-хайат (Источник жизни) 170
Аламнашрах 258, 259
Альбом одежды таджиков 366 

Андарз (Поучение) 264
Анис ат-талибин (Друг ищущих [Бога]) 181
Анналы 57

Асар ал-билад ва ахбар ал-‘ибад  
(Памятники стран и сообщения о рабах 

[Аллаха]) 227
Асрар ат-таухид фи макамат аш-шайх Аби 

Са‘ид (Тайны единобожия в деяниях 
шайха Абу Са‘ида) 161–163 

ат-Та‘арруф ли мазхаб ахл ат-тасаввуф 

(Введение в учение суфиев) 161

Ат-Тафхим 23

Ахлак 265

Бабур-наме 439
Баз-наме 439, 448, 449
Байан-и имамат ва дарвишан  

(Разъяснение относительно имамата  
и дервишей) 209

Библия 224, 237
Битва русских с кабардинцами… 98

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели526

Бундахишн 225
Бустан 262

Вака’и ал-халва (Истории  
затворничества) 173

Васиййат-нама (Завещание) 175
Виды русского Туркестана 73

Всемирная иллюстрация 76

Гавхарриз (Россыпь жемчужин) 198, 199, 

203, 205 
Гончарство 404
Горцы верховьев Аму-Дарьи, антропологиче-

ский очерк 136

Горцы верховьев Пянджа (ваханцы и ишка-

шимцы) 136

Гудович и персидский шах 98

Гулистан 262, 269

Да‘ват-и насири (Призыв Насира) 199

Дар сайа-и сарв (Под тенью кипариса) 236

Две любви 233

Джа‘ми ал-хикматайн (Собрание двух 
мудростей) 198

Джавахир ал-муди’а фи табакат ал-
ханафиййа (Сияющие самоцветы в 
ханафитских разрядах) 173

Диван-и хикмат (Диван мудрости) 167

Землеведение 130

Известия Русского географического обще-

ства 70, 104, 309
Искандарнома 32

Кабус-намэ 265 
Калила и Димна 193 

Каломи шариф 260
Кандил-нама 205, 206 
Канун фи-т-тибб (Канон врачебной меди-

цины) 222 

Карта Памира 1892 г. 150
Каталог фотографических снимков с мавзо-

леев Шахи-Зинде 310
Кисса-йи Ках-каха 207
Китаб аурад ал-ахбаб ва фусус ал-адаб 

(Книга источников любящих и гемм 
вежества) 173

Князь Цицианов под Эриванью 98

Конституция Туркестанской республики 12

Коран 31, 72, 170, 172, 218, 257, 260, 261, 
262, 266, 271, 273, 337, 352

Культура мусульманства 28

Ламахат мин нафахат ал-кудс (Отблески 
дуновений святости) 167

Листки из записной книжки художника 108

Мабда’-йи амадан-и джавхар-и адами 
(Источник возникновения субстанции 
человека) 209

Макамат 183

Макамат-и ‘Абд ал-Халик-и Гидждувани ва 
‘Ариф-и Ривгари (Деяния ‘Абд ал-Халика 
Гидждувани и ‘Арифа Ривгари) 175

Макамат-и Амир Кулал (Деяния Амира Кула-

ля) 179, 180
Макамат-и арба‘ин (Сорок стоянок) 165 
Макамат-и Баба Саммаси (Деяния Бабы 

Саммаси) 178

Мактубат 174
Манакиб-и хваджа ‘Али ‘Азизан-и Рамитани 

(Деяния хваджи ‘Али ‘Азизана Рамита-

ни) 175, 177, 178
Мантик ат-тайр (Беседы птиц) 261, 276

ал-Масабих (Светильники) 165 
Маслак ал-‘арифин (Путь познавших [Бога]) 

175, 176
Материалы для изучения наречия горных 

таджиков Центральной Азии 131

Матла’ ал-улум (Восход знаний) 269

Мирсад ал-‘ибад (Засады рабов Божьих) 

169, 171

Мувазана байн ал-‘араби ва ал-‘аджами 
(Равновесие между арабским и персид-

ским) 225 
Муджмал (Сумма) 172, 173 

Мусульманские училища Туркестанского 
края 240, 254

Муфрадот 264

На далеких окраинах 112

Народное прикладное искусство  
таджиков 403

Наса’им ал-махабба (Дуновения любви) 186

Нафахат ал-унс (Дуновения дружбы) 173, 

176, 181–183, 186

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели 527

Некоторые древности Средней Азии, 
собранные и обработанные А. А. Семе-

новым… 137

Некоторые сведения о народной керамике 
Самарканда 404

Нузхат ал-кулуб (Услада сердец) 225
Нусхаи муфрадот 264

Орнамент горных таджиков Дарваза 132 

Отчет о поездках в Среднюю Азию в 
1900–1902 годах 405, 428

Очерк географии и истории верховьев  
Аму-Дарьи 92

Очерки Когистана 71, 366

Памир и Шугнан 73

Панднамак (Книга советов) 264
Погоня за наживой 107
Путешествие в Туркестан 92

Пять сокровищ 276

Рашахат ‘айн ал-хайат (Капли из источни-

ка жизни) 166–168, 176, 178, 179, 181, 
183

Религия и обычаи горцев  
Западного Памира 83

Рисала дар ‘ишк (Послание о любви) 173

Рисала-йи баха’иййа  

(Бахаево послание) 181, 183

Рисала-йи кудсиййа  

(Послание о святости) 181

Рисала-йи сахибиййа (сахабиййа)  

(Послание о господстве) 166, 175 
Рисала-йи шарифа-йи хваджа ‘Азизан ‘Али 

Рамитани (Благородное послание хвад-

жи ‘Азизана ‘Али Рамитани) 178 

Рисалат ал-ха’иф ал-ха’им мин лаумат ал-
ла’им (Послание испытывающего страх 
[перед Богом] одержимого любовью от 
порицания порицающего) 169

Рисаля земледельцев 80
Россия — Средняя Азия 98

Русская колония в Мерано 120
Русский Туркестан (альбом) 293

Самарканд 108
Сафар-нама (Книга путешествия) 197

Священное писание 260
Секта исмаилья в русских и бухарских 

пределах Средней Азии 136

Си ва шиш сахифа (Тридцать шесть стра-

ниц) 199, 201
Силк-и гавхарриз (Нить рассыпающихся 

жемчужин) 209 
Спутник 109, 110

Таджики (Бартольд) 103
Таджики (Гафуров) 21
Таджики 366

Таджикско-русский словарь 440
Тазкират ал-маша’их  

(Поминание шайхов) 182 

Талхис ал-асар ва ‘аджа’иб ал-малик ал-
каххар (Сокращение [книги о] “Памят-

никах” и чудеса царя могучего) 227

Тамхидат (Пролегомены) 163

Тарих-и Бадахшан (История  
Бадахшана) 202, 203

Тарих-и Салими (История Салима) 236

Тарих-и Мулла-зада 173

Типы народностей Средней Азии 295, 296
Трансвааль, страна моя, ты вся горишь  

в огне… 98
Труды Восточной комиссии  

императорского Московского археологи-

ческого общества 135
Туркестан (альбом) 294
Туркестан (газета) 17
Туркестан (книга) 64
Туркестанские ведомости 302
Туркестанские ведомости 71, 74, 83
Туркестанский альбом  

(Альбом Кауфмана) 289, 290, 291, 292, 
293, 294, 295, 296

Узбек из Самарканда 108
Умм ал-китаб (Мать книги) 205
ал-Усул ал-‘ашара (Десять принципов) 169

Фава’их ал-джамал ва фаватих ал-джалал 

(Преимущества красоты и начала 
величия) 169

Фадл ат-тарика (Достоинство пути) 182

Фасл ал-хитаб (Окончательное  
решение) 184 

Флора Памира 122

Флора Средней Азии 122

Фрегат “Паллада” 101
Фусус ал-хикам (Геммы мудрости) 184

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели528

Халат ва суханан-и Абу Са‘ид Абу-л-Хайр 

(Жизнь и речения Абу Са‘ида Абу-л-
Хайра) 161, 163 

Хатм ал-аулийа’ (Печать святых) 159, 161
Хафтияк 257, 258, 259, 260
Хикайат-и мазарха-йи Кухистан (Сказание 

о мазарах Кухистана) 200 
Хираднома-и Искандари 32

Худуд ал-‘алам 193

Чайхана у Ляби-Хоуза 114
Черепа из Макшеватских пещер 124

абдалан 199

абджад 257
абр алоча 355
абр кок 348
абрбанди 345, 347, 350, 351, 354
абри бандан 345
абри бахор 335 
Аввали раджаб 262

авлийа’ (аулийа’) 160, 207
авр 419
адаб 34, 264- 270, 276
адабчуб 250, 267, 268
‘аджам (Аджам) 17, 19, 33, 225
адрас 353–357, 359
айакбар 452
айат (оят) 205, 258, 275
айван (айвон) 217, 269

ак 352
ак миджа 349
акбанорес 354
‘акида 162

‘акл ал-фитра 160
ала було 421
ала гули 421
алав-хана (аловхона) 195, 248
‘ала’иййа 183

‘алам 230
алоча 342, 346, 348–350, 353, 357, 359
алочаи алифи 350
алочаи джойдори 349
алочаи калами 348
алочаи фаранги 349
амир 228

Чоркитоб (Чахар-китаб)  

(Четырехкнижие) 261, 262, 265, 273, 
275

Шарх Фусус ал-хикам 184
Шах-наме 52, 225, 226
Шесть туманов 113

Школа 240

Этнографические очерки Зарафшанских 
гор, Каратегина и Дарваза 131 

Этнографическое обозрение 136, 137

4. указатель терминов, восточных слов

анбийа’ 161

анис 170
анор 355
аол 153
арвохи-пир 419
арча 233

асхаб-и ‘ашара 165
аташпараст 194, 195
ахл-и калам 57
ахл ар-ра’й 160
ахл-и сайф 57
ахл ал-хадис 160
ахлок 264
ахрар кирам 160
аху дашти 471
‘ашура 230

базгашт 174
бай’ат 175
байлама 348
байт (бейт) 173, 198, 258, 275
бала 464
балакаулие 453
балиши 173
бандан (гулбаст) 345 
бандтар 454
бари (бахари) 450
ал-батин 206
батиси катак 351
бау аяк 452
бау-джип 454
бахак 222
бахмал 360

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели 529

бахор 423, 425
бахрын (багарин, бахарин) 442, 450
бача 290
башатоки 459 
беадаб 267
бедона (будана, бидона) 468 
бекасаб 353–355, 357, 361, 377
бекасаб абрбанди 355
бекташиййа 183
белей 464
бенорас (банорес) 354
била 463, 464
биотун 251, 273
бисот 344
бисот катма 344
бихалифа 251, 273
бодана 469
бодом 335, 355, 359
боз (баз) 447, 448
бозбон 447
бози шикори 447
болинпуш 321, 331, 416
босма 329, 336 

боша (баша) 440, 448, 459
брош 237

бузурган 207
бургут (бургутт) 447 
бурс 233 

бутхана-йи вахани 194 
бухори 350

вазир 34
вазнин 396

вак 468 
вакир 463
вакуф 252
вакф 173, 252, 272, 273
вали 166

валитараш 169

вартиш 468
вахданиййа 170
вахдат ал-вуджуд 172, 184
вахдат аш-шухуд 172

визир 252
вилайат 168, 219

вилоятзо 62

вукуф-и ‘адади 182

вукуф-и замани 182

вукуф-и калб 182

габракан 193

гавора 296, 298

гаворрапуш 321

гавчаран 168

гаждумаки майда 350
газель 261, 262

гази 158
ганграу (гунгри) 454
гаус 166

гиджак 305
гильбота 407
гиля узяк 375
голча 412
гуза малла 345
гузар 37, 54, 254
гулдаст дар 355
гулдузи 329 

гунгриеган 454
гундишк 469
гушврак 372

гырг 471

да‘ват 191, 202
да‘ват-и джадид 204
да‘ват-и Насафи 193 

да‘ват-и насир 199, 204
да‘и 192, 199, 202, 203, 209
да‘и ад-ду‘ат 197 

давот 241, 242
дазбага 452
дака 345
дам-даран 199 
дар 249
дар ал-ислам 190
даравш 330
дарвози 53
дарича 249
даст каш 463
даст пушак 463
дастарпеч 321
дастархан (дастархон) 253, 256, 322
даструмолча 322
дервиш 175, 177, 186, 305, 308
десткала 464 
джадиды 49, 50, 61
джазб 171, 178
джал 469
джалал 171
джамал 171

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели530

джанвар 440, 449
джанда 347, 350
джахилиййа 214, 234, 235 
джахр 167
джахриййа 167
джелак 347
джинн 170
джихад 158
джияк 370, 374, 376, 389, 392, 394
джован 449
джойнамоз 321, 331, 337, 351
джораб 133
джорубкаш 215, 216, 217, 220
джура 448
джураволл 455
джураволлай 456
диван 162, 173, 261, 276

дин-и панджтани 206 
диравш-и ковиена 39

домулло 252, 253, 255–257, 260, 267, 268, 269
достакы 452
дукон 419
дурача 392

дуруя 355
дэв 406

жагау (жагоо) 456
жигауль 456
жуша 410
жылажын 454

зайниййа 185, 186
занданечи 342
занджира 347, 348, 350, 354, 355
зардевор 321

зат 171

заук 160
захабиййа 172

захид 158
зеби гардан 387

зеру забар 257, 258
зехн 274
зехнаш кунд 274
зехнаш тез 274
зиёфат 258
зийарат 211, 233
зийаратгах 207
зикр 167, 168, 171, 174–179, 182, 183
зикр-и арра 168

зикр-и хафи 174, 182
аз-зиндик ал-ла‘ин 193
зираги 348
зихн 160
зульфи тилло 386
зумрад 216
зухд фи-д-дунйа 171 

игтишашиййа 17
‘ид-и гул-и сурх 182
Иди Курбон (Курбан-байрам) 262, 290
Иди рамазан(Рамазан) 262, 290
изор 300
икан 171
‘илм 203
‘илм ал-батин 160
‘илм ат-тадбир 160
‘илм ат-тасаввуф 161
имам (имом) 174, 196, 198, 204–206, 209, 

230, 252, 273
имамат 204, 205, 209
иман 171
инсан 170
ирадат 175
ирис 327
ироки 322, 331
‘ирфан 171
ислими 423
исма‘илийа (исма‘илиты) 193, 203, 205, 480
исна‘ашарийа 190, 205, 206
испарак 327

ительги (ительге, итальги, итольге,  
ителги) 442, 449

итминан 171

ихсан 171

ичеги 107
ишан 203
ишан-и имла’ 186 
‘ишк 185
‘ишкиййа 176, 185, 186
ишкор 409

йаддашт 174
йадкард 174
йакзат 180
йакин 160
йасавиййа 166–168, 176, 180, 183, 186
йаум ал-макадир («День судеб») 159

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели 531

кëзмончок 372, 373

кабк 469
кабки реза 468 
кабкидари 469
кабр 217

кабутар 471
каджак 386

каджкул 305
кади 179

кадириййа 172

каз 470
кази 40
кайыш 452
каклик 469
каклик кузи 350
калам 168, 169, 198
калам 242, 243
каламдон 242, 244–246
калами 346, 348, 349, 351, 361, 421
калами абрбанди 348 
калами кабуд 347
калами сурх 347
калами чорбарабар 347
каламкаш 321
калампур 335
каландаран 199
калб 159
калобатун 360
калпок 300
калтапушак 390, 391
калтача 376, 379, 381, 382, 389, 394, 397
калтачапушон 376
калчап 464
камзулча 323
камони Рустам 335
кана‘а 171
канаб 269
кандахаел 329
караван-сарай 107, 182, 286
каракуш 469
карамат 164
каратагини 350
каратоги 348
карбос 324, 342, 344, 345, 361
карбоси мала (карбоси маллаги) 345
карбоси сафед 345
каркара 468
карматы (ал-караматийа) 190, 192, 206 
кармизи 342

каррамиты 164
карси мехи 321

карсок 472 
карчагай 448
касаба 342
касим-шахи 203, 204 
касыда 198, 208
катак 351
катма 344
каттакургани 350
каук 469 
кауш 380, 382
кафаси 393

кафир 29, 203, 218
кафтар 470
кашафа 160
кашида 320
кашкал 470
кераиты 173
кибла-йи халк 164
киемат 31

ким-хва 363

кимхо (кимхоб, камхо) 342, 363
киса 465
китобхон 258, 261
киямат 51
койляк 384
кок ало 348
коки 345
кокул 373

кол кап 464
колазурх 470
коланг 468
конрау 454
корди ош 335
корихона 271
коса 415
косагар 405, 419
кохила 450
кохилашахин 450
кошокнул 470
куба 393
кубравиййа 166, 168–172, 176, 177, 180, 

183–186
кузагар 405, 419
кукани алоча 351
кулал 177
кулоби 53
кулол 405, 407, 414

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели532

кулоли 405
кулох 322
култапушак 332
кульфак (кульф) 373
кумри 471
кунграк 454
курайшиты 219
курок 372
куронфуророн 261
курпа 351
курпача 212, 250, 351
курта 300
куртаи бахтисафед 383
куртаи пешкурто 383
куртаи чиллагай 368, 369
куртачи 345
кутб 161, 165
кыйгыр-чипак 449
кыргей (кыйгыр) 449
кыргый 441

лаглаг 468
лангар 185
лата’иф 170
латта 214, 215
латта-банд 214, 234
латта-бандак 214
лаух 246, 247
лачакбандон 382

лашин (ылаачын, лачин) 442,450
лола 334
лоя 408
лух 407
ляджувард 410 
лячек (лячак) 390, 396

мабда 19

мавакиб 230
мавлид 18

магл 410
мадах 446
маддах 34
ал-маджалис ал-му‘аййидийа 197

мазар 166, 177, 182, 196, 211–217, 219–222, 
232, 234, 235, 309, 406

мазхаб 149
майна (мейна) 469 
макам 166

мактаб 240, 241, 246, 248–259, 261–274, 
276, 277

мактабдор 272

мактаби савод 240, 274
маламатиййа 158, 174, 180
малгаш 410
малик 193

малла 347
малля 324
мантик 198

манша 18

маншур 23

маод 19

ма‘рифа 160
маскарабоз 292

масчит 248
маулавиййа 183

мах 334
махалла 54, 254 
махичорак 468
махси 380, 382, 395
маша’их-и турк 167

меджлис 272
медресе (мадраса) 173, 181, 240, 246, 252, 

271, 272, 274, 275, 416
мерген 447
мехмонхона 248
мехроб 331
мианколи 347
миджа 349
миклах 465
минагул 470
минбар 186
минг-баши 153
мир 202
мирган 447
мирзо 252, 273
мисак 159
мисри 349
мобед 229
мокиены бедона 468 
мохи тилло 386
мошови 344
муаззин 252, 273
мубашара 160
мударрисои банораспуш 354
муза 373
музича 471
мулазамат аз-зикр 171 
мулджар 376
мулине 327

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели 533

мулла 40, 484, 487
мултук 436
мунисак 376, 385, 394
мунфарид 161
мурад 184
мурад даханде 231

муракаба 171, 183 

мурги хилол 469 
мургоби 470
мурид 166, 167, 171, 175, 176, 179–181, 183, 

184, 187
муршид 183, 203
муста‘литы 204
муфассирун 160
мухаддис 158, 162
мухаммад-шахи 203, 204 
мухичорак сафед 468
мушки зафар 349
мушкилкушо 212

навр 221 

Навруз (Науруз, Ноуруз) 16, 19, 20, 56, 63, 
262, 374, 498

нагара (нагора) 355, 466
нагоразан 466
нагорачи 466
наджат 48
назар бар кидам 174
най 242
наккош 415, 419, 426, 428
накш 225
накшбанд 179

накшбандиййа 166, 167, 172, 175, 178–180, 
182–186

намаз 252, 268
нар 446
нарсаг 446
насихат 267

нафс 159–161, 163, 178
нахил 230
нахл 230
нигахдашт 174
низариты 204, 205, 480
ниййат 216

нил 327

ним шохи алоча 350
нос-каду 301
нукракуб 354
нулеорби 470

нурбахшиййа 172

нуриййа 172

ойнахалт 321

окаб 446
офтоб 334
офтоба 411, 419, 427

падишах 180
пай 349
пайпоки шутур 335
панджа нуска 349
панджара 355
панджтан (пэндж-тэн) 190, 208
панджшанбе 268

паранджа 380, 392
пари 406
пари товуси 350
парипаша 349
париталбон 406 
парранда (паррандача, паррандаи хурд) 469 
патис 351
пейшамба 253
пейшамбалик 253
пешак 324
пешево 376, 396

пешкурта (пешкурто) 322, 330, 394
пешонабанд 322, 392

пильта 371

пир (пиран, пиран-гах) 230
пир 136, 166, 180, 202–204, 209
подшойи 355
понча 372, 374
порхан 166

пундиты 148
пупак 381

путгардон 359
пухтадузи 331

рабаб (ривоб, rabob ) 304, 315
рабита 183, 184
равшанфикрон 54
рагза 343, 344, 361
раис 254
ранги чирки дандон 360
рибат 165
рибат-и кухан 162

ривайат 219

рида’ 171

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели534

рифк ма‘ ал-халк 163

робар 471
руба‘и (руба‘ийат) 165, 173
рубанд 324, 325, 329, 336
рубиник 382

рубох 471
рубубиййа 170
руиджо 321, 331

рукниййа 172

румол 322

рустак (ростак) 238

русул 161

рух 159
рухуарвох 406
руштамбари 350

сабр 171
саваб 212
савод 255, 274
савр 217–220, 233
саййид 202
сайил 166, 186
сайод 451
саласил 161
салла кабуд 345
саллабандон 383, 387, 393
сама‘ 162, 164, 183, 185
самара 176
санг (сангола) 454
санг 195
сангбанд 454
сандаки катма 344
сандалипуш 321, 331
сарв 220, 222, 232, 233
сарв-и азада 225
сарв-и сахи 225
сарв-и хумра’и 233
сардар 199
сари остин 324
сарпинка 351
ас-сатр 199
сатранчи 345
саума‘а 162
саут 225
сафар дар ватан 174
сафоль 409
саятчы 451
се миджа 349
себ 355

сиддикун 160
сидк ма‘ ал-Хакк 163

сиёхдон 241
сийахпуш 194, 195
силсила 166, 167, 174
синабанд 369

синсиля 387

сихпар 470
сияхдузи 329, 336

сойод 440
солори булур 345 
сузани 320, 327–332, 334- 336, 338, 416
сумак 298

суннати 255
сура 258, 259
суси 346
суси калами 346
суфа 195, 212, 215
сухбат 183

сухравардиййа 167, 169, 186

та‘лим 264
та’вил 198
таассуб 47
табак 420- 426
табак лангари 413–415, 417, 418
табак хапалак 415, 416
табл 466
таблзан 466
таваджжух 183
таваджжух ила-л-Лах 171
таваккул ‘ала-л-Лах 171
таваккул 15, 158
таваф 202, 212, 216, 217
тавк 387
тавылыреза 466
тазы 471
тайгун (туйлунь, туйгун, туйгын) 448
такдир 15
таклид 47
таксир 266, 277
ат-та‘лим 206
талур 467
тамбур 305
танаб 454
танасух 59
танпоккун 321
танур 292, 408
танурсоз 405, 419

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели 535

тарбия 264
тарикат 161
тарок 355
тасаввуф 190
тасарруф 184
тауба 171, 180
таухид 160
тафсир 172

тахтача 241
тибит 344
тилло кош 386

тилпак 300
тиля баграк 386

тир-у камон 335
тобадон 249
тогрул 438
токи 407
толеъ 15
томара 460
томого (томаго) 459, 460
тор 463
тувак 298

туг 371

тузгох 408
туллоб 250
тумар (тумор) 336, 372, 374, 387
ат-таммат ал-кубра 168

туморча 336

тупи 379

тупхона 153
турумтай (турунтай, трумтай) 451
туур (тур) 461
туф 381

тышлау 452

увайси 174, 180
удаба 41, 48 
‘узла 171

узун-боо 454
укоб 446
укоббача 446
‘улама’ (улама) 40, 41, 48, 184, 197 

урафа 41, 48
урдак 470
усто 315, 419
усул-и дин 203
утуге 449

файз 183

факих 158–160, 162
фалак 268, 269

фана’ 170
фар 34
фаранга 377

фаранджа (фаранджи) 269, 300, 380
фарданиййа 170
фахм 160
фикх 172, 185
фирасат 164
фирдаусиййа 172, 174
фирман 204
фраваши 170
фукаха 41, 48
фута 342

хабс-и дам 174
хаватир 170
хаджж 163, 173, 181, 182, 184, 202
хадис 162, 168, 219, 235
хайман 171

халал 467
халват 180
халват дар анджуман 174, 175, 183
халиф 218, 226, 227, 266

халифа 166, 167, 171, 176, 177, 179, 180, 183, 
184, 256–259, 263, 267–269

халифат 193

халка 381, 453
халол 406
халта 247, 322, 465
ханадан 175
ханака 162, 165, 167, 169, 171, 172, 175
ханафиты 164
харакат 257
харам 177, 467
харгуш 471
хатна 255
хаттот 240
хафтиякфуророн 260
хваджа 165, 168, 177
хваджа-йи бала’-гардан 182 

хваджаган (ходжаган) 166–168, 174–177, 
180, 182, 183

хваризмшах 228

хивинч (хиванч) 344 
хиджра 218

хидмат-и дарвишан 163

хикма 160, 170, 198

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели536

хирка 165, 169, 172, 175
хиркабазик 164
хирка-йи иршад 162

хирка-йи табаррук 162, 172

хирфа 175
хоки cуpx 406
хомдузи 330
хонатлас 362

хорезмшах 177

хоса 345
хосаги 359
хосаги якру 360 
хосагии тахта 359
хосагии якранг 359 
хубара 467
худжанди 53
худжжат 197, 203–205
худжра 248
худой 406
хукама’ 159, 160
хумдон 405
хурма 421, 428, 429
хурмача 412
хуш дар дам 174

чавгилим 344
чайхана 290, 292
чака 461
чапа нусха 350
чападузи 329
чараг-равшан 205
чаули (чюйлю, чуйлуу) 448
чачван 392
чашм 419
черг 450
чергела 450
чесуча 360 
чигас (чакас, чакас-чекачи) 461, 462
чизма 419, 421
чилла 176, 185, 369, 370, 393
чилла-йи ма‘куса 164
чилла-хона 217
чилтан 209
чиндахаел 330
чини 407, 409
чинор (чинар) 212, 221, 232
чипак 449
чираг 197 
чит 342, 351

чишм (чашм) 215
чолбанд 374
чор-пюх-у як мох 333
чорсу 268
чорук 380
чорчирог 335
чоршанбе 212
чучунча 360

шаджара 176

шайх 159, 161, 163, 165, 167, 168, 171–173, 
175–180, 183–185

шайх ал-‘алам 173

шайх аш-шуйух 165
шакас 461
шалказин 344 
шамшанул 468
шарак 350
шарг 450
шари‘ат (шариат) 174, 176, 235
шарики 433
шарол 471
шарпан 472
шарт 178

шатхийат 164
шахбаз 448
шахзада 203
шахид ал-гайб 170
шахин 442, 450
шахколанг 468
шахрисабзи 350
шашмаком 63

шикар 467
шикор бо боз 447 
шикори харгуш 471 
шилан 468
ширк 214
шогирд 250, 268 
шойи 357, 359
шойи сидирра 357 
шоинак 324
шоича 350
шона 357
шонзурх 470
шопак 449 
шох 355
шохи 357
шохии гумалук 357
шохии катак 357
шохии кумуч 357

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели 537

шукр 31

шункар (шумкар, сункар, шунхор) 442, 449
шустагарами 345
шушта (шуста) 345 

эмир 252, 254
эрез 237

юрма 330

ялангдаврон 351
яхтак 300
яхудонак 24

5. указатель названий организаций, учреждений, партий, экспедиций,  
исторических событий и т.д.

IX Международная выставка по гидробиоло-
гии, рыбоводству и рыболовству 125 

XV международный конгресс  
ориенталистов 84

2-ой Туркестанский линейный батальон 150, 
151

6-ой Оренбургский казачий полк 150, 151
55-й пехотный Подольский полк 140
201-я мотострелковая дивизия 487, 494
Азиатский музей 313
Академия истории материальной  

культуры 298
Академия наук 287, 302, 312
Академия наук Таджикской ССР 126 
Академия наук Узбекской ССР 126
Академия художеств 308, 311
Амударьинская экспедиция 297
Антропологическая выставка 1879 г. 76, 77, 

78, 92, 121
Археологическая комиссия  

Академии наук 302, 310
Археологическое общество 288
Архив востоковедов Института восточных 

рукописей РАН 148
Большая Игра (The Great Game) 146, 147
Ботанический институт АН СССР 288
Ботанический сад 288
Великая Отечественная война 133, 218, 404
Владимирская военная гимназия 140
Военно-медицинская академия 145
Восточный факультет Петербургского уни-

верситета 307
ВЦИОМ 479
Генеральный штаб 81, 82
Геологический кабинет Московского  

университета 142
Геологический музей имени Петра Великого 

Академии наук 305

ГМИКИ 241
Горный институт 287
Государственный музей этнографии 133
Дерптский университет 288 
Зоологический музей Московского  

университета 121
Иерусалимская печать 99
Иерусалимский крест 99
Императорский Ботанический сад 72, 74, 

121

Императорское археологическое общество 
132

Институт истории материальной  
культуры 292

Институт истории, археологии и этнографии 
АН Таджикистана 126

Институт этнографии 145 
Институт этнографии и антропологии АН 

СССР 127
Институт этнологии  

и антропологии РАН 479
Искандеркульская экспедиция 71, 73
Исламского возрождения Таджикистана 

партия 481, 489
Исламское движение Узбекистана 487 
Ихван ас-Сафа’ (Чистые братья) 206
Комиссия для обсуждения вопросов, связан-

ных с исследованием только что при-

соединенной области по правому берегу 
Нижней Амударьи 297

Комиссия по борьбе с песками  
в Фергане 297

Кунсткамера 284, 285, 480 
Лазаревский институт восточных  

языков 126, 131

Ленинградский университет 46, 145
Международный союз для изучения  

Средней и Восточной Азии 318

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Указатели538

Молодежное общество студентов  
Таджикистана 481

Московский лицей 120
Московский музейный фонд 133
Московский университет 120, 124, 135, 497
Московское археологическое общество 302
Московское императорское общество  

испытателей природы 140
Московское общество любителей  

естествознания 69
Московское училище живописи, ваяния и 

зодчества 131
МРОО «Памир» 481
Музей Антропологии и Этнографии (МАЭ) 

РАН 241–247, 282, 283, 285–289, 291–
296, 298, 301–307, 309, 310, 312–316, 
435, 458, 464, 472

Музей народов СССР 133
Музей народоведения 133
Музей этнографии в Берлине 404 
Научно-исследовательский институт  

антропологии МГУ 137
Нижегородский полк 363 
Общественное мнение (фонд) 479
Общество акклиматизации животных  

и растений 125
Общество испытателей природы 92
Общество любителей естествознания, антро-

пологии и этнографии 76, 92, 121, 131
Объединенная таджикская оппозиция 485
Октябрьская революция 50, 133
отдел Зарубежной Азии МАЭ 304
отдел мусульманских народов Средней Азии 

МАЭ 303
отдел Передней и Средней Азии МАЭ 303
отдел Средней Азии и Казахстана МАЭ 282, 

304
отдел Центральной Азии МАЭ 295, 304
отдел Южной Америки МАЭ 298
Охотничьий клуб Москвы 125
Памирская экспедиция 81
Памирский отряд 146, 147, 153, 309 
Памирское отделение Академии наук  

Республики Таджикистан 154
Первая мировая война 120 
Петербургский университет 307
Пограничная группа России в РТ 487, 494
Политехническая выставка 1872 г. 92, 121 
Политехнический музей Московского  

университета 121 

Православное Палестинское общество 98
Публичная библиотека Ленинграда 291
Пушкинский дом 298
РГВИА 147
Ренессанс 24
Российский этнографический музей  

(РЭМ) 133, 371, 373, 377, 384, 392, 404, 
411, 415, 426 , 

Российско-Таджикский (Славянский)  
университет 497

Русский комитет для изучения Средней и 
Восточной Азии 298, 310, 312, 313, 314, 
315

Русский музей 133, 298
Русское географическое общество (РГО) 74, 

76, 79, 83, 84, 125, 286, 287, 288, 289, 
297, 302

Самаркандский областной музей 301
Самаркандское военно-народное  

управление 78
Самарская ученая экспедиция 74, 75, 76
Совет Этнографического отдела Русского 

музея 133
Созидание 494
Среднеазиатский университет 84
Съезд ориенталистов 92
Ташкентский университет 84
Туркестанская конная горная батарея 151
Туркестанский Военно-топографический 

отдел 150
Туркестанский кружек любителей археоло-

гии 306
Туркестанский отдел Политехнической вы-

ставки 72
Хорогский государственный университет 

154 
Царскосельский лейб-гвардии Гусарский 

полк 120
Центральноазиатская этнографическая экс-

педиция МАЭ РАН 211, 215, 480, 500
Шанхайская организация  

сотрудничества 491
Эрмитаж 301, 310, 312
Этнографическая выставка 1867 г. 121 
Этнографический музей РГО 286
Этнографический отдел Русского музея 312, 

404

Этнографическое отделение Императорского 
Русского географического общества 286 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



СОДЕРЖАНИЕ

Акбар Турсон 
Самандар и Зулкарнайн: к историософии таджиков ....................5

С. В. Дмитриев 
Этнография таджиков в трудах российских ученых 
XIX — начала XX в. ......................................................................64

В. Г. Соболев 
Образ «таджика» в русской непрофессиональной литературе 
(конец XIX в. — 1920-е годы) .......................................................97

С. В. Дмитриев, Д. Н. Худоназаров 
Граф А. А. Бобринской, Н. В. Богоявленский,  
А. А. Семенов и их путешествия на Памир  
на рубеже XIX—XX вв.: научные результаты и коллекции .....119

А. К. Алексеев 
К истории образования Памирского отряда ..............................146

П. В. Башарин, Ю. А. Аверьянов 
Суфизм среди таджиков ..............................................................158

К. С. Васильцов 
Из истории исма‘илитского призыва в Бадахшане ...................190

Н. С. Терлецкий 
К вопросу о почитании деревьев у таджиков 
(культ кипариса в контексте мусульманской  
практики паломничества и поклонения) ...................................211

Р. Р. Рахимов 
Традиционное начальное школьное обучение детей  
у народов Средней Азии (конец XIX — начало XX в.) ............240

В. А. Прищепова 
От Лерха до Зарубина.Из истории коллекций  
Кунсткамеры по культуре народов Таджикистана ....................282

Т. Г. Емельяненко 
Искусство вышивки у таджиков .................................................320

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Т. Г. Емельяненко 
Традиционные ткани у таджиков ...............................................342

О. В. Старостина 
Традиционный женский костюм равнинных таджиков  
(конец XIX — начало ХХ в.) .......................................................366

Е. Л. Кубель 
Среднеазиатская керамика в собрании Российского  
этнографического музея (коллекционные сборы  
1900—1912 гг.) .............................................................................403

В. М. Федоров 
Охота с ловчими птицами в практике народов  
Таджикистана ...............................................................................435

А. А. Андреев, В. А. Шорохов 
Политика России в Таджикистане в зеркале  
общественного мнения ................................................................479

Сведения об авторах .........................................................................505
Указатели ...........................................................................................508

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 



Научное издание

Таджики

иСТория, кульТура, общеСТво

Утверждено к печати Ученым советом МАЭ РАН

Редактирование М. В. Банкович
Корректор Е. З. Чикадзе

Компьютерный макет А. А. Банковича

Подписано в печать 25.11.2014.
Формат 60 × 84/16. Бумага офсетная. 

Гарнитура Times New Roman.  
Усл. печ л. 31,5. Уч.-изд. л. 34. 

Тираж 200 экз. Заказ № 58.

МАЭ РАН
190034, Санкт-Петербург, Университетская наб., 3

Отпечатано в ООО «Издательство “Лема”»
199004, Санкт-Петербург, В.О., Средний пр., 24.

Тел. 323-67-74, e-mail: izd_lema@mail.ru

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-88431-277-7/ 
© МАЭ РАН 


