
118

Н.С. Терлецкий

К ВОПРОСУ О РОЛИ ЛОСКУТОВ ТКАНИ (ЛАТТА-БАНД)
НА МАЗАРАХ ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ

Предметом внимания автора представленной заметки стало

явление, характерное для многих районов Центральной Азии, а

именно — традиция развешивания на деревьях, кустах, шестах

и прочих объектах мелких лоскутов ткани. Это явление получи-

ло поистине повсеместное распространение вне зависимости от

хозяйственно-культурных особенностей народов, географической

среды или политической конъюнктуры, демонстрируя схожие

черты в среде как кочевых народов Дашт-и Кипчака, так и оби-

тателей древнейших земледельческих оазисов центрально-азиат-

ского междуречья, как у населения равнинных территорий, так

и у жителей высокогорных регионов Памира и Тянь-Шаня.

Привязывание разнообразных по форме, размеру и расцветке

тряпочек и лент является неотъемлемым элементом практики

зийарат (зиёрат) — совершения паломничества к почитаемым

объектам (мазарам). Традиция посещения «святых» мест рас-

пространена по всему мусульманскому миру, однако, вероятно,

нигде не играет столь важной роли, как в Центральной Азии,

где она является одной из основополагающих составных местной

(региональной) формы бытования ислама, во многом определяю-

щей особенности местного менталитета, духовной и материаль-

ной культуры. В рассматриваемом регионе наблюдается широ-

кое разнообразие типов мазаров (для обозначения объектов па-

ломничества в некоторых районах Центральной Азии также ис-

пользуются термины зийарат-гах и остон). Это могут быть мо-

гилы мусульманских праведников (аулийа, хазратов, пиров,

шейхов) и пророков, разнообразные природные объекты (камни,

водные источники, деревья, иногда целые горы), связанные ле-

гендами с жизнью и деяниями почитаемых личностей, просла-

вившихся своим благочестием. Многие из мазаров являлись

объектами паломничеств еще в до-исламский период и были поз-

же инкорпорированы в русло мусульманской религии; равно как

и многие ритуалы и обряды, связанные с совершением зийара-

та, носят следы тех далеких времен. По всей видимости, истоки

обычая развешивать лоскуты ткани на мазарах также теряются

в эпохе, предшествовавшей появлению ислама в Центральной

Азии.

Элементы ритуала паломничества к мазарам в основном иден-

тичны: люди приносят дары-подношения духу праведника, со-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-150-3/ 

© МАЭ РАН 



119

вершают молитву, закалывают жертвенных животных, устраи-

вают коллективную трапезу и т.д. Большинство паломников ос-

тавляют на мазарах разнообразные вотивные предметы как сим-

волы обращения-просьбы к «святому», а также в знак данных

ему обетов. Наибольшее распространение в качестве вотивных

предметов получили именно лоскуты ткани, по всей вероятнос-

ти, в силу своего универсального характера. Русский путеше-

ственник описывает следующую картину, представшую перед его

глазами: «По их [местных жителей. — Н. Т.] мнению, многие

могилы, в степях существующие, скрывают в себе остатки свя-

тых (авлия). Они ездят им поклоняться, читают над ними мо-

литвы, призывают их, приносят им в жертву скот, который тут

же сами съедают, и привязывают к траве, кустарникам или вби-

тым в землю кольям лоскутья, волосы и ленты, полагая, что

души святые обитают над своими телами в местах счастливых и

что они нисходят на гробы свои при воззвании к ним» (Левшин

1832: 67). Посетители мазаров обращаются к духу праведника с

весьма разнообразными мольбами: о ниспослании здоровья, по-

томства, прежде всего сына-наследника, благополучия в доме,

хорошего урожая. Имеется также целый ряд «специализирован-

ных» мазаров, посещение которых позволяет паломнику наде-

яться, например, на избавление от конкретных недугов и т.п. В

то время как многие вотивные предметы также являются «спе-

циализированными» (например, навешивание на растущие вбли-

зи мазаров деревья или кусты игрушечных матерчатых колыбе-

лек, иногда с положенной во внутрь щепочкой, изображающей

младенца, естественно, символизирует исключительно обраще-

ние с просьбой о потомстве), кусочки ткани и ленты могут ис-

пользоваться повсеместно и вне зависимости от характера

просьбы. Часто, особенно в горных районах, мазары устраивались

в местах, представлявших наибольшую опасность для путешествен-

ников. В таких случаях, прося об удаче, «проходя или проезжая

опасный участок пути, путник привязывал к мазару-дереву лос-

кут, оторванный от своей одежды» (Кисляков 1960: 115).

Выбор ткани в качестве вотивного предмета во многом был

обусловлен традиционным представлением о ее высокой стоимо-

сти. Издревле текстиль являл собой показатель достатка и состо-

ятельности, составлял важную часть приданного или махра (вы-

деляемого жене имущества). Таким образом, символическая пе-

редача частицы своего имущества в качестве своего рода дара

духу «святого» является показателем выказываемого почтения

и пиетета. Тесно связано с подобным воззрением и представле-

ние о ткани (одежде) как о неотъемлемой части человеческого

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-150-3/ 

© МАЭ РАН 



120

тела, что позволяет сделать предположение о соотношении по-

добных подношений тканью, а особенно традицию отрывать лос-

куты ткани от одежды паломника, с жертвоприношениями.

Необходимо отметить, что в силу целого ряда обстоятельств в

условиях современной Центральной Азии посещение большин-

ства мазаров (не только «женских») стало относиться к сфере

женской религиозности. В еще большей степени это относится к

традиции привязывания на мазарах лоскутов тканей, впрочем,

как и вообще любых вотивных предметов, по-видимому, изна-

чально являвшейся прерогативой в первую очередь паломниц.

Так, к примеру, в праздничные дни, в дни поминовения духов

предков (четверг, воскресенье) к весьма популярному комплексу

Кыз-Биби, расположенному в 30 километрах от Бухары, стека-

ется множество паломников. При этом мужчины заняты приго-

товлением пищи, а женщины совершают ритуал поклонения:

зажигают свечи, оставляют мелкие деньги, рассыпают зерно, а

также привязывают обетные тряпицы и носовые платки (Некра-

сова 2001: 60).

Лоскуты ткани или тряпичные ленты носят название латта

(латтэ) (букв. «тряпка, лоскут») или латта-банд. Материалы,

из которого изготовлены эти вотивные предметы, весьма разно-

образны, что, по всей видимости, свидетельствует об отсутствии

смысловой нагрузки при выборе типа ткани. Несмотря на отме-

ченную вариативность, большая часть латта представляет со-

бою обрывки или отрезы хлопчатобумажных материй, что в пер-

вую очередь может быть объяснено причинами практического

характера: широкой доступностью этого типа тканей и их отно-

сительной прочностью к воздействиям окружающей среды. Лос-

куты ткани могут привязываться или навешиваться на различ-

ные объекты в зависимости от типа мазара. В случае если маза-

ром является собственно дерево, то тряпицы привязываются не-

посредственно на его ветви. Если же мазар представляет собой

какую-либо постройку (могилу, надгробие, мавзолей и т.п.), то

для указанной цели могут использоваться деревья и кустарни-

ки, расположенные поблизости, или же особые шесты (туги),

сооружаемые близ большинства мест паломничества. Туг (букв.

«знамя, штандарт») представляет собой высокий деревянный

шест, верхнюю часть которого венчает навершие в виде раскры-

той ладони (панджа) или в форме полураскрытого бутона. Под

навершием крепится короткая перекладина (50–70 см длинны) с

куском ткани чаще всего треугольной формы, пучком из конско-

го волоса и иногда небольшими колокольчиками. В большинстве

случаев эта ткань белого цвета, однако на шиитских мазарах

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-150-3/ 

© МАЭ РАН 



121

она бывает и красной. Как символы просьбы и мольбы, обращен-

ной к духу праведника, к тугу, стоящему на его могиле, палом-

ники во время зийарата привязывают не только лоскуты ткани,

но также и свои поясные платки (мийанбанд, бил-баг).

Цветовая гамма латта весьма разнообразна и включает мно-

жество всевозможных оттенков. Ткани могут быть как пестры-

ми, так и однотонными. С большой долей вероятности можно

говорить о следующей закономерности — цветовая гамма вотив-

ных тряпочек в равнинных районах несколько богаче, чем в гор-

ных. Определенно можно отметить доминирование белого цвета,

наблюдаемое во всех районах Центральной Азии. Объяснение

этого факта не в последнюю очередь следует искать в указанном

выше отнесении мазаров к сфере женской религиозности. Бе-

лый цвет обязательно присутствует и преобладает в женской об-

рядности, символизируя феминное божество и в более широком

смысле женское начало (схожей семантикой обладает также и

синий цвет). Важное значение придается белому как символу

чистоты, добрых помыслов, пожеланий и искренности. Красный

цвет, связанный с мужским началом, также довольно широко

распространен. В горных районах Памира лоскуты ткани на ма-

зарах по большей части ограничиваются именно белым и крас-

ным цветами.

Рассматриваемая традиция демонстрирует свою удивительную

живучесть, несмотря на неоднократно предпринимаемые попыт-

ки искоренить эту практику. Споры о позволительности зийара-

та и связанных с этой практикой представлений и обрядов ве-

лись в мусульманском мире фактически постоянно, и Централь-

ная Азия не была исключением в этом плане, хотя и следует

отметить, что доводы противников этой традиции никогда не были

особо популярны в этом регионе. Тем не менее некоторые дей-

ствия паломников подвергались осуждению и ограничению, на-

пример жертвенные угощения, приготовления пищи и застолья

на мазарах, возжигание свечей, причитания и плач, взывания с

просьбами к духу праведника, растирание по лицу пыли с маза-

ра и т.д. Немало критики вызвали установка на мазарах тугов и

развешивание вотивных тряпочек. В среде мусульманских дея-

телей, порицавших практикование зийарата, преобладали бого-

словы, не принимавшие новшеств и заимствований неисламских

традиций, ратовавших за возвращение к нормам изначально ис-

лама. Менее многочисленную категорию критиков составили сто-

ронники рационалистических течений в рамках мусульманской

религии, протестующие не против новшеств, а против проявле-

ний суеверия. Несколько иная ситуация сложилась после того,

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-150-3/ 

© МАЭ РАН 



122

как центрально-азиатские территории вошли в состав Советско-

го государства. Особое отношение к зийарату со стороны духов-

ного руководства в годы советской власти наблюдалось всегда,

особенно в период после окончания Великой Отечественной вой-

ны, когда Комитет по делам религиозных культов специальны-

ми письмами потребовал от Среднеазиатского духовного управ-

ления мусульман «включиться в усилия Партии и Правитель-

ства по борьбе с вредными пережитками» (Бабаджанов 2003: 70).

Пережитками объявлялся обширный комплекс обычаев, обря-

дов, ритуалов, поверий, носящих «нешариатский» характер, среди

которых практика зийарат занимала едва ли не главное место.

Однако, несмотря на постоянные попытки придать зийарат ста-

тус «незаконности» и несоответствия нормам ислама, эта тради-

ция и сопутствующий ей ритуал сохранялись и продолжают ус-

пешно существовать в наши дни. Следует отметить, что практи-

ка развешивания и привязывания лоскутов ткани на местах па-

ломничества и поклонения не представляет собой явления, уни-

кального лишь для региона Центральной Азии. Эта удивитель-

ная традиция распространена по всему мусульманскому миру и

наблюдается также в среде других культур.

Библиография

Бабаджанов Б. САДУМ // Ислам на территории бывшей Российской

Империи (далее — ИТБРИ). М., 2003. Вып. 4.

Кисляков Н.А. О некоторых древних повериях таджиков долины

реки Хингоу. М., 1960

Левшин А.И. Описание киргиз-казачьих, или киргиз-кайсацких, орд

и степей. СПб., 1832.

Некрасова Е. Г. Кыз-биби // ИТБРИ. М., 2001. Вып 3.

А. Шоинбеков

ПРЕДСМЕРТНАЯ МОЛИТВА ИСМАИЛИТОВ
ЗАПАДНОГО ПАМИРА

В западной части Памира (Горно-Бадахшанская автономная

область Республики Таджикистана) проживают немногочислен-

ные ираноязычные народы: рушанцы, бартангцы, шугнанцы,

ишкашимцы, ваханцы, исповедующие исмаилизм — одно из на-

правления ислама. Ввиду своей изолированности западно-памир-

ские народы до настоящего времени сохраняют не только инди-

видуальный облик, свои бесписьменные языки, но и многие обы-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-150-3/ 

© МАЭ РАН 



112

Н.С. Терлецкий

«ЗНАМЯ ДЛЯ МОЛЕНИЯ»
(СИМВОЛИЗМ И ФУНКЦИИ ТУГА В ПРАКТИКЕ
ЗИЙАРАТ У НАРОДОВ ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ)

Часто встречающиеся в различных регионах Центральной Азии

высокие деревянные шесты (туги) являются одним из важных

(хотя, впрочем, необязательных) атрибутов мест паломничества

и поклонения мусульманского населения (мазаров). В первую

очередь это касается мазаров, являющихся местами захороне-

ний почитаемых мусульманских праведников (аулийа, пиров,

шайхов). Форма туга может варьироваться, но в своем наиболее

распространенном виде представляет длинный деревянный столб

с навершием (тадж-и туг) в виде раскрытой ладони (панджа,

хамса) или нераскрывшегося бутона. Тадж-и туг обычно выко-

вывался или отливался из металла, преимущественно железа,

реже из бронзы или серебра (навершие из более дорогого матери-

ала свидетельствовало о значительной популярности и благосос-

тоянии мазара). Сам шест может быть изготовлен в виде цельной

деревянной жерди либо же быть составным и представлять собой

несколько звеньев, скрепляемых друг с другом. Под навершием

установлена перекладина незначительной длинны, к которой

крепится кусок материи обычно треугольной формы (в основном

красного или белого цветов), пучки конского волоса (или конс-

кий хвост), иногда колокольчики и разноцветные ленты (Бабад-

жанов, Некрасова 1999: 85). Туги (знамена), являясь отличи-

тельным признаком могилы почитаемого мусульманского пра-

ведника, могут быть укреплены как снаружи мазара, так и внут-

ри надгробного сооружения (Снесарев 1983: 35).

Несомненно, сам туг, равно как и подавляющее большинство

остальных элементов, формирующих традицию совершения па-

ломничеств и поклонения (зийарат), уходят корнями в доис-

ламскую эпоху (по-видимому, едва ли не единственным исклю-

чением здесь можно признать молитвенные формулы, произно-

симые паломником), хотя и прочно ассоциирован в сознании ве-

рующих с религией пророка Мухаммада. Водружение на почита-

емых местах захоронений деревянных шестов с полотнищами

ткани получило новую интерпретацию, при этом зачастую на-

родные толкования символики и предназначения тугов приоб-

ретают формы, весьма далекие как от их изначального предназ-

начения, так и от норм и правил классического ислама.

Часто туг называют «знаменем для моления», которое, со-

гласно легенде, впервые по повелению Аллаха было спущено с

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-150-3/ 

© МАЭ РАН 



113

неба для Мухаммада архангелом Джабра’илом (Чвырь 2006: 149).

Подобное объяснение отчасти перекликается с функциями ту-

гов у древнетюркских народов, у которых они соотносились с

символами верховной власти — знаменем или барабаном. Упо-

минания об использовании термина туг применительно к бара-

банам имеется у Махмуда ал-Кашгари в Диван лугат ат-турк.

Он говорит о тугах как о барабанах, в которые били в присут-

ствии (или предвещая прибытие) правителя. В исламскую эпоху

схожее значение приобрел термин наккара, обозначающий удар-

ный музыкальный инструмент, составляющий основу наккара-

ханы — своеобразных придворных оркестров, совмещающих

функции военного оркестра и музыкального сопровождения при-

дворных церемоний (Lambton 1999). Что касается знамени, то

здесь речь шла о боевом штандарте и знамени, обозначающем

место сбора на поле битвы. Традиционный древнетюркский туг

представлял собой конский хвост (или пучок конского волоса)

прикрепленный к жерди. В районах глубинной Центральной Азии

(Тибете и прилегающих территориях) использовался также хвост

яка. Знамя являлось одним из внешних знаков ханской власти.

Ссылаясь на сведения Махмуда ал-Кашгари, академик В.В. Бар-

тольд говорит о том, что «высшее число знамен, которое могло

быть у одного хана, было девять; когда говорили о хане с девя-

тью знаменами (токуз туглуг хан), то это вызывало представле-

ние о самых могущественных ханах» (Бартольд 1968: 101). Ал-

Кашгари описывает туг как знамя (‘алам) правителя, изготов-

ленное из парчи или шелка оранжевого цвета. Последнее следу-

ет, по всей видимости, считать следствием влияния Китая, а не-

которые исследователи напрямую рассматривают термин туг как

заимствование китайского ту (знамя) (Bosworth 1999). В усло-

виях исламской цивилизации во времена ранних османов туг

продолжал являться символом верховной власти или знаком на-

местника верховного правителя. В военные походы султаны

выступали под своими боевыми знаменами и тугами (конскими

хвостами, свешивающимися с шеста, увенчанного круглым зо-

лотым навершием). Число подобных штандартов достигало семи

или девяти; наместники султана, вазиры, бикларбийи, как пред-

ставители власти более низких рангов, имели меньшее число

тугов.

Г.П. Снесарев, рассматривая вопрос о том, каким образом зна-

мя со стягом, бунчуком и навершием как явно военный аксессу-

ар стало непременной принадлежностью культа аулийа, указы-

вает на напрашивающееся объяснение этого факта воинствую-

щим характером процесса распространения ислама. Однако от-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-150-3/ 

© МАЭ РАН 



114

сутствие знамен как культовых атрибутов в мечетях и зачастую

вполне миролюбивый характер многих персонажей мусульманс-

кой агиологии делают подобное истолкование не вполне логич-

ным, в то время как широкое применение знамен или их имита-

ций в погребально-поминальной обрядности более древних куль-

тур наталкивает на предположение, что туги в качестве обяза-

тельной принадлежности мазаров могли проникнуть в эту об-

ласть религиозных представлений вместе с той основой, на кото-

рой и развился культ аулийа — погребально-поминальной об-

рядностью, связанной с поклонением родовым предкам и вож-

дям (Снесарев 1969: 275). Определенное совмещение символизма

туга как военного атрибута, с одной стороны, и элемента погре-

бально-поминальной обрядности — с другой, можно попытаться

проследить в традиции обязательного возведения тугов на моги-

лах гази (борцов за веру, павших мученической смертью) (Снеса-

рев 1983: 44). Некоторые исследователи свидетельствуют о том,

что погребения арабских полководцев, участвовавших в первых

завоевательных походах и принявших активное участие в рас-

пространении ислама за пределами Аравии, отмечались боевыми

штандартами и были объявлены почитаемыми местами, т.е. ма-

зарами. Обычай водружать на могиле праведников знамя сохра-

нился с тех времен, потеряв со временем свое первоначальное

значение (Камол 2005: 112).

В описаниях знахарских (шаманских) практик приводятся

любопытные сведения о другой функции туга. В частности, у

населения Восточного Туркестана (в первую очередь уйгуров)

обычным местом проведения камланий было помещение, в цент-

ре которого заранее вертикально натягивали веревку (туг), и

все происходило вокруг нее (Чвырь 2006: 148). Приведенное ниже

описание, а также символизм как всего сооружения, так и от-

дельных его элементов наводят на предположение о том, что де-

ревянный и веревочный туги если и не являются всего лишь

разными видами одного и того же предмета, то по меньшей мере

имеют общее происхождение и обнаруживают значительное со-

впадение в деталях:

«Черная шерстяная веревка (туг), натянутая вертикально в

центре комнаты между вбитым в пол колышком и потолочной

балкой, в прямом и переносном смысле была центром шаманско-

го действа у уйгуров. На высоте человеческого роста к ней при-

крепляли небольшой белый платок (яхлик), а еще выше — связ-

ку разноцветных лент (хелем) <...>» (Чвырь 2006: 148).

Упоминается также об исполнении больным, шаманом-знаха-

рем и прочими участниками церемонии своеобразного ритуаль-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-150-3/ 

© МАЭ РАН 



115

ного «танца» вокруг туга (круговых обходов) как части подгото-

вительных действий для призывания и задабривания духов

(Чвырь 2006: 154, 156). В этой связи напрашиваются прямые

аналогии с практикой суфийских радений, включающей в себя и

ритуальные обходы (в частности, круговые обходы (таваф) ма-

заров или тугов при мазарах).

Центральное положение туга во многих обрядах подразуме-

вает его ключевое сакральное значение. К древнейшим представ-

лениям следует отнести восприятие вертикально установленного

шеста или столба как символа связи земной и небесной сфер,

мира людей и духов, живого и мертвого. Уподобление туга «ми-

ровому древу» (Снесарев 1969: 67) вполне логично укладывается

в научные представления о типичной для шаманов картине мира.

Так, в частности, имеется свидетельство, что посредством туга

(веревочного) шаман поддерживает связь с духом предков; туг

необходим для жертвоприношений, а привязанные к нему плат-

ки и ленты обозначают различные уровни Неба или ступени ле-

стницы, по которой можно подняться наверх (Чвырь 2006: 148).

Впрочем, для реалий оседлого населения Центральной Азии по-

добные представления о своеобразном путешествии шамана в

потусторонний мир, характерные для шаманизма, являются ско-

рее исключением (по всей вероятности, они остались в далеком

прошлом), а довольно архаичная схема мироздания, типичная

для шаманизма, была вытеснена (или, скорее, дополнена) му-

сульманской космологией (Басилов 1992: 88, 230). В условиях

господства мусульманской религии частью населения туг вос-

принимается как средство связи почившего праведника с Богом

или же паломника с духом вали, вознесшимся к «трону Алла-

ха». Привязывание вотивных лоскутов ткани к тугу, прикосно-

вения паломников к нему как атрибуту святилища являются не

только формальным знаком обета, но также представляют собой

акт, устанавливающий магический контакт между объектом куль-

та и человеком.

Подобные представления о тугах прослеживаются также на

примере знахарских практик, когда в процессе процедуры из-

гнания хвори из тела больного часто «переводили» болезнь (или

злотворных духов, вызывающих ее) на другие объекты. Для этой

цели использовались разнообразные обрядовые предметы (иссле-

дователи сообщают о применении пучков растений или веток,

хлебных лепешек, легких животного, живых или мертвых птиц,

специальных кукол (кончак, койчак) и т.д. — (см. Басилов 1992:

198–199; Малов 1961: 134, 139). Повсеместно употреблялась для

этого и ткань, куски материи разнообразного размера, привязы-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-150-3/ 

© МАЭ РАН 



116

ваемые к тугу (Чвырь 2006: 153). Использование туга в подоб-

ных практиках, основной задачей которых являлось «выманива-

ние» недуга из тела больного и последующие заклинания, угово-

ры или принуждение этого зло-(болезне-)творного духа покинуть

мир людей и вернуться в мир иной, подкрепляет указанные выше

предположения о древнем символизме туга как о своеобразном

связующем звене между мирами.

Следует отметить также и вероятную ассоциацию туга с ат-

рибутом власти, когда шест с полотнищем ткани и пучком конс-

кого волоса, возведенный на могиле почитаемого человека, сим-

волизирует его авторитет, «власть над душами» посетителей

мазара.

Однозначно определить, в какой степени в бытовом исламе

видоизменились изначальные доисламские ритуальные и рели-

гиозные функции туга, представляется делом весьма непростым.

Видимо, уже с XIV в. в Центральной Азии туг становится не-

пременным атрибутом мест поклонения, несмотря на весьма нео-

добрительное отношение к нему (а вернее, к окружавшим его

действиям, носящим явно языческий характер) со стороны сун-

нитского духовенства (даже представителей ханафитского маз-

хаба, наиболее терпимого к проявлениям и сохранению в тех

или иных формах обычаев (‘урф, ‘адат), имевших доисламское

происхождение) (Бабаджанов, Некрасова 1999: 85). Тем не ме-

нее установка нового туга (или обновление старого) над моги-

лой почитаемого праведника стала считаться богоугодным де-

лом, относящимся к поступкам категории саваб (букв. «правиль-

ность, благоразумие») — категории, характеризующей правиль-

ные и верные поступки, помыслы или слова, в противополож-

ность ошибкам (хата’). Средневековые письменные памятники

повествуют о традиции возведения тугов на местах захоронения

мусульманских праведников. Так, в сочинении Тазкира-йи Хвад-

жа Мухаммад Шариф, посвященном жизни и деяниям извест-

ного деятеля суфизма, руководителя (пира) суфийского братства

увайсиййа, духовного наставника и политического советника

кашгарского правителя ‘Абд ар-Рашид-хана, Хвадже Мухамма-

ду Шарифу (ум. 973/1565–66 г. или 963/1555–56 г.) (Baldick

1993), в частности, говорится: «Остаток жизни Хазрата Велико-

го Ходжи (т.е. Хваджи Мухаммада Шарифа. — Н.Т.) прошел в

Яркенде. Он ежедневно выезжал и совершал прогулки по окрес-

тностям города. Повсюду в земле лежали святые, но никто не

знал этого. Хазрат Великий Ходжа вонзал в землю на таких ме-

стах туг, устраивал мазар и проезжал дальше, назначив шайха,

подметальщика, имама и муаззина» (Тазкира 1969: 235).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-150-3/ 

© МАЭ РАН 



117

Несомненно, туги выполняют и вполне утилитарные задачи,

являясь определенными маркерами почитаемых мест, позволя-

ющими паломнику издалека определись месторасположение ма-

зара, а прохожему вовремя прочитать положенную благопоже-

лательную заупокойную молитву (ду‘а). Как было указано выше,

туги широко используются паломниками и для привязывания

лоскутов материи, лент, тряпочек, выполняющих функции во-

тивных предметов, особенно в условиях пустынной местности,

когда невозможно использовать для этой цели ветви деревьев

или кустов, находящихся поблизости. Однако, несомненно, фун-

кции туга не исчерпываются лишь целями практического ха-

рактера и несут в себе глубокий сакральный символизм, сохра-

нившийся в народном сознании и получивший новое осмысление

в условиях смены мировоззренческих установок.

Библиография

Baldick J. Imaginary Muslims. The Uwaysi Sufis of Central Asia. London,

1993.

Bosworth C.E. Tugh // The Encyclopaedia of Islam: CD-ROM / Edition

v. 1.0, Koninklijke Brill NV. Leiden, 1999.

Lambton A.K.S. Nakkara-khana (Nakara-khana) // The Encyclopaedia

of Islam: CD-ROM / Edition v. 1.0, Koninklijke Brill NV. Leiden, 1999.

Бабаджанов Б.М., Некрасова Е. Туг // Ислам на территории бывшей

Российской империи. Энциклопедический словарь. М., 1999. Вып. 2.

Бартольд В.В. Двенадцать лекций по истории турецких народов Сред-

ней Азии // Сочинения. М., 1968. Т. V.

Басилов В.Н. Шаманство у народов Средней Азии и Казахстана. М.,

1992.

Камол Хамза (Хамзахон Камолов). История мазаров Северного Тад-

жикистана. Душанбе, 2005.

Малов С.Е. Уйгурские наречия Синьцзяна. М., 1961.

Снесарев Г.П. Реликты домусульманских верований и обрядов у уз-

беков Хорезма. М., 1969

Снесарев Г.П. Хорезмские легенды как источник по истории религи-

озных культов Средней Азии. М., 1983.

Тазкира-йи Ходжа Мухаммад Шариф // Материалы по истории ка-

захских ханств XV–XVIII веков: Извлечения из персидских и тюркских

сочинений. Алма-Ата, 1969.

Чвырь Л.А. Обряды и верования уйгуров в XIX–XX вв.: очерк на-

родного ислама в Туркестане. М., 2006.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-150-3/ 

© МАЭ РАН 



333

Н. С. Терлецкий

К ВОПРОСУ О ПОЧИТАНИИ ДЕРЕВЬЕВ 
НА МАЗАРАХ ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ

В статье используются сведения, полученные в ходе полевых 

исследований, проводившихся автором в составе Центрально-

азиатской этнографической экспедиции летних сезонов 2008–

2009 гг., главным образом в районе среднего течения реки Зерав-

шан, т.е. на территории современных Самаркандской области 

Республики Узбекистан и Пенджикентского района Согдийской 

области Республики Таджикистан.

У оседлого населения Центральной Азии традиция почита-

ния деревьев, уходящая корнями в далекую доисламскую эпоху, 

тесно связана с мусульманской практикой зийарата — соверше-

ния паломничества и поклонения почитаемым местам. По сути, 

культ дерева (как, впрочем, и почитание других природных объ-

ектов — камней, родников, гор, пещер т.п.) был инкорпорирован 

в русло ислама и получил свое новое осмысление посредством 

легенд, связывающих деревья с деятельностью мусульманских 

праведников, пророков, аулийа и прочих персонажей агиологии. 

Сюжеты данных преданий не отличаются особым разнообрази-

ем. В большинстве случаев дерево маркирует собой то место, где 

побывал святой, где он был захоронен, или оно было специально 

посажено им. Весьма широко распространен сюжет, согласно ко-

торому почитаемое дерево появилось вследствие прорастания 

посоха праведника. Сведения об этом, в частности, приводит 

И. И. Зарубин: «На Гунте (святой) называл себя имамом Мама-

дом, на Шахдаре — Бобо-Авлодом, в Канджуте — Бобо-Гунде. 

<…> Источник воды также имам вывел. Он воткнул свой посох, 

потом выдернул — пошла вода. Свой посох он разломал и наса-

жал саженцы по краям (оросительной) канавы; из них выросли 

деревья» [1, с. 81].

Список видов деревьев, почитаемых населением региона, 

весьма обширен. Среди наиболее популярных — чинара (платан), 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-239-5/ 

© МАЭ РАН 



334

джида (лох серебристый), можжевельник, тополь, плодовые куль-

туры, шелковица. В ходе экспедиционных исследований было 

 осмотрено несколько десятков мест паломничества (мазаров), 

и на большинстве из них деревья присутствовали в качестве не-

отъемлемой части почитаемого комплекса, а зачастую и вовсе 

служили главным объектом поклонения.

Несомненный интерес в контексте рассматриваемой темы 

представляет мазар Чор-чинор (букв. «Четыре чинары») в Ургу-

те, расположенный в 40 км к югу от Самарканда. По сути, данный 

мазар представляет собой целый комплекс из нескольких постро-

ек, погребений, мечети, расположенных под сенью рощи дере-

вьев. Возраст деревьев колеблется от 800 до 1800 лет, что вполне 

может говорить о том, что они почитались еще до установления 

в регионе мусульманской религии. Размер деревьев столь велик, 

что под корнями одной из чинар образовалась естественная пе-

щера, полностью скрытая под землей и внутри дерева, основание 

которого служит ее потолком, хотя часть стен укреплена кирпич-

ной кладкой. Внутри пещеры могут разместиться около десяти 

человек, и она использовалась в качестве класса начальной шко-

лы. На мазаре также имеется озеро, питаемое от ключей. В нем 

обитают рыбы, на которых также распространяется статус свя-

тости.

Традиция связывает данный мазар с именем одного из наи-

более почитаемых деятелей мусульманского мира — саййида 

Абу-л-Кадира Гилани, эпонима суфийского братства кадирийа. 

Так, согласно одному из преданий, бытующему в окрестностях 

Ургута, девушка, жившая в этих краях во времена пира (кото-

рый, к слову, большую часть жизни провел в Багдаде, где и был 

похоронен), однажды встретила на безлюдной тропе пастуха, 

который вопреки обычаям шари‘ата не только остановил ее на 

дороге, но грубо схватил за руку. Оскорбленная в своей скром-

ности и благочестии, она мысленно обратилась к своему настав-

нику. В это время Абу-л-Кадир находился в Багдаде и, готовясь 

к вечерней молитве, совершал омовение. Услышав призыв о по-

мощи, он схватил кожаный тапок и кинул его через левое плечо. 

Чудесным образом башмак пролетел сквозь пространство и уда-

рил пастуха в лоб, после чего пастух исчез. Исчезла и девушка. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-239-5/ 

© МАЭ РАН 



335

А на месте происшествия выросла чинара и забил из земли род-

ник, вода которого, по утверждениям современных паломников, 

до сих пор исцеляет от множества разных недугов и просто об-

лагораживает человеческие помыслы и побуждения, обращая их 

к Богу.

Для раскрытия истоков почитания дерева в Центральной 

Азии ценную информацию дает мазар Чинар-бобо, входящий 

в культовый комплекс Султан-Ваиса (за обликом которого скры-

вается известный мусульманский деятель Ваис ал-Карани) в Хо-

резме. Паломники посещают этот объект перед тем, как идут 

к главной усыпальнице. Это связано с поверьем, согласно которо-

му Чинар-бобо был не то духовным наставником Султан-Ваиса, 

не то его муэдзином в мечети, не то цирюльником, — но как бы то 

ни было, святой так ценил его, что повелел: «Он должен быть 

сверху», что объясняет, почему мазар Чинар-бобо расположен 

выше усыпальницы и почему паломникам надо идти сначала 

к нему.

Фигура Чинар-бобо представляется весьма примечательной. 

Этот святой, в сущности, не имеет имени, ибо «чинар» означает 

дерево, платан, и абсолютно лишен каких бы то ни было биогра-

фических данных — как реальных, так и легендарных. Практика 

свидетельствует: за такими безымянными святыми непременно 

скрывается какой-нибудь объект языческого почитания, в данном 

случае — дерево, культ которого еще в глубокой древности суще-

ствовал в Хорезме. Особой сакральной силой — злой или доб-

рой — наделялись шелковица, джида, боярышник, гуджум, фрук-

товые деревья, а с распространением ислама этот культ потерял 

самостоятельность: священные деревья стали почитаться лишь 

в связи с каким-либо мусульманским святым и его мазаром. По-

этому, как указывал в своей работе Г. П. Снесарев, можно выска-

зать предположение, что хорезмский Чинар-бобо — не что иное, 

как антропоморфизация древнего растительного объекта покло-

нения. Иными словами, мазар Чинар-бобо — это один из  объектов 

пережиточного домусульманского комплекса верований урочища 

Султан-Ваиса [2, с. 84].

Примеры подобной адаптации древнего культа дерева к нуж-

дам новой религиозно-идеологической системы (в данном случае 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-239-5/ 

© МАЭ РАН 



336

ислама) в изобилии встречаются на мазарах различных районов 

Центральной Азии. Кроме того, необходимо отметить, что поми-

мо тех мазаров, где почитаемые деревья связываются легендами 

с деятельностью мусульманских персонажей, существуют маза-

ры (обычно это отдельно стоящие деревья), где подобные преда-

ния отсутствуют или были забыты местным населением.

Библиография
1. Зарубин И. И. Шугнанские тексты и словарь. М.; Л., 1960.

2. Cнесарев Г. П. Хорезмские легенды как источник по истории ре-

лигиозных культов Средней Азии. М., 1983.

Н. С. Терлецкий

НЕКОТОРЫЕ МЕСТА ПАЛОМНИЧЕСТВА 
И ПОКЛОНЕНИЯ ПЕНДЖИКЕНТСКОГО РАЙОНА 

(Республика Таджикистан)

Практика поклонения и паломничества (зийарат) почитае-

мых объектов (мазаров) вызывает немалый интерес у исследо-

вателей религиозного поведения и традиционного мировоззре-

ния мусульманских народов. Центральноазиатский регион 

в этом плане не является исключением; здесь, как возможно ни 

в какой другой области исламского мира, зийарат играет важ-

нейшую роль в определении местной, локальной формы быто-

вания ислама. Однако научное изучение данной сферы религи-

озной жизни сталкивается с некоторыми проблемами. Одной из 

главных здесь является сложность типологизации почитаемых 

мест. Попытки решения данного вопроса предпринимались не-

однократно начиная с конца 60-х гг. прошлого столетия, однако 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-239-5/ 

© МАЭ РАН 


