
Н. С. Терлецкий 

СУЛАЙМАН-ТОО 
В ФОТОКОЛЛЕКЦИЯХ МАЭ

В богатой коллекции фотоматериалов МАЭ (Кунсткамеры) РАН по этно-
графии народов Центральной Азии имеются ценные источники для изучения 
мусульманской традиции паломничества (зийāрат) к почитаемым объектам 
(мазāрам). Подобные места поклонения могут представлять собой действи-
тельные или мнимые могилы праведников, суфиев, пророков или иных пер-
сонажей мусульманской агиографии или же вещи и места, связанные каким-
либо образом с их жизнью и деятельностью. Особую категорию мазāров 
составляют объекты природы, ассоциированные с личностями аулийā’ 1: род-
ники, озера, термальные источники, деревья, отдельные камни или их нагро-
мождения, пещеры, скалы, горные вершины или целые горы. Среди послед-
ней разновидности сакральных объектов региона своей популярностью 
и известностью выделяется гора Сулайман-Тоо, расположенная в черте города 
Оша — административного центра Ошской области, имеющего негласный 
статус «южной столицы» Кыргызстана. Город находится в восточной части 
Ферганской долины, у выхода реки Ак-Буура (Акбура) из предгорий Алайско-
го хребта. Гора представляет собой пятиглавый останец, сложенный из палео-
зойских известняков с выходами диабаза, вытянутый с запада на восток. Длина 

1 Здесь и далее автор сознательно избегает использования определения святой употребитель-
но к выдающимся и уважаемым мусульманским праведникам. Основными аргументами в пользу 
отказа от употребления этого определения выступает отсутствие церкви в исламе и, в частности, 
института канонизации святых (квазиправовой процедуры, предпринимаемой только после 
смерти праведника), что делает перенесение христианского понятия святости на мусульманские 
реалии не вполне уместным. Не вполне оправданным в силу возможной двусмысленности пред-
ставляется автору и использование в вышеуказанном контексте слова «святой» в кавычках. В силу 
этих причин в представленной работе предпочтение было отдано мусульманскому термину вал╖ 
(мн. аулийā’ — букв. «стоящий рядом, приближенный к Аллаху»).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



288 Н.С. Терлецкий

его более 1140 м, ширина — 560 м по подошве. Ниже приведены названия вер-
шин, их высотные отметки над уровнем моря в порядке, в котором они рас-
положены в направлении с востока на запад: 

— Буура-Таг (букв. «гора верблюд»), или Сулайман-Тоо (букв. «гора Су-
леймана»), которая дала название всей горе (1162 м);

— Шор-Таг (букв. «солевая гора») получила свое название из-за белой 
шапки высолов (1141 м). Ее северный склон носит название Кочотуу-Таг 
(Көчөттүү-таг, букв. «разрисованная гора»);

— Рушан-Таг (букв. «самая светлая») — самая высокая вершина горы (1175 м);
— Ээр-Таг (букв. «гора седло») получила название из-за своей формы 

(1145,5 м). Ее складчатый по структуре северный склон носит название 
«Каттама-Таг» (букв. «слоистая гора»);

— Кекликучар (букв. «место обитания куропаток») — 1119 м.
На настоящий момент употребляется несколько названий этой горы2. 

В мультилингвистической среде Ферганской долины встречаются следующие 
варианты: гора Сулеймана — Сулейман-Тоо (кырг.), Сулаймон-тоғ (узб.); пре-
стол/трон Сулеймана — Тахти Сулаймон (тадж.), Сулаймон-тахт (узб.). Эпо-
нимом данного объекта паломничества является популярный герой мусуль-
манской агиографии — пророк Сулаймāн б. Дāв╛д, чей образ перекликается, 
а порой совпадает с библейским царем Соломоном. Коранический персонаж 
Сулаймāн был верующим и послушным Аллаху, за что был награжден мудро-
стью, способностью понимать язык животных и птиц и магическими знания-
ми, с помощью которых подчинил себе ветры, шайтанов и джиннов [Walker, 
Fenton 1999]. В послекоранической литературе образ Сулаймāна обогащается 
мотивами и эпизодами, по большей части, но не всегда исходящими из иудей-
ских сказаний. У мусульман он знаменит прежде всего как великий маг, ис-
точником волшебной силы которого было дарованное ему Господом кольцо. 
Образ Сулаймāна, совершаемые им и подчиненными ему джиннами чудеса, 
в частности возведение грандиозных построек, частые мотивы в фольклоре 
и литературе мусульманского средневековья [Пиотровский 1991: 212].

Освоение и культовое значение горы, по всей видимости, имело место 
с древнейших времен. Археологические исследования показали, что существо-
вавшие здесь постройки и поселения эпохи поздней бронзы (XII–VIII вв. 
до н.э.) служили каким-то религиозным целям [Огудин 2003: 71], большое ко-
личество обнаруженного пепла дает основания предполагать, что в данном 
 месте огонь возжигался в ритуальных целях [Заднепровский и др. 2000: 76]. На 
сакральное значение горы указывает и зафиксированное в китайских источни-
ках название располагавшейся близ нее столицы царства Давань в I в. до н.э. — 
Гуйшаньчэн (букв. «город у высокочтимой горы») [Боровкова 1989: 55]. Лю-
бопытно отметить, что неразрывная связь города с горой нашла отражение 
в геральдике Оша эпохи Российской империи. Так, на гербе города, высочай-
ше утвержденном 22 октября 1908 г., на червленом щите изображена серебря-
ная вершина горы, сопровождаемая сверху золотым полумесяцем рогами 
вверх. Силуэт горы Та╜т-и Сулаймāн занимает центральное место и в совре-

2 В предложенном вниманию тексте для передачи названия горы автором выбран вариант, 
встречающийся в письменных памятниках на основе арабо-персидской графики, — Та╜т-и 
Сулаймāн. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



289Сулайман-Тоо в фотоколлекциях МАЭ

менном гербе Оша — над силуэтом горы изображено золотое солнце с исходя-
щими от него лучами.

Судьбу горы как сакрального почитаемого объекта после смены господ-
ствующей религиозно-идеологической системы проследить довольно сложно 
вследствие скудности упоминаний о ней в письменных источниках. Как 
 утверждает академик В.В. Бартольд, при власти Саманидов (819–1005 гг.) ис-
лам в Фергане, «по-видимому, уже завоевал неоспоримое господство» [Бар-
тольд 1965б: 532]. О том, были ли здесь, как в Самарканде, христиане, манихеи 
и огнепоклонники, источники не сообщают, однако уже тогда в Фергане были 
локализированы некоторые библейские легенды. Так, арабский историк и гео-
граф второй половины X в. Шамс ад-Д╖н Аб╛ ‘Абдаллāх ал-Му╗аддас╖ (ал-
Ма╗дис╖) в своем сочинении А╝сан ат-та╗āс╖м ф╖ ма‘рифат ал-а╗āл╖м («Наи-
лучшее распределение для познания стран») упоминает, что здесь показывали 
«могилу Иова» [Al-Mokaddasi 1906: 46], «это несомненно касается целебных ис-
точников, которые и поныне называются Хазрет-Аюб» [Бартольд 1965б: 532–
533]. При этом упоминаний о соотнесении напрямую имени биб лейского про-
рока Соломона с какими-либо почитаемыми объектами региона в тот период 
не встречается. Например, современник ал-Му╗аддас╖ арабский географ и пу-
тешественник Аб╛-л-├āсим б. ‘Ал╖ ан-На╘╖б╖ ибн ║ау╗ал, упоминая в своем
сочинении Китāб ал-масāлик ва ал-мамāлик («Книга путей и стран») о горе близ 
Оша, говорит, что на ней «расположен наблюдательный пост тюрков, следящих 
с него за воинственными движениями бойцов за веру» [Ибн Хаукал 1957: 26], 
при этом не говоря ни слова о ее сакральном значении. Аб╛-л-Фа╓л Му╝аммад
ибн ‘Умар ибн ═āлид, более известный под прозвищем Джамāл ал-├арш╖ (букв.
«украшение [царского] двора») (род. 628/1230–1231) в сочинении Ал-Мул ╝а╗āт

би-╘-╘урā╝ («Добавления к “Ясному”») приводит в отношении Оша следующую
информацию: «Город ┼ш. В нем две небольшие горы: Барāкат и ║анаф. Под
[горой] Барāкат находятся мазāры подвижников и праведников. И там же, на-
ряду с другими, могила Ā╘афа ибн Бур╜ийā — ваз╖ра Сулаймāна ибн Дāв╛да,
мир им обоим» [Ал-Карши 2005: CCI]. В другом месте того же труда автор дает 
краткую справку об упомянутых выше персонажах: «Пророк Сулаймāн — пра-
витель людей и духов. Ā╘аф ибн Б╛р╜ийā-═аф ибн Шам‘ийā ибн М╖к╖йā —
вāзир Сулаймāна. И при нем он был знатоком Писания в определенный пери-
од» [Ал-Карши 2005: 58]. Под именем Ā╘афа ибн Б╛р╜ийā здесь, по всей
видимости, подразумевается Ā╘āф б. Бара╜йā, в мусульманской агиографии из-
вестный как легендарный ваз╖р царя Соломона. Согласно преданиям, он был
доверенным лицом царя и всегда был рядом с ним. Когда Джарāда (дочь прави-
теля Сидона, находившаяся при дворе Соломона, по другой версии — одна из 
его жен) поклонялась идолам, он обратился с речью к людям, в котором превоз-
носил посланников Господа, в их числе Соломона, однако лишь за те превос-
ходные качества, которые последний проявлял только в период своей юности. 
Разозлившись на это, Соломон сделал Ā╘āфу б. Бара╜йā выговор, однако сам
подвергся порицанию за допущение идолопоклонничества при дворе. В после-
дующем недоразумение было устранено, Джарāда наказана, а сам царь раскаял-
ся (см.: [Wensinck 1999]). Считается, что Ā╘āф б. Бара╜йā также был удостоен
разрешения использовать магическую силу чудодейственного кольца царя Со-
ломона: именно с помощью него он в мгновение ока перенес трон Бил╗╖с
(библ. царицы Савской) из Шебы в Иерусалим [Walker, Fenton 1999]. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



290 Н.С. Терлецкий

Таким образом, пророк Сулаймāн был ассоциирован с рассматриваемым 
географическим объектом опосредовано, через личность своего сподвижника 
Ā╘аф ибн Б╛р╜ийā, могила которого, согласно легенде, находится под горой. 
Мавзолей Ā╘афа ибн Б╛р╜ийā можно наблюдать и в настоящее время. Совре-
менный вид данная постройка приобрела, по всей видимости, к XVIII в.: архи-
тектурный памятник представляет собой прямоугольное сооружение со сторо-
нами 7 и 9 м и куполом диаметром 4,5 м, входная ниша оформлена богатым 
декором, внутреннее помещение площадью два метра имеет восьмигранную 
форму. Под основанием здания обнаружены остатки погребального сооруже-
ния из жженного кирпича, характерного для XI–XII вв. [Турсунов 2013]. Как 
указывает В.Л. Огудин, «в прошлом, по-видимому, культ Асафа ибн Бурхия 
играл более заметную роль, чем сейчас» [Огудин 2003: 71], с течением времени 
он, вероятно, постепенно вытеснялся культом пророка Сулаймāна, имя кото-
рого становится частью топонимического наименования горы.

Впрочем, гора, расположенная близ города Оша, в письменных свидетель-
ствах XVI в. упоминается пока еще под другим названием. Так, описывая до-
стоинства города в своем сочинении Бāбур-нāма («Книга/записки Бабура») его 
автор ┐ах╖р ад-Д╖н Му╝аммад Бāбур пишет: «Еще один город — ┼ш (Ош. — 
Н.Т.). Он стоит к юго-востоку от Анд╖джāна, в четырех йигāчах3 пути; воздух 
там прекрасный, проточной воды много; очень хороша бывает весна. О досто-
инствах ┼ша дошло много преданий. К юго-востоку от крепости стоит краси-
вая гора, называемая Барā-К╛х» [Бабур 1992: 30].

Относительно значений двух названий горы (Барāкат и Барā-К╛х) можно 
выдвинуть несколько предположений. Некоторые исследователи полагают, 
что название Барā-К╛х (где к╛х (тадж.-перс.) переводится как «гора») проис-
ходит от слова бара (тадж.-перс.) — «часть, кусок, осколок». Название «гора-
осколок» (т.е. «останец») отражает внешний вид возвышающихся над равни-
ной скал [Огудин 2003: 72]. Возможно это наименование связано со словом 
бар(р)ā (тадж.-перс.) — «острый, режущий», дающим также подходящее обли-
ку вершины имя «острая (остроконечная) гора». Еще одна версия перевода 
возводит топоним к вокабуле баррок (тадж.-перс.) — «чистый, красивый» 
[Конкабаев 1980: 137–138]. Вероятнее всего название Барā-К╛х связано со 
словом барā (тадж.-перс), представляющим собой основу настоящего времени 
от глагола бар-āмадан — «поднимать, восходить, выступать». Таким образом, 
имя горы можно перевести как «возвышающаяся [над окрестностями] гора». 

Приведенный у Джамāла ал-├арш╖ вариант названия «Барāкат», как один 
из ранних дошедших до нас топонимов, заслуживает особого внимания. Мож-
но поставить под сомнение как предположение, что в этом случае мы имеем 
дело с неполной формой от Барāк╛х [Огудин 2003: 72], так и гипотезу, что это 
«старое, видимо, домусульманское название ошской горы» [Огудин 2003: 71]. 
Учитывая сакральный статус горы, наличие на ней почитаемых захоронений 
или иную форму ассоциирования природного объекта с агиографическими 
персонажами, логично предположить, что название «Барāкат» связано со сло-
вом барака/баракат (ар.) — «благодать, благословение, благоденствие, изоби-
лие». Понятие барака — ключевая составляющая мусульманской традиции 
паломничества и поклонения праведникам. По сути барака есть дарованная 

3 Йигач — неопределенная мера расстояния около шести километров.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



291Сулайман-Тоо в фотоколлекциях МАЭ

свыше сила, чаще всего определяемая как «благословение» или «божественная 
благодать», которой обладают пророки и аулийā’, равно и те объекты и места,
с которыми они имели контакт. Она определяет удивительные способности 
аулийā’ и пророков и сохраняется после их смерти, а посещение мест их погре-
бения или иных объектов (мазāров), тем или иным образом связанных с их лич-
ностями, а также выполнение определенных ритуальный действий позволяют 
паломнику надеяться на заступничество со стороны покойного праведника 
и обретение испрашиваемых благ [Терлецкий 2008: 93]. Именно барака придает 
сакральные свойства месту и превращает его в объект паломничества и покло-
нения благодаря присутствию и/или действиям почитаемого праведника, а так-
же наличию предметов из его личного имущества. Строго говоря, барака яв-
ляется эманацией, неограниченно долгим обладанием святости, благочестия 
в личности праведника, которые проявляются в объектах или людях, с которы-
ми данный персонаж входит в контакт посмертно или же в течение жизни [Meri 
2002: 103]. Учитывая вышесказанное, кажется весьма вероятным, что именно 
это мусульманское понятие лежит в основе приведенного в Ал-мул╝а╗āт би-╘-
╘урā╝ названия. Определенная схожесть арабографического отображения на-
званий горы (       ) Барā-К╛х и (       ) Барāкат наводит на предположение о воз-
можной путанице, которая могла быть привнесена в рукописные источники 
вследствие невнимательности или небрежности переписчиков.

Завершающий этап в развитии культа горы относится, по-видимому, 
к XVII в., когда акцент с Ā╘āфа б. Бара╜йā был смещен на самого пророка
Сулаймāна [Огудин, Абашин 2003: 78]. К этому периоду относится составле-
ние историком и географом Ма╝м╛дом б. Ам╖ром Вал╖ сочинения Ба╝р ал-

асрāр ф╖ манā╗иб ал-ахйāр («Море тайн относительно доблестей благород-
ных»), в котором он приводит сведения о городе Оше, основанном пророком 
Сулаймāном, и о старинной постройке под названием Та╜т-и Сулаймāн, где
было похоронено большинство последователей пророка [Махмуд ибн Вали 
1977: 19]. Окончательное оформление культа Та╜т-и Сулаймāн происходит
в XVIII столетии, когда гора превратилась в объект паломничества региональ-
ного масштаба. К этому времени относится формирование культа ╝а╔рата
Сулаймāна, многочисленные легенды о котором были зафиксированы, в част-
ности, в анонимном сочинении Дар байāн-и рисāла-и ┼ш («Из предания об
Оше»), также известном под тюркским названием ┼ш шахр╖ рисāлас╖ («Пре-
дание о городе Оше») (см.: [Terletsky 2007: 12–24]. По-видимому, без особых 
изменений сложившаяся традиция почитания мазāра функционировала
и в последующем веке, когда рассказы об увиденных действиях паломников, 
а также услышанных преданиях и легендах стали сюжетами многочисленных 
записок, воспоминаний и научных работ, оставленных русскими путеше-
ственниками и исследователями. Приведем лишь некоторые из них. 

«В правой руке на утесе помянутой горы мы видели пристроенные два 
древних здания, под коими находится большая пещера. Вожатый нам сказал, 
что здания сии называются Тах-Сулейман, по-русски престол Соломонов, 
и что тамошние азиатцы кажой год ездят на поклонение к местам сим, утверж-
дая, будто бы в сем месте поклонялись духи Соломону» [Назаров 1968: 49–50]. 
«Фергана тоже не может пожаловаться на скудость святых мест. Вам могут 
здесь рассказать про Еноха, Ноя, Иова, Давида, Соломона и других библей-
ских лиц и указать в разных местах Ферганы, кто где молился, кто где погре-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



292 Н.С. Терлецкий

бен, как будто здесь-то и есть арена главных священных событий. Например, 
покажут здесь гору Соломона — Сулейман-таг. Это небольшая гора, обрываю-
щаяся у самого города Оша. По туземному сказанию, царь Соломон, которого 
считают пророком, равновеликим Адаму, Ною и Аврааму, вел свое войско, 
а впереди его гнал пару волов с плугом. Когда он дошел до этой горы, то сказал: 
“Хошь!”, то есть “довольно”. Отсюда будто бы и произошло название города. 
К Соломоновой горе стекаются правоверные не только с кишлаков Ферганы, 
но и со всего Туркестана, для поклонения святыне и излечения от недугов» 
[Ювачев 1907: 956].

Не менее ценным источником для изучения культа Та╜т-и Сулаймāн, чем
письменные памятники, являются фотографии, запечатлевшие облик памят-
ника, а также некоторые из совершаемых паломниками ритуалов. Наиболее 
ранние из имеющихся в фондах МАЭ изображений почитаемой горы относят-
ся к концу XIX в. (по-видимому, самому концу 1880-х, или, что более вероят-
но, 1890-м годам). Речь идет о двух фотоотпечатках, на которых зафиксирован 
внешний вид горы. Подпись на первом из снимков гласит: «Ферганская об-
ласть. Туземная часть города Оша на берегу Акъ-буры» (рис. 1). 

Снимок сделан с правого берега реки из северной части города в юго-за-
падном направлении в сторону горы Та╜т-и Сулаймāн. В настоящее время на
месте, с которого проводилась фотосъемка, располагается центральный город-
ской рынок. За глинобитными постройками, возведенными вдоль левого бере-
га Ак-бууры, возвышается здание мечети. Информацию об этой постройке 

Рис. 1. Туземная часть города Оша на берегу Ак-буры. Фотоотпечаток.
 Ферганская область. Лютче Я.Я. 1899 г. МАЭ. Колл. № 512-135

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



293Сулайман-Тоо в фотоколлекциях МАЭ

оставила в своих воспоминаниях Мари Бурдон (1845–1912), которая вместе со 
своим мужем антропологом Шарлем-Эженом де Уйфальви, сотрудником ми-
нистерства народного просвещения, принимала участие в экспедиции в Цент-
ральную Азию. Мечеть, архитектурный облик которой она описывает как «со-
временный», была построена сыном ‘Абд ар-Ра╝мāна [Ujfalvy-Bourdon 1880:
328] — ам╖ра кипчаков и заметной фигуры на политической сцене Кокандско-
го ханства 60–70-х годов XIX в. [Бабаджанов 2010: 290–301]. Таким образом, 
учитывая то, что французская экспедиция продолжалась в период с 1876 по 
1878 г., можно предположить, что мечеть была возведена в 1860-х годах. Она 
доминирует над городом, а ее величественный портал выполнен зодчими 
с большим мастерством. Возведена мечеть из жженого кирпича [Захарова 
2013: 68]. В годы советской власти здание мечети подверглось значительной 
перестройке, в настоящее время на ее месте находится кинотеатр «Ак-буура» 
и административное помещение «Облпотребсоюза».

Второй фотоотпечаток (рис. 2) представляет нам вид горы Та╜т-и Сулаймāн
с другого ракурса. Съемка была проведена из южной части города. На перед-
нем плане виден двор караван-сарая. Масштабы снимка не дают возможность 
рассмотреть объекты паломничества, расположенные на горе, — молельный 
дом на вершине самого восточного из отрогов (на снимке крайний правый) 
едва различим и выглядит небольшой бледной точкой.

Обе фотографии входят в состав объемной коллекции, зарегистрирован-
ной под номером 512. Это собрание поступило в фонды музея в 1899 г. и со-

Рис. 2. Караван-сарай в городе Оше. Фотоотпечаток. Ферганская область. 
Лютче Я.Я. 1899 г. МАЭ. Колл. № 512-148

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



294 Н.С. Терлецкий

держит материалы по нескольким народам Центральной Азии: китайцам, 
маньч журам, кашгарцам, киргизам, узбекам, таджикам, сартам. География 
фотосъемок также весьма обширна и включает западные регионы тогдашней 
Цинской империи, территории Самаркандской и Ферганской областей Турке-
станского края. Коллекция была передана через академика Виктора Романо-
вича Розена (1849–1908), известного русского востоковеда-арабиста, профес-
сора и декана Восточного факультета Санкт-Петербургского университета, 
вице-президента Российской академии наук, главу восточного отделения Им-
ператорского Русского археологического общества. Снимки коллекции накле-
ены на пожелтевшие паспарту из толстого картона, оформлены в виде откры-
ток, окантованных декоративной орнаментированной рамкой золотистого 
цвета, фон снимков коричневый [Прищепова 2011: 74–75]. Согласно му зейной 
документации, собирателем коллекции был некто по фамилии Люч [Прище-
пова 2011: 151], однако очевидно, что в данном случае имела место неточность 
или небрежность, а в действительности фотодокументы через В.Р. Ро зена по-
ступили от известного востоковеда, собирателя и дипломата Якова Яковлеви-
ча Лютша. Помимо пополнения фотоиллюстративного фонда МАЭ Я.Я. Лютш 
приложил руку к делу комплектования богатейшего фонда мусульманских 
 рукописей Азиатского музея (ныне Института восточных рукописей РАН). 
Он был в числе прочих энтузиастов, интересующихся историей Центрально-
азиатского региона и его культурой и весьма активно собиравших рукописи 
на местных языках, которые впоследствии либо дарили, либо продавали му-
зею. От Я.Я. Лютша всего поступило 28 списков (1897 г. — 20 рукописей, 
1901 г. — 4 рукописи, 1903 г. — 1 рукопись; 1908 г. — 3 рукописи) [Акимушкин 
2007: 218]. 

Яков Яковлевич (Рудольф Александр) Лютш родился 19 мая 1854 г. Прак-
тически вся его взрослая жизнь была связана с Востоком. Окончив Восточный 
факультет Санкт-Петербургского университета, он в 1878 г. был направлен 
в распоряжение туркестанского генерал-губернатора, у которого занимал 
должность младшего помощника делопроизводства канцелярии. С 1879 г. на-
чинает преподавательскую деятельность во вновь открытой Ташкентской учи-
тельской семинарии. В течение более одиннадцати лет (1883–1894 гг.) он за-
нимал должность секретаря русского консульства в Кашгаре. Любопытную 
информацию, позволяющую составить наглядную картину не только о слу-
жебных, но и личных качествах Я.Я. Лютша, можно обнаружить в переписке 
его непосредственного начальника — дипломата, археолога, историка, восто-
коведа и исследователя Центральной Азии русского консула в Кашгаре 
Н.Ф. Петровского (1837–1908) с бароном Ф.Р. Остен-Сакеном (1832–1916) — 
путешественником, ученым и государственный деятелем, занимавшим в пери-
од с 1870 по 1897 г. должность директора департамента внутренних сношений 
Министерства иностранных дел. Так, в письме от 28 ноября 1888 г. Петров-
ский пишет: «Глубокоуважаемый барон Федор Романович. Настоящее письмо 
мое вручит Вам секретарь нашего консульства Яков Яковлевич (Лютш. — 
Н.Т.), которого я особенно рекомендую Вашему вниманию. Со времени от-
крытия консульства, в течение пяти лет, я прожил с Яковом Яковлевичем душа 
в душу; мы вынесли с ним вместе все невзгоды нашего нового положения, 
 боролись с китайцами, скорбели о забвении нас Петербургом и делили те ма-
лые радости, которые изредка выпадали нам на долю. Если в Кашгарском 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



295Сулайман-Тоо в фотоколлекциях МАЭ

 консульстве было сделано что-либо заслуживающее похвалы, то таковая — го-
ворю это совершенно искренно, должна быть приписана в равной степени как 
мне, так и секретарю консульства» [Российский архив 2003: 486]. Не менее вы-
сокую оценку Петровский дает своему секретарю и в другом письме от 27 июля 
1894 г.: 

«Глубокоуважаемый барон Федор Романович. 
Секретарь наш Я.Я. Лютш, которого Вы лично знаете, решил оставить 

Кашгар и искать себе в М<инистерст>ве или где-нибудь в Европе другого ме-
ста. Он просил меня дать ему к Вам письмо и походатайствовать о Вашей по-
мощи. Как мне ни жаль расстаться с Я.Я. Лютшем, с которым я прожил здесь 
более десяти лет в полном согласии и единомыслии, но просьбу его я нахожу 
своим нравственным долгом исполнить. Десять лет жизни в некотором роде за 
пределами цивилизации, в общении с китайцами, и притом китайцами здеш-
ними, при сношении с которыми нужно иметь не нервы, а канаты, имеют пра-
во, думаю я, заявить о себе и напомнить, что за все эти десять лет труда во 
вновь открытом консульстве секретарь его получил одну награду и по классу 
должности, ниже своего чина, лишен возможности получить следующие. Я ду-
мал, что о Лютше вспомнят при открытии вакансии в Чугучаке, но о нем не 
вспомнили. Может быть вспомнят теперь, когда я послал в Аз<иатский> 
д<епартамен>т докладную его мне записку о желании его, по болезни, оста-
вить Кашгар. Во всяком случае я усердно прошу Вас, глубокоуважаемый Фе-
дор Романович, помогите чем можете моему здешнему страдальцу, не поже-
лавшему дождаться, когда я сам сойду со сцены.

Искренно и глубоко преданный
Н. Петровский» [Петровский 2003: 501].
Уехав из Кашгара, Лютш продолжил работу на дипломатическом поприще. 

Следующим пунктом его служебной биографии стал пост чиновника по дип-
ломатической части при приамурском генерал-губернаторе в Хабаровске. 
С 1899 по 1902 г. он занимает аналогичный пост при туркестанском генерал-
губернаторе, а в 1902 г. становится политическим агентом в Бухаре, достигнув 
к тому времени чина действительного статского советника. Также в эти годы 
не оставлял Я.Я. Лютш научную и просветительскую деятельность. В первую 
очередь она была связана с работой Бухарского отделения Императорского 
общества востоковедения. Само общество было создано 29 февраля 1900 г. ми-
нистром финансов С.Ю. Витте при своем министерстве и вскоре, 14 декабря 
1901 г., принято под покровительство Великого князя Михаила Николаевича 
[Горшенина 2004: 77]. Оно имело многочисленные провинциальные отделе-
ния, в том числе в Центральной Азии (Ташкенте, Ашхабаде, Бухаре). Куриро-
вание деятельности отделения в Бухаре, политический статус которой опреде-
лялся договором о протекторате, являлось прерогативой российского 
императорского политического агента. Впрочем, деятельность отделения не 
отличалась активностью и стабильностью: после относительно продолжитель-
ных периодов бездействия (основные востоковедческие усилия были сосредо-
точены в Ташкенте и Самарканде) оно вновь заявило о своем существовании 
в 1907 г., после своего вторичного открытия. Его председателем был Я.Я. Лютш, 
который сетовал на трудности организации постоянной исследовательской 
работы в Бухаре, поскольку «общество здесь немногочисленное, разнообраз-
ных учебных заведений здесь не имеется и преобладают торговые интересы 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



296 Н.С. Терлецкий

и карты» (ЦГА РУз. Ф. И-З. Оп. 1. Д. 378. Л. 1 об.; цит. по: [Горшенина 2004: 83]). 
События 10 января 1910 г. в Бухаре, когда конфликт между суннитским боль-
шинством и персами-шиитами перерос в вооруженное столкновение, вызвали 
недовольство туркестанского генерал-губернатора А.В. Самсонова работой 
политического агентства, Лютш был снят с занимаемой должности и отправ-
лен в Россию. После этого его дипломатическая служба продолжилась уже 
в другом регионе — с 1911 по 1921 г. он занимал пост генерального консула 
в Сеуле (Корея). 

Именно в период работы в кашгарском консульстве была собрана упо-
мянутая фотоколлекция. По долгу службы Лютш был вынужден совершать 
 частые поездки по региону, в том числе и в Ош, который служил основным 
пунктом связи между китайским Туркестаном и Российской империей. Буду-
чи знатоком местной культуры, свободно владевшим тюркским и персидским 
языками, Лютш несомненно был осведомлен о существовании почитаемой 
горы и преданиях, связанных с нею. Остается непонятным вопрос об авторстве 
снимков. Высокие художественное и техническое качества фотографий указы-
вают скорее на работу профессионала, однако свидетельств того, что Лютш 
сам занимался фотографированием, найти не удалось. Возможно, его роль 
ограничивалась функциями собирателя и/или заказчика.

Крайне информативной для изучения практики паломничества на Та╜т-и
Сулаймāн является коллекция 3647, поступившая в МАЭ в 1928 г. Фотосъемки
этой относительно небольшой по объему коллекции проводились на террито-
рии Киргизской АССР, в Чимкентском уезде и главным образом в городе Оше. 
Несмотря на то что в музейной документации в графе этнической принадлеж-
ности данного иллюстративного материала отмечено «узбеки», подобная атри-
буция весьма условна, поскольку представленные фотодокументы не ограни-
чиваются лишь одним этим народом. Как указано в подписях к самим снимкам, 
здесь также встречаются киргизы, а также крупнейшая этнографическая груп-
па уйгуров — кашгарлыки (қəшқəрлиқлəр).

Коллекция 3647 поступила в фонды музея от Константина Кузьмича Юда-
хина (1890–1975) — одного из крупнейших языковедов-тюркологов, профес-
сора (1940), доктора филологических наук (1949), член-корреспондента Ака-
демии наук Узбекской ССР (1952), академика Академии наук Киргизской ССР 
(1954). С раннего возраста судьба связала с его с Центральной Азией: когда ему 
был всего год, семья переехала из родного Орска в Аулие-Ата. Еще в детстве, 
проведенном в казахско-киргизско-узбекском окружении, будущий ученый 
овладевает языками этих народов. После окончания приходской школы и учи-
лища Юдахин поступает в Туркестанскую учительскую семинарию в Ташкен-
те. Завершив учебу в семинарии и получив звание «народный учитель», он был 
назначен заведующим русско-туземным училищем. Работа среди местного на-
селения не только позволила ему достичь совершенства во владении языками, 
но и пробудила интерес к их научному изучению. Работа в Синцзяне с 1914 по 
1920 г. позволила К.К. Юдахину также освоить уйгурский язык. Поступив 
в Туркестанский восточный институт, он блестяще оканчивает его сразу по 
двум разрядам — тюркской и иранской филологии — и направляется «для под-
готовки к научной деятельности» под руководством С.Е. Малова в Ленинград. 
После активной научной и педагогической деятельности в Ленинграде, а затем 
Москве в 1944 г. Юдахин по приглашению правительства Киргизской ССР 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



297Сулайман-Тоо в фотоколлекциях МАЭ

переезжает во Фрунзе на постоянную работу [Кайдаров 1963: 267–268]. 
К.К. Юдахин занимался разработкой новых национальных алфавитов для на-
родов СССР и стал автором многих работ по языковому строительству. Глав-
ный плод его научной деятельности — фундаментальный «Киргизско-русский 
словарь», а также двуязычные словари по узбекскому и уйгурскому языкам.

Материалы коллекции дают наглядное представление о ритуалах зийāрата, 
совершавшихся паломниками при посещении Та╜т-и Сулаймāн. Судя по зна-
чительному количеству посетителей мазāра, в конце 20-х годов XX в. реп-
рессивных мер в отношении отправления здесь религиозных обрядов еще не 
наблюдалось. Хотя особое отношение к зийāрату со стороны духовного руко-
водства в годы советской власти было всегда, особенно жестким оно стало 
в период после окончания Великой Отечественной войны, когда Комитет по 
делам религиозных культов специальными письмами потребовал от Духовного 
управления мусульман Средней Азии и Казахстана «включиться в усилия Пар-
тии и Правительства по борьбе с вредными пережитками» [Бабаджанов 2001: 
136]. Пережитками объявлялся обширный комплекс обычаев, обрядов, ритуа-
лов, поверий, носящих «нешариатский» характер. В результате ╗азийатом 
и Советом ‘уламā управления начиная с 1947 г. был составлен и опубликован 
ряд фетв, обязательных к чтению во время пятничных молитв, объявлявших 
многие действия верующих не соответствующими шāри‘ату. Едва ли не глав-
ным объектом критики и нападок указанных вердиктов был зийāрат. В итоге 
обнародованных фатв а также разъяснительных писем допустимые пределы 
зийāрата с 50-х годов XX в. были резко сокращены: единственно законным 
было признано посещение только мест погребения близких родственников. 
Все остальные традиционные виды паломничества к могилам (в особенности 
к местам захоронения аулийā’) были объявлены противоречащим исламу но-
вовведением. В результате появились особые заключения комиссий с «разоб-
лачениями недопустимого в исламе культа святых», а зийāрат был объявлен 
самой худшей формой шир╗а [Бабаджанов, Олкотт 2003: 71].

Обряд зийāрата на Та╜т-и Сулаймāн подразумевает посещение нескольких 
культовых объектов и совершения возле них определенных действий. Как от-
мечали очевидцы, «к Соломоновой горе стекаются правоверные не только 
с кишлаков Ферганы, но и со всего Туркестана, для поклонения святыне и из-
лечения от недугов. Одни вкладывают свои головы во впадины на вершине 
холма, другие скатываются с него на спине, третьи омывают свои глаза капля-
ми воды из пещеры, чтобы только получить исцеление от болезней» [Ювачев 
1907: 956]. По сути, все посещаемые паломниками места относятся к природ-
ным объектам и могут быть разделены на несколько категорий. 

К первой, наиболее многочисленной, относятся углубления в горе различ-
ных форм и размеров. Посетивший мазāр в 1896 г. художник Н. Щербина-Кро-
маренко описывает «два углубления в скале — в них, говорят, Соломон опус-
кал ноги, отдыхая здесь» [Щербина-Кромаренко 1896: 53]. Скорее всего, речь 
идет о единственном углублении, расположенном на южной стороне первой 
вершины. Это наиболее крупная вертикальная лунка естественного происхож-
дения на горе глубиной около 70 см с диаметром 40×25 см, считается полезным 
опускать в нее больные ноги [Огудин 2003: 90–91]. Сразу несколько фото-
графий из коллекции 3647 демонстрируют обряд, совершаемый паломниками 
у отверстий в скальной породе (рис. 3, 4, 5). 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



Рис. 3. На Сулеймановой горе. Фотоотпечаток. Ош. 
Юдахин К.К. 1928. МАЭ. Колл. № 3647-10

Рис. 4. Узбечка всовывает голову в углубление в скале. Фотоотпечаток. Ош. 
Юдахин К.К. 1928. МАЭ. Колл. № 3647-11

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



299Сулайман-Тоо в фотоколлекциях МАЭ

Рис. 5. Кашгарлычка (из Асаке) лечит своего ребенка от головной боли. 
Фотоотпечаток. Ош. Юдахин К.К. 1928. МАЭ. Колл. № 3647-12

«Поодаль показывают два круглых углубления в горе; здесь будто бы умы-
вался Соломон; им также приписывают целебное действие, для чего молящи-
еся опускают в них свои больные головы» [Щербина-Кромаренко 1896: 53]. 
«Эти углубления имеют форму головы и глубину 20 см; полагается опустить 
голову в это углубление три раза, чтобы избежать болезни», — вторит приве-
денной выше информации текст дневника участников французской экспеди-
ции 1877 г. [Захарова 1998: 63]. Диаметр этих углублений составляет 19 и 22 см, 
о глубине их можно судить только по приведенным выше свидетельствам путе-
шественников, поскольку в советское время их забетонировали [Огудин 2003: 
90]. На полях паспарту, на которые наклеены указанные фотоотпечатки, име-
ются пометки, порой довольно объемные, оставленные, по всей видимости, 
регистратором фотоколлекции К.К. Юдахина знатоком жизни и обычаев на-
селения Центральной Азии востоковедом Г.Г. Гульбиным [Прищепова 2013: 
322]. Так под фотографией № 3647-10 приводится местный термин для обо-
значения подобного рода объектов — bəštiqär (углубления в скале, куда всовы-
вают голову, что должно помогать от головной боли).

Следующей категорией почитаемых объектов являются наклонные скаль-
ные плоскости. Всего подобных покатых плит на Та╜т-и Сулаймāн насчитыва-
ется 17 штук, однако наибольшей популярностью у паломников пользуется 
каменная платформа, известная под названием Сигалчик-таш (букв. «гладень-
кий камень») (sygänčiq — «скользкий камень»), который находится на южной
стороне первой вершины. Плиту, скат которой составляет около 3 м длиной 
и чуть менее метра шириной, пересекает неглубокий желоб. На этом камне, по 
легенде, сидел сам Сулаймāн, по другой версии на нем стоял «трон Соломона,
с которого он производил свой суд» [Мушкетов 1912: 65]. «Этот камень бук-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



300 Н.С. Терлецкий

вально отполирован суеверными бездетными женщинами, которые скользят 
животом по наклонной плоскости» [Щербина-Кромаренко 1896: 53]. Мужчи-
ны также выполняют ритуал скатывания по плите с целью избавления от бо-
лезней спины и/или почек или для профилактики возникновения недуга 
(рис. 6). Этим обусловлено второе название камня, также указанное на паспар-
ту фотографии № 3647-15 — beltəš (букв. «поясничный камень»). Согласно
оставленным пометкам Г.Г. Гульбина, этот камень был объявлен шай╜ами це-
лебным лишь в последнее время (т.е. в 20-е года ХХ в.), в то время как настоя-
щий находился в другой части старого города. С подобным заявлением трудно 
согласиться, поскольку имеются сведения о данном почитаемом объекте с од-
нозначной локализацией его местонахождения на вершине горы, относящие-
ся ко второй половине XIX столетия. 

Пещеры, крупные гроты или трещины в скалах составляют еще одну раз-
новидность культовых объектов на почитаемой горе. Самые крупные из них 
имеют свои названия. Например, наименование грота Чилтанхāна (Чильтен-
хана) связано с особой категорией мусульманских праведников, образ которых 
распространен по всему Ближнему и Среднему Востоку. Обычно они пред-
ставляются в виде группы из сорока или сорока одного человека (сорок и один 
их руководитель, в этой роли часто выступает ╜вāджа Хи╔р). Они обитают на
небе или же выбирают в качестве своего жилища уединенные и отдаленные от 
людей места (часто пещеры). Их связь с мазāром, по всей видимости, можно
также объяснить бытующим у населения Центральной Азии представлением 
о них как о покровителях брака и деторождения, которые помогают при родах 

Рис. 6. Сиганчик («скользкий камень») на Сулеймановой горе. 
Фотоотпечаток. Ош. Юдахин К.К. 1928. МАЭ. Колл. № 3647-15

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



301Сулайман-Тоо в фотоколлекциях МАЭ

[Абашин 2001: 118]. Другое название данной пещеры — Тешик-таш (букв. «ды-
рявый камень»), по всей видимости, связано с наличием в ней нескольких 
(трех) входов. К образу чилтанов типологически близок образ чилду╜тарāн

(тадж.-перс.) или кырк-кыз (тюрк.) (букв. «сорок девушек»). По-видимому, 
видо измененная форма тюркского варианта — Хуркыз — является названием 
еще одного почитаемого грота на Та╜т-и Сулаймāн. Согласно распространен-
ным представлениям, образ кыркыз/чилду╜тарāн ассоциируется с пещерами,
в которых пречистые девы обычно скрываются от преследований и пребывают 
там, посвятив себя Богу. По другим легендам, пещера Хуркыз — место обита-
ния духа гурии (от тадж.-перс. ╝╛р╖ — «райская дева», «гурия» и кыз (тюрк.) —
девушка). Здесь паломники, большую часть которых в настоящее время со-
ставляют женщины, возжигают лучины или свечи, оставляют монеты в есте-
ственных углублениях на стенах и полу грота. 

Одним из почитаемых мест мазāра является «пещера, в которой будто бы
жил башмачник Соломона» [Щербина-Кромаренко 1896: 53]. Это грот Укалат-
гар на южной стороне первой вершины [Огудин 2003: 83]. Другое ее назва-
ние — Чакатамар — происходит от слова чакка («протекать, капать»): с потолка 
этой пещеры капала вода, проходившая по капиллярным трещинам горы. 
Вход — неглубокий грот, в его глубине отверстие, в которое можно проникнуть 
только ползком. Выход из пещеры — такое же круглое отверстие в шести-семи 
метрах от входа. Пещера содержит теплую сернистую воду. Говорят, что некий 
человек отшельником прожил в этой пещере в течение долгого времени и умер 
в 1230 году хиджры (т.е. 1814–1815). Около его тела вышла из горы целебная 
вода, которая помогает от болезни глаз [Захарова 1998: 63]. В этом гроте имеет-
ся естественное углубление, где скапливается вода, женщины, в надежде иметь 
потомство или избавится от недугов, ползают по полу грота. 

На фотографии № 3647-13 (рис. 7) изображена паломница, прикладываю-
щаяся к камню, исцеляющему от бесплодия. Регистратор отметил термин 
«bešiqänä», который перевел как «бесплодие». Остается не вполне понятным,
относится ли данное наименование к самому камню или же к проводимому 
у него обряду. По всей видимости, на снимке паломники располагаются рядом 
с местом, которое в настоящее время известно как Эне бешиги (букв. эне — 
«мать», бешик — «детская колыбель, люлька»), представляющем собой нишу 
в скале, где производят обряды возжигания лучин (чирā╒ов), читают молитвы,
кладут деньги и пищу, а также вотивные предметы. Следует отметить, что тра-
диция оставления предметов, символизирующих символическую связь палом-
ника со святыней и данный посетителем обет, проявляющаяся в первую оче-
редь в привязывании вотивных лоскутов ткани (латта-банд), распространена 
по всей территории горы. Для этой цели используются ветви деревьев и кус-
тарников, особенно много их на искусственных насаждениях, окаймляющих 
тропу паломников на южной и северной сторонах Та╜т-и Сулаймāн.

Среди других пещер, имеющих названия, можно выделить Руша-ункур — 
самую крупную по размеру, внутри которой в настоящее время устроен музей, 
и Куйхона — пещеру в виде трещины, имеющую два выхода, ее пол представ-
ляет собой скат, возле нижнего выхода выбиты изображения на стене и камне 
[Огудин 2003: 93].

На многих мазāрах Центральной Азии, в первую очередь тех, которые яв-
ляют собой примеры переработанных и получивших новое осмысление под 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



302 Н.С. Терлецкий

влиянием мусульманской религии древних природных культов, обнаружива-
ются следы почитания четырех сакральных природных форм: камня/земли, 
огня, воды и дерева. Природные условия Та╜т-и Сулаймāн (голая скальная
 порода) обусловливают отсутствие на горе крупных деревьев. Что касается по-
чтительного отношения к воде, то здесь помимо уже упомянутой целебной 
воды, просачивающейся через свод одной из пещер, следует отметить родник 
под названием Джаннат (букв. «рай»), вытекающий из-под горы. Вероятно, об 
этом же источнике воды упоминает, ссылаясь на исторические свидетельства, 
В.В. Бартольд, говоря, что в эпоху Бāбура город Ош «находился к западу от
горы Барāк╛х, у подножия горы, между ней и городом, была мечеть; с горы
низвергался большой ручей (шāхдж╛й); внешний двор мечети представлял
площадь с тремя прудами (туда, очевидно, стекала вода ручья) и тенистыми 
деревьями, где отдыхал всякий путник; каждый, кто там ночевал, брал с собой 
воду из ручья» [Бартольд 1965а: 213]. Любопытно, что сам факт наличия воды 
в городе связывается легендами с деятельностью пророка Сулаймāна. Так, рас-
сказывают, что когда Сулаймāн прибыл на гору, то обнаружил близ нее не-
большое поселение. Желая проявить великодушие в отношении жителей этого 
места, он сказал, что они могут просить у него все, в чем они нуждаются. По-
скольку в то время этот край представлял собой сухую степь, жители попро-
сили у пророка в изобилии воду. Тогда Сулаймāн приказал подчиненным ему
джиннам раздвинуть расположенные поблизости горы и выпустить наружу 
реку, которая стала называться Ак-Буура [Ujfalvy-Bourdon 1880: 330–333]. Дру-
гой вариант предания гласит, что жители Оша обратились к ╝а╔рату Сулаймāну
с просьбой избавить их от чрезвычайно ядовитой воды, наличествовавшей 

Рис. 7. Кашгарлычка прикладывается к камню, исцеляющему от бесплодия. 
Фотоотпечаток. Ош. Юдахин К.К. 1928. МАЭ. Колл. № 3647-13

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



303Сулайман-Тоо в фотоколлекциях МАЭ

в городе. На это он приказал д╖вам разрушить гору, которая находится над ис-
точником чистой воды и провести ее в город [Terletsky 2007: 19]. 

Основным объектом паломничества на Та╜т-и Сулаймāн является так на-
зываемый Белый домик (тюрк. Ок-уй), расположенный на первой вершине 
недалеко от упомянутого выше наклонного камня Сигалчик-таш. Помимо 
коллекции 3647 наглядное представление об облике главной святыни дают 
нам материалы, вошедшие в собрание фотографий, зафиксированное под 
шифром И-877. Появление этой коллекции в 1938 г. в фондах МАЭ связано 
с именем востоковеда-ираниста Александра Николаевича Кондаурова. Фото-
съемка проводилась на территории Ошской области Киргизской ССР, мате-
риалы, вошедшие в коллекцию, посвящены различным аспектам быта местно-
го населения, в том числе и вопросам религиозной обрядности. Научная 
деятельность А.Н. Кондаурова тесно связана с изучением как ирано-, так 
и тюркоязычных народов Центральной Азии. Он принимал участие в работе 
южной группы отряда Таджикско-Памирской комплексной экспедиции, ор-
ганизованной Институтом по изучению народов СССР. Данное учреждение 
было организовано в 1929 г. взамен Комиссии по изучению племенного соста-
ва при АН СССР, возникшей, в свою очередь, в 1917 г. и имевшей задачей со-
ставление этнографических карт Советского государства с сопровождающими 
объяснительными записками. Позже на базе Института по изучению народов 
и МАЭ в 1933 г. в Ленинграде был создан Институт антропологии и этногра-
фии АН СССР. Руководителем экспедиции был известный этнограф, исследо-
ватель кочевых народов С.М. Абрамзон, а в состав южной группы, возглавляе-
мой Д.С. Комиссаровой, помимо А.Н. Кондаурова входили также Х. Меже-
рицкая, А.К. Смирнов и Гулямжанов. Исследователями проводилась работа 
среди таджиков, узбеков, туркмен и казахов в южных районах Таджикистана, 
а основной научной задачей стало изучение родовых отношений и совре-
менного быта женщин, а также история басмаческого движения [Прищепова 
2013: 306].

Именно постройка на первой из вершин Та╜ти-Сулаймāн упоминается
в рассказах путешественников и преданиях. В одних случаях ее называют 
мазāром Сулаймāна, в других — его мечетью. По наиболее распространенной
версии, она обозначает место, где совершал молитву пророк Сулаймāн. Перво-
начальная постройка, воздвигнутая на этом месте, относится к концу XV в., 
когда по приказу чагатаида Сул╚āн-Ма╝м╛д-╜āна здесь была построена ╝удж-

ра — небольшое молельное помещение, келья. Как указывает в своем сочине-
нии сам Бāбур, «ниже ее, на выступе горы, я тоже построил в девятьсот втором
году ╝уджру с айвāном. Хотя его ╝уджра стоит выше моей, но моя расположена
много лучше: весь город и предместья расстилаются под нею» [Бабур 1992: 30]. 
При этом постройка, сооруженная по приказу Бāбура, не вынесла испытания
временем и к концу XIX в. разрушилась, а верхнее строение неоднократно пе-
рестраивалось и ремонтировалось.

«Белый домик» возведен над плоской известняковой плитой, с северной 
стороны огороженной естественным выступом скалы (рис. 8). В средней части 
плиты расположены пять искусственных лунок (четыре из них округлой фор-
мы, а одна квадратной). Согласно легендам, два из этих углублений — «следы 
колен Соломоновых, где он молился. Перед этими углублениями находятся 
три других, поменьше; это следы слез Соломоновых» [Щербина-Кромаренко 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



304 Н.С. Терлецкий

1896: 53]. Согласно сведениям ┼ш шахр╖ рисāлас╖ в этом месте совершал по-
клонение пророк Му╝аммад, когда вся гора была поднята на небо, и ему при-
надлежат отпечатки рук и лба, оставшихся после совершения намāза [Зимин
1913: 10], однако Л.А. Зимин, лично посетивший мазāр в 1911 г., отмечает, что
«ни разу никто не указывал на следы Мухаммеда, тогда как следы Сулеймана 
показываются на каждом шагу» [Зимин 1913: 10]. В 1963 г. на волне атеистиче-
ской пропаганды постройка была разрушена и вновь восстановлена в 1988 г. 
[Огудин, Абашин 2003: 79].

Следует отметить, что материалы хранящихся в собрании МАЭ фотокол-
лекций позволят проследить изменения, которые происходили с памятником 
на протяжении времени и удачно дополняют друг друга. Так, фотоотпечатки 
под номерами 3647-17 (рис. 9) и И-877-9 (рис. 8), позволяют наблюдать те 
трансформации, которые произошли с «Белым домиком» за десятилетний 
срок (1928–1938). Еще больший временной промежуток разделяет виды го-
рода, запечатленные на фотографиях 512-135 (см. рис. 1), 3647-6 (рис. 10) 
и И-877-1 (рис. 11), сделанных приблизительно из одной точки. Важность 
сравнительного анализа фотоисточников демонстрируется на примере сним-
ков 3746-7 (рис. 12) и И-877-11 (рис. 13), когда одна из фотографий дает на-
глядное представление об общем месторасположении объекта, а масштаб дру-
гой позволяет более подробно рассмотреть детали. На указанных снимках 
изображена мечеть, располагавшаяся на южном склоне Та╜т-и Сулайман. Ме-
четь находилась на границе кладбища, идущего от нее книзу, рядом с ней 
 можно различить несколько крупных гробниц (одна из них с купольным пере-
крытием типа гумбеза), принадлежащих, по всей видимости, знатным или по-
читаемым особам. Мечеть до нашего времени не сохранилась. Летом 2012 г. 

Рис. 8. Мазар Сулеймана. Фотоотпечаток. Ош. Кандауров А.Н., 1938. 
МАЭ. Колл. № И-877-9

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



305Сулайман-Тоо в фотоколлекциях МАЭ

Рис. 9. Кашгарлычки-паломницы (из Асаке) у мазара на Сулеймановой горе. 
Фотоотпечаток. Ош. Юдахин К.К. 1928. МАЭ. Колл. № 3647-17

у южного подножия горы было открыто здание самой большой в Кыргызстане 
мечети, названной Сулейман-Тоо. Общая площадь мечети составляет один 
гектар. Внутренняя часть мечети рассчитана на пять тысяч человек, еще двад-
цать может расположиться вне ее стен.

Резюмируя, можно с уверенностью заявить, что фотоколлекции МАЭ 
представляют собой ценный источник по изучению мусульманской традиции 
паломничества и позволяют воочию увидеть многие сакральные объекты 
и элементы обрядов их почитания, в силу различных причин утраченные в на-
стоящее время. 

Библиография

Абашин С.Н. Чилтан // Ислам на территории бывшей Российской империи: Энцикло-
педический словарь. Вып. 4. М., 2001. С. 118–120.

Акимушкин О. Ф. К истории формирования фонда мусульманских рукописей Санкт-
Петербургского филиала Института востоковедения РАН // Письменные памятники Вос-
тока. 2007. № 1 (6). С. 208–229.

Бабаджанов Б.М. Кокандское ханство: власть, политика, религия. Токио; Ташкент, 
2010.

Бабаджанов Б.М. О фетвах САДУМ против «неисламских обычаев» // Ислам на пост-
советском пространстве: взгляд изнутри / Под ред. А.В. Малашенко, М.Б. Олкотт. М., 2001.

Бабаджанов Б. М., Олкотт М. Б. САДУМ // Ислам на территории бывшей Российской 
империи: Энциклопедический словарь. Вып. 4. М., 2003.

Бабур 1992 — Захир ад-Дин Мухаммад Бабур. Бабур-наме / Пер. М.А. Салье. Ташкент, 
1992.

Бартольд В.В. К истории орошения Туркестана // Сочинения. М., 1965а. Т. 3.
Бартольд В.В. Фергана // Сочинения. М., 1965б. Т. 3.
Боровкова Л.А. Запад Центральной Азии во II в до н.э. — VII в. н.э. Историко-географи-

ческий обзор по древнекитайским источникам. М., 1989.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



Рис. 10. Вид города Ош. Фотоотпечаток. Ош. 
Юдахин К.К. 1928. МАЭ. Колл. № 3647-6

Рис. 11. Старый город. Конский базар. Фотоотпечаток. Ош. 
Кандауров А.Н. 1928. МАЭ. Колл. № 877-1

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



Рис. 12. Сулейманова гора с южной стороны. Фотоотпечаток. Ош. 
Юдахин К.К. 1928. МАЭ. Колл. № 3647-7

Рис. 13. Мечеть у подножия Тахти Сулейман. Фотоотпечаток. Ош. 
Кандауров А.Н. 1928. МАЭ. Колл. № И-877-11

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



308 Н.С. Терлецкий

Горшенина С.М. К истории Бухарского отделения Императорского общества востокове-
дения // Евреи в Средней Азии: вопросы истории и культуры: Сб. науч. ст. и докл. Ташкент, 
2004.

Заднепровский Ю.А., Бушков В.И., Сулайманов Э.Ж., Насиров Т.А. Новые исследования 
на ошском поселении эпохи бронзы // Ош и Фергана: археология, новое время, культуро-
генез, этногенез. Вып. 4. Бишкек, 2000. 

Захарова А.Е. Сулайман-Тоо. Мифы, легенды, предания, исследования. Ош, 2013.
Захарова А.Е. Французская экспедиция 1877 года в Оше // Изучение древнего и средне-

векового Кыргызстана. Бишкек, 1998.
Зимин Л.А. Мусульманское сказание о городе Оше. Ташкент, 1913.
Ибн Хаукал 1957 — Извлечение из «Книги путей и стран» Абу-л-Касима Ибн-Хаукаля / 

Пер. Е.К. Бетгера. Ташкент, 1957. (Труды Среднеазиатского Государственного университе-
та им. В.И. Ленина. Археология Средней Азии. IV). 

Кайдаров А.Т. Константин Кузьмич Юдахин // Народы Азии и Африки. № 6. М., 1963. 
Ал-Карши Джамал. Ал-Мулхакат би-с-сурах // История Казахстана в персидских ис-

точниках. Алматы, 2005. Т. 1.
Конкабаев К. Топонимия Южной Киргизии. Фрунзе, 1980.
Махмуд ибн Вали. Море тайн относительно доблестей благородных (География). Таш-

кент, 1977.
Мушкетов И.В. Путешествие на Алай и Памир // Записки Имп. Русского географиче-

ского общества по общей географии. СПб., 1912. Т. XXXIX. Вып. 2.
Назаров Ф. Записки о некоторых народах и землях средней части Азии. М., 1968. 
Огудин В.Л. Трон Соломона: история формирования культа // Подвижники ислама: 

культ святых и суфизм в Средней Азии и на Кавказе. СПб., 2003.
Огудин В.Л., Абашин С.Н. Тахт-и Сулайман // Ислам на территории бывшей Российской 

империи: Энциклопедический словарь. Вып. 4. М., 2003. С. 76–79.
Российский архив: история Отечества в свидетельствах и документах XVIII–XX вв.: 

Альманах. [Т. XII]. М., 2003. 
Пиотровский М.Б. Сулайман // Ислам: Энциклопедический словарь. М., 1991. С. 212–

213.
Прищепова В.А. Иллюстративные коллекции по народам Центральной Азии второй по-

ловины XIX — начала XX века в собраниях Кунсткамеры. СПб., 2011.
Прищепова В.А. Музейные фотографии культовых объектов народов Центральной Азии 

в коллекциях МАЭ конца XIX — первой половины XX в. // Центральная Азия: традиция 
в условиях перемен. Вып. 3. СПб., 2013. С. 302–350. 

Терлецкий Н.С. К вопросу об определении понятия барака в контексте традиции покло-
нения и паломничества в исламе // Радловский сборник. Научные исследования и музей-
ные проекты МАЭ РАН в 2007 г. СПб., 2007. С. 92–98.

Турсунов Х. Кыргызстан реставрирует мавзолей Асаф ибн Бурхия в Оше // CA online. 
2013. 26 авг. <http://www.centrasia.ru/newsA.php?st=1377723360>.

Щербина-Кромаренко Н. По мусульманским святыням Средней Азии (Путевые записки 
и впечатления) // Справочная книжка Самаркандской области. Вып. 4, отд. 4. Самарканд, 
1896. 

Ювачев И. Курбан-Джа-Датха, кара-киргизская царица Алая // Исторический вестник. 
1907. № 12. С. 956.

Al-Mokaddasi 1906 — Descriptio imperil mostemici auctpre Schamso’d-dtn Abu Abdollah 
Mohammed ibn Ahmed ibn abt Bekr al-Banna al-Basschari al-Mokaddasi / Ed. М.J. de Goeje. 
Lugduni Batavorum, 1877; ed. 2. 1906.

Meri J.W. The Cult of Saints among Muslims and Jews in Medieval Syria. Oxford, 2002.
Terletsky N.S. A Persian-Language Work on the «Central Asian Makka» // Manuscripta 

Orientalia. Vol. 13. No. 1. St. Petersbur, 2007. Р. 12–24.
Ujfalvy-Bourdon M. De Paris a Samarkand. Le Ferghanah, le Kouldja et la Siberie occidentale. 

Impressions de voyage d’une parisienne. P., 1880. 
Walker J. Fenton P. Sulayman b. Dawud // Encyclopaedia of Islam. CD-ROM Edition, Leiden, 

1999.
Wensinck A.J. Asaf b. Barakhya // Encyclopaedia of Islam CD-ROM Edition, Leiden, 1999.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_03/978-5-88431-279-1/ 

© МАЭ РАН



153

жение. Таким образом, должностной статус незамужней женщи-

ны-руководителя подкрепляется социальным статусом девушки.

Ее общественное положение рассматривается носителями тради-

ции как личная заслуга, не подкрепленная статусом мужа.

Н.С. Терлецкий

НЕКОТОРЫЕ СВЕДЕНИЯ НАРРАТИВНЫХ ИСТОЧНИКОВ
О «ЦЕНТРАЛЬНОАЗИАТСКОЙ МЕККЕ»

11 декабря 1912 г. в помещении Туркестанского окружного

инженерного управления состоялось очередное заседание Туркес-

танского кружка любителей археологии, на котором членом озна-

ченного научного собрания известным востоковедом Л.А. Зими-

ным был сделан доклад на тему «Сказание о городе Оше» (Текст

доклада был позже опубликован [Зимин 1913: 3–16]). В основе

данного сообщения лежали данные, изложенные в трактате, озаг-

лавленном «Уш шахри рисаласи» («Предание о городе Оше») и на-

печатанном в 1885 г. в «Туркестанской туземной газете» на тюрк-

ском языке. Чтение его русского перевода и комментарии соста-

вили основную часть доклада. Сведения, которыми мы располага-

ем относительно этого сочинения, весьма скудны. Оно представ-

ляет собой сборник, в котором анонимный автор приводит более

десятка хадисов (носящих явно подложный характер), связанных

с городом Ош, прославляющих это поселение и его жителей, рас-

сказывающих о пребывании в нем многочисленных мусульманс-

ких праведников и пророков. Повествуя о благословенности этого

города, вошедшие в сборник предания также содержат информа-

цию о тех выгодах и пользах, которыми воздастся совершение в

нем паломником благочестивых действий. Составление данного

сборника можно датировать примерно XVIII в. [Абашин, Огудин

2003: 78].

В собрании Санкт-Петербургского филиала Института восто-

коведения РАН хранится рукопись сочинения, по своему харак-

теру, а отчасти и по содержанию близкого тому, что было ис-

пользовано Л.А. Зиминым. Этот небольшой по объему (3 листа —

42а–44а) трактат на персидском языке, озаглавленный «Дар бай-

ан-и рисала-и Уш» («Из предания об Оше»), зарегистрирован под

шифром С2038. Анонимное сочинение, представляющее собой не-

законченный список, входит в состав сборной рукописи, разме-

ром 24,7 × 14,2 см., с восточным картонным переплетом, покры-

тым кожей. Текст выполнен почерком наста‘лик черной тушью

на восточной (среднеазиатской) бумаге в поле размером 19,5 × 9,5

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-134-3/ 

© МАЭ РАН



154

см. Список был создан в XIX в. в Средней Азии и поступил в

рукописную коллекцию ИВ в 1934 г. в результате приобретений

Археографической экспедиции АН СССР [Описание персидских и

таджикских рукописей... 1969: 321–332].

Ввиду слабой изученности сочинения «Дар байан-и рисала-и

Уш» и его малой известности широкой научной общественности

представляется обоснованным более подробно остановиться на его

содержании, в частности сравнить его с содержанием трактата на

тюркском языке. Приведенная сравнительная таблица наглядно

иллюстрирует те сходства и различия в содержании, которые мы

наблюдаем в рассматриваемых нами сочинениях (УШР — «Уш

шахри рисаласи», ДБРУ — «Дар байан-и рисала-и Уш»):

 УШР ДБРУ 
Разъяснение названия Ош  + - 
Разъяснение названия Хайр ал-Булдан + + 
Рассказы о превосходстве Оша и его жителей над другими 
городами и людьми, их высокой нравственности и т.п. 

+ + 

Рассказ о пребывании в Оше пророка Сулаймана + + 
Рассказ о строительстве Сулайманом мечети в Оше  + - 
Рассказы о борьбе жителей Оша за веру + + 
Рассказ о пребывании в Оше Асафа б. Бурхия и кончине и 
захоронении его в том городе 

+ - 

Рассказ от Зайда ал-Ансари (в рукописи С2038 упоминания 
об этом приводятся от лиц других рассказчиков) о словах 
Мухаммада относительно изобильности Оша  

+ + 

Упоминание о горе Беракух в Оше  + + 
Рассказ о посещении горы Беракух пророками и 
посланниками Божьими 

+ + 

Рассказ об удивительных свойствах воды в Оше  + + 
Рассказ от хазрата ‘Умара об установлении в Оше истинной 
веры во времена пророка ‘Исы и мученической смерти одного 
из сподвижников пророка ‘Исы в Оше  

+ - 

Рассказ от Хваджи Йамани о великом муджтахиде и его 
могиле возле водоема Симкиш 

+ - 

Рассказ о строительстве пророком Ибрахимом мечети 
подобной Мекканской в Оше  

+ - 

Рассказ о пребывании в Оше пророка Йунуса + + 
Рассказ о восстановлении Йунусом мечети в Оше + - 
Рассказ о споре между Сулайманом и Йунусом + - 
Рассказ о проведении Сулайманом воды в Ош  + + 

Рассказ о пророках, в которых уверовали жители Оша  + - 

Рассказ от ‘Али (в рукописи С 2038 аналогичное предание 

приводится без ссылки на рассказчика) о свете, который 
исходил из Оша и был замечен Мухаммадом во время 

ми‘раджа 

+ + 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-134-3/ 

© МАЭ РАН



155

Таким образом, можно говорить об очевидном сюжетном сход-

стве (хотя и не полном совпадении) рассматриваемых нами произве-

дений. Следует также учитывать, что отсутствие некоторых преда-

ний в сочинении «Дар байан-и рисала-и Уш» вполне может быть

объяснено незаконченностью имеющегося у нас списка. Представ-

ленные хадисы связаны с именами весьма популярных персонажей

и исторических личностей: четвертого праведного халифа ‘Али, его

сыновей Хасана и Хусайна, Хадиджы, ‘Абдаллаха Ансари, Абу Ху-

райры и др.

Как уже было отмечено выше, по своей сути оба сочинения

представляют собрания мусульманских преданий, прославляю-

щих достоинства города Ош. Этот город, расположенный в вос-

точной части Ферганской долины, а также и его окрестности

издревле снискали славу священных мест, привлекавших зна-

чительное число паломников. Следует отметить, что поклонить-

ся местным святыням приходили жители не только близлежа-

щих территорий, но и более отдаленных регионов Центральной

Азии. Среди почитаемых мест в Оше выделяются многочислен-

ные мазары. Особое значение здесь имеет Тахт-и Сулайман (Трон

Сулаймана) — гора, расположенная в непосредственной близос-

ти от города, на склонах которой разместилось сразу несколько

объектов паломничества. Популярность этого места очевидно

просматривается и в ранние периоды истории — необычная фор-

ма горы притягивала внимание людей с эпохи поздней бронзы, и

по всей видимости эта местность имела культовое значение, сви-

детельством чему могут служить многочисленные пиктографи-

ческие изображения и следы постоянного возжигания огня. Куль-

товое значение этого региона зафиксировано и в некоторых со-

чинениях, относящихся к мусульманской эпохе, наиболее ран-

нее из которых относится к XIII в. Однако окончательное фор-

мирование культа Тахт-и Сулайман и, следовательно, утвержде-

ние города Ош как одного из главных почитаемых мест Цент-

ральной Азии следует отнести к периоду XVII — началу XIX в.

Именно к этому времени относится и составление рассматривае-

 УШР ДБРУ 

Рассказ о праведных Хвадже Ахмаде Аркаме и Хвадже 

Ахмаде Нараме 

+ - 

Рассказ о праведнике Хвадже Исхаке Вали + + 

Рассказ о праведнике Хвадже Хумаи Гази + + 

Рассказ о праведнике Имране Хассе (В тюркском сочинении 

идентичный сюжет приводится в отношении Хваджи Хумаи 
Гази) 

- + 

Рассказ о следах оставленных в Оше Джабраилом + - 

Рассказ от Мухаммада Джурджани о великом множестве 

пророков, праведников и благородных, погребенных в Оше 

+ - 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-134-3/ 

© МАЭ РАН



156

мых нами сочинений (наиболее вероятной датой представляется

конец XVIII в.).

Данный факт отчасти можно попытаться объяснить события-

ми политической истории региона. Ферганская долина (в том числе

и район города Ош) составили ядро крепнущего Кокандского вла-

дения, которое в XVIII в. постепенно выходило из-под власти Бу-

хары и вскоре превратилось в полностью независимую полити-

ческую единицу — Кокандское ханство. Здесь следует отметить

любопытное явление — наличие популярных объектов паломни-

честв на территории своего государства, а следовательно, конт-

роль над ними и получение дохода от их многочисленных посети-

телей, что в политических реалиях центрально-азиатского регио-

на того времени было весьма желательным, если не сказать обя-

зательным условием для успешного функционирование верхов-

ной власти. Для верховной власти формирующегося Кокандского

владения подобное условие было крайне важно для придания ей

легитимности, в особенности учитывая тот факт, что главные внеш-

неполитические конкуренты (Хивинское ханство и Бухарский

эмират) этому условию в полной мере отвечали, а их главные

города, в первую очередь Бухара и Хива, издревле пользовались

славой религиозных центров, обладающих целым рядом популяр-

ных мазаров. Столица нового государственного формирования —

Коканд — являлся относительно молодым городом и не мог по-

хвастаться значительным числом почитаемых святынь. В Фер-

ганской долине подобная роль отводилась Ошу. В свете вышеска-

занного вполне объяснимо желание всячески прославить этот го-

род и его мазары, а распространение всевозможных легенд, попу-

ляризующих его (в том числе и вошедших в рассматриваемые

нами сочинения), были весьма полезно.

Количество и популярность мест паломничеств в Оше привели к

тому, что город обрел титул второй (среднеазиатской, центрально-

азиатской) Мекки, другим названием города, отмеченным в обоих

произведениях, является Хайр ал-Булдан (букв. «лучший из го-

родов»). Среди других удивительных свойств этого города отмеча-

ются следующие: жители Оша в день воскресения восстанут вме-

сте с борцами за веру, а борцы за веру — вместе с пророками, и

все они будут с венцами на головах восседать на Бараках, земля

Оша сделана из света, воздух Оша подобен воздуху рая, а вода

Оша подобна воде рая, мечеть Оша подобна мекканской и была

выстроена Ибрахимом «для персидского народа».

Выполнение некоторых действий, в том числе и ритуальных, в

Оше или на определенных мазарах сулит человеку многочисленные

выгоды, в нижеприведенной таблице приведены некоторые из них:

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-134-3/ 

© МАЭ РАН



157

Совершение двух рак‘атов намаза на 
горе Беракух 

Равно совершению четырехсот 
рак‘атов намаза в другом месте  

Совершение поклонения на горе 

Беракух 

Поклонение Мухаммаду, приносящее 

прощение в день воскресения 

Выпить хотя бы одну каплю воды 

Оша 

Адский огонь не коснется 

Хотя бы один час просидеть в Оше Адский огонь не коснется, и человек 

будет защищен от расспросов 
Мункира и Накира 

Пробыть три дня или сорок дней в 

Оше 

В день воскресения человек будет 

находиться с жителями Оша, 
независимо от того, где он умер 

Пробыть в Оше сорок дней или даже 

один час 

Человек становится жителем Оша и в 

день воскресения воскреснет с 

другими его обитателями 

Быть погребенным в Оше Приравнивается к павшим за веру 

Быть жителем Оша В день воскресения ангелы введут в 

рай 

Встретить праздник Курбан в Оше и 
совершить поклонение 

Хаджж в Мекку 

Поклонение Асафу б. Бурхия и 

совершение омовения в текучей воде 

Освобождение от грехов, становление 

безгрешным подобно младенцу, 

Всевышний Бог введет того человека 
в рай и будет милостив к его 

потомству 

Вкусить пищу с жителем Оша в 
каком-либо месте 

Адский огонь не коснется 

Совершить намаз с жителем Оша в 

каком-либо месте 

Становится жителем Оша и будет 

принят молящийся во дворце 
Всевышнего Бога и пребудет вместе с 

пророками и праведниками 

Поклонение у могилы святого у 

южной стороны 

Всевышний просьбу исполнит и от 

грехов избавит 

Поклонение у могилы «великого 

муджтахида» близ водоема Симкеш 

(Вероятно имеется в виду один из 
мазаров с юго-западной стороны, 

расположенный близ небольшого 

водоема) 

Облегчение всех затруднений 

Два рак‘ата намаза в мечети Оша в 
Курбан 

Хаджж в Мекку 

Выпить воды из источника Глоток воды из источника Кевсер, и 

человек увидит непосредственно 
красоту Бога 

Выпить воды ошской или совершить 

омовение, два рак‘ата намаза 

совершить и воздать хвалу духу 
почивших праведников 

Множество выгод, милость Божья к 

семи поколениям, введение в рай 

 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-134-3/ 

© МАЭ РАН



158

Рассуждая о цели, преследовавшейся автором при составлении

настоящей заметки, а также о научной значимости предложенного

вниманию материала, уместно вспомнить слова, которые произнес

Л.А. Зимин, отвечая на аналогичный вопрос одного из слушателей

во время обсуждения упоминавшегося нами выше доклада: «Каж-

дое народное предание, даже если оно и создалось под влиянием

книжных элементов, имеет некоторое научное значение и пред-

ставляет несомненный интерес, так как изображает взгляд народа

или того класса, в котором оно создалось, и дает материал для

ученых исследователей народной жизни в ее прошлом и настоя-

щем» [Протокол № 1... 1913: 1].

***

Абашин С.А., Огудин В.Л. Тахт-и Сулайман. Ислам на территории быв-

шей Российской империи: Энциклопедический словарь. М., 2003. Вып. 4.

Зимин Л.А. Мусульманское сказание о городе Оше // Описание персид-

ских и таджикских рукописей Института востоковедения РАН. М., 1969.

Протоколы заседаний и сообщения членов Туркестанского кружка лю-

бителей археологии, год XVIII. Ташкент, 1913.

Протокол № 1 // Протоколы заседаний и сообщения членов Туркестанс-

кого кружка любителей археологии», год XVIII, Ташкент, 1913.

Ю.Ю. Шевченко

ПУТИ РАСПРОСТРАНЕНИЯ ОБРАЗА:
БОГОРОДИЦА СПИЛЕОТИССА (ПЕЩЕРНАЯ)

И МЕДУЗА ГОРГОНА

Древнейшие иконографические схемы в ранней иконописи Бо-

городицы (Панагия) хорошо известны по мозаикам и фрескам хра-

мов Равенны и Рима, как Санта Мария Мажоре, и наиболее ранним

— энкаустическим иконам Синайского монастыря св. Екатери-

ны. Неизученным остается распространение таких иконографий

Два рак‘ата намаза в Ошской мечети 
и поклонение священному знаку (Речь 

идет об отпечатках рук и лба 
Мухаммада, оставшихся после 

совершения им молитвы на горе Тахт-

и Сулейман [Зимин 1913: 10]). 

Огонь не прикоснется в день 
воскрешения, посол божий спасет и 

введет в рай 

В течение семи сред совершать 
поклонения у мазара Хваджи Ахмада 

Аркама 

Исполнение желаний 

Поклонение у мазара Хваджи Исхака 
Вали 

Всевышний исполнит просьбу и от 
грехов очистит 

Поклонение у мазара Хваджи Гумаи 

Гази 

Избавление от несчастий обоих 

миров, избавление от болезней 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-134-3/ 

© МАЭ РАН


