


РОССИЙСКАЯ 
АКАДЕМИЯ НАУК 

ИНСТИТУТ ЭТНОЛОГИИ 
И АНТРОПОЛОГИИ 

ИМ. Н.Н. МИКЛУХО-МАКЛАЯ 

АКАДЕМИЯ НАУК 
РЕСПУБЛИКИ УЗБЕКИСТАН 

ИНСТИТУТ 
ИСТОРИИ 



Серия 
«НАРОДЫ И КУЛЬТУРЫ» 

Основана в 1992 году 

Ответственные редакторы серии: 
В.А. ТИШКОВ, 

С.В. ЧЕШКО 

 

МОСКВА 
НАУКА 
2011 



 

Узбеки 
Ответственные редакторы: 

З.Х. АРИФХАНОВА, 
С.Н. АБАШИН, Д.А. АЛИМОВА 

МОСКВА 
НАУКА 
2011 

 

 



 

УДК 
63.5 

ББК 39 
У34 

Издание осуществлено при финансовой поддержке 
Российского гуманитарного научного фонда (РГНФ) 

проект № 10-01-16128д 

Ответственный секретарь серии «Народы и культуры» 
Л.И. МИССОНОВА 

Рецензенты: 
академик АН Республики Узбекистан Ю.Ф. БУРЯКОВ, 

кандидат исторических наук О.Б. НАУМОВА 

Узбеки / отв. ред. З.Х. Арифханова, С.Н. Абашин, Д.А. Алимова; Ин-т этнологии 
и антропологии им. Н.Н. Миклухо-Маклая РАН; Ин-т истории АН Республики Узбе- 
кистан. - М.: Наука, 2011. - 688 с. - (Народы и культуры). - ISBN 978-5-02-036991-7 
(в пер.). 

В очередном томе серии «Народы и культуры» представлен материал по этнической и по- 
литической истории, хозяйственной деятельности, семейному и общественному быту, матери- 
альной и духовной культуре узбекского народа. Книга, написанная ведущими узбекистанскими 
и российскими специалистами, которые привлекли новый фактический и богатый иллюстра- 
тивный материал, восполняет пробелы в изучении истории и культуры узбеков. Значительное 
внимание уделено этнокультурным процессам в современном Узбекистане. 

Для историков, этнологов и широкого круга читателей. 

По сети «Академкнига» 
Научное издание 

УЗБЕКИ 

Утверждено к печати Ученым советом 
Института этнологии и антропологии им. Н.Н. Миклухо-Маклая 

Российской академии наук 

Заведующая редакцией Н.Л.. Петрова. Редактор Л.В. Абрамова. Художник В.Ю. Яковлев 
Художественный редактор Ю.И. Духовская. Технический редактор Т.В. Жмелькова 

Корректоры А.Б. Васильев, Р.В. Молоканова, E.JI. Сысоева 
Компьютерная верстка С.В. Ишутиной 

Подписано к печати 14.11.2011. Формат 70х100/16 Гарнитура Таймс. Печать офсетная 
Усл.печ..л. 55,9 + 2,0 вкл. Усл.кр.-отт 65,3. Уч.-изд..л. 70,0. Тираж 830 экз. (РГНФ - 300 экз.). Тип. зак. 4062 

Издательство «Наука», 117997, Москва, Профсоюзная ул., 90 

E-mail: secret@naukaran.ru       www.naukaran.ru 

Отпечатано в ГУП «Типография «Наука», 199034, Санкт-Петербург, 9 линия, 12 

ISBN 978-5-02-036991-7         © Институт этнологии и антропологии им. Н.Н. Миклухо- 
Маклая РАН, Институт истории АН Республики 
Узбекистан, 2011 
© Российская академия наук и издательство «Наука», 
серия «Народы и культуры» (разработка, оформление), 
1992 (год основания), 2011 
© Редакционно-издательское оформление. 
Издательство «Наука», 2011 

 

 

 

mailto:secret@naukaran.ru
http://www.naukaran.ru/


 

ПРЕДИСЛОВИЕ

Н аучно-исследовательский и издательский проект «Народы и культу- 
ры» предусматривает издание томов, посвященных истории и этно- 
графии народов бывшего СССР. Понятно, что в силу ряда причин к 

настоящему времени удалось выпустить книги в основном по народам со- 
временной России. Коллективная монография «Узбеки» - пятая, касающаяся 
народов «ближнего зарубежья» (до этого вышли «Белорусы», «Украинцы», 
«Тюркские народы Крыма», «Калмыки», «Молдаване»). Готовятся к изданию 
«Армяне» и «Гагаузы». 

Этнографическое изучение узбеков имеет давнюю историю и связано со 
многими методологическими проблемами, вытекающими из особенностей 
столь сложного своими историческими перипетиями региона, как Средняя 
Азия. 

В 1942 г. С.П. Толстов, ставший через год директором Института этно- 
графии АН СССР, выступил в Ташкенте на сессии Комиссии по этногенезу с 
докладом «Основные проблемы этногенеза народов Средней Азии». Он кри- 
тиковал попытки видеть в истории однолинейный процесс, искать «для каж- 
дого народа один основной этнический корень». Толстов предлагал признать 
«изначальную сложность этнических истоков каждого народа». Для Средней 
Азии это был действительно важный тезис, поскольку история и культура 
народов этого региона переплелись настолько тесно, что рассматривать их в 
отрыве одно от другого было просто невозможно. 

Спустя 20 лет в многотомной серии «Народы мира», изданной под ру- 
ководством С.П. Толстова, была предпринята попытка на основании имею- 
щихся на тот момент сведений рассказать об этнической истории и культуре 
среднеазиатских народов, не разделяя, а наоборот, находя то общее, что их 
объединяет. 

Нельзя сказать, что обсуждение указанной темы происходило без каких- 
либо разногласий. Всесоюзная конференция «Проблемы этногенеза и этниче- 
ской истории народов Средней Азии и Казахстана», которая была проведена 
в Звенигороде в 1988 г., показала, что оставалось много сложных проблем - и 
они сохранились до наших дней. Один из таких вопросов касается соотно- 
шения иранского и тюркского компонентов в этно- и культурогенезе народов 
Средней Азии. 

Перед современными исследователями стоят взаимосвязанные задачи - 
выявить этнокультурную специфику народов среднеазиатского региона и 
взаимовлияния, которые и привели к формированию этих народов. 

Том «Узбеки» посвящен крупнейшему народу Средней Азии, в изучение 
которого большой вклад внёс упомянутый выше С.П. Толстов, а из узбеки- 
станских ученых - академик К.Ш. Шаниязов. По сути, это первый крупный, 

5 



после распада СССР, совместный научный проект учёных России и Узбеки- 
стана в области этнологии. 

Книга демонстрирует сохранение традиций классической этнографии, 
но в ней ощущается и стремление к обновлению методологии научных ис- 
следований, поиску новых тем и новых подходов. При всех сохраняющихся 
проблемах в области среднеазиатских изысканий, не будет преувеличением 
утверждать, что данная работа является самым совершенным на сей день  
историко-этнографическим исследованием узбекского народа. Это стало воз- 
можным благодаря поистине подвижнической, вдумчивой и инициативной 
работе авторского коллектива, прежде всего сотрудников Института истории 
АН Республики Узбекистан. Местная школа этнографического изучения ре- 
гиона продолжает развиваться, накапливать новые материалы и стремится к 
сотрудничеству с коллегами из других стран. 

Особую благодарность мы хотим высказать ответственным редакторам 
тома - З.Х. Арифхановой, С.Н. Абашину, Д.А. Алимовой. Публикация была 
бы невозможна без кропотливого труда сотрудников ИЭА РАН Л.И. Миссо- 
новой, Н.В. Павловой и Е.А. Юриной. Мы выражаем искреннюю благодар- 
ность заведующей редакцией истории издательства «Наука» H.JI. Петровой, 
её коллегам и, в частности, редактору JI.B. Абрамовой. И, конечно, мы не мо- 
жем воздержаться от слов признательности в адрес руководства Российского  
гуманитарного научного фонда, без поддержки которого, а также издатель- 
ства «Наука», серия «Народы и культуры» не состоялась бы вовсе.  

В.А. Тишков, С.В. Чешко 



 

ВВЕДЕНИЕ 

Н 
аиболее важными и весьма сложными проблемами современности яв- 
ляются этнические процессы, вопросы этногенеза и этнической исто- 
рии. Этнографическое изучение отдельных народов, реальное рас- 

крытие особенностей их хозяйства, быта, общественной жизни и культуры 
имеет важное научное значение, позволяет понять характер этнокультурных 
процессов в комплексе единой ткани исторического развития. 

Настоящая книга посвящена историко-этнографическому описанию узбе- 
ков - самого многочисленного из народов Средней Азии. Работа является 
результатом многолетних исследований коллектива авторов, которые путем 
анализа и обобщения широкого круга разнообразных источников и литера- 
туры, полевых этнографических материалов и этносоциологических иссле- 
дований делают попытку обрисовать этнический облик узбекского народа, 
раскрыть историю его формирования, показать накопившийся в течение мно- 
гих веков богатый опыт ведения хозяйства, обрисовать его традиционные за- 
нятия, трудовые навыки в земледелии, животноводстве и ремесленном про- 
изводстве, раскрыть материальную и духовную культуру, общественный и 
семейный быт, специфику народных праздников, игр и развлечений, особен- 
ностей уклада жизни. 

Предваряя основное содержание, мы хотели бы высказать несколько об- 
щих положений об этногенезе и этнической истории узбеков. 

Этническую основу узбеков в прошлом составляли такие древние на- 
роды как саки, массагеты, согдийцы, бактрийцы, ферганцы, чачцы, издрев- 
ле проживавшие на этой территории и говорившие на различных диалектах 
восточно-иранских языков. С середины I тыс. до н.э. сюда с северо-востока 
проникают тюрко-монгольские компоненты под общим названием «тюрки». 
Эти два этнических пласта составили основу сформировавшейся здесь в эпо- 
ху бронзы расы Среднеазиатского междуречья (термин JI.B. Ошанина), рас- 
селившейся в междуречье Сырдарьи и Амударьи - Мавераннахре, террито- 
рия которого составляет основную частью современного Узбекистана.  

Во второй половине I тыс. до н.э. и в начале I тыс. н.э. этническая исто- 
рия развивалась на основе притока сюда новых тюркских этнических групп 
и образования государств канглийцев (государство Канг, III в. до н.э.) (Би- 
чурин, 1950. Т. II. С. 184; Шониёзов, 1990; Филанович, 2001), юечжи, кушан 
(I в. до н.э. - V в. до н.э.). Процессы тюркизации местного населения замет- 
но усилились в эпоху Тюркского каганата (VI-VIII вв.), когда значительно 
активизировались этнокультурные процессы, что ярко проявилось в тюрко- 
согдийском симбиозе (Кляшторный, 1964; Отахўжаев, 2010). Завершающий 
период этногенеза узбекского народа связан с образованием в Мавераннахре  
крупного тюркского государства - с установлением господства Караханидов 

7 



(IX-XI вв.). В государстве Западных Караханидов сформировался тюркский 
народ, который составила этническую основу современных узбеков. Един- 
ство и одинаковость всех этнических компонентов на этом этапе проявилась  
в тождественности таких характеристик, как общность территории, культу- 
ры, языка, исторических судеб, государственной принадлежности, религии и,  
как следствие, общего этнического самосознания (Шониёзов, 2001). В конце 
XV - начале XVI в. в эту уже сформировавшуюся и устоявшуюся тюркскую 
общность влились новые массы тюрков, получившие названия «даштикип- 
чакских узбеков», пришедших из степей Дашт-и-Кипчак (современная терри- 
тория Казахстана, Южного Урала, Нижнего Поволжья и Западной Сибири).  
Они не внесли ничего нового в уже сложившуюся общность, оказав ограни- 
ченное этнокультурное влияние лишь на южные области современного Узбе- 
кистана (Зарафшан, Кашкадарья, Сурхандарья). Однако уже сформировав- 
шийся до их прихода тюркский народ получил от них этноним «узбек». 

На протяжении веков у предков узбеков сложились богатые традиции ве- 
дения хозяйства. Большая часть населения Среднеазиатского междуречья и  
прилегающих областей занималась оседлым земледелием, ремеслом и жи- 
вотноводством. Здесь выделялись три основных культурно-хозяйственных 
комплекса: 1) оседлые жители оазисов, ведущие интенсивное земледелие 
с применением искусственного орошения; 2) полуоседлые хозяйства, со- 
четающие скотоводство и земледелие; 3) хозяйства кочевников - скотоводов. 
С древних времен переселенцы-кочевники постепенно переходили к осед- 
лому земледелию и ремеслу, а их хозяйство приобретало комплексный ха- 
рактер. В процессе развития экономики и культуры узбеков эти типы хозяй- 
ствования значительно изменились, особенно заметно в XIX-XX вв., когда 
исчез наиболее древний тип полуоседлого комплексного хозяйства, а также 
кочевое скотоводство, и значительная часть узбекского общества перешла к  
городскому образу жизни и индустриальной экономике. Вместе с тем истори- 
чески сложившиеся традиционные трудовые навыки населения продолжают 
сохраняться и по-новому использоваться в повседневном быту современных 
узбеков (Народы Средней... 1962. С. 37). 

Язык - один из важных критериев при определении этнической идентич- 
ности. Язык узбеков учёные относят к карлукской группе западной ветви 
тюркских языков. Его формирование в основном было завершено в первой по- 
ловине X в., в X-XI вв. он получил широкое распространение среди оседлого 
населения, кочевых и полукочевых племен и стал для них единым разговор- 
ным и литературным языком (Баскаков, 1962. С. 118). Этот язык, являвшийся 
одним из наиболее древних письменных тюркских языков, использовался в  
качестве литературного как оседлым тюркским населением, так и кочевника- 
ми. Для народов региона было характерно тюрко-иранское двуязычие. 

Находясь на пути мощных миграций, многих иноземных вторже- 
ний и завоеваний, на стыке различных культур, в центре торговли оседло- 
земледельческих народов и кочевых скотоводческих племен, древнее населе- 
ние региона испытало на себе чрезвычайно сложные социально-экономические 
и этнические процессы. По археологическим данным можно наблюдать вза- 
имовлияние среднеазиатских культур и населения Западной Сибири, Вос- 
точной Европы, Кавказа еще с эпохи неолита. В глубокую древность уходят  
истоки культурных взаимоотношений народов Средней Азии, в том числе и 

8 



предков узбеков, с древним Ираном, Индией, Китаем и другими странами 
Центральной, Передней и Юго-Западной Азии. 

Средняя Азия и народы, населявшие ее в течение своей многовековой 
истории, входили в состав многих полиэтнических государств: Ахеменид- 
ской державы, Селевкидов, Греко-бактрийского царства, Кушанской импе- 
рии, государства Канг, Тюркского каганата, Арабского халифата, государств 
Саманидов, Караханидов, Хорезмшахов, империи Чингисхана, державы 
Амира Темура, государств Шайбанидов, Аштарханидов, Бухарского эмира- 
та, Хивинского и Кокандского ханств, Российской империи и СССР. Народы,  
населявшие регион с глубокой древности и живущие на современном этапе,  
объединены хозяйственно-бытовой, языковой, культурной и конфессиональ- 
ной общностью, что сказалось на всех сторонах их жизни. Это верно отметил 
востоковед Н.И. Конрад: «История каждого народа всегда связана с историей 
его соседей... Поэтому в истории народов действуют факторы, создаваемые 
именно общностью исторической жизни» (Конрад, 1972. С. 17). 

Но всех этапах истории узбеков религия пронизывала все стороны жизни 
общества - политическую, социально-экономическую, духовную, морально- 
нравственную. Доисламские верования (зороастризм, анимизм, тотемизм,  
шаманизм и др.), а также манихейство и несторианство играли этноинтегри- 
рующую роль в среднеазиатском обществе. После завоевания Мавераннахра 
арабами в VII в. ислам изменил конфессиональную идентичность местного 
населения. Предки узбеков и других среднеазиатских народов приняли ис- 
лам суннитского направления. Новая вера стала главным источником морали,  
нормой бытия, всего образа жизни. Но она не смогла уничтожить до кон- 
ца прежние традиционные верования, более того, впитала в себя многое из  
культов и религиозных обрядов предшествующих эпох. В этом проявлялась 
специфика религиозной жизни мусульман Средней Азии - этот синтез зна- 
чительно обогатил духовную жизнь узбеков, вобрав в себя достижения наро- 
дов большого конфессионального пространства. Войдя в единое религиозное 
пространство арабских и других стран Востока, средневековые мыслители 
Мавераннахра Имам ал-Бухари, Имам ат-Термези Абу Мансур ал-Матруди, 
Бурханиддин ал-Маргинани и другие внесли большой вклад в сокровищ- 
ницу исламского вероучения, стали признанными богословами мусульман- 
ского мира. Труды известных учёных - Мухаммада ал-Хоразми, Ахмада Ал- 
Фергани Абу Насра Фараби, Абу Али ибн Сино, Абу Райхана Беруни, Мирзо 
Улугбека и других, в области философии, истории, астрономии, медицины, 
математики, географии и стали не только открытиями в мировой науке, но и 
подняли этнокультурное развитие предков узбеков и других народов регио- 
на на новую высоту. Огромный вклад в это внес основоположник узбекской 
поэзии Алишер Навои. 

Вторая половина XIX-XX в. ознаменовалась совершенно новыми по- 
литическими реалиями, определившими новые черты в хозяйственной дея- 
тельности и этнокультурной жизни узбеков. Этот период характеризовался 
переменами в быту, традиционной культуре, в обрядовой жизни. Они были 
связаны с вторжением в жизнь народа, имевшего свою ментальность, свою 
цивилизационную нишу в мировой культуре, норм и представлений европей- 
ской культуры, которые в этом процессе сыграли неоднозначную роль.  

К началу XX в. территория современного Узбекистана была разделена в ад- 
министративном отношении между Туркестанским генерал-губернаторством, 

9 



Бухарским эмиратом и Хивинским ханством и находилась в полной или ча- 
стичной колониальной зависимости от Российской империи. В условиях та- 
кой раздробленности длительное время конфессиональная идентичность 
была более значимой для местного жителя, этническая идентичность отходи- 
ла на задний план. В 1924 г. была образована Узбекская ССР, объединившая 
в одной республике большинство узбеков. Культурные преобразования со- 
ветского времени определили заметные положительные сдвиги в обществе,  
обогатили этнокультурную среду - появились всеобщее образование (школь- 
ное и вузовское), наука, светская литература, музыка, искусство и т.д. Одна- 
ко это сопровождалось наступлением на национальные ценности, отрывом 
от корней национальной культуры, попыткой русификации. В экономике эти 
противоречивые тенденции проявились в насыщении новой техникой, раз- 
витии промышленной базы, внедрении достижений науки в хозяйство и т.д., 
но вместе с тем игнорирование традиционных форм организации и опыта 
ведения хозяйства привели к нежелательным явлениям - монокультуре хлоп- 
ка, экологическим коллизиям (Арал), засолению и заболачиванию земель.  
Появление современной промышленности не сопровождалось формировани- 
ем достаточного количества национальных кадров для нее. Вместе с тем про- 
изошло ущемление исконно традиционного труда узбекских ремесленников.  

В последнее десятилетии XX в. произошли существенные изменения в 
жизни узбекского народа. 31 августа 1991 г. была провозглашена суверен- 
ная, независимая Республика Узбекистан. Согласно Конституции, принятой  
в 1992 г., Узбекистан - демократическая парламентская республика, главой 
которой является Президент Республики. Этот исторический факт имеет 
большое значение для дальнейшего всестороннего развития узбекского на- 
рода, для восстановления его национальных традиций и самобытной культу- 
ры. Обретение Узбекистаном независимости дало широкие возможности для 
дальнейшей консолидации нации. Если в советский период процесс нацио- 
нального строительства происходил на базе трансформации и, в определен- 
ной мере, критики прежней истории и традиций, то в период независимости  
он связан с идеей национального возрождения, объединяющей историческое 
прошлое, настоящее и будущее. 

Одним из направлений государственной политики стало возрождение 
историко-культурного наследия, в том числе имен выдающихся деятелей 
Узбекистана, внесших вклад в развитие мировой цивилизации. Созданы ар- 
хитектурные ансамбли, памятники, посвященные историческим личностям: 
государственным деятелям и полководцам Амиру Темуру, Джалалиддину 
Мангуберди; известным ученым, оставившим заметный след в мировой на- 
уке, просвещении и духовности - Мухаммаду аль-Хорезми, Абу Райхану Бе- 
руни, Абу Али ибн Сино, Ахмаду аль-Фергани, Мирзо Улугбеку, а также, 
выдающимся теоретикам исламского учения Исмаилу аль-Бухари, Хакиму 
ат-Термези, Абу Мансуру Мотуруди, Бурханиддину Маргинани и др. По ини- 
циативе государства и поддержке ЮНЕСКО проведены торжества по поводу 
их юбилейных дат. 

Не менее широко проходили мероприятия, посвященные юбилеям древ- 
них городов Узбекистана: 2000-летию Маргилана, 2200-летию Ташкен- 
та, 2500-летию Бухары, Хивы и Термеза, 2700-летию Шахрисабза и Кар- 
ши, 2750-летию Самарканда, как в самой стране, так и в Штаб-квартире 
ЮНЕСКО в Париже. Признанием вклада Узбекистана в мировую цивилиза- 

10 



цию стало и решение ЮНЕСКО (2001) о включении региона Байсун (Сурхан- 
дарья), а также таких уникальных явлений узбекской музыкальной культуры, 
как «Шашмаком», «Катта ашула» и «Навруз» в список мировых «Шедевров 
устного и нематериального наследия человечества». Все это играет важную 
роль в формировании исторической памяти и укреплении национальной 
идентичности. 

В предлагаемой работе речь идёт главным образом об узбеках, прожива- 
ющих на территории современного Узбекистана. Современный Узбекистан, 
расположенный в центральной и северо-западной части Средней Азии, за- 
нимает территорию около 448 тыс. км и граничит с Киргизией, Туркменией, 
Казахстаном, Таджикистаном и на небольшом участке с Афганистаном. Чис- 
ленность населения республики в 2010 г. составляла 28 млн человек. Из них 
81,7%, или 22,879 тыс. человек, составляли узбеки, остальные - представители 
свыше 100 других национальностей. В 2005 г. наиболее многочисленными из 
них являлись таджики (1237,4 тыс.), русские (1050 тыс.), казахи (977,8 тыс.),  
каракалпаки (556,4 тыс.), татары (276,4 тыс.), киргизы (227,4 тыс.),  туркме- 
ны (152,3 тыс.), корейцы (154,4 тыс.), украинцы (94,2 тыс.), и другие (450,2 
тыс.) (Узбекистан миллий... 2006. Т. 12. С. 56). 

Начало интенсивного этнографического изучения узбеков и их предков 
связано с колониальным освоением края. Российскими исследователями в 
XIX в. были сделаны значительные шаги в изучении быта, традиций, духов- 
ной культуры узбекского народа. Этнографическая мысль конца XIX - начала 
XX в. связана с именами таких востоковедов, историков, этнографов, путе- 
шественников и государственных деятелей, как М.С. Андреев, В.В. Бартольд, 
B.JI. Вяткин, А.А. Диваев, Н.С. Лыкошин, Н.Г. Маллицкий, супруги В.П. и 
М. Наливкины, JI.B. Ошанин, Е.Д. Поливанов, В.В. Радлов, А.А. Семенов, 
И.И. Умняков, А.П. Шишов и др. Проделанная ими работа имела прежде все- 
го государственно-политическую направленность, служила целям освоения 
края, вместе с тем она имеет положительные результаты и для наших дней, 
так как был собран большой этнографический материал, характеризующий 
образ жизни населения региона второй половины XIX - начала XX в. 

Этнографическому изучению узбеков посвящено немало научных тру- 
дов, написанных в советское время. В каждом из них освещается какой-либо 
важный аспект этнокультурных процессов или в комплексе рассматривается 
специфика этнического образа жизни узбеков какого-либо региона. Серьез- 
ные оригинальные исследования были опубликованы такими учеными, как 
B. Н. Басилов, С.С. Губаева, М.А. Бикжанова, И.М. Джаббаров, Т.А. Жданко, 
X. Исмаилов, K.JI. Задыхина, Б.Х. Кармышева, Г.П. Снесарев, О.А. Сухарева, 
C. П. Толстов, К.Ш. Шаниязов и др. В 1960-е годы вышли первые труды, где 
обобщался этнографический материал об узбеках. Этнографы Узбекистана,  
Москвы и Ленинграда осуществили это в одном из выпусков многотомного 
издания «Народы мира», посвященного народам Средней Азии и Казахстана 
(1962 г.). Попытка рассмотреть и обобщить специфику этнокультурного раз- 
вития узбеков в XX в. была предпринята в двухтомной «Истории народов 
Узбекистана» и четырехтомном издании «Истории Узбекской ССР». 

В советский период этнография узбеков и других народов Центральной 
Азии не была в центре внимания зарубежных исследователей. Впрочем она 
имела свою историографическую традицию, которая в основном опиралась 
на вторичные источники и характеризовалась некоторой советологической 

11 



направленностью. В конце 1980-х- начале 1990-х годов интерес к этой те-
матике начинает расти. В 90-е годы XX в. изучение народов Центральной
Азии за рубежом как региона в целом, так и узбеков, в частности, стано-
вится востребованным, что связано с открывшейся возможностью прово-
дить самостоятельные полевые исследования и работать в местных архивах.
Узбекистан, как и другие страны региона, привлекает исследователей из са-
мых разных стран мира. В Ташкенте открываются представительства науч-
ных организаций Германии (Институт Гёте, Фонд Эберта, Фонд Аденауэра),
Франции (Французский институт исследований Центральной Азии (IFEAC)),
в Самарканде появляется Международный институт Центральноазиатских
Исследований (МИЦАИ). При поддержке своих ученых, заинтересованных в
исследованиях в Узбекистане, активно работают посольства Индии, Италии,
Южной Кореи, США, Швейцарии и Японии. 

Результатом этой активности стали коллективные сборники, моногра-
фические издания и брошюры, журнальные статьи таких известных иссле-
дователей, как Э. Оллварта, Дж. Шоберлайна, Н. Шахрани, Д. Абрамсона,
И. Бальдауф, Д. Кандиоти, О. Руа, X. Фатхи, Б. Петрика, П. Финке, М. Камп
и других, которые анализируют различные аспекты истории и культуры узбе-
ков. Многие из этих работ основаны на собственных полевых исследованиях
в Узбекистане. 

Проблемы этнологии Узбекистана изначально были в центре внимания
российских исследователей, которые внесли весомый вклад в разработку це-
лого ряда вопросов этнического развития узбеков. Это осталось неизменным
и сегодня, когда российские и узбекские ученые работают уже в разных госу-
дарствах. Новой концептуальной постановкой вопросов отличаются иссле-
дования С.Н. Абашина (Абашин, 2004, 2007а), посвященные становлению
узбекской национальной идентичности, этническим и национальным процес-
сам, межэтническим связям в регионе. Опубликованы труды, освещающие с
новых позиций тенденции развития общественной и семейной обрядности
народов региона (Лобачева, 20016). Интерес представляет исследование эт-
норелигиозных процессов в Фергане (Огудин, 2002). 

На современном этапе этнологами Узбекистана накоплен новый обшир-
ный полевой этнографический, исторический материал, написаны моногра-
фии, заполнившие белые пятна в изучении этногенеза и этнической истории
узбеков (Ахмедов, 1996; Шониёзов, 2001; Асқаров, 2007). В последние годы
на новом материале и с новых позиций рассмотрены вопросы общественного
быта, образа жизни и культуры узбеков (Джаббаров, 2007), а также функцио-
нирование большой патриархальной семьи в прошлом (Бўриев и др., 1995).
Впервые обстоятельно изучено традиционное и новое в современной жизни
соседско-территориальной общины (Арифханова, 2000) и других традицион-
ных институтов, различные формы доисламских верований (Аширов, 2007)
и межэтнические процессы (Абдуллаев, 2005). За последние два десятилетия
защищено большое количество диссертаций, где подняты и освещены еще
малоизученные вопросы отдельных регионов Узбекистана. 

Сегодня назрела необходимость и появилась возможность создать ком-
плексный труд об узбеках, труд, который обобщает достижения исследова-
тельской мысли и дает возможность ознакомиться широкому кругу читателей
с богатой этнической историей, материальной и Духовной культурой, бытом
и своеобразием одного из древнейших народов Средней Азии. 

12



 

Публикуемая монография подготовлена в отделе этнологии Института 
истории Академии наук Республики Узбекистан совместно с сотрудниками 
Института этнологии и антропологии Российской академии наук. Авторский 
коллектив состоит в основном из сотрудников этих институтов, а также при- 
влеченных из ряда научных учреждении Ташкента: Национального универ- 
ситета Узбекистана, Ташкентского исламского университета и Института 
востоковедения, Института искусствознания, Института языка и литературы 
Академии наук Узбекистана. Их фамилии указаны в «Оглавлении». Читатель  
не сможет не заметить, что многие части книги принадлежат перу ведущего 
этнографа республики, академика К.Ш. Шаниязова, который в 2000 г. ушел 
из жизни. В основу главы К.Ш. Шаниязова по этнической истории узбеков 
положен сокращенный вариант текста его книги «Формирование узбекского  
народа» (Шониёзов, 2001), где сохранена основная концепция ученого и вне- 
сены лишь некоторые редакционные поправки. 

В книге имеется глоссарий, подготовленный к.и.н. Н.Х. Азимовой, и би- 
блиография, состоящая из работ, упомянутых в тексте, а также из наиболее 
значимых трудов по этнической истории и этнокультурным процессам среди 
узбеков. Ссылки на источники и литературу сделаны по принципу, установ- 
ленному для серии «Народы и культуры». 

Фотоматериал представлен авторами разделов и составлен к.и.н. М.Х. Пай- 
зиевой и к.и.н. 3. Расуловой. Часть его взята из архива Института этнологии и 
антропологии РАН и подготовлена к.и.н. О.И. Брусиной. 

Хочется выразить благодарности заведующему отделом этнологии Ин- 
ститута истории АН РУз д.и.н. А.А. Аширову и сотрудникам этого отдела 
к.и.н. Н.Х. Азимовой, к.ф.н. B.C. Хану за участие в редактировании отдель- 
ных глав работы, а также научным сотрудникам к.и.н. Б. Убайдуллаевой, 
к.и.н. И. Хужахонову, А. Каюмову, А.Р. Тогаеву, М.Д. Тену, М. Хотамовой за 
научно-техническую редакцию, Д.Р. Каримовой - за выполненные ею ком- 
пьютерные работы. 



ЧАСТЬ I 

ЭТНИЧЕСКАЯ ИСТОРИЯ 

 

ГЛАВА 1 

ЭТНИЧЕСКАЯ И ПОЛИТИЧЕСКАЯ 
ИСТОРИЯ УЗБЕКОВ 

ИСТОРИЧЕСКАЯ АНТРОПОЛОГИЯ 

Ф 
изический тип узбеков, как и других народов Средней Азии, стал 
предметом антропологических исследований, проведенных А.П. Бог- 
дановым в 1887 г., 1888 г.; Уйфальви (Uifalvy) в 1878 г.; А. Харузиным 

в 1889 г., 1891 г.; И.Л. Яворским в 1895 г.; В.Э. Пайселем в 1897 г.; С. Маслов- 
ским в 1901 г.; А.А. Ивановским, 1903 г., 1904 г. и др. (Лунин, 1965; Гинзбург, 
Трофимова, 1972. С. 12-19; Алексеев и др., 1990. С. 78-91). В 30-е годы XX в. 
было показано своеобразие преобладающей среди узбеков антропологической 
комбинации признаков, которая была выделена в качестве самостоятельной 
единицы в расовой систематике населения Средней, Передней и Южной Азии.  
Э. Фишер назвал ее ориентальной (Fischer, 1923. С. 122-222), А.И. Ярхо- 
памиро-ферганской (Ярхо, 1934. С. 3-21), JI.B. Ошанин - расой Среднеази- 
атского междуречья (Ошанин, 1931. С. 312-314; Ошанин, Зезенкова, 1953. 
С. 9-56). Последний термин распространился довольно широко, однако аре- 
ал расселения представителей этой расы гораздо шире, чем собственно рай- 
он междуречья Амударьи и Сырдарьи. Не вдаваясь в обсуждение этой про- 
блемы, следует отметить, что скрывающийся под этими терминами комплекс 
признаков существует как реальное популяционно-генетическое образование 
в составе современного человечества. 

Происхождение этого морфологического комплекса до сих пор вызыва- 
ет дискуссию в антропологической литературе, в связи с чем было выска- 
зано несколько гипотез (Бунак, 1956. С. 86-104; Дебец, 1948; Рынков, 1964. 
С. 74-93; Гинзбург, Трофимова, 1972. С. 299-307; Алексеев, 1974. Дубова, 
1978. С. 32-37; Пестряков 1980; Перевозчиков, 1991. С. 45-60; Яблонский, 
2001; и др.). Некоторые из авторов считают расу Среднеазиатского между- 
речья достаточно древним образованием в составе южных европеоидов, из- 
начально имевшим такой специфический признак как брахикефалия. Другие  
авторы полагают, что она сформировалась на основе длинноголовых евро- 
пеоидов путем последующей сравнительно поздней брахикефализации.  
В рамках подобного подхода в качестве исходных европеоидных групп назы- 
вались, с одной стороны, типичные древние средиземноморские, грацильные 
и узколицые формы, с другой - андроновские, массивные и широколицые. 

14 



В решении проблемы о механизмах, месте и времени происхождения этого 
комплекса признаков первостепенную роль играют палеоантропологические 
данные. 

Исследования современного населения Средней Азии, неоднократно про- 
водившиеся на протяжении XX в. с использованием широкого спектра ан- 
тропологических программ, вкупе с палеоантропологическими данными, 
позволяют получить достаточно полную морфологическую характеристику 
узбеков. В целом, при большом этническом, морфологическом и генетиче- 
ском своеобразии они европеоидного облика с примесью различной степе- 
ни монголоидности - от полного ее отсутствия до значительной. Разумеет- 
ся, единство этнического состава узбеков относительно. Как известно, среди 
узбеков в культурно-историческом и этническом аспектах выделяются два 
пласта: с родовыми делениями, составляющими преимущественно сельское 
население, и без родовых делений, преимущественно городское. Городское 
население в целом отличается от сельского большей концентрацией восточ- 
ных особенностей. Однако существует на сегодняшний день немало терри- 
ториальных групп, не соответствующих такой четкой дифференциации, что  
свидетельствует о достаточной сложности этнической истории узбекского 
народа. 

Хронологическое изучение палеоантропологических и краниологических 
серий позволяет выявить следующие основные этапы становления антропо- 
логического облика узбекского населения и связанных с ним этногенетиче- 
ских процессов во всей Средней Азии. 

В эпоху неолита были представлены два антропологических комплекса: 
протоевропейский и средиземноморский. Первый преобладал в составе на- 
селения северных областей, в частности у племен кельтеминарской культуры 
в Прнсарыкамышье, к западу от Хорезмского оазиса, второй - у населения 
джейтунской культуры прикопетдагской полосы Туркменистана и гиссарской 
неолитической культуры Южного Таджикистана. Население среднего тече- 
ния Зарафшана принадлежало ко второму комплексу, генетически близкому 
к южному неолитическому населению Средней Азии. Об антропологиче- 
ском облике населения эпохи энеолита можно судить по сериям из Южного 
Туркменистана и поселения Саразм в долине Зарафшана, которые оказались 
близкими по материальной культуре и антропологическому типу. Это свиде- 
тельствует о наличии интенсивных культурных, этнических и расогенетиче- 
ских связей энеолитического населения долины Зарафшана с южными пле- 
менами. 

В эпоху бронзы на данной территории преобладали те же два морфоло- 
гических комплекса. Представители первого занимали обширную область, 
включавшую территорию нынешнего Казахстана и северную степную полосу 
Средней Азии, и были носителями андроновской, тазабагъябской и срубной 
культур, а второго - преимущественно южные и центральные земледельче- 
ские оазисы (намазгахская, сапаллинская и заманбабинская культуры). По- 
граничными областями, разделяющими их, были низовья Амударьи, террито- 
рия среднего и нижнего течения Зарафшана и верховьев Сырдарьи. Население 
долины Зарафшана по материальной культуре было близким к андроновцам, 
а по антропологическим особенностям - к южным европеоидным популяци- 
ям. Продвижение представителей степной культуры в южные области было 
доказано многочисленными археологическими работами, а также антропо- 

15 



логическими исследованиями В.В. Гинзбурга и Т.А. Трофимовой. Однако 
имеющийся в настоящее время огромный палеоантропологический матери- 
ал убедительно доказывает присутствие представителей андроновской расы 
только в среднем течении Зарафшана. 

В первой половине I тыс. до н.э. существенных изменений в расселении 
протоевропейцев и средиземноморцев, по сравнению с предыдущим этапом, 
не наблюдается. Первые занимают восточные предгорья Северной Бактрии, 
юго-запад Туркменистана, а вторые - Хорезмский оазис и Ферганскую доли- 
ну. Появившиеся впервые в этот период племена восточного происхождения 
населяли северные области (Юго-Восточное Приаралье, север Древнебухар- 
ского оазиса и Устюрт, Тяныпань). Следов пребывания их в земледельческих 
оазисах не обнаружено. 

В эпоху античности (V-III вв. до н.э. - IV в. н.э.) происходят массовые 
передвижения европеоидных племен из степных областей в Западный, Цен- 
тральный и Южный Согд и далее в Северную Бактрию (южные области 
Узбекистана и Таджикистана, юго-восточный Туркменистан, Северный Аф- 
ганистан). По материалам этой территории (Гекдаг II, Кыршылыккыр, Джуз- 
кудук, Кулькудук) установлено несколько направлений такого продвижения.  
Один путь, принадлежащий савроматам и сарматам Поволжья-Приуралья, 
обнаруживается в Восточном Прикаспии и Узбое. Второй, принадлежащий 
кочевническо-скотоводческим племенам, проходил из Восточного Приаралья 
через Центральные Кызылкумы в Бактрию (Поздний Тулхар, Аруктау и Кок- 
кум в Таджикистане, Мешретитахта, Бабашов в юго-восточном Туркмени- 
стане и Тиллятепа в северном Афганистане). Часть этих племен проживала в 
дальнейшем компактно на границе оазисов и степей, а другая - оседала в го- 
родах и крупных укрепленных поселениях (Дальверзинтепа, Айртам, Тепаи 
Шах, Старый Термез), где вступала в генетические связи с местным населе- 
нием. Этнические контакты с сельским населением в этот период были ми- 
нимальными (Ходжайов, 1987), когда отмечаются только отдельные случаи 
(Ангор, Ялантуштепа и др.). 

Формирование расы Среднеазиатского междуречья на этом этапе наблю- 
далось главным образом в городах в результате смешения с местным суб- 
стратом. Этот процесс обнаруживался первоначально в бассейне верхней и 
средней Сырдарьи, Семиречье, затем в Зарафшанской, Кашкадарьинской и 
Сурхандарьинской долинах, но наиболее интенсивно - на юге Средней Азии. 
Сельское население Согда, Бактрии, Маргианы, Хорезма и Ферганы в этот 
период сохраняло прежний морфологический облик. Антропологический со- 
став населения в этот период был исключительно разнородным. Так, в Хо- 
резме преобладает средиземноморский комплекс, характерный для южных 
областей, тогда как удельный вес протоевропейского комплекса резко умень- 
шается. Изменения, произошедшие в антропологическом составе населения 
Согда, бывшего ранее одинаковым с населением Бактрии, привели к заме- 
щению средиземноморских вариантов северным вариантом расы Среднеази- 
атского междуречья. Возможно, это было связано с переориентацией суще- 
ствовавших ранее торгово-экономических, политических, генетических и 
этнических взаимоотношений между Согдом и Бактрией на связи в север- 
ном и северо-восточном направлениях. Это мнение подтверждается данны- 
ми археологов, обнаруживших появление многочисленных оборонительных 
сооружений, таможенных постов на границе Согда и Бактрии. В результате 

16 



этих событий население Согда приобретает морфологическое сходство с на- 
селением Чача и Ферганы. 

Антропологический облик населения Ферганской долины также пре- 
терпевает существенные изменения. На севере концентрируются племена с 
восточными особенностями, на юге - европеоидные средиземноморские, на 
западе и востоке - племена, характеризующиеся северным вариантом расы 
Среднеазиатского междуречья. В составе населения Чач-Илака, территори- 
ально соответствующего современному Ташкентскому оазису, резко увели- 
чивается монголоидная примесь, которую часто связывают с приходом сар- 
матских племен Поволжья-Приуралья. Однако известно, что сарматы по 
антропологическому облику были европеоидными без монголоидной при- 
меси. Сравнение серий из Чач-Илака с сериями из сопредельных областей 
позволило выявить близкие аналогии по морфологическому типу с усунями 
Семиречья, которые также продвигались в Ташкентский оазис и могли стать 
причиной таких изменений (Ходжайов, Ходжайова, 1993; Ходжайов, Ход- 
жайова, 2001). 

В раннем Средневековье, в период господства Западнотюркского кагана- 
та, население остается европеоидным, существенных изменений в этот пе- 
риод не наблюдается. В развитом Средневековье, напротив, происходят зна- 
чительные изменения антропологического облика почти во всех областях, а 
наиболее значительные в Хорезме. В Средней Азии полностью исчезает обы- 
чай круговой деформации головы, а также резко падает удельный вес вторич- 
ных захоронений в оссуариях и хумах, что связано с распространением исла- 
ма. Значительное проникновение брахикефальных европеоидных популяций, 
имеющих в своем составе монголоидную примесь, отмечается с IX в., и оно 
резко увеличивается в XI-XII вв. Эти процессы приводят к внедрению бра- 
хикефальных признаков в физический облик местного населения. Грациль- 
ный средиземноморский тип сохраняется у городского и сельского населения 
только на юге и юго-западе Средней Азии. 

Новые антропологические материалы позволяют выявить отдельные 
пути миграции также в предмонгольское время (IX-XII вв.), когда Средняя 
Азия входила в состав Западнокараханидского каганата (Ходжайов, 1987). 
Брахикефальные группы из северо-западных областей Иссык-Куля продвига- 
лись через Северную Фергану, далее по территории современного Северно- 
го Таджикистана через Джизак в район среднего течения Зарафшана (Миян- 
каль). Отсюда эти племена мигрировали в двух направлениях - в предгорные 
районы Шахрисябза и Каршинскую степь вплоть до средневекового Мерва.  
Эти процессы оказали гораздо большее влияние на антропологический со- 
став местного населения, чем монгольское завоевание. Племена, подвергши- 
еся ассимиляции в домонгольское время, оказали более значительное вли- 
яние на морфологический облик населения Средней Азии, чем пришлые в 
послемонгольское (XIII-XIV вв.). Приход в позднем Средневековье (конец 
XV - начало XVI в.) даштикипчакских племен, явившихся одной из важных 
этнических компонентов в составе узбекского народа, привел к увеличению 
монголоидной примеси и к резкому возрастанию удельного веса представи- 
телей северного варианта расы Среднеазиатского междуречья. Тем не менее 
во многих городах и сельских поселениях по-прежнему численно преоблада- 
ет южный вариант этого комплекса. Судя по имеющимся антропологическим 
материалам, в более поздний период (XVIII - начало XX в.) существенных 

2 Узбеки 17 



изменений в антропологическом составе узбекского населения не обнаружи- 
вается. 

В исследуемые хронологические периоды, благодаря анализу краниоло- 
гических материалов, обнаруживают следующие закономерности во взаимо- 
отношениях местного и пришлого населения (Ходжайов, 2000. С. 148-155). 
В эпоху античности часть пришлых кочевническо-скотоводческих племен за- 
нимала преимущественно пограничные области между степью и земледельче- 
скими оазисами. Эти племена сохраняли привычный образ жизни, продолжая 
хоронить своих покойников в курганных сооружениях, и слабо контактиро- 
вали с местным оседлым населением. Однако другая часть пришлых племен 
внедрялась преимущественно в городские центры и крупные укрепленные 
поселения городского типа, где вступала в брачные связи с местным насе- 
лением. В результате такого расселения антропологический состав город- 
ских жителей оказался в этот период более разнородным. Кочевническо- 
скотоводческие племена в сельских поселениях, по антропологическим 
данным, не проживали, благодаря чему это население сохраняло черты, при- 
сущие более древнему местному субстрату. Начиная с эпохи раннего Средне- 
вековья, ситуация существенно изменилась. Пришлые полукочевые племена 
оседали в сельских местностях, вокруг крупных городских центров и рядо- 
вых городов. Поэтому, за редким исключением, сельское население становит- 
ся более матуризованным, чем городское. 

Таким образом, итоги многолетних краниологических исследований от 
энеолита до позднего Средневековья оказались весьма ценными и способство- 
вали выявлению узловых моментов становления и развития узбеков и других 
этносов Средней Азии. Однако для решения вопросов происхождения народов 
этого региона большое значение имеет изучение процессов формирования ан- 
тропологического и этнического облика в более поздние периоды, когда пре- 
кращаются массовые миграции, а пришлое население переходит к оседлому 
образу жизни и преобладают процессы консолидации его с местным. При этом 
пути и механизмы последующего становления различных народов отличались 
своеобразием в силу многочисленных политических и исторических собы- 
тий, приведших к формированию современных государственных образований. 

Изучение дерматоглифических, одонтологических, серологических при- 
знаков и комплексов проливает дополнительный свет на региональное и груп- 
повое генетическое разнообразие узбекского населения. 

В этнографической литературе представлены различные схемы периоди- 
зации взаимоотношений между местным и пришлым населением  (Ахмедов, 
1988. С. 28, 29; Вахабов, 1961; Кармышева, 1984. С. 219-230; Толстое, 1947; 
Якубовский, 1941). Большинство авторов выделяют три больших этнических 
пласта: потомки древних и средневековых этносов, которые были оседлыми 
насельниками («оседлое»); потомки домонгольских тюркских племен, сме- 
шавшихся со средневековыми огузами и тюрко-монгольскими племенами, 
пришедшими с войсками Чингизхана («ранние племена»); потомки дашти- 
кипчакских кочевых племен конца XV - начала XVI в. («поздние племена»). 

Оседлое население, неоднородное по составу, представлено потомками 
древних обитателей историко-культурных областей. Такие области складыва- 
лись в течение длительного исторического периода не только по администра- 
тивному принципу, но и по критериям общности территории, географическо- 
го местоположения, хозяйственной, культурной и этнической однородности. 

18 



В силу исторических, социально-экономических и природных причин на их 
основе формировались большие государственные объединения древности 
Средневековья как Парфия-Маргиана, Бактрия-Тохаристан, Фергана, Хорезм, 
Согд, Уструшана, Чач-Илак, Памир, Семиречье, Тянь-Шань и Алай. 

Население с родоплеменной структурой разделяется этнографами по 
ряду критериев на два основных пласта - «ранние племена» и «поздние пле- 
мена». При классификации племен этнографами учитываются не только на- 
звание, но и комплекс таких этнических определителей как особенности 
материальной и духовной культуры, язык, антропологический тип. Такое де- 
ление довольно условно, так как в их составе имеется значительное число 
родственных подразделений и племен, приходивших на данную территорию 
в разное время. Одни и те же племена были зафиксированы одновременно 
как в Дашти Кипчаке, так и в Мавераннахре. Многочисленные миграции при- 
вели к тому, что этнический состав племен не был стабильным, так как в силу 
бесконечных миграций он постоянно менялся. Различные этнические груп- 
пы постоянно смешивались, объединялись в новые союзы, поэтому в составе 
«поздних» групп нередко обнаруживаются потомки более «ранних».  

Обнаруженные тесные связи между всеми областями свидетельствуют 
о единстве и общности расогенетических и этногенетических процессов в 
Средней Азии. В то же время по отдельным признакам и комплексам выявле- 
ны значительные различия. Во многих областях мужское население оказалось 
более однородным, чем женское (Парфия-Маргиана, Бактрия-Тохаристан, 
Уструшана, Чаче-Илак, Фергана, Согд). Вариации среди последнего особенно 
значительны в Хорезме, который тяготеет к северо-восточным областям, и на 
Памире. Выделяются также женщины западного Согда и Парфии-Маргианы. 
Женщины остальных историко-культурных областей достаточно близки друг 
к другу (Ходжайова, 2000; Ходжайова, 2007а). 

На территории Узбекистана выявлены особенности в процессах фор- 
мирования морфологического состава городского, сельского и полукочево- 
го населения. Выше обсуждались тенденции и причины таких различий при 
изучении палеоантропологических материалов от эпохи бронзы до позднего 
Средневековья. Современное городское население Ташкента, Джизака, Анди- 
жана, Самарканда, Термеза, Бухары, Хивы по дерматоглифике и одонтологии 
более однородно по составу, чем сельское. Изменчивость по определяемым 
признакам и комплексам среди городского населения была значительно мень- 
ше, чем у сельского. Поскольку города были центрами историко-культурных 
областей, в них, вероятно, более интенсивно протекали процессы гомогени- 
зации. Мужское городское население более однородно, чем женское. 

Сельское население представлено в основном группами с родовыми де- 
лениями, пришедшими в разное время. Однако среди него проживают в на- 
стоящее время и популяции без родовых делений. Применение многомерного 
анализа показало, что такие группы не отличаются по антропологическому 
составу от городского населения. Чаще всего это обитатели крупных сель- 
ских поселений, занимающих окрестности городов. Другая часть сельских 
популяций с родоплеменными делениями также приближается по составу и 
расовым градиентам к городскому населению. В распределении признаков и 
комплексов третьей, но основной массы сельских популяций с родоплемен- 
ной принадлежностью, выявляются разные по интенсивности спектры расо- 

19 



вых градиентов, в основном монголоидных, а в их распределении отмечают- 
ся значительные, иногда разнонаправленные закономерности. 

Изучение морфологических особенностей зубной системы в диахронном 
аспекте (на краниологических сериях и у современного населения) на про- 
тяжении нескольких тысячелетий позволяет рассматривать вопросы происхо- 
ждения народов и их этнической истории, преемственности и миграций. Па- 
леоодонтологическая коллекция включает серии, принадлежащие городскому 
и сельскому населению Бактрии - Тохаристана, Согда, Хорезма и Ферганы 
(Ходжайова, 1996. С. 17-28; Ходжайова, 2007а). В зубном комплексе древне- 
го и античного населения Бактрии преобладал вариант южного европеоидного 
одонтологического типа, но в то же время отмечено присутствие северного 
европеоидного. У древнего и средневекового населения южной Ферганы отме- 
чается в основном европеоидный грацильный одонтологический тип. Ранне- 
средневековое население области Кердер обладает сочетанием черт, присущих 
европеоидному и восточному одонтологическим комплексам, с присутстви- 
ем черт северного европеоидного. Одонтологический тип населения Хорезма 
в Античности и раннем Средневековье (III-VIII в.) был южноевропеоидным 
грацильным без монголоидной примеси, характерным для местного населе- 
ния. Он сохранился в Хорезме в целом до XIII-XIV вв., но, начиная с IX в., 
отмечается также наличие восточного комплекса. Позднее, в XVII-XVIII вв., 
формируется смешанный одонтологический комплекс, близкий к современ- 
ному населению Узбекистана. Население Бухары имеет в основе южноевро- 
пеоидный грацильный тип, смешанный с матуризованным и грацильным ва- 
риантами расы среднеазиатского междуречья, хорасанской и южносибирской. 
Однако жители ее сельской округи обладают слабо выраженными монголоид- 
ными особенностями, что подтверждает данные о расселении кочевых и полу- 
кочевых популяций за городской чертой, полученные при краниологических  
исследованиях. Население Андижана европеоидное с некоторой восточной 
примесью. 

Результаты изучения одонтологии современного населения на уровне от- 
дельных популяций обнаруживают особенности, характерные для метисных 
групп (Ходжайова, 2007б). Хотя в зубном комплексе выявлены все три основ- 
ные одонтологические варианты, выделенные в Средней Азии, удалось опре- 
делить существенные различия между городским и сельским населением. 
Современное городское население Термеза, Шерабада, Хивы имеет в своей 
основе в большей степени грацильный европеоидный одонтологический ва- 
риант, а население Ташкента, Самарканда (частично), Коканда, Андижана и,  
особенно, Джизака - в основном среднеазиатский. Этот одонтокомплекс, ха- 
рактерный для различных популяций коренного населения, сформировался 
в результате длительного смешения локальных расовых компонентов. Благо- 
даря этому существует широкий диапазон изменчивости его в центральных,  
северо-западных и восточных областях (Согде, Хорезме, Уструшане, Ферга- 
не). Одонтологические особенности населения южных областей связаны со 
значительным присутствием грацильного европеоидного варианта. Уровень 
присутствия признаков восточного одонтологического типа варьирует от ма- 
лого количества в южных областях до значительного - в остальных. Совре- 
менное городское население более разнородно по строению зубной системы,  
чем сельское. Однако по распределению дерматоглифических признаков и 
комплексов, напротив, оно было более однородным, чем сельское. 

20 



Таким образом, морфологические особенности зубной системы совре- 
менного населения Узбекистана включают в основном варианты одонтологи- 
ческих комплексов, сформировавшиеся еще в древности. Таковым является 
специфический одонтологический тип, очень близкий к южному европеоид- 
ному грацильному, сочетающему черты основного «западного» и в различ- 
ной степени «восточного» стволов. В более поздние периоды значительно 
увеличивается удельный вес других вариантов. Изменения, протекавшие 
ближе к современности, а также наслоение монголоидное™, происходившее 
в течение длительного времени, привели к тому, что современные популяции 
различаются по отдельным историко-культурным областям, так и в пределах 
одной области (Ходжайова, 2007а). 

По серологической программе было изучено городское население Самар- 
канда (город, пригород и сельские округа), Хивы (Ичан-кала, Дешан-кала, 
пригород Саят) и Ургенч, а также Самаркандского и Акдарьинского районов 
Самаркандской области. Сельское население было представлено как без ро- 
довых подразделений, так и с родоплеменными делениями. Современная кар- 
тина распределения серологических генокомплексов Узбекистана отражает 
динамику многовековых исторических процессов, происходивших в Средней 
Азии и прилегающих регионах. Хотя серологические признаки более лабиль- 
ны и проявляют большую изменчивость во времени и пространстве, чем бо- 
лее консервативные морфологические, преимущество заключается в их спо- 
собности к дифференциации территориально и родственно близких групп.  
По имеющимся данным, существуют определенные различия в распределе- 
нии генов и их комплексов между городским и сельским населением, особен- 
но значительные в Самаркандском Согде. Сельское население без родовых 
делений (округи Самарканда) и Самаркандского района оказалось в значи- 
тельной степени более однородным и европеоидным, чем население террито- 
риально близкого Акдарьинского района. В основном население Самарканда, 
его пригорода и сельской округи является панмиксной популяцией. При этом 
узбеки и таджики почти не различаются по системам АВО и Резус, что может 
быть следствием образования общего территориального комплекса в процес- 
се их длительного совместного проживания. Такое заключение, обоснован- 
ное серологическими данными, подтверждается также дерматоглифически- 
ми и одонтологическими сведениями, полученными для этих же популяций. 

В то же время у населения Акдарьинского района, имеющего родопле- 
менные деления, включаются четыре типа сочетаний генов изученных си- 
стем. Амплитуда колебаний генных частот в комплексах намного больше по 
сравнению с населением Самаркандского района. Кроме того, отдельные ро- 
доплеменные подразделения имеют внутригрупповые различия по генному 
распределению. Так, кипчаки всех населенных пунктов представляют одно- 
родную популяцию, а ктаи и найманы - разнородную. Скорее всего такая 
гетерогенность в распределении генных частот крови является результатом 
поздних миграций в междуречье Акдарьи и Карадарьи (Мианкаль) значитель- 
ных по численности племен. Племена расселялись родственными группами 
в основном чересполосно, поскольку в этот период отсутствовали большие 
участки неосвоенных и незаселенных земель. Такое заключение совпадает с 
данными, сообщающими о приходе различных племен и этнических групп,  
особенно в позднем Средневековье и за последнее столетие. Население меж- 

21 



дуречья Акдарьи и Карадарьи в целом можно отнести к кругу смешанных 
европеоидных популяций. 

Распределение серологических признаков у населения Хорезма четко 
различается в направлении север-юг. Жители южного Хорезма, не имевшие 
родоплеменных делений, оказались более европеоидными, чем жители се- 
верного Хорезма, и входят в круг популяций, близких к туркменам. Часть 
монголоидных групп северного Хорезма с родоплеменными делениями близ- 
ка к казахам и каракалпакам. Популяции южного Хорезма близки к популяци- 
ям Согда, Ферганы, но удельный вес европеоидного компонента у них выше, 
чем у населения Узбекистана в целом. 

Изучение населения Хивы, как и Самарканда, по исторически сложив- 
шимся частям показало различие генных частот. Жители цитадели (Ичан- 
калы) обладают комплексом признаков, характерным для наиболее древне- 
го субстратного населения, имеющего аналогии на юге Средней Азии и в 
Передней Азии. Жители Саята (сельской округи), будучи европеоидными,  
содержат незначительную монголоидную примесь, поскольку округа была 
заселена средневековыми племенами, частично имевшими родоплеменные 
деления. Население Дешан-калы (шахристана) занимает по генам промежу- 
точное положение между двумя остальными частями. 

Необходимо подчеркнуть, что серологические данные позволили выявить 
среди компонентов, входивших в европеоидный пласт городского и сельского 
населения Узбекистана, несколько антропологических вариантов, восходящих 
к автохтонному населению: расу Среднеазиатского междуречья, средизем- 
номорского (закаспийского) и, в меньшей степени, переднеазиатского типов.  
Присутствие северного европеоидного компонента отмечается у населения се- 
верных и центральных областей. Эти варианты сильнее выражены в городах 
и у сельского населения без родовых делений, менее - у групп с родоплемен- 
ными делениями. Смешанность населения подчеркивается присутствием мон- 
голоидного компонента (элементов южносибирской и центральноазиатской 
рас), в большей степени у групп с родовыми делениями, особенно в север- 
ном Хорезме, и в меньшей - у городского и сельского без родовых делений. 

Комплексное изучение населения по серологии, одонтологии, дермато- 
глифике и соматологии выявило особенности формирования морфологиче- 
ского и этнического составов жителей различных исторически сложившихся 
частей не только Хивы, но и других древних городов - Бухары, Самаркан- 
да, Термеза (Ходжайов, Ходжайова, 1995; Ходжайова, 20076. С. 124-154). 
До сегодняшнего дня сохраняется этническая ситуация, когда вокруг круп- 
ных городов, таких как Бухара, Самарканд, Коканд, Хива, Андижан, Таш- 
кент и других, занятых европеоидным населением, располагаются селения 
с несколько более монголоидными группами без родоплеменной структуры 
и сильно монголизированными с родоплеменной стратификацией. Подобная 
картина, видимо, была характерна для Средней Азии вплоть до XVI-XVII вв. 
(Ходжайов, 2007а). Как показывают краниологические материалы поздне- 
го Средневековья, после XVIII в. монголизированные полукочевые племена 
одинаково и одновременно внедряются как в города, так и сельские поселе- 
ния. Тем не менее в целом антропологический облик городского населения  
отличается от сельского до настоящего времени. 

Таким образом, узбеки имеют сложный этнический и расовый состав.  
В составе узбеков выделяются три основных расовых компонента: южноев- 

22 



ропеоидный, северноевропеоидный, монголоидный и, в незначительной сте- 
пени, четвертый - экваториальный (индо-австралоидный). Два европеоидных 
компонента имеют глубокую древность и определенные ареалы распростра- 
нения. В этногенезе узбеков принимал участие матуризованный андронов- 
ский тип, по крайней мере, с эпохи бронзы. У многих популяций по всем 
биологическим системам выявляются черты грацильной средиземноморской 
расы, особенно по палеоантропологическим данным. Границы ареалов этих 
типов, известных с эпохи мезолита и неолита, начиная с эпохи бронзы и ран- 
него железа, постоянно изменялись в силу передвижения как южных среди- 
земноморских, так и северных андроновско-срубных племен. Древнее и сред- 
невековое население Узбекистана, Таджикистана и Туркменистана включало 
элементы обеих древних рас, имея в целом общий морфологический и этно- 
генетический пласт. Среди современного населения южный европеоидный 
компонент, как правило, встречается у узбеков без родовых делений в южных 
и центральных областях, а также у «ранних» групп узбеков, имеющих родо- 
племенную структуру. Северный европеоидный компонент представлен в се- 
верных областях Хорезма, Ферганы, Ташкентской области, а также у групп с  
родоплеменной структурой Кашкадарьинской, Самаркандской, Ташкентской, 
Сырдарьинской, Джизакской областей. 

Следующим по времени был монголоидный компонент, который присут- 
ствует в морфологическом составе большинства узбекских групп, но в различ- 
ной степени. В пределах Средней Азии он увеличивается в северо-восточном 
и северном направлениях, а в пределах Узбекистана - в северо-восточном и 
северо-западном. Однако выявляется очаг повышенной концентрации ее в цен- 
тральных областях (Самаркандский Согд), откуда он уменьшается в радиальном 
направлении. Этот очаг характеризуется политипией. Большей частью монго- 
лоидный компонент встречается в составе групп с родоплеменной структурой.  

Изучение таксономического положения узбеков среди евразийских групп 
на этническом и расовом уровнях выявило, с одной стороны, значительную 
близость таджиков, узбеков, уйгуров, туркмен, а с другой - киргизов, кара- 
калпаков, в меньшей степени, казахов. Мужчины-узбеки ближе к туркменам 
и уйгурам, тогда как женщины - к туркменкам и таджичкам. На этническом 
уровне популяционные различия между этими группами перекрываются. 
Женщины становятся более однородными, чем мужчины, тогда как на попу- 
ляционном уровне они более разнородны. Казахи отличаются от узбеков на 
расовом, типологическом, генетическом уровнях. Однако на популяционном 
уровне отдельные узбекские популяции с родоплеменной структурой при- 
ближаются к ним. 

На локально-расовом уровне очень близки между собой по всем комплек- 
сам признаков, особенно по краниологии и дерматоглифике, носители при- 
знаков расы Среднеазиатского междуречья (узбеки и равнинные таджики) и 
закаспийском (туркмены). Некоторые исследователи предлагают объединить 
их в одну расовую единицу. На таком уровне морфогенетических взаимоот- 
ношений эти две местные среднеазиатские расы оказались более приближен- 
ными скорее к переднеазиатской, нежели к южносибирской. 

Полученные результаты свидетельствуют о значительной этнической, 
морфологической и генетической гетерогенности современного узбекского 
населения, особенно на популяционном уровне. Однако на других уровнях 
исследования выявляется присутствие в определенной степени общих со- 

23 



матологических, дерматоглифических, одонтологических и серологических 
комплексов, характерных для других современных народов Средней Азии. 
Сходные черты особенно отчетливо проявляются по палеоантропологиче- 
ским и краниологическим данным, на основании чего можно сделать заклю- 
чение о значительной общности морфологических, этнических и историче- 
ских корней народов Средней Азии, а также о тесных морфогенетических и 
этногенетических связях узбеков с народами Казахстана, Передней и Южной 
Азии и с населением евразийских степей. 

ЯЗЫК 

Узбекский язык принадлежит к карлукской группе тюркской языковой се- 
мьи и является государственным языком Республики Узбекистан (принятием 
Закона о государственном языке ещё до Независимости республики -21 октя- 
бря 1989 г. узбекскому языку был придан статус государственного языка).  
По генеалогической классификации языков узбекский язык считается одним 
из тюркских языков, а по морфологической классификации языков он явля- 
ется агглютинативным языком. Узбекский язык распространен в основном в 
Республике Узбекистан, а также в соседних республиках: Афганистане, Тад- 
жикистане, Киргизстане, Туркменистане, Казахстане, Синцзян-Уйгурском 
автономном районе КНР, Российской Федерации, Турции, Саудовской Ара- 
вии, США, Германии и в других странах. 

На рубеже XI-XII вв. староузбекский язык начал выделяться от древне- 
тюркского (общего праязыка всех современных тюркских языков) и развивал- 
ся в течение последующего исторического развития. Исторически староузбек- 
ский язык в различных научных источниках назывался по-разному - «тюрки», 
«тюркский язык», «чагатайский язык», «чагатайско-тюркский язык», «сар- 
товский язык». В частности, Г. Вамбери и вслед за ним некоторые западные 
ученые староузбекский язык XIII-XIX вв. необоснованно называли «чага- 
тайским языком» (Вамбери, 1868. С. 42). Однако согласно источникам мон- 
голы никакого серьезного влияния на культуру, язык и литературу узбекского 
народа не оказали, иначе говоря, староузбекский язык не имеет отношения ни 
к Чагатаю, ни к монголам. Известные поэты и писатели Алишер Навои, За- 
хириддин Мухаммад Бабур, Абулгази Бахадурхон писали на узбекском языке 
и называли свой язык творчества «туркий», «туркча», «турк» (Бабур-наме, 
1958; Абулгозий Баҳодирхон, 1992). 

В результате завоевания Мавераннахра Шайбанидами название «узбек» 
стало общим названием оседлого тюркского народа, проживающего на дан- 
ной территории. Несмотря на то что этот народ и его язык до начала XX в. 
назывались «турк(ий)», «чагатай», «сарт», «узбек», с 20-х годов XX в. утвер- 
дилось единое название «узбек». Этноним «узбек» существовал со времен 
Амира Темура, но в связи с завоеваниями Шайбанидов начиная с XVI в. он 
широко распространился. Однако этот факт отнюдь не дает право считать, что 
история узбекского народа начинается именно с этого периода. В действи- 
тельности же формирование узбекского народа и языка началось в X-XII вв. 

Староузбекский язык считается непосредственным продолжением древ- 
нетюркского языка и основой современного узбекского языка. Орхоно- 
енисейские каменные надписи, созданные на древнетюркском литературном 

24 



языке, образцы общелитературного языка тюркских народов Средней Азии - 
«Девону луғотит турк», «Қутадғу билиг» и другие энциклопедические произ- 
ведения также являются письменными памятниками современных тюркских 
языков, в том числе и узбекского народного языка. 

В формировании староузбекского литературного языка большую роль сы- 
грала творческая деятельность таких писателей и поэтов как Рабгузи, Хорез- 
ми, Кутб, Сайфи Сарой, Атои, Саккоки, Сайд Ахмад, Ходженди, Якини, Ах- 
меди, Лутфи. Литературное творчество великого поэта и мыслителя Алишера 
Навои, а также его научная и практическая деятельность придали узбекско- 
му языку статус официального языка как в государственных делах, так и в  
поэзии. Раскрыв эти поэтические возможности, Алишер Навои своими про- 
изведениями «Хазойинул маоний» (Сокровищница знаний), «Хамса» (Пяте- 
рица) и другими продемонстрировал утонченность и великолепие данного 
языка. Вместе с тем, он как исследователь в научном трактате «Муҳокаматул 
лугатайн» (Спор двух языков), сопоставляя староузбекский язык с персид- 
ским, обосновал фонетическую, лексическую и грамматическую развитость 
староузбекского языка, ни в чем не уступающего персидскому и доказал, что  
его родной язык является языком художественной литературы. 

Староузбекский язык, охватывающий различные диалектные формы, 
появившиеся в результате зонального варьирования и эффективного взаи- 
моотношения между тюркскими языками карлукской, огузской и кипчак- 
ской групп, со временем начал обладать общедиалектальными свойствами. 
Эти свойства еще более усилились из-за употребления множества арабских и 
персидских заимствований. Впоследствии книжный литературный язык сильно 
отличался от живого разговорного языка. Вследствие недостаточного распро- 
странения письменной литературы, в ранее созданных художественных про- 
изведениях еще сохранились диалектные формы, но позже такие формы упо- 
треблялись смешанно. Так, если в поэме Хорезми «Мухаббатнаме» отражались 
особенности огузского диалекта, а в произведении Кутба «Хосров и Ширин» - 
особенности кипчакского диалекта, то в историческом памятнике XVI в. «Ба- 
бурнаме» смешанно употреблялись особенности и карлукского, и кипчакско- 
го, и огузского диалектов (Бабур-наме, 1958). Таким образом, диалектальные 
формы и форманты постепенно получили общелитературный облик и к концу 
XVI в. основное место занимают особенности единого литературного языка. 

В последующие столетия, когда творили такие писатели-поэты, как Маш- 
раб, Мунис, Мукими, Фуркат, Завки, Хамза и другие, литературный язык, 
освобождаясь от книжности и напыщенности, приближается к разговорному,  
народному языку. Эта тенденция нашла свое отражение также в языке про- 
изведений Абдурауфа Фитрата, Махмудходжа Бехбуди, Абдулла Авлони, Аб- 
дуллы Кадири, Абдулхамида Чулпана и других писателей и просветителей. 
В 20-х годах XX в. организация «Чигатой гурунги» во главе с Абдурауфом 
Фитратом специально занимается вопросами сближения литературного язы- 
ка с разговорным. Именно этот период считается переходным периодом от 
староузбекского литературного языка к современному литературному языку 
(Нурмонов, Мадвалиев, 2006. С. 60). 

Современный узбекский литературный язык в диалектном отношении 
очень неоднороден. В качестве продолжателя староузбекского литературного 
языка он формируется в первой четверти XX в. из трех языковых диалектов:  
карлукский, кипчакский, огузский. 

25 



Карлукский диалект делится на несколько типов: 1) ташкентский тип - 
сюда входят говоры г. Ташкента и близлежащих к нему населенных пунктов 
(Паркент, Пскент, Чимкент, Джиззах, Карахтай, Ниязбаши и др.); 2) фер- 
ганский тип - в него входят говоры городов Ферганы, Андижана, Кокан- 
да, Намангана, Маргилана, Оша, Джалалабада и близлежащих к этим горо- 
дам населенных пунктов (Вуадиль, Уйчи, Чартак, Шахрихан, Узген и др.);  
3) самаркандско-бухарский тип - в него входят говоры городов Самарканда, 
Бухары, Ходжанда, Чуста, Уратепе и близлежащих к ним кишлаков. Этому 
региону характерен билингвизм (узбекский и таджикский языки). 

Кипчакский диалект охватывает узбекские говоры некоторых районов 
Самаркандской, Бухарской, Кашкадарьинской, Сурхандарьинской областей,  
Ангренской долины и Мирзачуля. Представителей этого диалекта можно 
встретить в Северном Хорезме и Ферганской долине, в отдельных районах 
Каракалпакстана и Таджикистана (лакайцы), а также в Афганистане. 

Огузский диалект охватывает узбекские говоры Южного Хорезма 
(Ургенч, Хива, Ханка, Хазарасп, Багат, Кушкупир, Шават), Туркменистана  
(Ташауз), Южного Казахстана (Икан, Карабулак), каракульский говор Бухар- 
ской области. 

Многие говоры указанных выше диалектных групп в той или иной степе- 
ни различаются отдельными признаками. Например, узбекские говоры своим 
звуковым составом и некоторыми фонетическими особенностями разделяют- 
ся на две большие группы: джекающие и йокающие говдры. В джекающих 
говорах в начале слова употребляется фонема ж (дж) вместо литературной 
й (например, йўл → жўл, йомон → жомон, йўқ → жўқ), заднеязычный глас- 
ный «а» вместо литературно-орфографического «о» (например, ота → ата, 
бола → бала и т.п.). Эти группы говоров различаются между собой также по  
количеству гласных фонем. В говорах карлукского диалекта имеется 9-10 
гласных фонем. Говоры огузского диалекта более сложны в звуковом отноше- 
нии, так как в них некоторые гласные фонемы сильно различаются не только  
качественно, но и количественно. Вокализм (система гласных) этих говоров 
состоит из абсолютно долгих и абсолютно кратких фонем, а количество этих 
фонем в отдельных говорах огузского диалекта достигает до 18. В то же время 
в говорах, являющихся опорными для узбекского литературного языка, коли- 
чество гласных фонем не превышает 6-7. Указанные выше узбекские диалекты 
имеют некоторые различия и в области консонантизма (системы согласных),  
а именно: в ташкентском типе говоров отсутствует гортанный согласный ҳ; в 
говорах Южного Хорезма согласные к, г отличаются своеобразным произно- 
шением; фонема ф существует только в самаркандско-бухарском типе говоров 
и др. Междиалектные различия в области лексики ещё более ощутимы. 

Несмотря на имеющиеся различия все эти диалекты в той или иной сте- 
пени участвовали в формировании национального, литературного узбекского 
языка. Среди них карлукский диалект вместе с входящими в его состав гово- 
рами является опорным диалектом узбекского литературного языка. В опре- 
делении норм литературного узбекского языка опорными говорами являются 
ташкентский говор - с фонетической стороны, а ферганский и андижанский 
говоры - с морфологической стороны (Решетов, Шоабдураҳмонов, 1978). 

Внедрение в первой половине XX в. всеобщего обязательного среднего 
образования, изучение родного языка в системе образования в качестве от- 
дельного предмета, широкое распространение средств массовой информации 
обусловили сближение народных говоров с литературным языком, расшире- 

26 



ние функциональной сферы современного узбекского литературного языка. 
В советское время широкое распространение получил русский язык. С одной 
стороны, это был естественный процесс, характерный для многонациональ- 
ных государств, в которых невозможно обойтись без общего коммуникатив- 
ного средства, обеспечивающего и функционирование самого государства, и 
возможности общения людей, и способы их интеграции в единое общество. 
С другой - внедрение русского языка нередко было чрезмерным в ущерб 
узбекскому. 

Так поддерживалось употребление в узбекском языке слов русского и 
иностранного происхождения вместо имевшихся узбекских. В узбекский 
язык вошли такие слова, как автономия, алфавит, лампочка, остановка, ре- 
форма, управления и др. На русском языке в основном велось делопроизвод- 
ство во многих учреждениях, а также конференции и совещания. Научно- 
исследовательские работы и диссертации рекомендовалось писать на русском 
языке. Научный и официальный стиль узбекского языка почти не развивался.  

В связи с этим с середины 1980-х годов началось движение по защите и 
сохранению родного языка, религии, исторической культуры и национально- 
духовных ценностей нашего народа. Благодаря этому движению 21 октября 
1989 г. был принят Закон о государственном языке Республики Узбекистан 
и в нем зафиксирован статус узбекского языка как государственного. 21 де- 
кабря 1995 г. Олий Мажлис (Верховный Совет) утвердил новую редакцию 
Закона о государственном языке. Принятие Закона было большим событием 
в общественной и культурной жизни узбекского народа. С введением его в 
жизнь узбекский язык начал развиваться как полифункциональный язык, дей- 
ствующий во всех сферах общественной культурной и хозяйственной жизни 
республики. Сегодня он так же функционирует, как государственный язык в 
мировом масштабе, на нем составляются международные акты, соглашения,  
договоры Республики Узбекистан. Издание различной художественной науч- 
ной, учебной литературы, ведение делопроизводства во всех организациях и 
научных учреждениях на узбекском языке, разработка и внедрение научно- 
технической и общественно-политической терминологии - все это привело к 
развитию и совершенствованию узбекского литературного языка и расшире- 
нию его общественных функций. 

Подобно другим языкам узбекский язык имеет свою внутреннюю структу- 
ру. Его внутренняя структура - это сложная целостность, система, состоящая 
из взаимных отношений нескольких уровневых единиц. Он как система со- 
стоит из иерархических взаимоотношений фонетических (фонологических),  
лексических, морфологических, синтаксических уровней, также из гнездо- 
вых и последовательных взаимоотношений каждой уровневой единицы. 

Графика. Среднеазиатские народы, в том числе и узбеки, в древности 
пользовались различными письменностями. Достаточно вспомнить такие ал- 
фавиты как арамейский, согдийский, пехлеви, орхоно-енисейский, уйгурский 
и др. После завоевания арабами Средней Азии местное население долгое вре- 
мя- с VIII в. вплоть до 20-х годов XX в. пользовалось арабским алфавитом. 
15 мая 1929 г. Всереспубликанская конференция филологов и писателей Узбе- 
кистана приняла решение о переводе узбекского языка на основе арабской 
графики на латиницу. Латинизированный узбекский алфавит функциониро- 
вал до 1940 г., после чего он был заменен алфавитом, основанным на кирил- 
лице. При этом в новый алфавит были внесены отдельные буквенные знаки,  
обозначающие специфические звуки узбекского языка (ў, қ, ғ, ҳ) (табл. 1). 

27 



 

Таблица 1 
Узбекский алфавит на основе кириллицы  

Аа Бб В в Гг Дд Ее Ёё 

А бе ве ге де йе ио 
Жж Зз Ии Йй Кк Л л М м 
Же зе и ие ке ле Эм 
Н н О о Пп Рр Сс Тт Уу 

Эн о пе ре се те У 
Ф ф Хх Цц Чч Ш ш ъ ь 

Эф хе це че ше разделитель  мягкий 
     ный знак знак 

Ээ Юю Яя Ўў Қ К Ғ ғ Ҳҳ 
Э йу йа Ў қе ғе ҳе 

После обретения независимости Узбекистана, 2 сентября 1993 г. Олий 
Мажлис (Верховный Совет) Республики Узбекистан принял закон «О вне- 
дрении узбекского алфавита на основе латинской графики». Новый латини- 
зированный алфавит состоял из 33 букв и одного знака (апострофа): Аа - а, 
ВЬ - б, Сс - ц, Dd - д, Ее - э , Ff- ф , Gg - г, Hh - ҳ, Ii - и , Jj - ж (дж), Kk - к, 
L1 - л, Mm - м, Nn - н, Оо - о, Рр - п, Qq - қ, Rr - р, Ss - с, Tt - т, Uu - у, Vv - 
в, Хх - х, Yy - й, Zz - з, Ҫҫ - ч, Ğğ - ғ, Ĵĵ - ж, Ŏŏ - ў, Ŋŋ - нг , Șș - ш, ' - апо- 
строф. После нескольких лет испытания на практике, учитывая мнения и ре- 
комендации специалистов по усовершенствованию данного алфавита,  Олий 
Мажлис Республики Узбекистан в мае 1995 г. внес изменения в закон. Узбек- 
ский алфавит на основе латинской графики в новой редакции состоит из 26 
букв и Зх буквосочетаний (Мадвалиев, 2005. С. 430) (табл. 2). 

Таблица 2 
Узбекский алфавит на основе латинской графики  

Печатные  Письменные  Названия  Кириллица  Печатные  Письменные  Названия  Кириллица  

А а  A a a Аа Qq Qq qe Ққ 

В Ь Bb be Бб Rr Rr er  РР 

Dd Dd de Дд S s Ss es  С с 

Е е Ее e Ээ Tt  Tt te  Тт 

F f  Ff ef  Ф ф Uu Uu .u  Уу 

Gg Gg ge Гг Vv Vv ve В в 

Hh Hh he Ҳҳ Xx Xx xe Хх 

I i  Ii j  И и Yy Уу уе Йй 
Ji  Л je  Ж ж Zz Zz ze 3 з 

Kk Kk ke Кк O'o '  O'o' o'  ЎЎ 

LI LI el  Л л G'g '  G'g' g'e F ғ  

M m Mm em М м Sh sh Sh sh she Шш 

Nn Nn en Нн Ch ch Ch ch che Чч 

О 0 Oo o О Ng ng Ngng nge нг 
Pp Pp pe Пп     

28 



Лексика. Лексический состав современного узбекского литературного 
языка состоит из собственного и заимствованного пластов. Если собствен- 
ный пласт лексики узбекского языка состоит из общетюркских и собственно 
узбекских слов, то в заимствованном пласте имеется множество арабских, 
персидских, таджикских, монгольских, русских слов, а также интернацио- 
нальная лексика, заимствованная в основном через русский язык. Количе- 
ственное отношение этих пластов под влиянием объективных общественно- 
политических изменений в разное время изменялось по-разному. В годы 
советской власти в лексику узбекского литературного языка вошло множе- 
ство русских, интернациональных слов и терминов. После придания узбек- 
скому языку статуса государственного, необоснованно заимствованные слова 
и термины начали заменяться изначально существовавшими в узбекском язы- 
ке лексическими единицами. 

В годы независимости Республики Узбекистан происходили существен- 
ные изменения в словарном составе узбекского языка. Появившиеся в узбек- 
ском языке в советское время такие слова как отпуск, практика, прописка, 
профиль, правление, реформа, счет, экономика и другие вышли из употре- 
бления (однако в разговорном языке некоторые слова такого типа всё ещё 
употребляются). Ряд слов и терминов, обозначавших понятия системы управ- 
ления советской власти, как бюро, колхоз, комсомол, обком, октябрят(а), пио- 
нер, райком, совет, совхоз и другие превратились в историзмы. Вместе с тем,  
расширились функциональная сфера и смысловое содержание ряда слов как 
вазир, посбон, ҳоким, миршаб, домла, ҳокимият, вилоят, туман и др. Нача- 
ли широко употребляться такие неологизмы как брокер, дилер, консалтинг,  
лизинг, маркетинг, менежер, менежмент, мониторинг, ноу-хау; дисплей, ин- 
тернет, монитор, принтер, сайт, сканер, файл и т.п., обозначающие новые по- 
нятия системы рыночной экономики, науки и техники. Все указанные выше 
объективные изменения в лексическом составе узбекского языка нашли свое 
отражение в новом 5-томном «Толковом словаре узбекского языка», издан- 
ном в 2006-2008 гг. 

В настоящее время узбекский литературный язык, годами обработанный,  
отшлифованный, всесторонне нормированный представителями данного же 
языка, сформировавшийся как единый национальный язык, функционирует  
во всех сферах жизнедеятельности узбекского народа. 

ЭТНОПОЛИТИЧЕСКАЯ ИСТОРИЯ 
НАРОДОВ СРЕДНЕЙ АЗИИ 

В ДРЕВНИЙ И АНТИЧНЫЙ ПЕРИОДЫ 

Этническая история узбекского народа непосредственно связана с тер- 
риторией, где проживали его ранние предки - Средняя Азия, Семиречье, за- 
падные области Восточного Туркестана. Эти территории являлись центром 
культуры и цивилизации человечества, существовавшей на протяжении мно- 
гих тысячелетий благодаря двум великим рекам: Амударье (Окс) и Сырда- 
рьи (Яксарт). Здесь проживало множество различных народов, которые от- 
личались друг от друга по языку, письменности, системе государственного 
устройства, имели свои характерные черты в материальной и духовной куль- 
турах (Ртвеладзе, Алимова, 2009. С. 47). 

29 



В эпоху бронзы на территории Средней Азии и современного Казахстана 
образовались два разных культурных региона: культура оседлого населения,  
занимавшегося поливным земледелием, которая была распространенной в 
Передней Азии, и культура степных племен. Представители последней, наря- 
ду со скотоводством, время от времени занимались и земледелием. 

В конце III - начале II тыс. до н.э. на степных просторах широко рас- 
пространяются медные и бронзовые изделия. Почти одинаковые природные 
условия, единство земледельческо-скотоводческих хозяйств, тесные этно- 
культурные связи привели к возникновению на огромной территории культу- 
ры «степной бронзы». 

В середине II тыс. до н.э. культура степных племен эпохи бронзы распро- 
странилась и на южные территории Азиатского континента и вступила в не- 
посредственный контакт с культурой оседлого земледельческого населения. 
В культуре, открытой экспедицией во главе с С.П. Толстовым в дельте Аму- 
дарьи (Толстов, 1948б), отмечалось наличие в эпоху бронзы одновременно 
компонентов двух культур - срубной и андроновской. Именно в тот период 
на территорию Южного Хорезма пришли народы, являвшиеся представите- 
лями суюрганской культуры. Их происхождение связывается с южными об- 
ластями. Здесь необходимо отметить, что в суюрганской культуре прослежи- 
ваются и следы тазабагъябской культуры. Благодаря этническим процессам 
того времени определенная часть степных племен, придя и осев здесь, стала 
перемешиваться с местным населением. 

Образцы культуры степных племен эпохи бронзы были найдены в Зараф- 
шанской долине в культурных слоях, датируемых II тыс. до н.э. Было уста- 
новлено, что в составе этой археологической культуры участвовали и элемен- 
ты культуры, свойственные предгорным территориям Копетдага. Эти данные 
свидетельствуют о том, что земледельческая культура, возникшая во II тыс. 
до н.э. на юге, в нижнем течении Амударьи и в Зарафшанском долине, была  
тесно связана с культурой северный степных племен эпохи бронзы. 

К концу II тыс. до н.э. культура тазабагъябских и андроновских племен 
была широко распространена на территории всего Узбекистана. Материаль- 
ные памятники, свойственные этим племенам, были обнаружены в Ферган- 
ской долине, Ташкентском оазисе, Зарафшанской, Кашкадарьинской и Сур- 
хандарьинской долинах. 

Таким образом, археологические и антропологические материалы эпохи 
свидетельствует, что народы центральной части Средней Азии в том числе 
территории нынешнего Узбекистана, в эту эпоху сформировались путем син- 
теза пришлых северных, северо-западных и южных племен на местной этни- 
ческой основе. 

По вопросу о языковой и этнической принадлежности указанных культур 
исследователями высказывалось множество различных мнений. Но большин- 
ство из них сходятся на точке зрения, что во II тыс. до н.э. в Средней Азии  
проживали арийцы (индо-арийцы), которые включали в себя как охотников 
и рыболовов, так и племена, занимавшиеся скотоводством и земледелием 
(Толстов, 1948. С. 48), с характерным производством обливной керамики 
(культура Анау - см.: Массон, 1981). Как полагает С.П. Толстов, появление 
в середине II тыс. до н.э. в Хорезме носителей тазабагябской культуры непо- 
средственно связано с приходом сюда индоевропейских, индоарийских пле- 

30 



мен. Одни учёные считают, что эти племена пришли из южнорусских степей,  
другие предполагают, что индоарийцы сформировались в самой Средней 
Азии (Антонова; и др. 1973. С. 27; Аскаров, 2005. С. 81-97). 

С появлением орудий труда из железа (в первой четверти I тыс. до н.э.) 
в Средней Азии начинает свое развитие земледелие, основанное на искус- 
ственном орошении. 

По мере развития оседлого земледелия начала увеличиваться числен- 
ность населения, постоянно проживавшего на одном и том же месте. Стали 
возникать мощные цитадели и оборонительные сооружения. В крупных на- 
селенных пунктах и городах развивались ремесло (гончарное и кузнечное, 
ткачество и др.) и торговля. С усилением процесса взаимообмена продукцией 
различных производственных направлений (земледелия, кустарного промысла 
и животноводства) отдельные патриархальные семейства стали обогащаться,  
образовалась социальная дифференциация. В первой половине I тыс. до н.э. 
стали возникать ранние государства, которые появились в результате значи- 
тельного развития экономики и усложнения политических структур (История 
государственности.., 2009. С. 61, 62). За последние 15 лет был опубликован 
ряд работ, в которых на основе археологических исследований памятников 
эпохи бронзы и раннего железа в долине Сурхандарьи, Кашкадарьи, Зараф- 
шана и Ферганы рассмотрены различные вопросы, связанные с историей 
становления и развития городов, а также государственности на территории 
Узбекистана (Аскаров, Ширинов, 1993; Сулейманов, 2000; Шайдуллаев, 2000; 
Исамиддинов, 2003; Ртвеладзе, 2005; Анарбаев, Максудов, 2007; История го- 
сударственности.., 2009). В частности, было установлено, что эти процессы 
протекали здесь в условиях, при которых общество не имело развитой соци- 
альной дифференциации (История государственности.., 2009. С. 61). 

В I тыс. до н.э. на севере и северо-востоке Средней Азии, а также на тер- 
ритории современного Казахстана проживали кочевые скотоводческие пле- 
мена. Главную роль в их жизни играло животноводство, продукция которого 
(мясо, шерсть, кожа и др.) вывозилась на базары в соседние оседлые пункты 
и обменивалась на продукты земледелия. Власть в этих племенах была огра- 
ничена совещательным собранием. Члены его состояли из предводителей 
племен и аристократов, которые наживали богатства в военных столкнове- 
ниях с соседними племенными объединениями, а также в набегах на оседлое 
население оазисов. 

По мере развития искусственного орошения в I тыс. до н.э. в центральной 
части Средней Азии образовалось множество государств-оазисов, которые 
складывались вокруг крупных городских и торговых центров. Эти неболь- 
шие государства-оазисы со временем объединялись в крупные политические 
образования — царства, наиболее известными из которых были Бактрия, 
Маргиана, Согд и «Большой Хорезм». Здесь складывались народы, известные 
под именами хорезмийцев, согдийцев, бактрийцев, ферганцев и др. (Очер- 
ки по истории государственности.., 2001. С. 8). Основная часть населения в 
этих государствах Средней Азии занималась земледелием, немалое место в 
их хозяйстве отводилось также кустарному промыслу и животноводству. Ис- 
кусственное орошение было более развито в Хорезме, в дельтовой части рек 
Амударья и Сырдарья, Зарафшанской и Ферганской долинах, а также в Таш- 
кентском оазисе (Толстов, 1948. С. 91-140; Толстов, 1962. С. 71-88, 89-96; 

31 



Гулямов, 1957. С. 76-100; Андрианов, 1969; Мухамаджанов, 1976. С. 72-75; 
Анарбаев, 2006. С. 9-16). 

Для периода перехода от эпохи бронзы к эпохе раннего железа отмеча- 
ется миграция отдельных групп населении с территории Северной Бактрии 
на неосвоенные земли в район среднего течения Амударьи и последующее 
их продвижение на территорию Нижней Амударьи (Сагдуллаев, 1989. С. 37). 
Новейшие археологические изыскания позволили отнести эти события к кон- 
цу VII - первой половине VI в. до н.э. (Болелов, 1999. С. 90). С приходом этих 
племен связано появление и распространение гончарного круга, традиций 
глинобитного и сырцового домостроительства, дальнейшее развитие ороша- 
емого земледелия, зародившегося здесь еще в эпоху бронзы (Ягодин, 2009. 
С. 116.). 

В степных просторах и в горных районах Средней Азии по-прежнему до- 
минировали кочевые племена. Самые ранние упоминания о них имеются в 
древнейшей части «Авесты». В последнем говорится, например, о кочевни- 
ках «туры», которых В.И. Абаев отождествлял со среднеазиатскими сакски- 
ми племенами (Абаев, 1956). Более достоверные сведения о местных народах 
содержатся в древних ирано-персоязычных источниках, относящихся к IV в 
до н.э., а также в произведениях античных историков и географов в частно- 
сти, у Геродота (V в. до н.э.) и Эрофа (конец V в. - первая четверть IV в. до 
н.э.), а также у других авторов. 

В древних ирано-персоязычных источниках встречаются этнические наи- 
менования «сак» или «скиф» (Дандамаев, 1963. С. 262-269; 1985. С. 98-103; 
Литвинский, 1972. С. 156-158), под которыми подразумевались племена, про- 
живавшие в бескрайних степях Средней Азии. Саки в основном состояли из 
четырех племенных объединений. Наименование трех их частей - хаумавар- 
ка, тигра-хауда и тиай-та-ра-дарайа - выявлены на могильных надписях в 
горном ущелье Накширустам близ Персеполя (История Узбекистана... 1990. 
С. 31-40; Оранский, 1960. С. 123), четвертое под названием саки за Согдом 
(саки, живущие за Согдом) зафиксировано в одной из персопольских надпи- 
сях Дария I (Оранский, 1960. С. 123), а также в надписи серебряной пластин- 
ки, найденной в Хамадане (Артамонов, 1973. С. 7). 

Упомянутые выше племена были известны древним греческим истори- 
кам и географам, именовавших их скифами, саками и массагетами. Это были 
обобщенные наименованиями ряда народов, проживавших на широких про- 
сторах Азиатского континента, начиная от Каспийского моря до Северного 
Китая, от границ Индии до южной Сибири. К ним относились и кочевые ско- 
товодческие племена, и оседлое население, проживавшее в Хорезме, райо- 
нах, прилегавших к Аральскому морю, нижнему течению Сырдарьи, а также 
племена, обосновавшиеся на озерах и заболоченных местностях, занимав- 
шиеся охотой и рыболовством. 

Одним из крупных племенных объединений на территории Средней Азии 
были саки хаумаварка, которые в основном проживали в северо-восточной 
ее части - в долине Мургаб, в верхнем течении Амударьи в Алайской и Фер- 
ганской долинах, а также в Восточном Туркестане. И.В. Пьянков поясняет, 
что скифы аморогия являлись скифами, проживавшими в Алайской долине 
(Пьянков, 1968. С. 14). Это свое второе наименование (аморогия) скифы, воз- 
можно, получили от имени скифского предводителя Аморга, которого Ахе- 
менидский царь Кир в 555-539 гг. до н.э. захватил в плен, но потом отпустил 

32 



(Дандамаев, 1963. С. 106-116). Существует также мнение, что саки аморги 
получили свое наименование от названия долины Мургаб (Маргиана), где 
они издревле проживали. 

Еще одно из крупных племен - саки тиграхауды. Второе наименование 
этого племенного объединения было связано с их головным убором - зао- 
стренным к вершине колпаком. В Бехистунском наскальном изображении 
предводитель саков, взятый в плен Дарием I, представлен в высоком остром 
колпаке (Артомонов, 1973. С. 9). В произведениях Геродота также упомина- 
ется об этом колпаке: он, в частности, отмечает, что саки-скифы надевали на 
голову высокий острый колпак (Геродот, 1964. С. 155). Несомненно, что в 
данном случае Геродот имел в виду саков тиграхауда. 

Историки античного периода саков тиграхауда относят к массагетам. 
Эта племенная общность в VI-IV вв. до н.э. кочевала на весьма обширной 
площади Средней Азии: от нижнего течения Амударьи, а также среднего 
и нижнего течений Сырдарьи до севера Аральского моря. Первоначально 
основная часть сако-массагетов располагалась на юго-востоке Аральского 
моря, а также между Оксом (Амударьей) и Яксартом (Сырдарьей). В IV- 
III вв. до н.э. их территории значительно расширились, и они кочевали на  
огромных просторах от юго-востока Каспийского моря до центрального ре- 
гиона современного территории Казахстана. Страбон (I в. до н.э.), используя 
произведения историков-предшественников, писал, что большинство саков, 
начиная с Каспийского моря, именуются дайлами, а проживающие к востоку 
от них племена именуют массагетами и саками, остальные же имеют общее 
наименование скифы (История Узбекистана.., 1984. С. 133). В этом своём со- 
общении наряду с обширностью территорий саков-массагетов он освещает и 
их общественную жизнь, отмечая, что сако-массагеты представляли в тот пе- 
риод крупное племенное объединение, в состав которого входил ряд племен- 
ных союзов, в частности дахи, дербеки, сакарауки, апасаиаки, ассийи (яги) 
ассианы и др. 

Саки, проживавшие за морем, т.е. на другой его стороне  (Литвинский, 
1972. С. 158-165; Дандамаев, 1985. С. 101-161), также считались крупным 
древним племенным объединением. Хотя вопрос о территориях их прожива- 
ния до сих пор вызывает дискуссии, однако многие исследователи относят их 
к европейским скифам (Смирнов, 1975). 

Очевидно, эти саки родственны племенам массагетов, проживавшим на 
севере Каспийского моря, а также в предгорьях Урала. Как отмечается в пер- 
соязычных источниках, саки «на той стороне Согды» считались крупным сак- 
ским племенем на Азиатском континенте. О них, в частности, содержатся 
упоминания в произведениях историков и географов античного периода (Гри- 
горьев, 1871; История Узбекистана.., 1984. С. 56, 162, 164, 173, 204). О тер- 
риториях саков «на той стороне Согды», ученые высказывали множество 
мнений и суждений. Некоторые из авторов приравнивают саков к яксартам, 
живших в северной части от Сырдарьи. Историки и географы античного вре- 
мени именуют этих саков скифами. Наряду с этим они же сообщают, что их 
также называли иранскими саками (шаками). Так, Плиней Старший (в 23- 
97 гг. н.э.) писал, что персы их (скифов) именуют саками по наименованию 
племен, проживающих рядом с ними. В сведениях, приводимых Птолемеем, 
саки, место обитания которых находится в среднем течении близ Сырдарьи, 

3 Узбеки 33 



именуются Катта Яксарт (Большой Яксарт) или Кандар. Последнее, оче- 
видно, означает племя кангцев. 

В междуречье (между Амударьей и Сырдарьей) проживала значительная 
часть сакских племен, которые, вероятно, по антропологическому строению,  
языку и культуре были близки к скифам, обитавшим в Восточной Европе, 
Сибири и казахстанских степях. Поскольку в культуре ряда сакских племен 
было много общего, то это нашло свое отражение в древних источниках.  
К примеру, в наскальных рисунках Бехистуна изображены одеяния и оружие 
согдийцев, бактрийцев и хорезмийцев, которые больше похожи на сакские. 
Языки древних согдийцев и хорезмийцев также были весьма схожи между со- 
бой. В хозяйственном отношении эти этнические общности отличались меж- 
ду собой: одни занимались земледелием, другие - кочевым скотоводством, 
третьи - охотой, рыболовством и т.д. В целом, тем не менее, сакские (сако- 
массагетские) племена и оседлое земледельческое население VI-IV вв. до 
н.э. являлись двумя основными субстратами для последующего этнического 
развития народов Средней Азии. 

Образование державы Селевкидов (312-250 гг. до н.э.) и греко- 
бактрийского государства (250-140 гг. до н.э.) оказали большое влияние на 
экономическую и культурную жизнь народов Средней Азии. Однако греко- 
македонцы не могли внести существенных изменений в этнический состав 
местного населения. В те периоды в Среднеазиатском междуречье появились 
лишь отдельные греческие поселения, состоявшие из военных отрядов, ре- 
месленников, торговцев, врачей, музыкантов и др. Прожив длительный пе- 
риод среди коренного населения, они постепенно слились с последним, за- 
быв, таким образом, свой язык и этническую принадлежность. В то же время 
разрушительные походы Александра Македонского (329-327 гг.), господство 
Селевкидов и греко-бактрийских правителей, система их эксплуатации не 
могли не сплотить местное население на борьбу с завоевателями. Отдельные 
группы саков в союзе с согдийцами вели активную борьбу с интервентами. 
В этой борьбе особенно проявили себя саки, живущие к северу от Средней 
части Сырдарьи. Ведя упорную войну с греко-македонцами, присырдарьин- 
ские саки сумели отстоять границы своих владений по линии р. Сырдарьи, за  
которыми завоеватели уже не могли укрепить свою власть. 

Саки средней Сырдарьи были объединены в племенной союз во главе 
с вождем. По своему общественному развитию они вплоть до IV в. до н.э. 
включительно находились на стадии военной демократии. Однако для защи- 
ты своих территорий от внешних врагов присырдарьинские саки в начале 
III в. до н.э. образовали государство под названием Канг (Кангюй в китай- 
ских хрониках). Судя по имеющимся сведениям, Канг располагался между 
Даванью (Фергана) на юго-востоке или юге, Усунями (племена Семиречья) 
на северо-востоке, Большими юэчжи на западе и Дахя (Бактрия) на юго- 
западе (Бичурин, 1950. С. 149). В противовес Давани, жители которой вели 
оседлую жизнь, занимались земледелием и имели города, Канг в источниках 
представлен кочевым владением. Образ жизни его населения был одинаков 
с юэчжийцами и народом Яньцай, соседствовавшим с ним на северо-западе. 

II-I вв. до н.э. - I-II вв. н.э. были периодом наиболее мощного расцве- 
та государства Канг. В этот промежуток времени помимо основных земель 
(территория в среднем течении Сырдарьи) ему принадлежали ряд других  
областей. В древних китайских летописях упоминаются пять областей, на- 

34 



 

ходившихся в подчинении у кангцев: это Сусйе (Кеш-Шахрисабз), Фуму 
(в Зарафшанской долине, ныне Каттакурганский район Самарканская об- 
ласть), Юни (Ташкентская область), Ги (Бухарский оазис) и Юзгян (город 
Ургенч и область). В источниках отмечается, что в состав государства Канг 
входили также области Кан, Ми, Уоа, Унагэ и Мукаби (Бичурин, 1950. Т. II. 
С. 184; Кюнер, 1961; Бартолъд, 1963. Т. I. С. 177; Толстое, 19486. С. 20). Зна- 
чительная часть этих областей располагалась в Согде. Во II-I вв. до н.э. зем- 
ли Янцай и Янь на северо-востоке Аральского моря также были подчинены 
кангцам. Таким образом, государство Канг в тот период превратилось в Сред- 
ней Азии в крупную империю. 

Государство Канг было для своего времени наиболее крупным и мощным 
среди остальных. В его приграничных зонах шел активный процесс смеше- 
ния местного оседлого населения (саков), говорившего на древнем персо- 
иранском языке, с тюркоязычными племенами, проживавшими в Центральной 
Азии, Южной Сибири, а также в северных районах Семиречья. Аналогичный 
процесс позже отмечался в Ферганской и Зарафшанской долинах. Во II в. до 
н.э. -I-IV вв. н.э. соседями кангцев на севере, северо-востоке и на юге были 
юэчжи-тохарцы, аки, асианы, хунны, а на западе - сако-массагеты и другие 
племена. Безусловно, они не были народами, говорившими на едином языке: 
одни из них были тюркоговорящими (в частности хунны, усуни), другие же 
являлись народами, говорившими на древних ирано-персидском, хорезмий- 
ском и согдийском языках, входивших в состав индоевропейских языков. Эти 
народы, проживая рядом друг с другом на протяжении многих веков, нахо- 
дились между собой в тесном экономическом и культурном контакте. В ходе 
этнического, экономического и культурного сближения на основе мест- 
ного оседлого населения возник новый тюркоязычный народ - қанглилар 
(кангцы). 

Как явствует из китайских источников, в 70-60 годы II в. до н.э. племе- 
на, проживавшие в Центральной Азии и Южной Сибири, стали приходить в 
движение. В середине II в. до н.э. хунны нанесли значительное поражение 
племенам юэчжи на северо-западе Китая. После чего значительная их часть, 
преследуемая хуннами, в 40-30-х годах до н.э. двинулась на юг и размести- 
лась на территории Бактрии. Народ юэчжи (ассы) исследователи соотносят с 
тохарцами, о которых упоминается в произведениях античных авторов  (Умни- 
ков, 1940. С. 181-193; Бернштам, 1947. С. 41-47; Рерих, 1963. С. 118-123). 

После этого земли между двумя реками (Амударьей и Сырдарьей) в поли- 
тическом аспекте были поделены между юэчжи (тохарцами) и кангцами. 

Помимо территории Бактрии, что на левой стороне Амударьи,  тохар- 
цы (юэчжи) сумели завоевать южные регионы на территории современного 
Узбекистана и Таджикистана, располагавшиеся на правой стороне этой реки. 
Во II в. до н.э. эти области стали именоваться Тохаристаном (Бичурин, 1950. 
Т.II. С. 152). На этих землях (в Тохаристане) до прихода  тохарцев в основ- 
ном проживало оседлое население. Китайский путешественник Чжан Цянь 
Даха в середине II в. до н.э. отмечал, что население (Тохаристана) преимуще- 
ственно ведет оседлый образ жизни, у них имеются дома и города, а их тра- 
диции и обычаи весьма схожи с даванскими (ферганскими), местный народ 
представляет собой искусных торговцев. Далее он отмечает, что численность 
населения составляет около одного миллиона человек (Бичурин, 1950. Т. II. 

35 



С. 152). Для того времени это была весьма внушительная цифра, что свиде- 
тельствует о многочисленности населения Тохаристана. 

После завоевания этих областей тохарцы до определенного момента за- 
нимались ведением своего традиционного хозяйства - животноводством. Од- 
нако со временем под воздействием земледельческого населения они посте- 
пенно стали оседать, смешиваться с местным населением и растворяться в 
нем. Аналогичные процессы отмечались также среди ассийцев, кангцев и дру- 
гих народов, пришедших и расселившихся в Среднеазиатском междуречье.  

В середине II в. до н.э. хунны, двинувшиеся из Центральной Азии на за- 
пад напали на племена усуней, проживавшие ранее в верхнем течении Хуанхэ 
и предгорьях Тянь-Шаня (Бичурин, 1950. Т. II. С. 150), последние вынуждены 
были мигрировать и овладели большой частью Семиречья. По мнению некото- 
рых исследователей, хунны были конгломератом тюркоязычным народов  (Ари- 
стов, 1896. С. 291-300; Marquart, 1914. S. 64; Зуев, 1957). Вполне вероятно, 
что в составе хуннов находились также некоторые монголоязычные племена.  

Во II-I в. до н.э. постепенные изменения происходят и в языке присырда- 
ринских народов. До этого они говорили в основном на восточно-иранском 
языке (согдийском). Начиная середины II в. до н.э. (возможно и раньше) в 
кангарскую среду входят некоторые группы тюркоязычных племен, мигриро- 
вавшие сюда из северных районов. Таким образом, с середины II-I вв. до н.э. 
на Средней Сырдарье жили представители двух языковых групп - восточно- 
иранский (согдийский) и тюркский. Во второй половине I в. до н.э. - начале 
I в. н.э. тюркоязычные группы народов на Средней Сырдарьи становятся пре- 
обладающими как за счет миграции тюркских племен, так за счет тюркозации 
местного ираноязычного населения. 

На основе изложенного выше можно заключить, что из значительной ча- 
сти населения, проживавшего в I-II в. н.э. по берегам Сырдарьи, сформиро- 
вался новый народ под наименованием канг. Он возник на основе смешения 
ираноязычных народов (говоривших на согдийском и хорезмийском языках)  
с тюркоязычными группами, осевшими на берегах Сырдарьи. О слиянии 
этих двух господствовавших культур (оседлого населения, занимавшегося 
земледелием, и кочевых скотоводческих племен) свидетельствуют археоло- 
гические материалы (Литвинский, 1972; Исамиддинов, 2005; Аскаров, 2007). 
Новое этническое общество (общее самосознание  қангар, қангли, қанглилар) 
считается преемником (наряду с согдийцами) материальной и духовной куль- 
туры, оставленной им предками на протяжении многих веков в центральных 
территориях Средней Азии. Вот почему между культурой кангцев и согдий- 
цев не было даже внешних различий. Очевидно именно в тот период у этих 
народов (кангцев и согдийцев), проживавших в долинах Средней Азии, пол- 
ностью сформировался единый антропологический памиро-ферганский тип. 

Занятия населения центральных регионов Средней Азии были разноо- 
бразны. Основная его часть во II-I вв. до н.э. - I-II вв. н.э. занималась зем- 
леделием, ремеслом и торговлей. Путешественник Чжан Цянь, посетивший 
в середине I в. до н.э. Фергану (по-китайски Давань), отмечая здесь высокое 
развитие земледелия, писал, что «даванцы ведут оседлый образ жизни и, за- 
нимаясь земледелием, сеют шалу и пшеницу. У них много виноградного му- 
салласа, много и скакунов-аргамаков. Имеются города и села. В Даване на- 
считываются 70 больших и малых городов, а население достигает нескольких 
тысяч человек» (Бичурин, 1950. Т. II. С. 149). Сообщения Чжан Цяня о Дава- 

36 



не дополняются данными другого источника, относящегося к 206 г. до н.э. - 
250 г. н.э. Из него видно, что народонаселение региона составляло 60 тыс.  
семейств, 300 тыс. душ, что «даванские владения везде делают виноградное 
вино. Богатые дома запасают его в больших количествах, и оно несколько де- 
сятков лет и не портится» (Бичурин, 1950. Т. II. С. 186,187). 

О высоком уровне земледельческой культуры и населенности Тохариста- 
на говорилось уже выше. Густонаселенными для того периода являлись и 
Согд, и Хорезмийский оазис. В этих областях также было много городов и 
населенных пунктов. Большое значение наряду с земледелием здесь, види- 
мо, играла торговля. Чжан Цянь писал, что по реке Амударье (кит. Гуй-шуй) 
живут торговцы и купцы, «которые сухим путем и водою развозят свои то- 
вары по соседним владениям даже за несколько тысяч ли» (Бичурин, 1950. 
Т.Н. С. 151). Окраины среднеазиатских оазисов также не пустовали. Здесь 
по-прежнему продолжали располагаться кочевья скотоводческих племён. 

Определенная часть населения, проживавшая в Ташкентском оазисе, за- 
нималась земледелием. Судя по сообщениям, заключенным в китайских ле- 
тописях, местные земледельцы сеяли ячмень, пшеницу, нут, шалу и другие 
зерновые культуры, здесь же имелись сады и виноградники, а молочные про- 
дукты были в большом количестве (Кюнер, 1961. С. 97-175; Бичурин, 1950. 
Т.Н. С. 173-183.). В хозяйстве населения, проживавшего в Ташкентском 
оазисе и среднем течении Сырдарьи, помимо земледелия большое развитие 
получило и животноводство. 

В I в. н.э. на юге государства Канг было образовано Кушанское царство. 
ВI - начале III в. н.э., наряду с такими гигантами как Римская империя, Пар- 
фянское царство и государство Хань, оно властвовало над обширной терри- 
торией мира, занимая важнейшее положение между цивилизациями Запада 
и Дальнего Востока (История государственности.., 2009. С. 217). Кушанское 
государство являлось для того времени одной из наиболее крупных империй,  
в составе которой находились юэчжи-тохарцы, ассии, отдельные группы 
кангцев, а также, возможно, некоторые этнические группы  хуннов. 

На протяжении последующих веков (II-IV вв. н.э.) в центральные регио- 
ны Средней Азии продолжали прибывать и обосновываться отдельные на- 
роды и племена из Южной Сибири, Семиречья и Восточного Туркестана. 
В их числе были хионы (хиониты), кидариты, эфталиты (абдалы) и другие 
группы, происхождение которых до сих пор не установлено. Одни учёные со- 
относят хионитов с эфталитами или кидаритами, а в других случаях наобо- 
рот - эфталитов именуют хионитами. 

Что касается кидаритов, то мы не располагаем о них какими-либо опреде- 
ленными сведениями. На основе китайских летописей можно сказать, что их 
этническая история возможно связана с малыми юэчжи.  Кидариты во время 
упадка Кушанского государства в 420 г. взяли власть в свои руки и до 468 г. 
правили в Среднеазиатском междуречье и Тохаристане. Затем их владение  
стало называться Кидаро (Кидарит) по имени предводителя малых юэчжи 
Цидало (Кидаро), соплеменники последнего стали именоваться кидаритами.  
Как бы там ни было, происхождение кидаритов непосредственно было связа- 
но с малыми юэчжи. 

Во второй половине V в. н.э. (точнее в 468 г.) одним из племен, захватив- 
ших власть в Тохаристане, были эфталиты, которые в китайских источниках 
именуются Йеда (иеда, еда) (Бичурин, 1950. Т. I. С. 203, 217-219; Бичурин, 

37 



1950. Т. II. С. 251, 268, 270, 322). До прихода в Среднеазиатское междуречье 
эфталиты проживали на юге от Алтайских гор, на западе от Хотана (Бичурин, 
1950. Т. II. С. 288) и в горных районах Бадахшана, возможно и в некоторых 
районах Ферганы (Гумилев, 1959; Гумилев, 19676; Гафуров, 1972. С. 198-210; 
Литвинский, 1976. С. 56). В истории «Бэйши», где говорится об  эфталитах, 
отмечается, что численность народа йеда (эфталитов) достигает 100 тыс. че- 
ловек. Городов у них нет, они проживают в юртах. Летом прохладно, зимой 
же они выбирают теплые места. Отдельные их обычаи и традиции схожи с 
тюркскими, однако их язык в корне отличается от языков жуан-жуанов, гао- 
гуйев (уйгуров) и тюркских языков (Бичурин, 1950. Т. II. С. 268). 

Происхождение эфталитов также до сих пор не установлено. Если одни 
исследователи считают их тюркоязычным народом  (Бернштам, 1951. С. 200), 
то другие относят эфталитов к ираноязычным (Chirshman, 1948. Р. 115-220; 
Enoki, 1959. Р. 23, 34-40). Их также именуют западными хуннами, хионитами, 
кидаритами и даже кушанами (Пигулевская, 1941. С. 47). Множество проти- 
воречивых сведений об эфталитах (йеда, идан) содержится и в китайских 
хрониках: если в одном месте говорится, что йеда происходят от больших 
юэчжи, то в другом - что они являются ответвлением племен гаогуй (уйгур) 
(Бичурин, 1950. Т. II. С. 322). Что касается термина «эфталиты», то исследо- 
ватели не могли прийти по этому вопросу к единому мнению. Есть предполо- 
жение, что термин связан с одним из их предводителей  (Тревер, 1950. С. 126, 
127; Пугилевская, 1941. С. 47, 48). 

На основе анализа исторических данных можно тем не менее сделать за- 
ключение, что этническая история эфталитов была связана с тюркоязыч- 
ными народами. Для подтверждения приведем еще один пример. В хрони- 
ке сирийца Захария Раттона (VI в.) среди 13 гуннских племен, проживавших 
на Северном Кавказе, встречаются термины абдал и эфталит (Пигулевская, 
1941. С. 145; Федоров, 1978. С. 55). Несомненно, что абдал и эфталит явля- 
ются наименованиями одного народа. Эфталиты прежде проживали в север- 
ных регионах Аральского и Каспийского морей, а впоследствии они обосно- 
вались на Северном Кавказе. Оставшись здесь и перемешавшись с местным 
населением, эфталиты и хиониты впоследствии вошли в состав государ- 
ства Лазар. Эфталиты, оставшиеся на своих древних землях (Восточный Тур- 
кестан, северо-восток Тянь-Шаня), пришли и обосновались на территории 
Среднеазиатского междуречье. Еще один довод: термин «абдал» (эфталит) 
встречается в этническом составе большинства тюркских народов в XIX - на- 
чале XX в. (у узбеков, казахов, туркменов, башкиров и др.). Очевидно также,  
что племена хионитов и эфталитов были близки и родственны друг другу и 
поэтому в исторических источниках их смешивают и путают. 

Когда именно эфталиты пришли и обосновались в Среднеазиатском меж- 
дуречье - неизвестно. В китайских летописях упоминается, что они (йеда, 
еда) находились в Тохаристане в конце IV- середине V в. (Бичурин, 1950. 
Т. II. С. 217). Однако это должно было случиться раньше, ибо в источниках 
V-VI вв., в частности в сообщении Прокопия Кессарского отмечается, что 
эфталиты были оседлым населением, проживавшим в городах и кишлаках. 
Безусловно, что большая часть эфталитов в тот период была оседлой, однако 
их военные отряды, видимо, являлись кочевыми или полукочевыми. В араб- 
ских источниках эфталиты упоминаются под наименованием хайтал. В со- 

38 



общениях Масуди, Мукаддаси и Якута и отмечается, что значительная часть 
населения Мавераннахра являлась хайталами (эфталитами). 

В V в. и до середины VI в. политическая жизнь Среднеазиатского между- 
речья находилась в руках эфталитов, которые сумели завоевать Согд, Чач, 
Фергану и Восточный Туркестан. Воюя с иранскими Сасанидами, в конце  
V в. эфталиты установили свою власть и в Хорасане. В результате в Сред- 
ней Азии возникло крупное государство - империя эфталитов, власть кото- 
рой, однако, была не прочной. 

В середине VI в. на Алтае (Южная Сибирь и Северная Монголия) сло- 
жилось кочевническое государство, которое сыграло важную роль в исто- 
рии Средней Азии, - Тюркский каганат (551-745). Первое упоминание на- 
звания «тюрк» относится к 542 г. В письменных источниках оно именуется 
по-разному: в китайских - «туцзюе», в ираноязычных - «турк», само назва- 
ние народа, судя по сохранившимся надписям, было «тюрк». Термин «тюрк» 
(«сильный, крепкий») первоначально имел не этническое, а социальное зна- 
чение. Впоследствии тюрками стали именовать более обширный союз пле- 
мен, а также подчинившиеся им народы. 

В 555 г. тюрки нанесли эфталитам сокрушительный удар и, овладев 
Среднеазиатским междуречьем, вышли к берегам Амударьи. Завоевание ре- 
гиона тюрками происходило при дипломатической поддержке Сасанидского 
Ирана, вынужденного выплачивать огромную дань эфталитам после пора- 
жения, нанесенного войскам Пероза в конце V в. Имея в виду эти события,  
Феофилакт Симокатта писал о том, что предводители племени  абдалы (т.е. 
эфталиты) потерпели поражение и этот каган (тюркский каган) установил 
над ними свою власть (Феофилакт Симокатта, 1957. С. 7, 8). 

Некоторая часть эфталитов, потерпевшая поражение, захватила ряд обла- 
стей Афганистана, а также северо-западные территории Индии. Отдельные их 
группы, оставшиеся в Среднеазиатском междуречье (в основном кочевые ско- 
товоды), отступили и обосновались в степях Кызылкума и по берегам Сырда- 
рьи. Они осели, смешались, а затем растворились среди коренного населения. 

Численность тюркоязычного населения, проживавшего в центральных 
областях Средней Азии, продолжала возрастать и увеличиваться. В период 
Тюркского каганата (VI-VIII вв.) стали появляться некоторые территории, 
где проживали преимущественно тюрки: это нижнее течение Зарафшана, 
Ташкентский оазис, Кашкадарьинский, Хорезмский и Сурхан-Шерабадский 
оазисы и др. В общественной жизни местного населения происходили изме- 
нения - перейдя рубеж раннесредневековой эпохи, их материальная и духов- 
ная культура получила большее развитие, стали образовываться новые этни- 
ческие и политические общности. 

ЭТНИЧЕСКИЕ ПРОЦЕССЫ 
В ПЕРИОД СРЕДНЕВЕКОВЬЯ 

Этническая история тюркских народов, в частности узбекского, непосред- 
ственно связана с раннесредневековой и средневековой историей Средней 
Азии. На этих просторах появился ряд политических образований: Тюркский  
и Тюргешский каганаты (VI-VIII вв.), правление Арабского халифата (сере- 
дина VII-IX вв.), государства Карлуков (IX-XIII вв.), Саманидов (IX-X вв.) и 

39 



др. Политические изменения внесли определенные коррективы в этнический 
состав, экономическую и культурную жизнь народов, проживавших в цен- 
тральных областях Средней Азии. 

Важную роль в этнической истории региона имел период образования и 
господства Тюркского каганата (VI-VII вв.). Во второй половине VI в. под 
ударами тюрков, пришедших с Востока, распалось государство эфталитов и  
образовался Тюркский каганат. Значительное число тюркских племен посте- 
пенно покорили одну за другой территории Средней Азии. 

Большинство среди тюркских племен, пришедших и обосновавшихся 
именно в Ферганской долине, составляли карлуки, которые в то время уже  
проживали в северных и западных областях Восточного Туркестана (Тур- 
фане, Куче, Кашгаре, Яркенте и Хотане) (Бичурин, 1950. Т. I. С. 294-347). 
После того, как карлуки обосновались в Восточном Туркестане и верхнем 
течении реки Нарын (в середине VIII в.), они захватили восточные районы 
Ферганской долины, а также территории, прилегавшие к рекам Карадарья 
и Нарын. Отдельные их группы закрепились в центральной части Ферганы. 
В VI-VIII вв. группы карлуков проживали также в горных и предгорных рай- 
онах Ташкентского оазиса (Бичурин, 1950. Т. I. С. 329). 

В конце VI - начале VII в. Тохаристан оказался в подчинении тюркских 
каганов (Chavannes, 1903. С. 24). В тот период сюда переселились некото- 
рые тюркоязычные племена из Восточного Туркестана и Семиречья. Среди 
различных этнических трупп значительную часть составляли племена карлу- 
ков и халач (их части). В Тохаристане стали править племена карлуков-ябгу. 
Как сообщает китайский путешественник Сюань Цзань (629-630), на тер- 
ритории Тохаристана имелись 27 областей, которые управлялись тюрками. 
Одна из этих областей именовалась Хи (Балх), здесь располагалась ставка  
тюркского кагана. Правители, стоявшие во главе большинства 27 областей, 
о которых упоминает Сюань Цзань, являлись тюркскими карлуками. В свою 
очередь ябгу, видимо, находились в подчиненном или полуподчиненном по 
отношению к тюркским каганам положении (Боровков, 1958. С. 345). Сюань 
Цзань упоминает ещё наименования областей Шуман (Центральная и вос- 
точная части Гисарской долины) и Ахарун, где правителями являлись тюрки.  
В сообщениях «Тан-шу» и китайского путешественника Хой Чао также гово- 
рится, что правителями Кумеда, Вахана и Хутталана (области Тохаристана) 
являлись тюрки (Бернштам, 1952. С. 167-195). Как следует из данных Хой 
Чао, тюрки завоевали Гандхара (очевидно это Пешавар), Гибин (Кашмир) и 
Каписа (северо-восточная часть Афганистана). 

В период правления Тюркского каганата численность тюркоязычного на- 
селения, проживавшего в Зарафшанской долине и Кашкадарьинском оазисе,  
значительно возросла. Большая его часть пришла из Семиречья и с берегов 
Сырдарьи. Области в Зарафшанской долине управлялись местными прави- 
телями, которые, сохранив некоторую независимость, образовали в среднем 
Зарафшане крупное политическое объединение. Его правители подчинялись 
Тюркскому каганату и его законам до прихода арабов (Бичурин, 1950. Т. II. 
С. 271). 

С целью утвердить свои позиции в Согде, который сумел сохранить от- 
носительную самостоятельность, тюрки выдавали замуж своих дочерей 
за местных правителей. К примеру, западно-тюркский каган Тарду (конец 
VI - начало VII в.) выдал свою дочь за владетеля Кана  (Бичурин, 1950. Т. II. 

40 



С. 271). Такая традиция сохранялась до определенного времени и при арабах 
(VII-VIII вв.). И в других областях Среднеазиатского междуречья правите- 
ли завязывали родственные отношения с тюркскими каганами путем выдачи 
дочерей замуж, благодаря чему между ними сохранялись дружеские отно- 
шения. Именно в тот период среди согдийской аристократии начали появ- 
ляться тюркские имена и звания. К примеру, ишхид (правитель) Самарканда 
был удостоен звания тархун, которое непосредственно связано с тюркским 
званием «тархон» (Якубовский, 1941. С. 7). 

В Хорезмском оазисе в период Тюркского каганата также проживали тюр- 
коязычные племена или их отдельные части. Так, большая группа  печенегов 
обосновалась вокруг Сарыкамыша и в нижнем течении Амударьи. Группы 
печенегов и кангцев обосновались в нижнем течении Сырдарьи, а также во- 
круг Аральского моря. 

Таким образом, во времена Тюркских каганов в центральных регионах 
Средней Азии (в Ташкентском оазисе, Междуречье, в ряде областей на терри- 
тории современного Афганистана, Хорасана, Хорезма) проживала значитель- 
ная часть тюркоязычного населения. Они в основном составляли три группы: 
а) население кишлаков и городов, издревле занимавшееся оседлым земледе- 
лием, ремесленничеством и торговлей; б) полуоседлые группы, в основном 
проживавшие на границах оазисов, в степных зонах и предгорных районах, 
одновременно занимавшиеся традиционными скотоводством и земледелием; 
в) кочевые скотоводческие племена, в основном проживавшие в степных зо- 
нах и занимавшиеся скотоводством. 

Трехвековое присутствие тюрков каганата, тесные разносторонние кон- 
такты с местным оседлым населением привели к изменению образа жизни 
пришлых тюркских групп, к их оседанию и ассимиляции. В Тюркском кагана- 
те шел процесс увеличения не только тюркского, но и тюркизированного ира- 
ноязычного населения. В этом важную роль играло то, что с приходом столь 
значительного числа тюрков и их длительного присутствия в регионе наря- 
ду с восточноиранскими языками среди населения стали распространяться и 
диалекты тюркской группы языков (Бушков, Толстова, 2001. С. 155). 

В VII-VIII вв. в среднеазиатский регион вторглись войска Арабского ха- 
лифата. В это время в Среднеазиатском междуречье и сопредельных реги- 
онах насчитывалось около 15 малых государств, наиболее крупными среди 
которых являлись Фергана, Чач (долина Чирчика), Илак (Ахангаранская до- 
лина), Уструшана (нынешние районы Ходжента, Замина и Джизака), Самар- 
канд; Дабусия (территории между Бухарой и Самаркандом), Бухара, Вардана 
(нынешний Шафирканский район), Термез, Чаганиан (среднее течение Сур- 
хандарьи), Кеш (Шахрисябзский район), Насаф (Каршинский район), Хорезм 
и др. (История Узбекской ССР. 1967. I. С. 158, 159). Они были заняты меж- 
доусобными войнами и внутренними распрями и потому были бессильны 
защитить свои земли от нашествия арабов. Военные походы Арабского ха- 
лифата в Среднеазиатское междуречье (VIII в.), в целом длились на протяже- 
нии 30 лет. Хотя население этого региона, защищая города и крепости, несло 
огромные людские потери, однако оно не могло противостоять закаленным в 
боях и опытным в воинском искусстве силам арабов. 

Арабское нашествие не оказало заметного влияния на этнические про- 
цессы в регионе. Однако ислам как единая религия способствовал консоли- 
дации народов Средней Азии. Относительная самостоятельность, предостав- 

41 



ленная впоследствии халифатом, и система наместничества способствовала 
возникновению здесь новых политических объединений. 

В этнической жизни предков узбекского народа VIII-IX вв. немаловаж- 
ную роль, как уже говорилось выше, играли карлуки и родственные им пле- 
мена (халаджи, чигили и др.) (Шаниязов, 1964. С. 12-14). Карлуки, одержав 
победу над тюргешами в 766 г., овладели землями «десяти родов», т.е. земля- 
ми, принадлежащими ранее Западнотюркскому каганату (Бичурин, 1950. Т. II. 
С. 319). Столицей карлукских владений стал г. Суяб. Таким образом, карлуки 
оказались обладателями обширных территорий от района оз. Балхаш и Джун- 
гарского Алатау до Сырдарьи. Часть их проникла и за Сырдарью. Довольно 
компактная группа карлуков жила в западных районах Восточного Турке- 
стана и Ферганской долине. В 30-40-е годы VIII в. владетелем Ферганы был 
Арслан тархан-чур (кит. Асилань дагань-чжу) из карлукского племени чигил. 
При нем карлуки владели почти всей территорией Ферганской долины. 

После своей победы над тургешами (166 г.) карлуки целиком овладели 
Семиречьем. Начиная с этой даты, карлукские ябгу (правители) стали вла- 
ствовать на весьма большой территории от Джунгарского Алатау до Сырда- 
рьи. Отдельные группы карлуков, перебравшись через Сырдарью, обоснова- 
лись также в Зарафшанской долине. 

В середине 60-х годов VIII в. должностные обязанности ябгу значительно 
расширились: если раньше он являлся руководителем лишь одного племени, 
то теперь ябгу должен был управлять рядом племен на новых территориях, 
а также оседлым населением. Арабо-персидские авторы именовали террито- 
рии, которые завоевали карлуки, государством, а ябгу - его руководителем 
(властителем). На самом деле у карлуков государства как такового не было 
вплоть до середины IX в. (даже после покорения ими территорий Семире- 
чья). Наряду с этим у них уже возникли крупные племенные общности. Если  
раньше у них преобладали роды или аймаки (к примеру чигили, халачи, лаба- 
ны и др.), то теперь появились крупные племенные объединения. В частно- 
сти, в их состав вошли карлуки, проживавшие ранее в Семиречье. 

Если раньше ябгу избирались на родо-племенном собрании, то теперь - 
на собрании племен, их руководителями. Главы родов и племен  (бек, элта- 
бар) в одно время считались военачальниками. Такой порядок у карлуков су- 
ществовал до появления Карлукского государства. 

Созданное в 840 г. Карлукское государство сыграло значительную роль в 
формировании будущей узбекской этнической общности. Границы этого го- 
сударства охватывали области Семиречья, Исфиджаба (ныне Сайрам), Шаш 
(Ташкентский оазис), западную часть Восточного Туркестана, северные (гор- 
ные) районы Ферганы, Мавераннахр и др. (Шониёзов, 2001. С. 237). 

В X в. с проникновением тюрков вглубь страны их влияние распростра- 
нилось на более широкий территориальный массив. В условиях средневе- 
ковой раздробленности это крупное государство, объединившее большую 
массу тюркоязычного местного населения, создало тем самым этнополити- 
ческую основу единства новой этнической общности впоследствии назван- 
ной узбекской. 

В исторических источниках начиная с середины X в. Карлукское госу- 
дарство стало упоминаться как Караханидское государство  (Бартолъд, 1963а. 
С. 315-389; Караев, 1983). Из-за наличия в званиях карлукских каганов тер- 
мина «цора» (в значении «великий») востоковед В.В. Григорьев ввел в науч- 

42 



ную литературу понятие «Караханидское государство», хотя оно было соз- 
дано карлуками, чигилями и ягма. В действительности же Караханидское 
государство было всего лишь продолжением государства карлуков.  

В караханидский период была обеспечена мирная жизнь региона, что со- 
провождалось активным развитием ремесел, земледелия, строительством но- 
вых городов и процветанием многих старых. В это время стали расширяться 
различные виды ремесел - особенно обработка металла, изготовление раз- 
личных видов оружие, которое славилось не только в Средней Азии, но и в 
славянских странах и упоминается в памятнике «Слово о полку Игореве». 
Местные народы специализировались на изготовлении гончарных изделий, 
деревообработке, выделки тканей, изготовлении ювелирных украшений и др.  
Региональная специализация содействовала экономическим контактам раз- 
личных этнических групп, ускоряла процесс этнической интеграции. Эко- 
номическому развитию способствовал Великий шелковый путь, сеть база- 
ров, караванных дорог, которые связывали воедино огромную территорию 
и стимулировали не только рост экономики, но содействовали подвижности 
населения различных этнических групп, установлению тесных этнических 
контактов. 

В этот же период значительно активизировалась и культурная жизнь стра- 
ны, процветало образование (школы, медресе), создавались научные школы. 
В Фергане жили и творили известные ученые Абу-л-Аббас Ахмад ал-Фаргани 
(около 798-861), в Хорезме Мухаммед ибн Муса ал-Хорезми (783-850), Абу 
Райхан Беруни (973-1048), в Бухаре Абу Али ибн Сино (980-1037), Махмуд 
Кашгари (1029-1101) и др. 

На этой огромной территории наряду с карлуками, смешиваясь, прожива- 
ли другие тюркские племена, среди которых самыми крупными были  чигил, 
халаж, лабан, ягмо. На землях карлуков, после распада Тюркского и Тюргеш- 
ского каганатов, оставались жить нушиби, дулу, аргу, тухси, аз, сариқ и др. 
Карлуки, находясь длительный период в окружении оседлого населения Ма- 
вераннахра и Семиречья, не только восприняли его культуру, но и сами оказа- 
ли определенное влияние на культурную жизнь как оседлого, так и полуосед- 
лого, кочевого населения центральных районов Средней Азии. Под влиянием 
оседлой части карлуков многие вновь прибывшие кочевые и полукочевые 
группы племен постепенно переходили к оседлости, воспринимая традици- 
онную культуру местного населения, а также карлукский «йёкающий» диа- 
лект (Шаниязов, 1964. С. 481-490). В результате уже к середине IX - первой 
половине X в. в некоторых областях Семиречья сложился единый для этого 
региона как разговорный, так и литературный язык, который некоторые линг- 
висты называют карлукским или карлуко-уйгурским (Щербак, 1961. С. 9, 26; 
Баскаков, 1962. С. 118, 120). 

Между государствами Саманидов (70-е годы IX-X вв.) и Карлуков, хотя и 
существовала определенная граница, но четкого разграничения в современ- 
ном смысле не было. Если кочевые тюркские племена из районов северной 
Сырдарьи приходили мирным путем, то они свободно поселялись в Маверан- 
нахре и получали от местных властей пастбища и места зимовок. Такое мир- 
ное поселение происходило, например, в 70-х годах в VIII в., сразу же после 
установления власти карлуков в Семиречье. В этот период в Среднеазиатское 
междуречье мигрировали группы из племени аргу, тухси, аз, қангли и др., не 
желавшие подчиниться власти карлукских правителей. В дальнейшем приток 

43 



тюркских племен в Мавераннахр постоянно увеличивается. Те группы коче- 
вых племен, которые принимали мусульманство, легко могли поселиться в  
присырдарьинских степях, а также в оазисах Среднеазиатского междуречья.  
Многие военноначальники и правители отдельных областей как при арабах,  
так и при Саманидах были из тюрков. Они приходили служить не только со 
своими семьями и родами, но и в ряде случаев и со своим племенем. 

Все это расширяло этнокультурные контакты тюрков и местного населе- 
ния и на сопредельных территориях. 

Середина IX в. явилась переломным моментом в жизни карлуков и под- 
властных им племен, населявших Семиречье, Восточный Туркестан, Ферган- 
скую долину. Здесь в течение второй половины IX - первой половины X в. 
продолжалась дальнейшая консолидация тюркоязычных племен и переход 
значительной части их к оседлости, а также слияние с ними некоторых не- 
тюркских по языку этнических элементов (согдийцев, асов и др.). Этот же 
процесс шёл одновременно и в Мавераннахре, где таджикские, тюркские и 
некоторые арабоязычные (в нынешних Самаркандской, Бухарской, Кашкада- 
рьинской областях) и другие элементы активно смешивались с тюркским на- 
селением. Вместе с тем происходили обратные явления - иранизация живу- 
щего на юге тюркского населения. 

Подобные процессы происходят и в Хорезме. В IX-X вв. в Хорезме по- 
стоянно проживало тюркоязычное население (қангли, печенеги и др.), чис- 
ленно уступавшее, однако, коренному населению Хорезма. В степях вокруг 
Хорезма жили огузы, канглы, печенеги. Безусловно, под их влиянием зна- 
чительная часть населения Хорезма (особенно аланы) была тюркизирована. 
Жившее в Хорезмском крае кочевое и полукочевое население, занимающееся 
скотоводством, не оказывало на коренное население серьезного культурного 
или экономического влияния. 

На первом этапе сложения новой этнической общности (IX - середина 
X в.) название предков узбекского народа периодически менялось:  тюрки, 
карлукские тюрки, царские тюрки и др. На протяжении VIII-X вв. и позд- 
нее тюркоязычные народы, наряду со своими этническими названиями, со- 
хранили понятие тюрки, укоренившееся в их сознании со времен Тюркского 
каганата. 

В границах государства Караханидов предки узбекского народа до извест- 
ного времени называли себя карлуками, а также карлукскими тюрками или 
каганами (Кошгарий, 1963. С. 66.). Эти термины не были названием какого- 
то определенного народа, скорее, общим наименованием населения государ- 
ства. Тем не менее можно говорить о том, что в Мавераннахре среди населе- 
ния постепенно усиливалась не только территориально-политическая, но и 
экономическая и культурная общность. Продолжался процесс формирования 
общенародного и литературного языка. В сознании тюркского населения Ма- 
вераннахра и прилегающих к нему областей складывалась идея этнического 
единства. В IX - середине X в. народы, проживавшие на территории госу- 
дарств Карлуков и Среднеазиатского междуречья, заметно сблизились друг с 
другом, но уровень межэтнической консолидации в среде различных этниче- 
ских групп разнился. 

Этнические группы, участвовавшие в этом процессе, проживали не толь- 
ко в Мавераннахре, но и в Семиречье, Восточном Туркестане, на берегах 
Сырдарьи, на юго-западных землях Аральского моря, в Хорезме, на севере 

44 



Афганистана, в Хорасане. Предки узбеков формировались в единую общ- 
ность в границах государств Карлуков, Саманидов и Хорезмшахов. Ни одно 
из этих государств не охватывало полностью область проживания всех пред- 
ков узбеков. 

В первой половине XI в. государство Караханидов разделилось на две ча- 
сти: Западное с центром в Бухаре, а потом в Самарканде и Восточное с цен- 
тром в Баласагуне. Каждое из них развивалось самостоятельно. Вероятно, 
имея в виду это историческое разделение, некоторые историки считают, что  
узбекский народ в XI-XII вв. формировался в границах Мавераннахра, т.е. в 
западной части государства Караханидов. В связи с этим необходимо отме- 
тить, что узбекский народ стал складываться ещё до возникновения Западно- 
го Караханидского государства. 

Именно в этот период шло становление единого языка различных тюрк- 
ских этнических общностей. Махмуд Кашгари в своём произведении, опи- 
сывая различные наречия оседлых, полуоседлых и полукочевых тюркоязыч- 
ных групп, проживавших в государстве карлуков, отметил наличие единого 
языка, понятного всем этим группам (Кошгарий, 1963. С. 65). Этот понятный 
всем язык Махмуд Кашгари назвал «хоқония». В его основе были диалекты 
тюркского языка, двух этнических групп - карлуков и чигилей, в языке ко- 
торых не было различия. Именно карлуко-чигилский диалект лег в основу 
узбекского языка. 

Высокий культурный уровень тюрков Мавераннахра имел большое значе- 
ние в ускорении перехода к оседлому образу жизни их тюркоязычных собра- 
тьев, переселившихся с берегов Сырдарьи и из Семиречья, а также в завер- 
шении процесса формирования узбекской этнической общности. В западной 
части государства в XI в. заметно усиливается этническое развитие народа.  
На протяжении XI-XII вв. в Мавераннахре, Зарафшанской и Западной ча- 
сти Ферганской долины успешно продолжался процесс развития экономики 
и культуры. Оно превратилось в централизованное государство. И даже когда 
оно в конце XI в. перешло в руки Сельджуков, а в середине XII в. оказалось в  
зависимости от каракитаев, все же целостность государственного строя была 
сохранена. 

С ускорением экономического и культурного развития в Западной части 
государства большая часть этнических групп, задействованных в процессе  
сложения узбекского народа, переселились сюда и, соединившись с местным 
населением, составили его значительную часть. В X-XII вв. центр развития 
этнических процессов перемещается в область Мавераннахра. Отдельные 
племена и группы, участвовавшие в этом процессе (карлуки, канглы, кип- 
чаки, аргу, тухси и др.), остались в северо-восточной части Караханидского 
государства и со временем смешались с казахским, киргизским и уйгурским 
народами. Но ещё несколько веков сохранялись их этнические названия. 

Учитывая сказанное выше, можно сделать следующие выводы. На пер- 
вом этапе формирования узбекского этноса его основу составило издревле 
постоянно проживавшее коренное ираноязычное и тюркоязычное население. 
В этом процессе участвовали кочевые и полукочевые этнические группы.  
Но в сравнении с местным населением эта часть была относительно неболь- 
шой. С течением времени большая часть кочевников перешла к оседлому об- 
разу жизни, и смешалась с местным населением. 

45 



В середине X в. начинается второй этап процесса формирования узбекско- 
го народа. Он продолжался до середины XI в. В этот период идет формирова- 
ние единых черт в экономическом и культурном развитии, а также сближение 
и смешение этнических характеристик и, как следствие этих изменений, про- 
исходит становление единого этнического самосознания. 

Третий, завершающий этап формирования продолжался с середины XI 
до середины XII в. Этот этап проходил, в основном, в западной части го- 
сударства Караханидов (Шониёзов, 2001. С. 224). Однако этногенетические 
процессы на этом не прекратились, на следующих этапах они получили даль- 
нейшее развитие. В уже сложившийся пласт единой этнической общности 
вливались новые этнические группы. Но они были незначительны и не выно- 
сили ничего нового в структуру уже сформировавшейся общности. 

Позднесредневековый период этнической истории узбекского народа свя- 
зан с многочисленными политическими событиями, в результате которых 
происходили некоторые изменения этнического состава населения централь- 
ных районов Средней Азии. Вновь пришлые этнические элементы, попадая 
в среду местного населения, под их влиянием переходили к оседлости или 
полуоседлости, приобщаясь, таким образом, к культуре и быту земледельцев. 

В 1137-1216 гг. в Мавераннахре установилось господство  каракиданей 
(каракитаев, хитоев) — кочевых племен, пришедших из Манчжурии. Они 
управляли страной через назначаемых ими правителей (ставленников) (Бар- 
тольд, 1963. Т. I. С. 389). Каракидани ограничивались получением дани у 
зависимого от них населения. Их племена в ту пору здесь не жили и, сле- 
довательно, не смогли внести существенное изменение в этническую и куль- 
турную жизнь населения Среднеазиатского междуречья. 

В 1219 г. началось нашествие монголов. Нападение монголов оказалось 
самой страшной трагедией, которая произошла в первой четверти XIII в. За- 
хватив Центральную Азию, в том числе Мавераннахр и Хорезм, они превра- 
тили в развалины города и кишлаки, а посевные земли - в пастбища. Мон- 
гольские захватчики безжалостно вырезали население, а пленных угоняли 
в Монголию. Резко сократилось население Мавераннахра и прилегающих к 
нему областей. Население некоторых городов (например, Самарканда) сокра- 
тилось до 1/4. 

В результате монгольского нашествия во второй половины XIII в. прои- 
зошли некоторые изменения в этнической структуре общества. В Маверан- 
нахр и соседние области начали переселяться новые тюркоязычные и мон- 
голоязычные этнические группы. Первыми оказались такие племена как 
жалоир, барлос, қавчин и арлот. По свидетельству Рашид ад-дина и Абу-л- 
Гази древние предки джалаиров жили в бассейне реки Онон (современная 
Монголия) (Рашид ад-дин, 1952. С. 92, 93; Абулгазий Баҳодирхон, 1992. С. 42, 
43). В первой четверти XIII в. часть племени переселились в долину р. Или.  
В 60-е годы того же века отдельные группы джалаиров обосновались в Ан- 
гренском оазисе и вокруг Ходжента (Аскаров, 2007. С. 254). 

Рашид-ад-дин упоминает джалаиров в одном ряду с тюркскими племе- 
нами, называемыми моголами. По его мнению, джалаиры были древним 
тюркским племенем, перешедшим на монгольский язык. В составе племе- 
ни джалаиров Рашид ад-дин называет этнонимы «курыканы» (волк), «телен- 
гут», «тури» (волк) (Рашид ад-дин, 1952. С. 43). Однако, известные учёные 
В.В. Бартольд и И.П. Петрушевский считали джалаиров монголоязычным 

46 



народом (Бартолъд, 1968. Т. 5. С. 173). С.А. Амонжолов на основе ряда дока- 
зательств пришёл к выводу, что джалаиры произошли от тюрок (Амонжолов, 
1959. С. 43-45). 

В 60-е годы XIII в. часть барласов - тюркских и тюркизированных мон- 
гольских племен, проживавших в Восточном Туркестане, переселилась и обо- 
сновалась в Шахризябском оазисе. Эта группа была родичами Амира Темура 
и служила ему верой и правдой. Обосновавшиеся в XIII-XV вв. в Маверан- 
нахре и примыкающих к нему областях, барлаские роды были не очень круп- 
ными этническими группами. Распавшись на мелкие группы, они смешались 
с местным населением. Монгольские племена, пришедшие в Мавераннахр, 
были настолько отюречены, что в середине XIV в. считали своим родным 
языком тюркский и постепенно утратили самосознание «монгол», начали на- 
зывать себя «чагатаями» или «тюрками-чагатаями». 

Хотя отдельные группы кипчаков появились в Мавераннахре и Хорезме 
впервой половине XI в., однако большая их часть обосновалась в этих обла- 
стях лишь в XIV-XV вв. 

В эпоху Амира Темура и Темуридов основную часть постоянно прожи- 
вающего населения составляли коренные жители - узбеки и таджики. Как и 
прежде, они продолжали заниматься земледелием, ремеслом, торговлей и ча- 
стично животноводством. Большая часть населения Ферганы, Ташкента и Хо- 
резмского оазиса называлась сартами (Бартолъд, 1964в. Т. 2,ч. 2. С. 310-314). 
Термин «сарт» не является этническим названием. Это собирательное назва- 
ние постоянно жившего здесь тюрко- и иронаязычного оседлого населения, 
занимавшегося земледелием, ремеслом и торговлей. Определённая часть та- 
кого населения называла себя по названию местности. Например, в разговоре 
двух незнакомцев на вопрос «Вы откуда?» обычно звучал ответ «я - бухарец» 
или «я - андижанец». Отдельные группы постоянного (оседлого) населения 
были известны под этническим названием «тюрки». Это были потомки тюр- 
ков раннего Средневековья, части тюркских этнических групп, которые не 
смешались с местным населением и сохранили свой образ жизни и этноним. 
В XIV-XV и последующих веках они в основном жили в Фергане, в предгор- 
ных районах Зарафшана и территории современного Южного Узбекистана 
и Таджикистана, вели полуоседлый образ жизни и занимались земледелием 
наряду с традиционным скотоводством. Таким образом большую часть тюр- 
коязычного населения Мавераннахра в XIV-XV вв. составляло местное насе- 
ление. Независимо от названия, оно уже давно было сформировано в единую 
этническую общность и позднее получило название «узбеки».  

В Мавераннахре и прилегающих к нему областях жили потомки  абдал, 
қарлуқ, қангли, аз, уз и другие, которые обосновались здесь в древности и 
в раннем Средневековье. На протяжении веков большинство их перешло к 
оседлости и смешалось с местным населением. Лишь немногие группы вели 
полуоседлый образ жизни и на протяжении XVI-XVIII вв. сохраняли свои 
этнические названия (Шониёзов, 2001. С. 342). 

В эти века в Мавераннахре и прилегающих областях жили переселившие- 
ся сюда в XIII-XV вв. потомки барлос, жалаир, арлот, қавчин, қипчоқ и др. 
Они также на протяжении XVI-XVIII вв. переходили к оседлой жизни, не- 
которые их группы забыли свои этнические названия. Однако значительная 
часть этих племён вела полуоседлую жизнь, занимаясь и земледелием, и жи- 

47 



вотноводством. Земледелие в их жизни играло наиболее важную роль. Они 
выращивали посевы на неполивных землях. 

В эпоху Амира Темура и Темуридов в Мавераннахр стекались ремеслен- 
ники, строители, архитекторы, учёные и писатели. Экономика стабилизиро- 
валась и получила быстрое развитие, что вызвало улучшение благосостояния 
народа. Эти процессы интенсивно влияли на консолидацию народа. Сформи- 
ровался литературный язык, более развитый чем в предыдущие века. В науке 
он называется «тюркским» или «чагатайским» языком (Бартолъд, 1968. Т. 5. 
С. 508). В эпоху Алишера Навои (вторая половина XV в.) развитие узбекско- 
го литературного языка поднялось на высокую ступень. Основу литератур- 
ного языка эпохи Алишера Навои составлял тюркский язык Мавераннахра и 
прилегающих к нему областей. 

Народный язык имел много диалектов и несколько отличался от лите- 
ратурного языка. Существовало три основных диалекта - карлукский, кип- 
чакский и огузский. Они возникли в центральных областях Средней Азии 
в разные периоды истории. Самыми древними из них (VIII-X вв.) являлись 
карлукский и огузский диалекты. 

Воспользовавшись ослаблением государства Темуридов в Средней Азии 
в начале XVI в., некоторая часть племен Дашт-и-Кипчака, пришедшая с 
северо-востока во главе с их предводителем Шайбаниханом, овладела зем- 
ледельческими оазисами Мавераннахра. Этнический состав этих племен был 
чрезвычайно сложным, включал много тюркских и тюркизированных мон- 
гольских племен и племенных союзов. Экономический и культурный уровень 
племен, проживавших в этой огромной местности, был весьма различным. 
Разница в укладе жизни также была большой. Это служило причиной ча- 
стых столкновений между племенами и племенными объединениями. Племе- 
на имели общее название узбеки, а их объединения в литературе называлось 
«государство кочевых узбеков» (Ахмедов, 1965). 

Даштикипчакские узбеки вошли в состав узбекского народа лишь в ка- 
честве одного из многих этнических компонентов, ассимилировались среди | 
местного населения, постепенно перенимая его образ жизни, традиции, куль- 
туру, хозяйственную деятельность. Однако они дали этноним  «узбек» всему 
тюркоязычному местному населению. С этого периода истории данный тер- 
мин стал единым обозначением населения для Мавераннахра и Хорезма. 

Происхождение этнонима «узбек» имеет несколько толкований. Первое 
из них, высказанное А. Вамбери, утверждает, что данный этноним означает 
тюркское выражение «ўз ўзига бек», т.е. сам себе хозяин (Вамбери, 1868). 
Исследователи-востоковеды А.А. Семенов (Семёнов, 1954. С. 12) и Б. Ахме- 
дов (Ахмедов, 1965) считали, что данный этноним связан с племенем ўз, од- 
ним из многочисленных тюркских кочевых племен. А.Ю. Якубовский (Яку- 
бовский, 1941), П.П. Иванов (Иванов, 1958) и другие связывают этот этноним 
с золотоордынским правителем Узбек-ханом. Собственно этноним «узбек» в 
XV-XVI вв. не принадлежал ни одному из этнических образований, а был на- 
званием политического союза, состоящего из сотни родов и племен. В тюрк- 
ском мире практиковался перенос этнонима господствующего племени или 
народа на все подчиняющиеся им этнические группы. После образования го- 
сударства Шайбанидов этноним «узбек» стал распространяться на некоторые 
другие тюркские и нетюркские этнические группы. 

48 



 

Переселившиеся в Мавераннахр и Хорезм даштикиичакские узбеки ока- 
зали определенное влияние на этнический состав населения, но все же не 
сумели существенно изменить его структуру, передав лишь свое название.  
Они были лишь очередным этническим компонентом, влившимся в состав 
сложившегося узбекского народа. В эти века (XVI-XVIII вв.), как и в преды- 
дущие, основу узбекского народа составляло коренное население. 

В своем этническом развитии XVI-XVII вв., как и прежде, узбекский на- 
род продолжал поддерживать тесные этнические, экономические и культур- 
ные связи с соседними таджикским, туркменским, каракалпакским, казахским 
и киргизским народами. В результате этого отдельные группы узбеков вошли 
в состав таджикского, а некоторые группы таджиков - в состав узбекского 
народа. Последнее происходило, в основном, в районах, где узбеки составля- 
ли большинство (например, в Ферганской долине). То же самое наблюдалось 
между узбеками и казахами, а также киргизами. 

В XVIII в. в центральных областях Средней Азии возникли три централи- 
зованных государства - Бухарский эмират, Хивинское и Кокандское ханства. 
Во главе этих государств находились правители, происходившие из крупных 
узбекских племен и положившие начало трем новым династиям: в Бухаре - 
мангит, в Коканде - минг, в Хорезме - қўнгирот. Политический раздел стра- 
ны на три самостоятельных государства привел к делению узбекского наро- 
да на три части. Однако эти политические границы не оборвали этнических 
контактов. Население этих трех ханств постоянно находилось в этническом, 
экономическом и культурном взаимодействии. 

Продолжавшиеся в XVIII-XIX вв. этнические процессы шли на осно- 
ве стирания различий и сближения этнокультурных границ трех основных 
этнических пластов: сартов, тюрков и потомков даштикипчакских узбеков. 
Они имели еще различия в диалектах, в материальной и духовной культуре.  
Консолидация происходила на основе сближения тюрков и даштикипчакских 
узбеков с сартами, в процессе оседания первых и изменения на этой осно- 
ве типа хозяйств, образа жизни, черт быта, культурных характеристик. Объ- 
единительные процессы активно действовали в регионах, где издавна про- 
живало тюркское оседло-земледельческое население (Ферганская долина, 
Самаркандская область, Ташкентский уезд) и менее активно на территории 
Бухарского и Хивинского ханств. 

4 Узбеки 



   

ЭТНИЧЕСКИЙ СОСТАВ НАСЕЛЕНИЯ 

современного Узбекистана проживали русские, татары, арабы, уйгуры, ира- 
ни, цыгане, евреи, армяне, немцы и другие различные региональные группы 
и родоплеменные объединения, этническое самосознание которых остава- 
лось весьма нечётким. Многообразие культурного и языкового состава явля- 
лось следствием не только мощных миграционных потоков, охватывавших 
эту территорию в течение многих веков, но и сложной политической истории 
региона. 

В 1897 г. была проведена Первая Всеобщая перепись населения Рос- 
сийской империи. Согласно этой переписи, которая, правда, не охватыва- 
ла Бухарское и Хивинское ханства, на территории Туркестанского генерал- 
губернаторства были зафиксированы два крупных этнических компонента, 
вошедших потом в состав современных узбеков: а) сарты и б) родоплемен- 
ные узбеки: первых насчитывалось 967 тыс. человек, преимущественно в 
Ферганской и Сырдарьинской областях, вторых - 726 тыс., главным образом 
в Самаркандской области (Масальский, 1913. С. 379, 380). Вместе они состав- 
ляли 64,4% всего населения Туркестана (ЦГА РУз. Ф. 1619. Оп. 11. Д. 5. Л. 2). 
Кроме них в регионе были отмечены следующие народы: 174,0 тыс. таджи- 
ков, 153,06 тыс. казахов, 80,6 тыс. киргизов, 44,6 тыс. русских, 93,2 тыс. кара- 
калпаков, других - 235,0 тыс. (ЦГА РУз. Ф.1619. Оп. 11. Д. 5. Л. 2). Перепись 
зафиксировала ряд родоплеменных групп (турқ, қурама, қипчоқ и др.), в ней 
была также указана группа «тюрко-татар» без чёткого разделения по отдель- 
ным народностям. 

Результаты переписи, не во всём точной и полной, говорили о мозаично- 
сти и множественности этнического самосознания народов, населявших Тур- 
кестанский край, что напрямую было связано с их этногенезом и этнической 
историей. Конец XIX - начало XX в. был периодом, когда в Средней Азии 
ещё не сформировались чёткие национальные идентичности европейского 
типа. В российской и западной литературе того времени местное население 
различалось не столько по самосознанию, сколько по хозяйственно-бытовым 
и антропологическим признакам. Некоторые западные исследователи неред- 
ко определяли все азиатские народы региона, кроме русских, термином та- 
тары (Есмагамбетов, 1992. С. 26-51), а российские под этим этнонимом по- 
нимали все тюркские народы несреднеазиатского происхождения (татары. 
башкиры, ногайцы, хакасы и др.), что также нашло отражение в переписи. 
Всё это создавало запутанные и часто противоречивые классификации на- 
селения. 

50 

ЭТНИЧЕСКИЕ 
И ЭТНОДЕМОГРАФИЧЕСКИЕ ПРОЦЕССЫ 

В XX - НАЧАЛЕ XXI ВЕКА 

 
 

ГЛАВА 2 

тнический состав населения Средней Азии в конце XIX - начале XX в. 
был весьма сложным. Наряду с такими крупными народами, как узбе- 
ки, таджики, туркмены, казахи, киргизы и каракалпаки, на территории 

 



   

Современные историки и этнологи выделяют следующие основные этни- 
ческие субстраты, из которых состоял узбекский народ в начале XX в.: 

I. Сарты. В результате длительного процесса этнического сближения и 
культурно-хозяйственных взаимосвязей степных кочевников и жителей зем- 
ледельческих оазисов, древних ираноязычных и тюркоязычных народов сло- 
жился этнический пласт Среднеазиатского междуречья, впитавший в себя 
элементы двух миров - тюркского и ирано-согдийского. Потомков этого на- 
селения называли часто сартами. 

В историко-этнологической литературе нет единого мнения по вопросу 
термина сарт и его определения. С самого начала он существовал как тер- 
мин, определяющий хозяйственно-культурный, социальный тип населения. 
Ряд российских исследователей XIX в. (П.И. Лерх, В.П. Наливкин) счита- 
ли, что это название какого-то исчезнувшего народа или племени. П.И. Лерх 
~исал, что этот термин берет свое начало от древного названия Сырдарьи - 
Як-Сарт», на берегах которой жили яксарты (Народы Средней.., 1962. 
С. 169). По мнению В.В. Бартольда, термин «сарт» происходил от санкрит- 
ского слова «сартаваха» - предводитель торгового каравана. В.В. Бартольд 
зисал, что сарт - это не этноним в строгом понимании этого слова, а опреде- 
ление общности оседлых жителей торгового, ремесленного и земледельче- 
ского, как тюркоязычного, так и ираноязычного населения (Бартольд, 1925. 
С. 103-105). В результате дискуссий российских исследователей, этнографов 
и востоковедов в конце XIX в. утвердилась точка зрения, что сарты - это 
особая народность. В связи с этим В.В. Бартольд писал, что «слово сарт: хотя 
:но первоначально не имело этнографического значения, теперь употребля- 
ется для обозначения народа, представляющего как по типу, так и языку осо- 
:ую этнографическую единицу» (Бартольд, 1964д. Т. 2, ч. 2. С. 305). Этноним 
сарт» по отношению к местному населению употреблялся лишь колониаль- 
ными властями, а также частью татарского и казахского населения. 

Против этого понимания сущности термина «сарт» выступили среднеа- 
зиатские просветители-джадиды. М. Бехбуди, исследовав на конкретном эт- 
-:ографическом материале этот вопрос, отметил, что местное население не 
употребляло его как самоназвание. Вслед за Исмаилом Гаспринским он опу- 
бликовал в журнале «Ойина» и в ряде других журналов статьи по этой про- 
блеме. Бехбуди писал, что казахи в этот термин вкладывали свой смысл, объ- 
княя, что он означает то население, которое живет за Як-сартом (Сырдарья), 
т.е. слово «сарт» отражало не столько этническую, сколько региональную 
идентификацию. Он отмечал, что классификация этнических общностей в 
период конца XIX - начала XX в. была неопределенной и одно и то же насе- 
ление часто определялось различными терминами: известно, что туркмены, 
проживающие на западе Туркестана, называли туркестанцев таджиками, а 
население юга Балха и Бадахшана - узбеками; жители Афганистана считали 
туркестанцев узбеками и тюрками. Никто из перечисленных народов, а так- 
же народов, населяющих Иран, Кавказ и Индию, не именовали их «сартами» 
Алимова, Рашидова, 1998. С. 13). Бехбуди писал, что не встречал людей, ко- 
торые называли бы себя сартами в Самарканской области, где он постоянно 
жил и работал, а в перечне названий около 100 узбекских племен, он не об- 
наружил такого этнонима. Изучив ряд работ российских авторов (Остроумов 
Н П. «Сарты», Вамбери А. «Путешествие по Средней Азии», Логофет Д.Н. 
Бүхарские ханства» и др.), он выявил неясные и противоречивые толкования 
о сартах. В своей заключительной статье «Сарт сўзи мажҳулдур» («Слово 

51 



   

сарт неизвестно». Ойна. 1915. № 22-26) Бехбуди еще раз четко заявил, что 
не было народа под этнонимом «сарт» и призвал искоренить в науке и прак- 
тике чуждые народу региона термины и понятия (Алимова, Рашидова, 1998. 
С. 14, 15). 

Однако российскому правительству для решения своих задач по управ- 
лению краем удобно было упростить национальную структуру, разделив 
большую часть населения на сартов - оседлое ремесленно-земледельческое 
население и родоплеменных узбеков - бывшее кочевое и полукочевое насе- 
ление. Ученые и чиновники каждый по своему трактовали созданную ими 
народность «сарты» - «отуреченные таджики», «иранизированные узбеки» и 
т.п. Обстоятельно проанализировав эту попытку создания новой народности, 
С.Н. Абашин делает верный вывод: «Сарты так и остались в той этнографи- 
ческой классификации, которую пытались придумать чиновники и ученые, 
незавершенной, неоднозначной и не вполне легитимной категорией» (Аба- 
шин, 2007а. С. 175). В повседневной практике термин «сарт» сохранил своё 
прежнее социальное значение и указывал не столько на этническую, сколько 
хозяйственную и в более широком плане социально-культурную среду. 

Ситуация стала меняться на рубеже 1910-1920-х годов. Уже в ходе сель- 
скохозяйственной переписи населения 1917 г., осуществленной российскими 
чиновниками, было сделано заключение, что нет особого народа «сарт», а 
практика показывает, что многие люди, записанные ранее сартами, называ- 
ют себя узбеками. Это явление носило слишком массовый характер, чтобы 
можно было его объяснять недостатками переписи 1917 г. (Материалы Все- 
российских переписей.., 1924. Вып. IV. С. 43). 

II. В составе среднеазиатского населения существовали этнические объ- 
единения тюрков, корни которых восходили еще к периоду Средневековья. 
Наиболее крупные из них - турк, қорлуқ, қангли, қипчоқ, которые в далеком 
прошлом имели свои крупные государства (государство Қанғ -I в. н.э., Тюрк- 
ский каганат - IV-VI вв., государство Карлуков - Х-XI вв.). Они на протяже- 
нии веков взаимодействали с местным аборигенным населением региона и 
стали одним из важных субстратов сформировавшегося в XI в. средневеково- 
го тюркского (узбекского) народа. Остатки этих еще не ассимилировавшихся 
этнических групп в начале XX в. сохранили свое этническое самосознание, 
хотя утратили многие специфические черты образа жизни. 

III. Последним этническим компонентом в составе узбекского народа 
были даштикипчакские узбеки, которые насчитывали свыше 100 родов и 
племен. Наиболее крупные из них были юз, минг, манғит, сарой, қатағон, 
дўрмон, қирқ, кенагас, найман, қўнғирот и др. Термин «узбек» не принад- 
лежал ни отдельному племени, ни какому-нибудь народу. Он носил исклю- 
чительно собирательный характер и обозначал политический союз дашти- 
кипчакских племен, который сложился в ХV-ХVI вв. Позже этот термин стал 
самоназванием издревле проживающего на территории Среднеазиатского 
междуречья народа. 

Сохранение родоплеменных отношений в пережиточной форме было об- 
условлено спецификой исторического развития. У узбеков, имевших родо- 
племенное деление, в силу специфики их этнокультурного развития и об- 
щественной структуры этническое самосознание было многоступенчатым, 
включало в себя названия нескольких родовых подразделений. Тенденция 
длительного сохранения родоплеменных названий и превращение их в ряде 
регионов в устойчивое явление - свидетельство высокой приспособляемости 

52 



   

идентичности к модификации даже в условиях смены экономического строя 
и политического режима. 

Помимо трех указанных субстратов, узбеки делились на региональные 
группы. В силу длительного проживания в одной местности и ведения обо- 
собленного хозяйства сформировались региональные этноарельные культу- 
ры и такие локальные подразделения узбеков, как андижанцы (андижонлик), 
бухарцы (бухоролик), ташкентцы (тошкентлик), ферганцы (фарғоналик), хи- 
винцы (хивалик). Эти региональные культуры и локальные подразделения 
имели собственную иерархическую культуру, т.е. те же жители Ферганской 
долины в свою очередь делились на кокандцев, маргиланцев, андижанцев, 
наманганцев и пр. В этих группах этническое самоназвание дополнялось и 
даже заменялось локальным наименованием. 

Вместе с этнической и региональной идентичностью существовала и 
религиозно-сословная. Среди исконно оседлого населения издавна четко вы- 
лелялась привилегированная группа сейидов и ходжей - потомков пророка 
Мухаммада и его приближенных. Они вели замкнутый образ жизни, подчер- 
кивали свое особое святое происхождение от арабов. Эта сословная группа 
приняла некоторый этнический оттенок. 

ФОРМИРОВАНИЕ 
НАЦИОНАЛЬНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ УЗБЕКОВ 

В.В. Бартольд, описывая этническую неопределенность больших групп 
населения в Средней Азии, заметил: «...в новейшее время под влиянием ев- 
ропейской культуры (через посредство России) возникло стремление к на- 
циональному единству...» (Бартольд, 1964б. Т. II, ч. II. С. 529). Стремление 
к установлению классификации народов и этнических групп шло на волне 
пробуждения национального самосознания элитных кругов многих мусуль- 
манских народов Российской империи. В конце XIX - начале XX в. на нацио- 
нальное самосознание и духовную жизнь части населения региона оказало 
влияние реформаторское движение джадидов. 

Наиболее выдающимися его представителями были Махмуд-ходжа Бехбу- 
ли, Мунаввар кары Абдурашидханов, Файзулла Ходжаев, Абдурауф Фитрат, 
Аблулла Авлони, Исхакхан Ибрат. Движение было направлено против сред- 
невекового застоя и отсталости, за пробуждение в народе тяги к достижени- 
ям современной цивилизации, освобождение от колониальной зависимости, 
-лерживавшей развитие культуры и прогресса. Джадидизм выдвинул идеи по 
модернизации экономики и образования, просвещения в крае, что имело не 
только социальные, культурные, но и политические последствия. 

Джадидское движение впервые на своих территориях поставило во- 
просы о национальном единстве, развитии национальной культуры, от- 
крыло эпоху национального пробуждения, формирования своей идентич- 
ности, определения места своего народа в протекающих процессах и стало 
социально-историческим явлением, отвечающим на запросы того времени 
(Алимова, 2009. С. 84). Отдавая должное место развитию экономики в дости- 
кении прогресса народа, джадиды-прогрессисты придавали приоритетное 
:начение развитию духовности и национальной печати. Ими были созданы 
з начале XX в. такие газеты, как «Таракий» под руководством А. Обидова 
и «Хуршид» (М. Абдурашидханов), «Шухрат» (А. Авлони), «Осие» (Бекти- 

53 



   

миров). В 1913-1915 гг. появились новые газеты и журналы- «Самарканд», 
«Садои Туркистон», «Садои Фарғона», «Эл байроғи», «Турон», «Ойна», в 
1917 г. «Хуррият», «Нажот», «Улуғ Туркистон» и др. Джадиды в своих част- 
ных национальных изданиях вместе с передачей информации о социально- 
экономической и культурной жизни туркестанского общества ставили на 
обсуждение широкой общественности вопросы реформирования культуры 
и образования, дискутировали о перспективах их развития и формирования 
национального самосознания. Действия местных прогрессистов, продвигав- 
ших через периодическую печать идею консолидации нации (миллат), замет- 
но повлияли на становление национальной идентичности в Средней Азии. 

На формирование национальной идентичности оказывала влияние так- 
же политика государства. Советская власть унаследовала стремление Рос- 
сийской империи унифицировать состав среднеазиатского населения. В ходе 
переписей, проведенных в первой четверти XX в., вводились современные 
стандарты этнического разделения населения, происходило упрощение на- 
циональной структуры. В период 1917-1926 гг. был проведен ряд различных 
экспедиций по изучению этнического и родоплеменного состава населения 
Средней Азии, собран болышой фактический материал, а также заложены 
основы этностатистического изучения населения края. Большим вкладом в 
эту работу по преобразованию «этнокультурных джунглей» (Н. Магидович) 
сыграли труды таких этнографов, как М.С. Андреев, изучившего Нуратин- 
ский регион, Н.Г. Маллицкий - Ташкентскую область, И.И. Зарубин - Самар- 
кандскую область. Ими были составлены первые этнографические карты от- 
дельных регионов республики. Эти и другие материалы были использованы 
при подготовке размежевания и национально-территориального устройства 
региона. Они вместе с переписями способствовали пробуждению и формиро- 
ванию национального самосознания населения региона. 

Политический фактор сыграл, однако, неоднозначную роль в этих про- 
цессах. В результате национально-территориального размежевания и об- 
разования в 1924 г. Узбекской ССР, узбекский народ, ранее входивший в 
различные политические образования, был объединен в рамках единой ре- 
спублики, на одной территории. При этом определенная часть узбеков оста- 
лась за пределами республики, так как этническая чересполосица Средней 
Азии не позволяла четко разграничить регион по национальному признаку. 
Национально-территориальное размежевание Средней Азии было проведено 
с целью окончательной ликвидации повстанческого движения, направленно- 
го на борьбу с советской властью, путем разделения достаточно сложного в 
идеологическом и этническом отношении региона, для облегчения его под- 
чинения центру. Образованные республики, в том числе Узбекская, не были 
независимыми и суверенными, как это декларировалось в документах. И тем 
не менее самообразование национальной республики сказалось на ускоре- 
нии консолидационных этнических процессов. Открылись возможности для 
усиления общности в национальной культуре, быту, традициях, обрядах. 
В целом, несмотря на политические и идеологические цели размежевания, 
большевики вынуждены были основывать свои действия на относительно 
объективных данных, определявших конкретную территорию и этнокультур- 
ные рамки, в пределах которых мог существовать и функционировать один из 
самых крупных народов Средней Азии. 

При некотором различии мнений и подходов к выбору общенационально- 
го этнонима, правящие силы и интеллектуальная элита отдали предпочтение 

54 



   

этнониму «ўзбек», а не «сарт». Основная причина была связана с тем, что 
сарты являлись не этническим, а скорее социально-культурным объединени- 
нием местного разноэтнического населения. Термин «тюрк» не был принят, так 
как он мог быть отнесен и к другим народам (киргизы, уйгуры, казахи и др.), 
а также потому, что большевики были противниками усиления пантюркист- 
ской идеологии. Было учтено и то, что большая часть населения еще в 1917 г. 
в Туркестане, а потом в ходе переписи 1920 г. называла себя узбеками. Народ- 
ные массы не были пассивными потребителями национальных идей и ново- 
введений. Этноним «узбек» был ближе значительной части населения Узбе- 
кистана, так как он в прошлом в широком смысле применялся по отношению 
к населению тех территорий, где правили узбекские династии: мангытов - в 
Бухаре, мингов - в Коканде, кунгратов - в Хиве, юзов - в Ура-Тюбе, кенеге- 
сов - в Шахрисабзе. Этот факт определял популярность и довольно быстрое 
вхождениее этнонима «узбек» в обиход. Он стал утверждаться в качестве об- 
щенационального этнонима. 

Постепенно «сарт» как этноним стал исчезать даже там, где он ранее бы- 
товал в сознании узбекского населения. Известный этнограф-исследователь 
среднеазиатского региона Г.П. Снесарев писал, что в XX в. «старые традици- 
онные критерии, с которыми к этому вопросу подходили авторы XIX в., те- 
перь полностью изжили себя: в хозяйственном отношении, в занятиях насе- 
ления в XX в., и особенно после революции, произошла нивелировка; в этом 
отношении узбеков даштикипчакского происхождения теперь трудно отли- 
чить от сартов. Противоставление постепенно стерлось, и то, что еще может 
как таковое рассматриваться, касалось языка, антропологического типа, от- 
дельных элементов материальной культуры» (Снесарев, 2001. С. 59). 

В этом процессе особо важное значение имели аграрные преобразова- 
ния (земельно-водная реформа и коллективизация), которые способствовали 
дальнейшему оседанию полукочевых групп узбеков и изменению их профиля 
занятий и черт быта. Г.П. Снесарев писал, что сарты и особенно даштикип- 
чакские узбеки Хорезма в XX столетии по сравнению с XIX утратили многие 
свои специфические черты. Среди факторов, оказавших воздействие на этот 
процесс, он выделил социально-экономические преобразования в кишлаке. 
«Так или иначе, к концу первой четверти XX в., а тем более после преобра- 
зования деревни в связи с коллективизацией, выделить сартов, как особую 
этнографическую группу, было уже трудно. Исчезло и самоназвание», - от- 
мечал Г.П. Снесарев (Снесарев, 2001. С. 57). 

Этническая структура Узбекистана в 1920-е годы выглядела иначе, чем в 
конце XIX в. По переписи населения 1926 г. в Узбекистане проживало 3475,5 
узбеков, 967,7 тыс. таджиков, 246,5 тыс. русских, 107,0 тыс. казахов, 
90,7 тыс. киргизов, 28,4 тыс. татар, 31,49 тыс. уйгур, 25,9 тыс. туркмен, 26,6 
тыс. - каракалпаков, 25,8 тыс. украинцев, 27,9 тыс. арабов, 18,2 тыс. среднеази- 
атских евреев, 14,9 тыс. армян, а также небольшие национальные группы нем- 
цев - 4,6 тыс., цыган - 3,7 тыс., белорусов - 3,5 тыс., поляков - 3,4 тыс. и др. 
Узбеки составляли 66% населения (Всесоюзная перепись населения.., 1928. 
Т. XV. С. 8, 9). В переписи населения 1926 г. уже не было графы «сарт» - на- 
селение, принадлежавшее ранее к сартам, стало записываться на территории 
Узбекистана узбеками, на территории Таджикистана - таджиками. Перепись 
отразила факт появления новых крупных этнических сообществ, но одновре- 
менно она зафиксировала небольшие этнические группы - тюрк, курама и др. 
Это свидетельство тому, что процесс консолидации узбекского народа не был 

55 



   

завершен и, наряду с формирующейся единой узбекской идентичностью, еще 
существовала множественность этнического самосознания. 

В переписи 1939 г. названные небольшие этнические группы уже отсут- 
ствовали, но это не дает нам основание говорить, что к концу 1930-х годов 
были преодолены отличительные черты в образе жизни различных регио- 
нальных и родоплеменных групп. Известно, что в основу политики совет- 
ского государства и переписи населения 1939 г. была положена сталинская 
концепция о решенности национального вопроса и о широкомасштабной 
консолидации всех этнических групп народов. В этот период продолжалась 
работа по систематизации и упрощению этнической структуры всех регио- 
нов бывшего СССР. Именно поэтому, если перепись 1926 г. зафиксировала 
по бывшему СССР 190 этнических подразделений (наций, народностей, эт- 
нографических и национальных групп), то в переписи 1939 г. только 96. На 
самом деле, тюрки, кипчаки, курама и другие еще сохраняли свои отличи- 
тельные особенности и самосознание. К 50-м годам их различия с другими 
этническими компонентами узбекской нации были уже незначительными и 
они все более ощущали себя узбеками. 

Материалы Ферганской археолого-этнографической экспедиции узбек- 
ских ученых (1952-1953 гг.) свидетельствовали, например, о том, что процесс 
консолидации продолжался среди кураминцев и тюрков Ферганской долины, 
которые по многим основным этническим параметрам уже не отличались от 
узбеков, но имели и свою специфику. На основе своих личных наблюдений 
узбекский этнограф Ш. Иногамов, изучавший этнический состав Ферганской 
долины, пришел к выводу, что в 1950-е годы отмечается «процесс унифика- 
ции отдельных говоров узбекского языка и быстрого исчезновения бытовых 
особенностей, носивших пережиточный характер у узбекских родоплеменных 
групп» (Иногамов, 1955. С. 18, 19). К 50-м годам та часть кураминцев, которая 
жила на территории Узбекистана в окружении узбекского населения, стала не- 
отъемлемым компонентом узбекского народа, кураминцы постепенно начали 
осознавать себя узбеками, часть из них вошла в состав казахского народа. По- 
добные процессы происходили среди кипчаков, тюрков и других групп. 

Национальная идентичность узбеков строилась на фундаменте богато- 
го историко-культурного наследия. Это значительно облегчало этническую 
консолидацию этнических групп в единый народ. Становлению нового типа 
идентичности способствовало установление единых юридических норм на 
всей территории республики, выравнивание социально-экономического по- 
ложения и социально-бытовых условий жизни, укрепление социокультурно- 
го единства общества. 

Важную роль в консолидационных и ассимиляционных процессах сыграли 
различные другие факторы, в их числе - становление новой промышленности 
и, как следствие, рост городского населения, которое за период 1926-1939 гг. 
увеличилось на 148% (Правда. 1939. 2 июня). Из года в год возрастал удель- 
ный вес городского населения среди узбеков: в 1939 г. он составлял 14,3%, 
в 1959 г. - 20,1, в 1979 г. - 28,6, в 1989 г. - 30,5%. В абсолютном выражении 
число узбеков горожан за 1939-1989 гг. возросло на 3,7 млн человек (Ата- 
Мирзаев, 2009. С. 92). Городская среда быстрее сближала представителей раз- 
личных этнических групп и регионов, активно стирала локальные различия, 
формируя общенациональные черты культуры и быта. Создание промышлен- 
ных объектов, распространение новых форм занятости, развитие образования 
стимулировали формирование единой национальной идентичности. 

56 



   

Таблица 1 
Распределение населения по социальным группам (в %) 

Социальные группы 1939 г. 1960 г. 1970 г. 1980 г. 1986 г. 1989 г. 

Рабочие и ИТР 32,2 35,9 43,8 48,5 49,5 55,7 

Колхозники 64,9 44,6 31,2 22,8 21,0 20,0 
Крестьяне единоличники 2,9 4,2 2,7 2,9 3,2  

Служашие (работники на- 
родного образования, куль- 
туры,. науки, органов управ- 
ления, здравоохранения и 
т.д.) 

 15,3 22,3 25,8 26,3 24 
      

      

      

      

Социально-экономические преобразования, строительство железных и 
шосссейных дорог привели к усилению экономических контактов и активи- 
зировали межобластную миграцию населения. В 1940-1980-е годы произо- 
пел процесс формирования современной структуры общества: значительно 
уменьшился слой населения, занимающегося сельским хозяйством, возросли 
страты рабочих, инженерно-технических служащих, работников образова- 
ния, науки, здравоохранения, культуры. Особо следует отметить укрепление 
прослойки национальной интеллигенции, которая, будучи самой образован- 
ной частью общества, проявляла наибольшую активность в развитии нацио- 
нального самосознания узбеков. Дехканство и рабочие не являлись активны- 
ми участниками этого процесса, но и они постепенно воспринимали новое 
(Табл. 1). 

В XX в. сформировались новые и развивались лучшие старые традиции 
бытового уклада жизни узбеков. Обычаи, обряды, праздники, передаваемые 
из поколения в поколение, служили важным элементом национальной иден- 
тиЧНОСТИ и ОДНИМ из факторов ее развития. В 1920-1980-е годы произошли 
коренные изменения в семейном быту, формах брака, сложилось много обще- 
го в обычаях и обрядах узбеков различных областей, появились новые формы 
семейных торжеств, праздников. Однако еще долго сохранялись некоторые 
региональные традиции, отдельные специфические черты в местной быто- 
вой культуре. Несмотря на то что советская власть пыталась изменить этот 
пласт народной культуры, запретить некоторые праздники и обряды, осудить ряд 
обычаев, стереть их этническую специфику, узбекская семья сохранила 
традиционные формы культуры. Семейно-обрядовая жизнь явилась той 
сферой, где более всего проявлялась этническая специфика и национальный 
менталитет, которые носили этноинтегрирующий характер, объединяя (при 
некоторых региональных и локальных особенностях) узбекское население в 
общую этнокультурную общность. 

Вместе с тем существовали и факторы, которые негативно влияли на на- 
циональную консолидацию узбеков. Это прежде всего репрессии, которые 
начались с 1918 г. и усилились в 1930-е годы. Несомненно, большим ударом 
по национальной интеллигенции и прогрессивной идеологии этого времени 
стали преследования джадидов. Раскулачивание и переселение в другие ре- 

57 

Таблица составлена по данным: Итоги Всесоюзной переписи... Узбекская ССР, 1962. С. 43; Народное 
хозяйство Узбекской ССР... 1987. С. 202; Ўзбекистон Республикаси... 1997. С. 53. 



   

гионы крепких дехканских хозяйств, разжигание классовой борьбы в киш- 
лаке также отрицательно влияло на этническое единство общества. В 1920-1930-е 
годы многие семьи вынуждены были мигрировать за рубеж, спасаясь 
от преследований болыневиков. За 1918-1935 гг. 1,5 млн человек с террито- 
рии современного Узбекистана эмигрировали в сопредельные страны, боль- 
шая часть из них были узбеки (Ражабов, Хайдаров, 2002. С. 162). Репрессии 
и притеснения продолжались и снова проявились в начале 1950-х годов. 

Культурное реформаторство первой половины XX в. оказало воздействие 
на развитие этнических процессов среди узбеков. Здесь необходимо отметить 
такие достижения в этой сфере, как замена религиозной образовательной си- 
стемы светской, вовлечение в школы, техникумы и вузы узбекской молодежи, 
в том числе девушек. Важную роль в этом и в других культурных преобразо- 
ваниях сыграла узбекская интеллигенция, которая первой проложила пути к 
светскому образованию. В 1939 г. грамотные в республике составляли 78,7% 
(Народное хозяйство СССР.., 1972. С. 544). К концу 30-х годов в Узбекистане 
действовало 86 техникумов и училищ, 31 вуз, где узбекские учащиеся состав- 
ляли от 49 до 67% (Узбекистан во вторую пятилетку.., 1938. С. 111). 

Культурное реформаторство охватило и другие сферы, в их числе инфор- 
мационную. В формировании национального единства народа важную роль 
сыграли развитие полиграфии, печатного дела и создание единого информа- 
ционного пространства. Большое значение выпуску газет и журналов при- 
давали еще джадиды, сделавшие немало для их появления в начале XX в. 
В 1920-1930-е годы начала создаваться широкая сеть средств массовой ин- 
формации (газет, журналов, радио, общественно-политическая литература 
и т.д.). В 1932 г. в Узбекистане выходило 178 газет, из них 149 - на узбек- 
ском языке (ЦГА РУз. Ф. Р-1619. Оп. 11. Д. 13. Л. 3), в 1938 г. - 208 газет, из 
них 129 - на узбекском, в 1933 г. было выпущено 1662 названий книг, из них 
795 - на узбекском языке, издавалось уже 54 журнала, 25 - на узбекском язы- 
ке (ЦГА РУз. Ф. Р-1619. Оп. 11. Д. 15. Л. 3, 9). 

В первой половине XX в. быстро развивалась и распространялась профес- 
сионалами так называемая высокая культура, шел процесс отделения религии 
от культуры, последняя все более приобретала этническую окраску. Уже в 
1930-1940-е годы появились новые жанры и формы в искусстве и литератур- 
ном творчестве, поднявшие их на более высокую ступень профессиональной 
культуры. Традиционная узбекская литература и искусство, возникшие новые 
жанры и формы художественного творчества, повлияли на формирование но- 
вого единого менталитета узбеков, пробудили стремление к познанию своего 
исторического прошлого, способствовали осознанию своего национального 
единства, т.е. содействовали формированию национального самосознания. 
Важное значение имело и развитие научных знаний в республике, появление 
большого ряда научно-исследовательских институтов, создание Академии 
наук Узбекистана (1943 г.). 

В послевоенные годы возросла этноинтегрирующая роль расширяющейся 
культурной среды: увеличилось количество школ, грамотность населения со- 
ставила 99,7% в 1983 г., действовало 42 вуза, 238 средних специальных учеб- 
ных заведений. В 1983 г. в республике выпускалось 288 газет, в том числе на 
узбекском языке - 195, было издано 2417 книг на узбекском языке, выходил 
31 журнал, число библиотек достигло 7311, киноустановок - 5901 (Народное 
хозяйство.., 1984. С. 300, 313-315). Население Узбекистана кроме того имело 
возможность посещать 30 театров и 36 музеев (Народное хозяйство.., 1984. 

58 



   

С. 312). С середины 1950-х годов начались трансляции передач Центрально- 
телевидения. Такое болыное количество общезначимых культурных ре- 
сурсов давало возможность узбекскому народу почувствовать свою единую 
культурную идентичность. С годами все больше усиливалась ориентация на 
общенациональную, а не только на локальную культуру. 
Важное место в становлении нового этнического самосознания было от- 
ведено узбекскому языку. Всеобщее обязательное начальное, а потом среднее 
образование, развитие системы высшего образования на родном языке, раз- 
витие печатного дела, массовые периодические издания, радиофикация, те- 
левидение расширяли сферу функционирования узбекского языка, определи- 
его становление как единого языка всех групп населения, способствовали 
преодолению существенных различий в локальных диалектах. 

В то же время многие решения, которые принимала центральная власть 
СССР сдерживали процесс становления национальной идентичности и куль- 
туры. В их числе осуществленный в 1929 г. переход на латинскую графику, 
а в 1939 г. - на кириллицу. К 40-м годам значительно расширилось значение 
и поле функционирования русского языка, особенно после введения кирил- 
лицы и принятия закона об обязательном изучении русского языка в школах. 
В свое время джадиды считали, что узбекское образованное общество должно 
владеть несколькими языками - узбекским, арабским, русским, персидским. 
Но в советское время крен был сделан в сторону русского языка, отсутство- 
вала возможность изучать арабский и персидский языки, а в ходе антирели- 
гиозной пропаганды была уничтожена обширная научная и художественная 
литература, напечатанная на этих языках. Все это оторвало узбекское населе- 
ние от их культурного и духовного наследия. 

Из десятилетия в десятилетие увеличивалось число узбеков, знающих 
русский язык. Это имело благоприятные последствия для распространения 
светского образования, знакомства народов с достоянием русской и евро- 
пейской культуры, но одновременно негативно воздействовало на развитие 
нацональной культуры. Это наглядно проявилось в языковой сфере. В ре- 
зультате осуществления в течение длительного времени политики «сверх- 
интернационализма», при которой узбекский язык по существу не выполнял 
функции государственного языка, сузилась сфера действия его, сложился 
значительный слой культуры, функционирующий на русском языке (издание 
книг, газет, работа радио и телевидения, появление узбекских писателей и 
ученых, пишущих только на русском языке и т.п.), уменьшилось количество 
книг, периодических изданий на узбекском языке. В 1960-1980-е годы замет- 
но уменьшилась книжная продукция на узбекском языке, при увеличении в 2 
с лишним раза числа узбеков. Ущемление узбекского языка в сфере образова- 
ния, особенно в вузах и техникумах, привело к росту слоя, особенно среди го- 
родской интеллигенции, а также и среди рабочих, лиц, не владеющих родным 
языком. В 1926 г. лишь 60 узбеков признали своим родным языком русский, в 
1959 г. - 17,5 тыс., в 1970 г. - 26,2 тыс., в 1979 г. - 43,5 тыс., в 1989 г. - 183,5 
тыс. узбеков назвали своим родным языком языки других национальностей, 
преимущественно русский язык (Всесоюзная перепись населения.., 1928. 
Т. XV. С. 8; Итоги Всесоюзной переписи... Узбекская ССР. 1962. С. 138; Ито- 
ги Всесоюзной.., 1973. Т. IV. С. 202; Итоги Всесоюзной переписи.., 1990. 
С. 51. К тому же определенная часть узбеков, записавших родным языком 
узбекский, фактически не употребляла его в сфере общения, на производ- 
стве, в учебных заведениях и др. В результате для этой группы родной язык 

59 



   

Таблица 2 
Изменения в национальном составе населения Узбекистана в 1939-1989 гг. 

Национальность 1939 г. 1959 г. 

тыс. чел. % тыс. чел. % 

Все население 6271,3 100,0 8105,7 100,0 

в том числе:     

Узбеки 4081,1 65,0 5038,3 62,9 

Каракалпаки 181,4 2,8 168,3 2,17 

Русские 727,3 11,5 1090,7 13,4 

Татары 147,2 2,3 444,8 5,5 

Казахи 305,4 4,8 335,3 4,1 

Таджики 317,6 5,1 311,4 3,8 

Корейцы 72,9 1,2 138,5 1,7 

Евреи 50,7 0,8 94,3 1,2 

Киргизы 89,0 1,4 92,7 1,15 

Украинцы 70,6 1,1 87,9 1,1 

Туркмены 46,5 0,7 54,8 0,7 

Азербайджанцы 3,6 0,05 40,5 0,5 

Армяне 20,4 0,3 27,4 0,35 

Уйгуры 50,6 0,2 19,3 0,2 
(Таблица составлена по данным: Всесоюзная перепись населения 1939 г.: ЦАЦСУ РФ. Ф. 1. О   
Д. 620. Л. 73, 78, 80, 81; Итоги Всесоюзной переписи населения 1959 г..., 1962. С. 138, 139;  
ги Всесоюзной переписи населения 1970 г.., 1973. С. 202; Итоги Всесоюзной переписи насел  
1989 г. .., 1990. С. 51-53). 

становится лишь бытовым. Все это - одно из свидетельств этнического раз- 
мывания, негативно влияющего на национальную культуру узбеков. 

Наряду с формированием национальной идентичности и развернувшей- 
ся секуляризацией, прежняя конфессиональная идентичность стала отходить- 
на второй план. В 1920-1930-е годы начался процесс, направленный против 
смешения конфессионального и этнического начал в самосознании населе- 
ния - это закрытие мечетей, антирелигиозная пропаганда запреты религиоз- 
ных мероприятий и ритуалов в общественных местах и в семье, стремление 
искоренить слово «мусульманин» в определении идентичности. Тем не менее 
религиозная идентичность и в советское время еще долго была одной из со- 
ставляющей идентичности узбеков. Она проявлялась в соблюдении старшим 
и части среднего поколения узбеков единых религиозных обрядов - поста в 
месяц Рамазон по мусульманскому календарю, чтения ежедневных молитв 
посещения мечетей, в живучести единых культов святых, обрядов Биби Се- 
шанба, Мушкулькушод и др. Эти религиозные традиции воспринимались как 
узбекские, т.е. этническая идентичность совместилась с религиозной. 

Однако секуляризация, которая была неполной, все же сыграла свою роль. 
Новое поколение молодежи, выросшее в середине XX в., было воспитано на 

60 



   

других жизненных принципах, на основе болышого пласта светской духовной 
культуры и новой атеистической морали. Если в начале XX в. основанием 
для коллективной идентичности узбеков были сословная и религиозная при- 
надлежность, то во второй половине XX в. в основе ее лежала уже национальная 
культура. 

В послевоенный период заметно изменилась этническая мозаичность 
республики, что нашло отражение в уменьшении числа этнических категорий, 
зафиксированных переписью 1959 г. В дальнейшем по переписям 1970 и 1979 гг. 
список национальностей оставался стабильным. Социально- экономические 
изменения в республике, естественный рост узбекского на- селения, а также 
интенсивные объединительные этнические процессы (как консолидация, так и 
ассимиляции) оказали заметное воздействие на этноде- мографические изменения в 
структуре населения Узбекистана, что представ- лено в табл. 2. 

Прежде всего за период 1926-1989 гг. значительно увеличилось абсолют- ное 
число узбеков: в 1926 г. в Узбекистане проживало 3,4 млн узбеков, а в 1959 г. свыше 
5 млн, в 1970 г. - 7,7 млн, в 1979 г. - 10,5 млн, в 1989 г. - 14,1 млн человек (см. табл. 2), 
т.е. за период 1926-1989 гг. число узбеков возросло 

1970 г. 1979 г. 1989 г. 

тыс. чел. % тыс. чел. % тыс. чел. % 

11799,4 100,0 15389,3 100,0 19810,1 100,0 

      

7724.7 65,5 10569,0 68,7 14142,5 71,4 

230,3 1,9 297,8 1,9 411,9 2,1 

1473,5 12,5 1665,7 10,8 1653,6 8,3 

573,7 4,9 531,2 3,5 467,8 2,4 

476,3 4,0 620,1 4,0 808,2 4,1 

448,5 3,8 594,6 3,9 933,6 4,7 

147,5 1,2 163,1 1Д 183,1 1,0 

102,9 0,9 73,9 0,5 65,5 0,3 

110,7 0,9 142,2 0,9 174,9 0,9 

111,7 0,9 113,8 0,7 153,2 0,8 

71,0 0,6 92,2 0,6 121,6 0,6 

38,9 0,3 59,8 0,3 44,4 0,2 

34,2 0,3 42,4 0,3 50,5 0,3 

23,9 0,2 29,1 0,3 35,8 0,2 

61 



   

 

ПОЛИТИКО-АДМИНИСI'РАТИВНАЯ КАРТА РЕСПУБЛИКИ УЗБЕКИСI'АН 

Кашкадарьинекая область 
Центр - г. Карши 
Территория - 28.6 тыс. кв. км 
Население - 2 616 048 чел. 
В том чиспе узбеков: 2 403 658 

Навоийская область 
Центр - г Навои 
Территория - 111 .0 ты с. кв. км 
Население - 851 559 чеп . 
В том чиспе узбеков: 706 684 

Нuманrанская область 
Центр - г. Нвмаигаи 
ТерриторЮI - 7,4 тыс. кв. J<Ы 
Haceлeu.ue- 2 258 519 чеп. 
В том чиспе узбеков: 1 996 543 

Самаркандская область 
Центр - г. СамарКЗIIД 
Территория- 16.8 тыс. кв. JСМ 
Население- 3 119 052 чеп. 
В том чиспе узбеков: 2 692 930 

Сурхандарьинская область 
Центр - г. Термез 
Территория - 20.1 тыс. кв. JСМ 
Население - 2 074 993 чел . 
В том чиспе узбеков: 1 737 947 

64" 



   

 

66. 

АДМИНИСfРАТИВНО-ТЕРРИТОРИАЛЬНОЕ ДЕЛЕНИЕ 

РЕСПУБЛИКИ УЗБЕКИСГМi 

Республика Узбекистан 

Сголнца - r. TaWJCe!П 
Территорwr - 448.9 тыс. r::в. кw 
Населеиве- 28 001443 чел. 
В том числе узбеков: 22 878 120 

Республика Каракалпа.хстан 

Сгопнца - r. Нухус 
Территорu - 166.6 ты с. ка. кw 
Населекие - 1 632 007 чел . 
В том числе узбеJ<ов: 618 767 

Андижанс~~еая область 

Центр - г. Андюосаи 
Территорu - 4.2 тыс ка. кw 
Населекие - 2 549 047 чел_ 
В том числе узбеJ<ов: 2 349 431 

Бухарская область 
Центр - r . Бухара 
ТеррвторИJI- 40.3 тыс. кв. кw 
Население - 1 б 12 545 чел . 
В том числе узбеJ<ов: 1 46 1 113 

Джизакская область 
Центр - г. Джвзах 
ТерриторИJI- 21.2 тыс. r::в. кw 

Население- 1 116 791 чел. 
В том числе узбеков: 977 942 

Сырдарьннская область 

Центр - r. Гупистаи 
ТерриторИJI - 4.3 тыс. r::в. 1СМ 
Население - 714 401 чел. 
В том числе узбеков: 544 521 

Центр - r. ТаWJСент 
Территорu - 15.6 тыс. ка. км 
Население - 2 585 947 чел. 
В том числе узбеков: 1 688 806 

Ферганская область 
Центр - r . Фергана 
ТерриторWI- 6.7 тыс. кв. км 
Население- 3 074 642 чел . 
В том числе узбеков: 2 715 801 

Хорезмекая область 
Центр- r. Урrенч 
ТерриторИJI - 6.1 тыс. кв. 1СМ 
Население- 1 56\ 586 чел. 
В том числе узбеков: 1 S \8 549 

город Таmкент 

Население - 2 234 ЗОб чел. 
В том числе узбеков: 1 465 428 

МАСШТАБ \ :6500000 



   

более чем в 4 раза. Об активной консолидационной тенденции свидетель- 
ствует рост удельного веса узбеков во всем населении республики: в 1926 г. 
они составляли 65,9 %, в 1979 г. - 68,7, в 1989 г. - 71,4 % (см. табл. 2). 

Узбеки проживали в полиэтническом окружении народов, которые из- 
древле жили на этой территории и количество которых за период 1939- 
1989 гг. также заметно увеличилось, несмотря на их частичную естествен- 
ную ассимиляцию. Численность каракалпаков возросла более чем в 2 раза. 
казахов - в 2,5, таджиков - в 3, киргизов - в 2, туркмен - в 2,5 раза. За счет 
миграции увеличилось число других национальностей: русских - более чем в 
2 раза, татар - в 3, корейцев в 2,5, украинцев - в 2, армян - в 2,5 раза. 

Консолидации и укреплению этнической идентичности узбеков способ- 
ствовало территориально-географическое единство - подавляющее их боль- 
шинство проживало на территории своей республики, лишь небольшая часть 
после размежевания оказалась в соседних республиках центральноазиатско- 
го региона и в других республиках бывшего СССР. Так, по данным Всесоюз- 
ных переписей населения в Узбекистане в 1970 г. насчитывалось 84% узбеков 
всего бывшего СССР, в 1979 г. - 84,85% (Итоги Всесоюзной переписи насе- 
ления.., 1973. Т. IV. С. 321; Итоги Всесоюзной переписи.., 1985. С. 198). Это 
свидетельство тому, что узбеки, как и другие коренные народы региона, харак- 
теризовались низкой миграционной активностью в системе межреспубликан- 
ских перемещений, что было обусловлено преобладанием сельского населения, 
отличающегося малой подвижностью, а также специфическими ценностными 
ориентациями в общественной и бытовой сфере. Для узбеков характерна боль- 
шая устойчивость привычки жить в условиях соседской общины с ее тради- 
ционной регуляцией общественной жизни, приверженность к национальному 
образу жизни. Это усиливается авторитарным характером взаимоотношений в 
семье, крепкими родственными узами, ранними браками. 

Подводя итоги этнодемографическим процессам и социокультурным 
трансформациям, можно сказать, что если в первой половине XX в. начались 
коренные изменения в этнической структуре узбекского населения - шел 
процесс этнической унификации, постепенно преодолевалась двойствен- 
ность этнического самосознания узбеков, приверженность к религиозной и 
территориальной идентичностям, то с середины XX в. все эти процессы акти- 
визировались, став одним из важных показателей завершения формирования 
узбекской национальной идентичности. 

ЭТНОДЕМОГРАФИЧЕСКАЯ СИТУАЦИЯ 
НА РУБЕЖЕ XX И XXI ВЕКОВ 

Радикальные перемены в экономической и политической жизни Узбеки- 
стана в условиях независимости отразились на этнодемографической ситуа- 
ции в стране. Будучи результатом сложных положительных и противоречивых 
тенденций переходного периода, они проявились в изменении количествен- 
ных и качественных характеристик населения, его национального состава. 

Исторически сложилось так, что население Узбекистана живет в сформи- 
ровавшихся крупных оазисах - Ташкентском и Хорезмском регионах, Зараф- 
шанской и Ферганской долинах, где расположены крупные города такие, как 
Ташкент, Самарканд, Наманган, Андижан, Бухара, Фергана, Ургенч, Хива. 
Нукус, Карши, Термез, Джизак, Навои и др. В Ташкентском, Ферганском, 

64 



   

Зарафшанском регионах проживает 20,4 млн человек или 65,4% населения 
Республики. Здесь самая высокая плотность населения (Ата-Мирзаев, 2009. 
С 26). В Ферганской долине она в 1989 г. составляла 279,0 чел./км2, в 2007 г. - 
388,8. В XX в. долина занимала и занимает сегодня среди бывших республик 
СССР одно из первых мест по плотности населения. В Ташкентском регио- 
не плотность населения за этот же период с 183,4 чел./км2 возросла до 298,1 
Ата-Мирзаев, 2009. С. 30). Вместе с тем есть территории, где плотность 
населения значительно ниже. Малозаселенными являются пустынные, степ- 
ные, горные районы. Разница между отдаленными территориями по плотно- 
сти» расселения исчисляется в 5-10 раз (Узбекистан в цифрах.., 2009. С. 34). 

За годы независимости (1991-2010 гг.) при общем неболышом снижении 
темпов прироста, по сравнению с предшествующими десятилетиями, чис- 
жнность населения Узбекистана возросла с 20,608 млн до 28,5 млн чело- 
век. Отмечался устойчивый рост узбекского населения и соответственно его 
удельного веса во всем населении. За период с 1989 до 2010 г. количество 
узбеков возросло с 14,142 тыс. человек до 22,878 тыс. человек, а удельный 
вес 74,4 до 81,7% (Итоги переписи населения 1989 г. 1990. С. 57, 58; дан- 
ные Госкомстата РУз. за 2010 г.). Узбеки живут и составляют свыше 90% на- 
селения в Хорезмской, Андижанской, Кашкадарьинской, Бухарской областей 
 и свыше 80% - Самаркандской, Ферганской, Наманганской, Джизакской, 
Сурхандарьинской, Навоийской. В Ташкенте и Ташкентской области узбеки 
составляли свыше 65%, а в Каракалпакстане 37% всего населения (данные 
Госкомстата РУз. за 2010 г.). Все это явилось следствием относительно высо- 
кой рождаемости среди узбеков, а также продолжительности жизни в Узбе- 
0 кистане, которая в 2011 г. составила в среднем у мужчин - 73 г., у женщин - 
75 лет, у жителей сел она была несколько выше (Народное слово. 2011. 
1 1 сент.). 

Политика государства сегодня направлена на укрепление узбекской на- 
циональной идентичности, особое внимание обращается не только на коли- 
чество, но и на качество населения республики. Разработаны комплексные 
программы, которые включают в себя огромный круг проблем - здоровье 
населения, уровень детской и материнской смертности, средняя продолжи- 
тельность жизни, уровень образования и профессионально-технической под- 
готовки, социальная мобильность населения, его занятость и урбанизирован- 
ностъ. 

В 1990-2000-е годы заметно изменились показатели рождаемости насе- 
ления, что во многом определялось существенно трансформировавшимися 
репродуктивными установками узбекской семьи. В связи с этим в репродук- 
тивном поведении семьи произошел переход от многодетности к среднедет- 
ности. Важно, что рождаемость уменьшилась не только в городских семьях, 
но и в сельских. Это дает возможность решать проблему репродуктивного 
здоровья женщин и здоровья детей и матерей, растить здоровое поколение. 
Несмотря на снижение рождаемости, в республике ежегодный естественный 
прирост населения Узбекистана стабилен: в 2004 г. составлял 410,0 тыс., в 
2005 г. - 392,9, в 2006 г. - 416,3, в 2007 г. - 471,5 тыс. человек. Это достига- 
ется основе стабильного уровня смертности, общий коэффициент которой 
на 1 тыс. населения составлял в 2004 г. - 5,0, в 2007 г. - 5,1. Этот показатель 
среди трудоспособного населения был еще ниже (Социальное развитие.., 
2008. С. 15, 37). 

65 



   

Важное место государство отводит оптимизации процессов урбанизации, 
так как еще значительная часть узбекского населения проживает на селе. Не- 
многим более 1/5 узбеков проживает в городах республики. Наиболее урба- 
низированными регионами являются Ташкентский, Ферганский, Зарафшан- 
ский. В годы независимости возросло городское население во всех регионах, 
особенно динамично, в 2 раза, оно увеличилось в ранее слабо урбанизиро- 
ванных южных регионах республики (Кашкадарья, Сурхандарья). Но в связи 
с ростом сельского населения за счет высокой рождаемости и начавшейся с 
конца 1970-х годов миграцией русскоязычного населения происходит сниже- 
ние удельного веса городского населения республики. В 1991 г. оно составля- 
ло 40,4%, в 2007 г. - 35,9% (Ата-Мирзаев, 2009. С. 90, 91). 

В специфических условиях Узбекистана, где местное население предпо- 
читает жить в сельской местности в силу исторически сложившегося свое- 
образия образа жизни, одной из важных форм урбанизации стало перене- 
сение городских стандартов занятости в кишлаки, улучшения условий быта 
и приближения их к городским. В 1980-1990-е годы в сельской местности 
появились малые промышленные предприятия, открылись филиалы крупных 
фабрик и заводов. В частности, с 1996 г. начал действовать крупный автоза- 
вод «УзДЭУ Авто» в г. Асаке Андижанской области, где работало в основном 
окружающее сельское население. Благодаря улучшению шоссейных дорог 
и увеличению автомобильного парка, автобусов, маршрутных такси, стало 
возможным наладить маятниковую миграцию жителей села, работающих 
на крупных хлопчатобумажных комбинатах Бухары, Гиждувана и в других 
районах. Таким образом, решается проблема урбанизации, а также занятости 
жителей села в условиях аграрного перенаселения. 

Важная роль в усилении урбанизированности населения принадлежит по- 
явившимся в годы независимости городским агломерациям, в которых на базе 
крупного промышленного города объединяются целые группы неболыних и 
средних городов, городских поселков, составляя единое урбанизированное 
пространство. В них задействовано окружающее сельское население, кото- 
рое все более активно воспринимает урбанистические черты. В Узбекистане 
сегодня сложились две агломерации: Ташкентская и Фергано-Маргиланская, 
в процессе складывания находятся Самаркандская, Андижанская и Нукус- 
ская. Ташкентская агломерация объединяет городское население 12 горо- 
дов и 14 городских поселков с общей численностью 2 млн 724 тыс. город- 
ского населения; Фергано-Маргиланская группа охватывает более 400 тыс. 
человек (Ата-Мирзаев, 2009. С. 105). Важно то, что города, расположенные 
в этих агломерациях, связаны между собой социально-экономическими и 
культурно-бытовыми отношениями, вовлекают в эту систему контактов жи- 
вущее рядом с ними сельское население, таким образом, включая их в про- 
цесс урбанизации. Если учесть, что сельское население - это в подавляющем 
большинстве узбеки, то ясно, что система агломерации - это один из путей 
урбанизации узбекского населения, важного фактора укрепления социально- 
го единства нации. 

Обретение Узбекистаном независимости дало и другие широкие возмож- 
ности для дальнейшей национальной консолидации узбеков. Важнейшими 
выразителями этого являются государственные гимн, герб, флаг и язык, но- 
вые праздники, исторические символы, а также другие атрибуты современ- 
ного Узбекистана. 

66 



   

В политике государства наряду с этнодемографическим направлением 
важное место отводится и этнокультурным процессам, направленным на со- 
гранение и возрождение национальных культурных ценностей и традиций. 
Весьма значимым в развитии идентичности узбеков стало придание узбек- 
скому языку статуса государственного (1989 г.). Это значительно расширило 
сферу его функционирования в обществе, облегчило участие основной массы 
населения в инфраструктурно-коммуникативной сфере. Этноинтегрирующая 
функция языка усилилась в связи с ростом количества самых различных пе- 
риодических изданий (в 2007 г. в республике издавалось 74 журнала и 402 га- 
зеты на узбекском языке), увеличением числа радио- и телепередач на узбек- 
ском языке, большого внимания его изучению в школах. 

Одним из направлений государственной политики стало возрождение  
сторико-культурного наследия выдающихся мыслителей прошлого. В годы 
независимости в Узбекистане были созданы такие фонды как «Олтин ме- 
рос» (Золотое наследие), фонд имени Имама аль Бухари, Фонд культуры и искусства 
Узбекистана (Фонд Форум), общество «Маънавият ва маърифат» 
Духовность и просветительство) и другие, деятельность которых посвящена 
выявлению и сохранению исторических памятников, изучению культурного 
наследия и распространению знаний о них и поддержке современной культу- 
ры и искусства. Открылись большие возможности для возрождения лучших 
традиций, обрядов, обычаев, национальных праздников, легализации многих 
ритуалов и сохранения всего национального образа жизни. Мероприятия, 
проводимые в рамках государственной концепции развития культуры, образования и 
науки, играют большую роль в формировании исторической памя- 
ти и укреплении национальной идентичности узбеков. 

За советское время в Узбекистане сформировался сложный этнодемогра- 
фический состав населения, который явился результатом планомерного ор- 
ганизованного государством перемещения трудовых ресурсов из Централь- 
шх районов России, а также стихийной миграции. Этническая мозаичность 
усиливалась широко осуществляемой в предвоенные и послевоенные годы 
практикой депортации целых народов. Ей подверглись немцы, поляки, ко- 
рейцы Дальневосточного края. Только в октябре-ноябре 1937 г. в республи- 
ку было переселено 74 500 корейцев (Ким, 1993. С. 25). В годы войны Узбе- 
кистан принял 1 млн беженцев из Белоруссии и Украины. В конце Второй 
Мировой войны здесь были расселены крымские татары, карачаевцы, турки- 
месхетинцы - в одночасье республика приняла около 200 тыс. человек. 

На протяжении всего XX в. второй по численности этнической группой, 
проживавшей в Узбекистане, были русские, которые мигрировали сюда в по- 
исках работы, приезжали по организованному набору. Они обосновывались в 
основном в крупных городах и составляли заметную часть рабочих. С сере- 
дине 1970-х годов многие из них, выполнив свою миссию, вместе с семьями 
стали возвращаться на историческую Родину. Выезду русскоязычного населе- 
ния из республики в эти годы способствовало и то, что по уровню социально- 
экономического развития в то время Россия была более благополучной, чем 
Узбекистан. В связи с этим изменился характер миграционных процессов, ак- 
тивизировался отток русского и европейского населения. С 1976 г. в Узбеки- 
стане обозначилось отрицательное сальдо миграции. Позднее, в конце 1980-х 
годов, началась миграция и других этнических групп, в основном представи- 
телей русскоязычного населения - украинцев, белорусов, евреев, корейцев и 

67 



   

др. В результате в дальнейшем при абсолютном росте населения всех этих 
групп снижается их удельный вес в составе населения. 

После распада в 1991 г. СССР и образования независимого суверенно- 
го государства - Республики Узбекистан - этнодемографическая ситуация 
претерпела заметные изменения. На трансформации национального состава 
населения республики сказалась сложившаяся на всем постсоветском про- 
странстве социально-экономическая и политическая ситуация начала 1990-х 
годов. Усиление миграции было характерно для всего этого пространства. 
Предпосылки такого явления сложились еще задолго до распада СССР и 
были обусловлены этнодемографической политикой советского времени. По- 
степенный выезд населения, появившегося здесь в советское время, был за- 
кономерным и неизбежным явлением. 

Активизация миграции в эти годы обусловлена спецификой социально- 
экономических и политических процессов, появлением новых независимых 
государств (бывших советских республик), которые привлекали, а некото- 
рые, как Казахстан и Россия, собирали свое национальное население. Идея 
воссоединения со своей этнической общностью стала актуальна в Узбеки- 
стане, как и во всех бывших республиках, для многих народов, особенно для 
тех, у кого историческая Родина была за пределами СНГ (немцы, поляки, 
евреи). Миграция обусловливалась и экономическими трудностями переход- 
ного периода. Миграция на историческую Родину сопровождалась трудовой 
миграцией. Трудности с поиском работы в республике, которые были след- 
ствием высокой рождаемости и переброской из России сюда в предшествую- 
щие периоды большого количества трудовых ресурсов, заставляли русское и 
русскоязычное население уезжать в различные области России. 

Миграция населения не была связана с какими-либо действиями власти, 
подталкивающими население к этому. Она была обусловлена отчасти новыми 
реалиями времени, когда в республике был принят «Закон о государствен- 
ном языке» и узбекский язык был объявлен государственным языком, рас- 
ширилась сфера его функционирования. Это создало некоторый дискомфорт 
для части русского и русскоязычного населения, не владеющего узбекским 
языком. Учитывая это, руководство республики в 1995 г. приняло в новой ре- 
дакции Закон Республики Узбекистан «О государственном языке», где увели- 
чивались сроки овладения узбекским языком инонационального населения, а 
в статье 3 говорилось: «Граждане имеют право по своему усмотрению выби- 
рать язык межнационального общения». Сегодня в тех городах, где компак- 
тно проживают русские и русскоговорящее население, русский действует как 
язык межнационального общения. В республике поле действия русского язы- 
ка еще значительно: имеется кабельное телевидение, которое дает возмож- 
ность просматривать все ведущие каналы Российского телевидения, а также 
ряд программ стран СНГ и дальнего зарубежья, Интернет работает преиму- 
щественно на русском языке. Для среднеазиатских этнических групп введе- 
ние государственного языка не стало ограничительным моментом, так как 
болынинство из них двуязычны, знают узбекский язык. 

Выезд в 1990-е годы шел волнообразно. Пик миграции русских отмечал- 
ся в 1992-1995-е годы, а после определенного стабильного периода 1996- 
2001 гг., миграция возобновилась в 2001 г. В период 1996-1999 гг. отток 
населения сократился, наблюдались процессы реэмиграции выбывшего на- 
селения в страны СНГ. Возвращение мигрантов объяснялось проблемами в 

68 



   

лоиске работы и решения социальных, бытовых условий, экономической не- 
стабильностью, негативным отношением к ним местного населения. 

В начале XXI в. потенциал внешней миграции значительно уменьшился. 
Оставшиеся русские и русскоязычное население нашло другой путь адапта- 
ции к новой социально-политической ситуации в республике, где за послед- 
ний период улучшилось качество жизни. Российский исследователь И.Т. Ка- 
тагошина верно отметила, что «есть немало русских, которые не хотят, или 
не хотели бы уезжать из тех или иных республик в силу сложившейся там 
терпимой атмосферы в межэтнических взаимоотношениях, с одной стороны, 
а психологии самих русских, отражающейся в их представлениях и оценках 
как своей этнической группы, так и представителей новой коренной нацио- 
нальности - с другой» (Катагошина, 2001. С. 82). 

Наряду с русскими, украинцами, белорусами выезжали татары (крым- 
ские татары почти полностью вернулись на родину), корейцы, башкиры, ев- 
теи (европейские и среднеазиатские выезжали в Израиль и США), немцы 
в Германию. С 2005 г. наблюдается снижение оттока населения из Узбеки- 
стана в страны СНГ и Балтии, снижается отрицательное сальдо миграции с 
26 001 человека в 2005 г. до 58 095 - в 2007 г. (Социальное развитие.., 2008. 
С. 46), почти в 2 раза уменьшается выезд за границу. В этот период в ре- 
спублику приезжали, в основном, представители среднеазиатских народов. 
В сложных социально-экономических условиях жизни Таджикистана, где к 
тому же развернулась гражданская война, из республики в Узбекистан мигри- 
ровали узбеки, а также таджики. 

Специфика миграционных процессов, а также естественное движение на- 
селения (рождаемость и смертность) непосредственно повлияли на измене- 
ния в национальном составе населения Узбекистана (табл. 3). 

Таблица 3 
Национальный состав населения Узбекистана (1989-2006 гг.) 

Национальность 
1989 г. 2001 г. 2004 г. 2006 г. 

тыс.чел. % тыс.чел. % тыс.чел. % тыс.чел. % 

Все население 19810,1 100,0 24813,1 100 25707,4 100 26312,7 100 

Узбеки 14,142,3 71,4 19444,3 78,4 20462,7 79,6 21165,4 80,4 
Каракалпаки 411,9 2,1 534,8 2,2 556,4 2,2 586,8 2,2 

Таджики 933,6 4,7 1202,0 4,8 1254,6 4,9 1297,3 4,9 
Русские 1653,3 8,3 1133,3 4,6 1017,1 4,0 995,9 3,8 
Казахи 808,2 4,1 989,0 4,0 958,8 3,7 925,9 3,5 
Татары 467,8 2,4 298,2 1,2 263,3 1,0 241,8 0,9 

Киргизы 174,9 0,9 221,8 0,9 229,9 0,9 210,5 0,8 
Корейцы 183,1 1 172,4 0,7 161,7 0,6 139,7 0,5 

Туркмены 121,6 0,6 147,0 0,6 154,4 0,6 134,2 0,5 
Украинцы 153,2 0,8 103,5 0,4 94,2 0,4 91,3 0,4 

Армяне 50,5 0,3 43,6 0,2 41,1 0,2 39,7 0,2 
Азербайджанцы 44,4 0,2 41,0 0,2 40,9 0,2 38,4 0,2 

Белорусы 25,4 0,1 23,2 0,1 21,8 0,1 20,1 0,1 

69 

Итоги Всесоюзной переписи населения 1989 г. 1990. С. 51-57; Демографический ежегодник Узбекиста- 
на 1991-2003. 2004, Ата-Мирзаев, 2009. С. 140. 



   

Данные таблицы показывают, что за годы независимости возросло коли- 
чество и удельный вес не только узбеков, но и представителей других средне- 
азиатских национальностей. Таджики стали второй по численности группой, 
составив 4,9% всего населения. Заметно уменьшилось абсолютное число и 
удельный вес русских, украинцев, белорусов, а также татар, корейцев, что 
связано как с их миграцией, так и с более низкой рождаемостью. Однако по- 
прежнему Узбекистан остается многонациональным государством. Здесь, 
кроме названных выше народов, живут уйгуры, дунгане, башкиры, иранцы, 
цыгане, афганцы, мордва, чуваши, народности Дагестана (лакцы, лезгины) и 
другие, всего представители 120 национальностей. 

Широкомасштабные реформы в современном Узбекистане требуют глав- 
ного - заинтересованной поддержки, активного участия всего народа, каждо- 
го гражданина, независимо от этнической, конфессиональной, социальной, 
гендерной принадлежности. Основу политики современного Узбекистана 
составляют следующие важные принципы: полное равноправие всех граж- 
дан, вне зависимости от этнической, расовой, языковой, конфессиональной 
принадлежности, приоритет прав человека над правами любых групп, вклю- 
чая этнические; уважительное отношение к правам, культурам, языкам, тра- 
дициям, обычаям, конфессиональным особенностям всех этнических мень- 
шинств, создание условий для сохранения их специфики; развитие рыночной 
экономики, правового государства, гражданского общества, реформирование, 
обновление и модернизация в интересах всех этнических групп; разрешение 
любых сложных и проблемных ситуаций в межэтнических отношениях ис- 
ключительно мирными средствами; развитие принципов межэтнической и 
межконфессиональной толерантности; сохранение этнокультурного много- 
образия. 

Основными правовыми источниками обеспечения политики Республики 
Узбекистан являются: Конституция Республики Узбекистан и другие зако- 
нодательные акты в данной сфере (Закон «О государственном языке», Закон 
«Об основах государственной независимости Республики Узбекистан», За- 
кон «О гражданстве», Закон «О свободе совести и религиозных организаци- 
ях» и т.д.); а также ряд международных договоров в области прав человека и 
гуманитарного права. 

Для этнополитической ситуации в Узбекистане в сложный переходный 
период характерно сохранение межнационального согласия на территории, 
где проживают представители 120 этнических групп. Показателями эффек- 
тивности этнополитики Республики Узбекистан является функционирование 
системы образования на семи языках: узбекском, русском, каракалпакском, 
таджикском, казахском, киргизском, туркменском, а прессы- на 12 языках. 
Полиэтнический характер системы высшего образования показывает анализ 
этнического состава студентов Узбекистана (2000-2001 учебный год): узбеки 
составляли 76,72%, русские - 7, каракалпаки - 4,37, казахи - 2,8, корейцы - 
2,1, таджики - 1,97, татары- 1,07, туркмены- 0,4, киргизы- 0,3, евреи- 
0,19, украинцы- 0,16% и т.д. (Национальный доклад РУз..., 2000. С. 38). 
В настоящее время в целом ряде вузов республики наряду с традиционными 
для системы высшего образования узбекским и русским языками (в Респу- 
блике Каракалпакстан - также и каракалпакским языком) все шире использу- 
ются и другие языки. Так, на казахском языке преподавание ведется в Таш- 
кентском госпедуниверситете, Ташкентском облпединституте, Навоийском 

70 



   

пединституте, Нукусском пединституте, в Каракалпакском госуниверситете. 
На таджикском языке учатся отдельные группы студентов: в Самаркандском 
госуниверситете, Бухарском госуниверситете, Ташкентском облпединститу- 
те, Термезском госуниверситете. На туркменском языке: в Каракалпакском 
госуниверситете, на корейском языке - в Ташкентском госпедуниверситете 
Национальный доклад РУз. .., 2000. С. 38). 

Важным элементом демократической политики является сохранение куль- 
туры этнических меньшинств. В настоящее время в Узбекистане функциони- 
рует более 140 национально-культурных центров (НКЦ), охватывающих 27 
национальностей, представляющих как крупные этнические группы, насчи- 
тывающие сотни тысяч (русские, таджики, казахи и т.д.), так и небольшие по 
численности группы, составляющие лишь сотни человек (литовцы, дунга- 
не и т.д.). Ряд этнических групп Узбекистана имеют несколько национально- 
культурных центров: корейцы- 28, русские- 19, казахи- 14, татары - 9 
и т.д. 

Важную роль в укреплении межэтнического согласия и межкультур- 
ной толерантности играет Республиканский интернациональный культур- 
ный центр (РИКЦ), созданный в 1992 г. с целью координации деятельности 
национально-культурных центров. С образованием РИКЦ деятельность куль- 
турных центров существенно активизировалась. С каждым годом увеличи- 
валось их количество. В 1989-1990 гг. были созданы первые девять НКЦ в 
Ташкенте (азербайджанский, армянский, башкирский, казахский, корейский, 
немецкий, таджикский, татарский, уйгурский) и ряд в других регионах (тад- 
жикские в Самарканде и Бухаре, уйгурский в Андижане, корейские в Сыр- 
дарье, Фергане, Нукусе и т.д.). В 1991 г. таких центров было уже 35 (в том 
нисле 1 4 -  в Ташкенте), еще три находились в стадии формирования (Зем- 
ля у нас одна. 1991. С. 77, 79). В 1994 г. действовало уже 76 национально- 
культурных центров (Народное слово. 1994. 1 янв.). К 2003 г. их стало 122, 
к 2005 г. - 135, в 2007 г. - 144, в том числе в Ташкенте - 35, в Ташкентской 
области - 31, в Самарканде - 11, в Бухаре - 10 и т.д. (Бирлик, 2003. С. 71, 72). 
В течение этого периода национально-культурные центры выросли не толь- 
ко в количественном отношении, но и благодаря эффективной работе заняли 
важное место в гражданском обществе Узбекистана, зарекомендовав себя вы- 
разителями национальных интересов и особенностей своих этнических диа- 
спор. Наибольшей активностью отличаются корейские, русские, армянские, 
азербайджанские, татарские КЦ. По инициативе РИКЦ и НКЦ в 1995 г. было 
создано общественное движение «Ҳал қ  бирлиги» (Едииство народа) Узбе- 
кистана. 

Особого внимания достойны мероприятия, проводимые национально- 
культурными центрами, связанные с национальными традициями, обычая- 
чи, обрядами, праздниками. Среди них можно назвать такие, как Рождество, 
Пасха, Масленница, Пурим, Хансик, Хосил байрами, Чусок, Сабантуй и т.д. 
С размахом были отмечены важные юбилейные даты, такие, как 125-летие 
Ташкентской и Среднеазиатской епархии Русской Православной церкви, 
660-летний юбилей Амира Темура, юбилеи выдающихся деятелей нацио- 
нальных культур - Алишера Навои, Абдурахмана Джами, Махтумкули, Абая, 
Пушкина, Шевченко, Есенина, Ауэзова, Айтматова, Высоцкого и др. 

Сегодня деятельность центров настолько разнообразна, что они по су- 
ществу для многих народов Узбекистана стали национально-культурными 

71 



   

автономиями. Удовлетворяя этнокультурные потребности народов, прожива- 
ющих в иноэтническом окружении, они предупреждают дискомфортное ощу- 
щение людей и становятся фактором сохранения этнической стабильности в 
Узбекистане. 

УЗБЕКИ ЗА ПРЕДЕЛАМИ УЗБЕКИСТАНА 

Узбеки широко расселены за пределами Узбекистана, как собственно в 
Средней Азии и Казахстане, так и в других странах. Области компактного 
проживания существуют в южном Казахстане, южном и северном Таджики- 
стане, южных областях Кыргызстана, Туркмении. Значительное число узбе- 
ков живут в Афганистане, России, в государствах Ближнего Востока, США 
ит.д. 

Узбеки на постсоветском пространстве. По данным переписи 2009 г., в 
Казахстане проживает около 480 тыс. узбеков, что составляет 2,9% от всего 
населения страны (Савин, 2009). Компактно они расселены преимуществен- 
но в Южно-Казахстанской (около 18% населения) и Джамбульской областях. 
В Южно-Казахстанской области узбеки живут преимущественно в Сайрам- 
ском (до 67% населения), Туркестанском и Сарыагашском районах. Сайрам- 
ский и Туркестанский районы представляют собой традиционные регионы 
оседлого расселения и охватывают междуречье, образуемое реками Арыс и 
Бадам, ограниченное с востока предгорными зонами Заилийского Алатау, а 
с запада- рекой Сырдарьей. Этот район орошаемого земледелия с тысяче- 
летней историей назывался в древности Фараб. В настоящее время на этой 
территории расположены крупные села (такие как Сайрам, Карабулак, Икан 
и т.д.) с населением до нескольких десятков тысяч человек, а также древний 
город Туркестан со старинным, построенным в Темуридскую эпоху, мавзо- 
леем Ахмада Ясави - популярным местом религиозного паломничества как 
узбеков, так и казахов. Узбеки Сарыагашского района проживают в пригра- 
ничной с Узбекистаном зоне, на территории орошенных в XX в. земель быв- 
шей Голодной степи. 

Узбеки южного Казахстана говорят на северном диалекте узбекского язы- 
ка, близком к литературной норме. Антропологический тип местных узбеков 
сохранил больше монголоидных черт, чем у узбеков из близлежащих обла- 
стей Узбекистана. Значительная часть населения по-прежнему занимается 
сельским хозяйством ( в основном овощеводством и стойловым животновод- 
ством). Основные занятия узбеков южного Казахстана в городах и вне мест 
своего традиционного обитания - торговля (помимо продуктов сельского хо- 
зяйства, чаще всего - строительные и хозяйственные товары), общественное 
питание, сфера услуг. 

Тип жилища восходит к древнему глинобитному строению, с деревянным 
каркасом и открытой террасой, соединенному с соседями глухими стенами. 
Но заметно влияние длительного взаимодействия с окружающим населени- 
ем: в глухих стенах стали появляться окна по европейскому типу, во внутрен- 
них двориках устраиваются не только огороды, но и скотные двөры. Блюда 
узбекской кухни (манты, плов, лагман) пользуются популярностью в меню 
кафе и ресторанов всех типов. Музыка, основанная на традиционных узбек- 
ских формах, заметна в сфере досуга всего Юга Казахстана. 

72 



   

В сельской местности и в местах компактного расселения узбеков в го- 
родах сохранились традиционные формы организации общественного быта в 
виде сообществ соседей и родственников (махалля). Как и раньше они ориен- 
тированы на решение задач, значимых для всех членов данного сообщества, 
но сегодня не являются закрытыми общинами, а встроены в систему местно- 
го) самоуправления. Во внутрисемейных отношениях сохраняется доминиро- 
вание мужчин и старших женщин в большой семье, состоящей из живущих 
рядом семей родственников разных поколений. В современной узбекской 
семье количество детей редко превышает 3-4. 

Узбеки вполне интегрированы в общеказахстанскую социально- 
экономическую и культурную среду и ощущают себя полноправными граж- 
данами. В Южно-Казахстанской области существует разветвленная сеть ор- 
ганизаций, специально ориентированных на решение проблем узбекского 
населения. В каждом селе существует узбекский этнокультурный центр, все 
центры из узбекских сел объединены в районный узбекский этнокультурный 
центр, а все центры из районов - в областной центр. Председатель последне- 
го является членом малой Ассамблеи народа Казахстана ЮКО. Существует 
и республиканская организация - Ассоциация «Достлик» (Дружба), её пред- 
седатель является членом Мажилиса (Парламента) РК по квоте Ассамблеи 
народа Казахстана. На протяжении всего периода независимости областной 
этнокультурный центр и Ассоциация «Достлик» при посредничестве Ас- 
самблеи народа Казахстана и в некоторых случаях представителей офиса 
Верховного Комиссара ОБСЕ по делам национальных меншинств взаимо- 
действовали с областными и республиканскими властями по совершенство- 
ванию механизма удовлетворения специфических этно-культурных запросов 
узбекского населения. Государство поддерживает образование на узбекском 
языке для 80 тыс. учащихся средних школ, за государственный счет издаются 
несколько газет, существуют передачи на узбекском языке на государствен- 
ных теле- и радиоканалах. В селе Сайрам работает государственный профес- 
синальный узбекский драматический театр. 

Численность узбеков в Кыргызстане, согласно данным на начало 2010 г., 
составляет около 760 тыс. человек, или 14,3% населения страны. Узбеки 
сконцентрированы в основном на юго-западе страны в приграничных с Узбе- 
кистаном районах и составляют значительную долю жителей южного Кыр- 
гызстана. Они сосредоточены в основном в городах Ош, Джалалабад и Узген, 
а также в ряде крупных селений. Местные узбеки традиционно занимаются 
сельским хозяйством, ремесленной и торговой деятельностью, они широко 
представлены в мелком и среднем бизнесе. По особенностям материальной и 
духовной культуры узбеки Кыргызстана принадлежат к общему ареалу Фер- 
ганской долины и находятся в тесных отношениях с узбеками Андижанской, 
Наманганской, Ферганской областей Узбекистана. 

Положение узбеков в качестве национального меньшинства является неу- 
регулированной проблемой. В 1990 г. между киргизами и узбеками произошёл 
стихийный конфликт с жертвами и пострадавшими. Спустя 20 лет, в 2010 г., 
киргизско-узбекский конфликт повторился, что привело к новым жертвам и 
эмиграции значительной части узбекского населения из Кыргызстана. 

Узбеки составляют значительную долю населения Таджикистана: по дан- 
ным переписи 2000 г., узбеки составляли 15,3% населения страны, или бо- 

1,1 млн человек. Они состоят из двух групп. Первая - это компактные 

73 



   

поселения узбеков, не имевших в прошлом родоплеменного деления. Они 
расположены преимущественно в приграничных с Узбекистаном районах, в 
низовьях рек, дисперсно по всему Северному Таджикистану. По своей куль- 
туре и языку они близки узбекам Ферганской долины, а также Джизакской и 
Самаркандской областей Узбекистана. Вторая группа - поселения лакайцев, 
юзов, кальтатай, мусабазари, карлуков, кунгратов, моголов, барласов, семи- 
зов и кесамиров, катаганов, дурмен, халачи и др. Они находятся в основном 
в Хатлонской области и центральном Таджикистане (Гиссарская долина). По 
культуре они ближе к узбекам Кашкадарьинской и Сурхандарьинской обла- 
стей Узбекистана. В целом узбеки Таджикистана довольно часто смешивают- 
ся с таджиками, среди них много узбекско-таджикских браков. 

Узбеки компактными группами проживают в Туркменистане. По данным 
переписи 1989 г., численность узбеков составляла 317 тыс. человек, или 9% 
населения. Современную численность узбеков можно оценить в 500 тыс. че- 
ловек. Туркменские узбеки традициоино населяют восток и северо-восток 
страны вдоль течения р. Амударьи. Особенно много их проживает в городах 
Чарджоу и Дашогуз. 

В перечисленных постсоветских странах узбекское население проживало 
издавна, поскольку эти регионы входили в ареал его традиционного местожи- 
тельства - здесь происходили процессы формирования самого узбекского на- 
рода. При этом на протяжении веков наблюдалась миграция жителей из Ма- 
вераннахра далее на север и северо-запад. Значительные общины «сартов» и 
«бухарцев», выходцев из Хивы, Бухары и Ташкента, возникали в Западной 
Сибири и в низовьях р. Волги - в окрестностях г. Астрахани. Постепенно они 
слились с другими тюркоязычными группами и ассимилировались с татара- 
ми (Зияев, 1962; Валеев, 1992). 

Переселение узбеков из Средней Азии на территорию современной Рос- 
сии происходило на протяжении всего XX столетия. В 2002 г., по данным 
переписи, в Российской Федерации численность постоянного населения, от- 
носящего себя к узбекам, составляла около 123 тыс. человек. Наиболее круп- 
ные их общины проживают в Москве, Санкт-Петербурге, других российских 
городах (см. табл. 4). В 1990-е годы в этих и других регионах предпринима- 
лись попытки создания национально-культурных объединений узбеков. Эти 
объединения ведут активную деятельность, проводя разного рода культурные 
мероприятия, посвященные тем или иным праздникам или другим событиям 
Общины становятся заметным явлением в обществе, их присутствие трудно 
игнорировать. Зачастую руководители также стремятся как-то помочь сво- 
им землякам, недавно приехавшим в Россию; при поддержке национальных 
объединений ведется работа по правовой поддержке выходцев из Средней 
Азии (Зотова, 2010). 

Узбекская община Санкт-Петербурга консолидирована вокруг общества 
соотечественников Узбекистана «Умид», созданного в 1995 г. Общество со- 
отечественников Узбекистана создавалось для объединения не только этниче- 
ских узбеков, но и других выходцев из этой страны - корейцев, татар, русских 
и т.д.; все они имеют право называться соотечественниками, входить в состав 
этой организации. Во времена Советского Союза узбекская диаспора Санкт- 
Петербурга насчитывала порядка 18тыс. человек, включая студентов. Сейчас 
число узбеков сократилось примерно до 10 тыс. Основные сферы занятости ми- 
грантов в Санкт-Петербурге и регионе - это строительство и технические работы. 

74 



   

Таблица 4 
Численность узбеков в России (по данным переписи 2002 г.) 

 Числен-  Числен- 

Регион ность, че- Регион ность, че- 
 ловек  ловек 

Российская Федерация: 122916 Кемеровская обл. 3017 

численность по федеральным  Волгоградская обл. 3012 
округам    

Центральный ФО 38676 г. Санкт-Петербург 2987 
Приволжский ФО 28427 Красноярский край 2778 
Сибирский ФО 16801 Краснодарский край 2210 
Уральский ФО 14936 Саратовская обл. 2140 
Южный ФО (без учета вновь 8401 Новосибирская обл. 2047 
образованного СКФО)    

Северо-Западный ФО 7542 Пермская обл. 1988 
Дальневосточный ФО 5743 Алтайский край 1956 
Северо-Кавказский ФО (обра- 2390 Иркутская обл. 1904 
зован в 2010 г.)    

преимущественное расселение  Ростовская обл. 1820 
по регионам    

г. Москва 24312 Приморский край 1634 
Тюменская обл. 7730 Томская обл. 1626 
в т.ч. Ханты-Мансийский АО 5182 Хабаровский край 1257 
Самарская обл. 5438 Омская обл. 1244 
Респ. Башкортостан 5145 Ульяновская обл. 1228 
Респ. Татарстан 4852 Ставропольский край 1210 
Московская обл. 4183 Респ. Саха (Якутия) 1207 
Свердловская обл. 3836 Нижегородская обл. 1103 
Оренбургская обл. 3275 Астраханская обл. 1030 
Челябинская обл. 3057 Ленинградская обл. 1001 

Многие члены общины посещают мечеть, отмечают религиозные праздники, 
община проводит также различные культурные мероприятия. 

Объединение узбекистанцев в Астрахани было зарегистрировано при 
областной администрации в апреле 1996 г. и носит официальное название 
«Астраханская областная общественная организация узбекской культуры 
"Узбекистон"». С момента своего создания общество «Узбекистон» вело 
активную работу - члены объединения проводили праздники (в частности, 
Навруз), другие культурные мероприятия. «Узбекистон» организовал экс- 
позицию в астраханском этнографическом музее, посвященную узбекской 
культуре. Численность выходцев из Узбекистана в Астраханской области 
насчитывает более 1 тыс. человек. В Красноярске национально-культурное 
обьъединение «Дустлик» было создано в 1996 г. Каждый год в Красноярске 
Узбеки проводят праздники Навруз, Руза-хаит и Курбан-хаит. Члены общины 
собираются вместе, угощают пловом горожан, рассказывают о национальных 
обычаях. На праздниках демонстрируется национальная одежда, выступает 
музыкальный коллектив. 

Руководство и ядро узбекских национально-культурных объединений со- 
вставляютт люди, хорошо интегрированные в российское общество, как прави- 
ло владеющие успешным бизнесом. Существование национальных общин 

75 



   

имеет важное значение для России - они служат медиаторами, посредниками 
между государственными органами, с одной стороны, и массой населения 
узбекской национальности, с другой, оказывают реальную помощь своим со- 
отечественникам в решении их повседневных проблем - т.е. частично берут 
на себя функции, которые необходимо осуществлять принимающему госу- 
дарству. 

Развитие миграционных процессов привело к формированию узбекских 
общин в ряде других постсоветских стран: например, по данным переписи 
2001 г. 12 тыс. узбеков проживали на Украине. 

Узбеки за пределами постсоветского пространства. Самая многочис- 
ленная узбекская община за пределами Узбекистана и вообще за пределами 
постсоветского пространства находится в Афганистане. Её можно оценить 
примерно от 1,5 до 2,5 млн человек, что составляет около 6-9% всего афган- 
ского населения. Большинство узбеков издавна живут в северных регионах 
страны (Балх, Бадахшан, Газни, Фарьяб, Пактика и др.), которые до середины 
XVIII в. входили в состав государства Аштарханидов со столицей в г. Бухаре. 
В 20-е годы XX в. в Северный Афганистан мигрировало, спасаясь от войны и 
неурядиц, значительное количество узбеков из различных областей Средней 
Азии. 

Большинство узбеков Афганистана сохранили родоплеменное деление. 
и часто племенная идентичность является для них основной. Крупнейшие 
узбекские племена проживают в следующих районах: катаган - в Кундузе 
и Ташкургане; сарай - в Мазари Шарифе и Балхе; минг - в Балхе, Мазари 
Шарифе, Меймене и Ташкургане; кунграт - в Кундузе и Мазари Шарифе: 
дурмен - в Хазлат-и Имам Сахибе. Поселения племен тюрк, могол, барлас 
и карлук находятся в Каттагане и Бадахшане. Вместе с тем, часть узбеков. 
ведущих оседлый образ жизни, давно уже утратила пережитки племенной 
организации. 

Узбеки Афганистана, в отличие от узбеков, живущих в Средней Азии, дол- 
гое время сохраняли традиционный образ жизни - занимались земледелием 
и скотоводством. В их мировоззрении большую роль играет ислам, а в соци- 
альной структуре узбекского населения - религиозное сословие богословов- 
улемов, а также руководителей суфийских орденов. Особым влиянием в 
северо-западных районах Афганистана пользуются, в частности, наставники 
ордена «Накшбандия». В центральных и восточных районах Северного Аф- 
ганистана, населенных узбеками, помимо пиров накшбандия, большое число 
учеников и последователей имеют пиры и ишаны суфийского ордена чиштия 
(Хашимбеков, 1994. С. 15, 20-23). 

Во второй половине XX в. в прежнем социальном и хозяйственном укла- 
де стали происходить заметные сдвиги. Сокращалось число кочевников и по- 
лукочевников при росте числа безземельных сельскохозяйственных рабочих. 
Усилилась миграция жителей из сельских районов в городские центры. Часть 
узбеков оказалась занятой на предприятиях горнодобывающей, текстильной, 
пищевой, а также химической промышленности и на предприятиях по про- 
изводству строительных материалов, металлоизделий и других отраслей об- 
рабатывающей промышленности. Значительная часть узбекских рабочих тру - 
дилась на мелких предприятиях кустарно-ремесленного типа. Происходили 
также формирование среднего класса землевладельцев и предпринимателей. 
Представители узбекской интеллигенции получали образование в высших 

76 



   

и специальных учебных заведениях Кабула, занимали должности государ- 
ственных служащих (преимущественно низшего звена), преподавателей, яв- 
лялись младшими офицерами афганских вооруженных сил и лицами творче- 
ских профессий. После преобразований 1978 г. в стране издавались газеты 
и учебные пособия на узбекском языке, на узбекском языке велось теле- и 
радиовещание. Начавшаяся в конце 1970-х годов и продолжающаяся до сих 
пор постоянная междоусобная война и борьба с иностранными военными си- 
лами разрушили экономику и привели Афганистан к кризисному состоянию. 
Узбекское меньшинство и его представители (например, генерал Дустум) 
играли активную роль во внутриполитической борьбе. 

Пребывание уроженцев Средней Азии, в том числе и узбеков, в Осман- 
ской империи фиксируется документальными источниками довольно рано 
(Васильев, 2010). Начиная с XVI в., отправляясь в Мекку и Медину, сред- 
неазиатские мусульмане стали традиционно посещать Стамбул, как ме- 
сто пребывания халифа. В ХVI-ХVII вв. паломники, кроме того, уже уча- 
ствуют и в торговле между Османской империей и среднеазиатскими 
ханствами - основными транзитными пунктами при этом были Кафа и Азов. 
В XVII-XVIII вв. в Стамбуле появляются довольно многочисленные общи- 
ны мусульман-выходцев из Средней Азии. Они владели караван-сараями, то- 
варными складами, медресе и обителями-текке и занимали заметное место в 
общественной и политической жизни Османской империи. Многие текке на- 
зывались «узбекскими», отражая происхождение династии, правящей в Сред- 
ней Азии. В XIX в. именно шейхи узбекских текке, которые, как правило, но- 
сили прозвище-нисбу «Бухаралы», т.е. родом из Бухары, имели возможность 
участвовать в качестве переводчиков и советников в решении политических 
и дипломатических вопросов, связанных с официальными контактами прави- 
телей среднеазиатских государств с османской администрацией, особенно в 
период активизации внешней политики России в Центральной Азии. Послы 
Коканда и Хивы в течение многих лет могли проживать при дворе султана, а 
бухарский эмир имел своего постоянного представителя в Стамбуле. 

Во второй половине XIX - начале XX в. достаточно многочисленные 
группы среднеазиатских мусульман, в основном узбеков из Бухары, пересе- 
ляются на территорию Османской империи, принимая османское подданство, 
или же посещают территорию Османской империи во время хаджа. Те, кто 
переезжал на постоянное жительство в Османскую империю, расселялись 
правительством в малонаселенных местностях либо же в тех частях империи, 
где турки не составляли большинства населения. Как правило, османское 
правительство пыталось снабдить эти группы всем необходимым для жизни 
на новом месте. Основными городами-центрами сосредоточения узбекской 
диаспоры на рубеже ХIХ-ХХ вв. являлись Стамбул, Бурса, Конья, Алеппо, 
Иерусалим, Мекка. 

Численность узбекской диаспоры в современной Турции составляет при- 
близительно 70 тыс. человек, они проживают практически во всех регионах 
и крупных городах, в стране существует девять сел под названием Узбек: в 
Центральном районе области Чанаккале; на северо-западе страны, недалеко 
от пролива Дарданеллы; в Шабанозском районе области Чанкыры на севе- 
ре; в Кулпском районе области Диярбакыр на юго-востоке; в Центральном 
районе области Эрзурум на востоке; в Урлинском районе области Измир на 
западе; в Эльбистанском и Туркоглунском районах области Кахраманмараш 

77 



 

на юго-востоке; в Памуковинском районе области Сакарья на северо-западе; 
в Идильском районе области Шырнак на юго-востоке. Узбеки ранних эми- 
грантских волн были полностью ассимилированы среди турецкого населе- 
ния. Сохранившие национальное самосознание узбеки прибыли в страну в 
течение последних 100 лет. Термину «узбекский язык» многие узбеки пред- 
почитают турецкое слово «хемшеридже» («хамшахарча», что означает «по- 
землячески»), 

В США в настоящее время проживает более 10 тыс. этнических узбеков. 
Основная часть узбеков-иммигрантов переехала в США из Турции и в 1980-е 
годы - из Афганистана. Узбеки в основном проживают в штатах Вашинг- 
тон, Нью-Йорк, Нью-Джерси, Индиана, Вирджиния, Пенсильвания, Флорида 
и Калифорния. Большинство мигрантов занимаются предпринимательством, 
работают на производстве и в сфере бизнеса. Наряду с этим они занимают- 
ся наукой, в частности, целый ряд известных ученых, профессоров узбек- 
ской национальности работает в университетах Индианы, Вашингтона, Нью- 
Йорка, Колумбии, Чикаго и Мериленда. Другие заняты в государственных и 
правительственных учреждениях, работают в школах и колледжах страны, 
в таких сферах, как адвокатура, авиация и медицина. Часть представителей 
узбекской диаспоры занимают ответственные должности в исполнительных 
органах власти ряда американских штатов. 

Некоторое количество узбеков также живет и работает в Европе, ОАЭ, 
Саудовской Аравии, Пакистане и других странах мира. Несколько семей вы- 
ходцев из Средней Азии, носящих прозвище «Бухари», до сих пор живут в 
Иерусалиме и Назарете. В рамках двусторонних договоренностей было под- 
писано соглашение в области трудовой миграции с республикой Южная Ко- 
рея в 1995 г. После подписания Соглашений о сотрудничестве в сфере обу- 
чения, трудоустройства с Корейской федерацией малого и среднего бизнеса 
и Строительной ассоциацией Кореи по системе промышленной стажировки 
иностранцев в Республике с 1995 по 2007 г. получили работу свыше 19 тыс. 
граждан Узбекистана. 



ЧАСТЬ 11 

ЗАНЯТИЯ УЗБЕКОВ 

ГЛАВА 3 

ЗЕМЛЕДЕЛИЕ 

OБIJJAЯ ХАРАКТЕРИСТИКА И ТИПЫ ЗЕМЛЕДЕЛИЯ 

н 
а территории современного Узбекистана земледелие появилось в глу­
бокой древности, еще в эпоху неолита. Характер и типы земледелия 
зависели от природно-географических и климатических условий. 

Опыт ведения земледельческого хозяйства и многие его традиции, начиная от 
OUlblX примитивных форм его использования для посева отдельных участков 

речных разливов и озер на равнинах и сооружения небольтих оросительных 
ЕШаЛов из подгорных ручьев, кончая строительством крупных ирригацион­

ЕWХ сооружений - сохранились вплоть до начала ХХ в. 
Узбеки, как и другие народы Средней Азии, унаследовали от своих древ­

а:х предков богатейший опыт неорошаемого и орошаемого земледелия, 
-:троительства мощных оросительных систем, головных, распределительных 

водоподъемных сооружений, разнообразные способы орошения полей, вы­
':"3ботали целый ряд способов агротехники (Очерки по истории хозяйства .. , 

-з. с. 9, 10). 
Археолого-полиграфические исследования свидетельствуют о становле-

и развитии ранних форм земледельческого, скотоводческого и ремеслен­
sзго хозяйств на юге Средней Азии, начиная с VI тысячелетия до н.э. (Анар­
-128, 2006. С. 13). Примитивное каирное (').аир- земли, орошаемые в период 

дков) и лиманное (::fавза) земледелие, ведущее свое происхождение еще 
эпохи неолита и бронзы, практиковалось даже в начале 30-х годов ХХ сто­
~ в долинах Зарафшана, на берегах Сырдарьи, Кашкадарьи и в низовьях 
1\х}::харьи. До последнего времени узбеки и другие народы Хорезмекого оа-

:з засевали на каирных землях, окаймляющих дельтовые протоки, дыню, 

nаву, просо, джугару, рис и другие культуры. 

На склонах Байсунских и Кураминских гор издревле существовало кя­
ое (кориз) земледелие, требующее огромных затрат человеческого труда 

rзубоких знаний местных почвенных условий. В этих районах практико­
sаось также земледелие, основанное на родниковом и хаузном (::fовуз) оро-

По археологическим данным, орошаемое земледелие (и использование 

вого скота) на территории современного Узбекистана зародилось и по-

79 



лучило широкое расnространение в III-П тыс. до н.э. (Аскаров, 1973; 1977; 
2001 ). Происходит освоение такой круnной реки, как Зарафшан, расширяют­
ся nосевные nлощади в Хорезме. К середине II тыс. до н.э. начинается осво­
ение Ферганской долины (Анарбаев, 2004. С. 10, 11; Анарбаев и др. , 2005. 
С. 113). В течение веков вырабатываются способы восстановления nлодо­
родия почв и агротехнических nриемов по улучшению их физических и хи­

мических свойств: мелиорация, пескование, удобрение илистыми наносами, 

землей разрушенных глинистых nостроек, береговых отвалов, отбросов, по­
лив и nромывка nочв с целью удаления солей и т.д. (Очерки по истории хо­
зяйства .. , 1973. С. 9, 10). 

Особенно бурное развитие земледелия наблюдается в 1 тыс. до и.з. в Хо­

резме, где появляется строительство мощных ирригационных систем, раз­

нообразных головных расnределительных и водоподъемных сооружений и 

осваиваются земли древнего русла Сырдарьи. Благодаря внедрению желез­
НЪIХ орудий в земледельческое хозяйство значительно увеличивается nроиз­

водительность труда, создается возможность для строительства комплексов 

ирригационных сооружений, состоящих из магистральных каналов, совер­

шенствуется техника земледелия и расширяется ассортимент сельскохозяй­

ственных культур. 

На вторую половкну 1 тыс. до н.э. приходится nериод орошения наи­
больших площадей в Хорезмеком оазисе. Остатки наиболее древних ирри­
гационных сооружений, обнаруженных в Акчадарьинской дельте низовьев 
Амударьи в виде небольших обвалованных полей и защит-дамб, напоминали 

классические поля бассейнового орошения древнего Египта (Толстов, Ан­

дрианов, 1957. С. 5, б). В античном Хорезме с развитием земледелия проис­
ходит постепенный переход от широких каналов и мощных ирригационных 

систем к более совершенным узким и глубоким каналам и отмечается nояв­

лением в последующий nериод водоnодъемных сооружений (Толстов, 19486. 
С. 5, 6). 

Местные земледельцы разработали разнообразные методы и приемы 

полеводства, бахчеводства и садоводства, тесно связанные с характером 

возделываемых культур и климатическими факторами, а также культурно­

этническими традициями населения. Они освоили еще на заре земледелия 

многие чрезвычайно полезные растения, различные хлебные злаки, плодово­
ягодные и бахчевые культуры. Умение хивинцев выращивать зерновые и nо­
лучать хорошие урожаи , заниматься садоводством вызывало восхищение 

многих иностранцев. «В самой Германии не видал я такого рачения в обраба­

тывании полей, как в Хиве»,- писал один из них в 1820 г. (Мукминова, 1997. 
с. 28). 

Типы местного земледелия отличались как по характеру орошения, так и 

в зависимости от засеваемых культур. Орошаемое земледелие называлось у 
местного населения сувли ер, mpa.iwoи, или таджикско-персидским термином 

обикар или оби, анеорошаемое - лалми или бщори. От последнего слова и 
происходит широко употребляемый в литературе термин богарный для обо­

значения посевов, выращиваемых без полива. Под термином бщори подра­

зумевалось также и яровое, в противоположность озимым (кузги). Поливные 

земли местное население бассейна Зарафшана называло трамои или тугай 
ер, а ферганские кипчаки - кузги экин (озимые) и таджикским термином оби. 

80 



Посевы трамои у ферганцев делятся еще на о~ (белый), что соответствует 
понятию раннего, и яшuл (зеленый)- позднего урожая. 

Типы земЛедельческих хозяйств определялись в зависимости не только 
от разнообразия природно-климатических условий, особенно от xapa1crepa и 
размера водных ресурсов, но и от таких фаi<Торов как плотность населения, 

близость крупных промышленных и торговых центров. 
Поливное земледелие находилось в основном в древних оазисах - Хо­

резмском, Бухарском, Самаркандском, Ташкентском, в бассейнах рек Каш­

кадарьинской, Сурхандарьинской и Ферганской долин, богарные земли- в 
предгорных районах Ташкентского, Кашкадарьинского, Сурхандарьинского 

оазиса, Ферганской и Зарафшанской долин. 

В обоих типах хозяйства применялисЪ различные системы земледелия ­

переложная, залежная, паровая и многополнотравная. Во многих пригород­

ных хозяйствах была развита своеобразная форма песопольной системы -
выращивание древнего строительного материала. Специально выделенные 
участки засаживали ивой, карагачем (тол, l)айрогоч), а чаще всего тополем 

терак) и получали через десяток лет прекрасный строевой лес, после вы­

рубки которого поле вновь использовалось под другими культурами. 

Некоторые хозяйства, ведЯ интенсивное поливвое земледелие, из-за не­

.:хостатка воды на орошаемых участках производили также богарные посе­
вы на землях, расположенных вблизи от оазисов, как, например, в Чирчико­

Ангренской и Зарафшанской долинах. Иногда использовались под богарные 

посевы также перелоги и залежи. 

Орошаемое и богарное земледелие отличались не только по характеру 
орошения, но и по засеваемым культурам и характеру почвы. На орошаемых 

землях, где можно было сеять 2 раза в год, культуры были исключительно 
богатыми и разнообразными. Их ассортимент и соотношение изменялись в 
определенные исторические периоды. На орошаемых землях также в зависи­

JоfОСТИ от почвы и наличия воды различали две категории участков. Земли, где 
ю.:wые ресурсы были ограниченными, засевались зерновыми, техническими, 

огородно-бахчевыми культурами и у хорезмских земледельцев пазывались 

~-·ер, а земли в болотистых низинах, образованных от сбросовых вод, где 

!ВО.:Ха была обильной, ограничивались разведением риса, участки эти назы­
!!З..lН шолu ер или шоликор ер. Обрабатываемые земли подразделялись также 
:s.a полевую (дала, очи~), составляющую значител;ьную часть всех посевов, 
а!.:!овую (бог) и огородную (хаят, ~pu~, богча). В Самаркандском оазисе 
::~ане свои орошаемые земли в первую очередь делили на две категории: 

оч~- открытые, ~ypu~ - огороженные, каждая из которых имела еще мно­

rо разновидностей. Население Постдаргомского района nолевые посевы на­

з.:ывает дашт, а ферганские узбеки- дала (Этнографические очерки .. , 1969. 
:::. 51, 52). Богарные земли также подразделялисъ. По географическому при­
::;;наку богарные земли делились на адырные, предгорные и горные (Тагаев, 

~006. С. 161- 165). 
Важнейшим условием, определяющим степень развития всех отраслей 

се.:rъского хозяйства, являлось орошаемое земледелие. Поэтому и в период 

.:ю начала ХХ в. поливные земли составляли основную часть возделываемой 
а:ющади. По данным 1916 г., посевная площадь по трем основным областям 
Т:уркестана (Сырдарьинская, Ферганская, Самаркандская) превышала 2,5 млн 

УJбекн 81 



десятин, из которых более Уз приходилось на поливные, остальные - на бо­
гарные (Демидов, 1926. С. 11). 

Орошаемое зеМледелие требовало от производителей огромного тру­
да и колоссальных расходов. Сооружение и содержание крупных ирри­

гационных систем, регулярная своевременная их очистка и ремонт требова­

ли не только больших материальных средств, но и организованных усилий 
значительного количества людей. Все это ложилось тяжелым бременем на 

плечи рядовых земледельцев, плативших дорогой ценой за хлеб и другие 
продукты сельского хозяйства. Организатором этих работ в условиях Сред­
ней Азии выступала центральная власть. Особенно тяжелыми были эти ра­
боты в низовьях Амударьи. Большинство оросительных систем здесь бы­
стро заиливались, головные сооружения требовали постоянного ремонта и 
ухода. На крупных ирригационных каналах и арыках это было заботой цен­

тральной власти, более мелкие водные артерии, имеющие местное локаль­
ное значение, содержались в основном общиной местных производителей­

дехкан. 
Отдельные исследователи выделяют в самостоятельный тип высокогорное 

орошаемое земледелие, отличающееся от равнинного, ирригационного мень­

шими размерами оросительных систем (Поляков, 1980. С. 33, 34). В горной 
местности, где не всегда возможно использовать небольшие речные потоки, 

круто спадающие с гор, для орошения полей и садов используют ручьи и род­
ники. Этот тип земледелия в литературе называют еще родниково-булачным. 

ОРУДИЯ ТРУДА И ТЕХНИКА ЗЕМЛЕДЕЛИЯ 

Интенсивность земледельческих хозяйств определялась в значительной 
степени технической оснащенностью и применением агротехнических зна­

ний. Узбекское земледелие имело в начале ХХ столетия сравнительно от­
сталую материально-техническую базу. По археологическим данным мож­
но утверждать, что многие земледельческие орудия, особенно пахотные и 
уборочные орудия, оставались такими же, какими бьши тысячелетия назад. 
Даже в настоящее время в Узбекистане и других государствах Средней Азии 
продолжают бытовать отдельные традиционные орудия земледелия, особен­

но в личных подсобных хозяйствах. Их комплекс в среднеазиатском регио­
не состоял: из пахотного орудия (омоч, cunap, азал) с сошником (тиш, поза, 
щан), ярмом (буйинтурук,, юг) и соединительным тяжем (тиркаш); орудий 
боронования (тахта мола, вал) - гладкой или с зубцами (дандона, сих мола) 
массивной доски, плетенки из хвороста или пучка веток, землекопных и убо­

рочных орудий (бел, кетмон, уро~), деревянных орудий веяний и очистки зер­
на- вил, лопат, решет и т.д. Они преобладали в местном земледелии до сере­
дины 1930-х годов (Гамбург, 1986. С. 74; Этнографические очерки .. , 1969. 
с. 53). 

Главнейшими сельскохозяйственными орудиями были омач, кетмень, ло­
пата, серп и т.п. Один из сравнительно современных для того времени видов 

земледельческих орудий - железный плуг - в 1913 г. приходилея в среднем 
лишь по одному на 800 хозяйств (Джамалов, 1958. С. 304). 

Для основного процесса обработки почвы - вспашки земли - использовался 
деревянный плуг с металлическим наконечником, известный во всей Средней 

82 



Азии в основном под названи­
ем о.моч, а в Хорезме- кунда. 
По своему уtтройству и техни­
LJескому применению о.моч яв­

ляется как бы промежуточным 
между сохой, более примитив­
ным сельскохозяйственным 

орудием, и плугом. В отличии 

от сохи о.моч имеет подошву, 

которая придает ему большую 
устойчивость, позволяет со­

хранить прямолинейность бо­
розды и лучше регулировать 

глубину обработки почвы. По 
сравнению с плугом омоч яв­

ляется более примитиввым, 
ибо не имеет отвала, а лишь 
разрыхляет почву. В начале на­
шего столетия в прилегающих 

к Ташкенту районах появился 

новый вид сельхазорудия суха 
(из русского «соха>>) , в кото­
ром соединились части омача 

и плута. Это орудие состояло 

из корпуса омача, к которому 

прикреплялось одно колесо и 

плужное ярмо, В которое мог- Землемер. Ферганская долина. Середина ХХ в . 
:ш впрячь лошадь. Одним из Архив отдела этнологии ИистJПуrа истории АН РУз. Иив. 
первых, описавших узбекский Х2 59. КоллеКЦWI «Сельское хозяйство» 

о.ноч, был А. Миддендорф, 
который, изучая земледелие 

Ферганской долины в 70-х годах XIX столетия, дал работе этого орудия хо­
зяйственную характеристику (Миддендорф, 1882. С. 186). 

Омоч по устройству был единым во всей Средней Азии, но по отдельным 
районам имел некоторые отличительные черты, обусловленные местными 

природно-географическими условиями. 
Различали два тиnа узбекского омача: для тяжелых почв, так называемый 

сартовский, и для легких почв - хивинский (кунда). По мнению специали­
стов, кунда было несколько современнее, чем омач, так как лемех кунда шире 
;1 более сnлюснут, что позволяет производить некоторое подрезывание пла­

ста, в результате чего меньше оставляется огрехов и лучше уничтожаются 

сорные травы. «Сартовский омач имеет более массивную часть корпуса, -
писал в начале текущего столетия агроном Н.Н. Александров, - с округлым в 
поперечнике крючком и более высокой точкой прикрепления грядиля к кор­

пусу. У хивинского омача центр тяжести перенесен на крючок, который более 
у.:1линен и широк, снизу плоский, имеет как бы подошву, почему отличается 
большей устойчивостью. Ширина подошвы иногда достигает до б вершков. 
Тонкий, иногда кривой грядиль у хивинского омача прикрепляется к корпу­
:у наглухо (без клиньев), а для прочности вставляется также дугообразная 

83 



Всnашка земли традиционным способом. Конец XIX в. 
Архив оtдела этнологии Института истории АН РУз. Иив. N~ 75. Коллекция «Сельское хозяйство» 

деревянная распорка. Рукоятка у хивинского омача прикрепляется иногда 
спереди» (Александров, 1916. С. 80). Н.Н. Александров отмечал, что омач 
встречается преимущественно в местностях с тяжелой глинистой почвой, а 

кунда пригоден в основном для пахоты рыхлых, песчаных и отчасти предгор­

ных неполивных почв. Но и в самом Хорезме существовало две разновидно­
сти кунда. Более массивный «ёрма кунда», с толстой в нижней части основой 
использовался для рытья мелких каналов, разрыхления твердых nочв, всnа­

хивания рисовых полей. Второй - «майда кунда» был меньших размеров и 
использовался во всех остальных процессах обработки почвы. 

Омач мог служить в течение 5- 6 лет. Он изготавлялся местными ремес­
ленниками. В омач обязательно впрягали двух животных. Обычно пахали на 
волах, в южных районах тягловой силой служили также лошадь или верблюд. 
Приспособлением для впрягания животных в омач служило ярмо, называемое 
буйиитуруl).. Оно представляло собой обтесанное бревно тополевого дерева. 

Производительность омача очень низкая. За рабочий день вспахивали в 
среднем около 1 танапа, иногда им можно вспахать до 2 танапов. Одно и то 
же поле вспахивали до 5- 6 раз, так как омач не переворачивает пласт и плохо 
уничтожает сорную растительность. Глубина вспашки обычно достигала в 
среднем 10- 15 см. Пахота являлась тяжелой работой и управлялась обычно 
взрослыми мужчинами. 

Русские, придя в регион, сделали попытки заменить омоч другими пахот­
ными орудиями, в частности, англо-индийским плугом или усовершенство­
ванным омачом. Но они оказались безуспешными, что привело специали­
стов к выводу: «Можно быть уверенным, что пройдут многие тысячелетия, а 

84 



мелкие земледельцы-дехкане по-прежнему будут ковырять землю омачом ... » 
(Александров, 1916. С. 86). Предположения эти совершенно не оправдались. 
Не прошло и полстолетия как омач полностыо уступил свое место мощным 
тракторам, различным механизмам, производящим ныне все пахотные и раз­

рыхлительные работы. 
Омач использовался кроме пахоты иногда и в качестве бороны, ставя его 

на пашню боком и волоча его с силой впряженного животного. Чаще же для 
боронования вспаханного поля и заделки семян использовалась специальная 
борона в виде доски, называемая мола. Она была представлена двумя разно­

видностями, отличавшимися одно от другого размером и наличием у одной 

из них двухрядных зубьев. Такая борона, называемая в большинстве районов 
сих-мола, в Хорезме - дандана, была длиной около 2-х метров, более массив­
на, изготовлялась из прочных сортов деревьев - тутового или абрикосового, в 

Хорезме- из дерева карван или карамои (вид карагача), имела железные, но­
жевидные или редкие деревянные зубья, укрепленные на доске под неболь­
шим углом. Зубья бьши расположены в два ряда так, чтобы зубья одного ряда 
приходились в промежутках между зубьями другого. Служила дандана для 
боронования сухой тернистой почвы, а также для разрыхления крупных ком­
ков земли. Особенно широко она применялась на рисовых полях для взмучи­
вания воды и ила перед посевом риса. Вторая разновидность мала отличалась 
от первой отсутствием зубьев. 

В районах богарного земледелия вместо тяжелой малы (мола) употребля­
лась борона-волокушка (чапар), состоящая из легкого бруска, заплетенного 
хворостом. В бедняцких хозяйствах нередко служил бороной, как уже от­

мечалось, перевернутый набок омач, или обычно сделанная из веток «шох­
.\tОЛа» (Шанuязов, 1974. С. 1 68). 

Как свидетельствует статистика начала ХХ в., в Наманганском уезде было 
омачей - 6459, nлугов - 16, борон: деревянных (мала) - 128, борон с железны­
ми зубьями - 15; в Андижанском уезде: омачей - 12665, плугов- 81, мала -
1159, с железными зубьями - 82, в Скобелевеком и Кокаидеком уездах вместе 
взятых: омачей - 9057, плугов - 106, деревянных мала - 2691 , с железными 
зубьями - 109 шт. (Очерки по истории хозяйства .. , С. 45). Как видно, в это 
время местное население иногда пользовалось плугом. 

Ручными орудиями разрыхления и вскапывания земли служили кетмень 
(катман, кетмон) и железные лопаты (бел и капча). По археологическим дан­
ным кетмень появился в древнем Хорезме в IV- VJ вв. (Неразuк, 1963. С. 28). 
Кетмень являлся универсальным орудием для земляных работ в Ферганской 
11 Зарафшанской долинах, в Ташкентском оазисе. Он представлял собой же­
:~езный диск с длинным деревянным черенком. В зависимости от назначений 
кетмень имеет различные формы и вес, который варьировал от 2 до 5-6 кг. 
Наиболее распространенный тип кетменя представлен в виде полудиска, ниж­
няя сторона которого заострена, а верхняя более толстая, с кромками, загну­
тыми вовнутрь для прочности орудия; в верхней части полудиска имеется 

трубка, куда вставляется черенок (Очерки по истории хозяйства ... С. 49). 
Использование кетменя было многообразно. Особенно широко кетмень 

употреблялся в полеводстве и огородничестве, на окучивании растений и по­
зиве полей. Им пользовались при обработке садов и виноградников, а так­

же при подготовке глины для строительства домов (типы кетменей см.: Фир­
штейн, 1970. С. 166-171, табл. II;Гельцер, 1923; Сазонова, 1978. С. 32; и др.). 

85 



При помощи кетменя, помимо разрыхления и копания почвы, делали валики 
вокруг земельных участков, грядки на полях, разбивали крупные комья зем­
ли, ремонтировали дороги, собирали топливо и т.д. Сфера применения кетме­

ня была более ограничена лишь в Хорезме, а в других районах современного 
Узбекистана он являлся незаменимым универсальным орудием на земляных 
и строительных работах. Увеличение спроса на кетмень привело к тому, что 

он становится предметом ввоза из-за границы, в частности, из Швеции (Алек­
сандров, 19!6. С. 90, 91 ). 

В Хорезме и южных районах современного Узбекистана наиболее прак­

тичными в земляных работах считались лопаты. Лопата использовалась в 
основном при погрузке и разгрузке на арбу земли и удобрения, для рассы­
пания последнего по полю и при некоторых копательных работах. Для чист­
ки ирригационной сети, процессов орошения и при возделывании пахсовых 

стен и других земляных работах очень удобным орудием являлась легкая ло­
пата (капча, белча) с овальным лезвием и дугообразной дужкой. Эти виды 
традиционных орудий в современных условиях применяются лишь в мелких 

процессах производства и особенно в личных хозяйствах. 
В целом лоnаты были менее распространены, чем кетмени, но встреча­

лись и исключения. Например, как указывалось в «Материалах» графа Пале­
на, в Амударьинском отделе «лопата даже преобладает над кетменем» (Мате­

риалы к характеристике .. , 1911. Ч. 1. С. 264). 
Обработка земли заключалась в неоднократной пахоте с омачом, в бо­

роновании с помощью .мола или сих.мола, поливе и удобрении. В результате 

многовекового опыта была выработана сложная система чередования этих 
операций, меняющихся в различных природных условиях. Так, в Самарканд­
ской области применялея посев вразброс; при этом растения поливали не 
бороздковым (:жj/я) способом, а затопляя небольшие участки посевов (пал), 

огражденные небольшими валиками (чел) (Этнографические очерки .. , 1969. 
С. 53). По сообщениям В.П. Наливкина, в Наманrанском уезде на обработан­
ную почву «семя насыпают обыкновенно в полу халата или рубахи и выбра­

сывают полной горстью правой руки, причем на ходу каждая горсть выбра­
сывается в два приема (Наливкии, 1880). В Хорезме сев производился также 
вручную и требовал большого искусства, надо было разбросать семена рав­
номерно по всей площади. Семена при севе держали в сеялке- заго.ма, или 

тир - в форме решета, но с плотным дном из кожи, позднее деревянным; 
иногда сеяли из ведра-челака. В северных районах от Гурлена и севернее сев 
производили также вручную, но из полы халата или рубахи-яхтака, которая 

вмещала до 20 кг зерна (Сазонова, 1952. С. 36). Существование различных 
систем обработки земли, разнообразие чередования культур требовали зна­
ний не только свойств растений, но и почвы и возможностей орошения на 
данный год, а также многих других вопросов, связанных с земледелием, что 

послужило основанием для высокой оценки специалистами-агрономами на­
родных земледельческих традиций и трудовых навыков местного населения 
(Этнографические очерки .. , 1969. С. 54). 

Для жатвы пшеницы, джугары, ячменя, риса, других зерновых, а также 

трав узбеки использовали серп - ypol} (в Хорезме большой серп-.маигал или 
ангал) (Джаббаров,1961. С. 288). Серп в различных районах Узбекистана, 
по описанию Л.А. Фирштейна, «состоит из широкого изогнутого железно­

го лезвия с сужающимся заостренным концом и припаяиного к нему длин-

86 



З..."ТОчка серпа. Кишлак Муминабад, Шахрисабзский район, Кашкадарьинекая область. 1957 r. 
~~о Г.д. Аргиропуло. Архив ИЭА РАН. Коллекция Б.Х. Кармышевой 

-ого и узкого железного nредручья (шейки серпа) с ушками захватами на 

-'IЖнем конце для прикреnления деревянной рукоятки» (Фирштейн, 1970. 
~ 166-171). 

В целом у узбеков и таджиков, а также у других народов серпы, имея не­

-.о.1ъшие отличия, были схожи с описанным выше серпом. Исключение со­
::авлял хорезмекий серп, имеющий своеобразную форму, лезвие которого 
~~1ноrо изогнуто и на нем имеются мелкие зубцы (Сазонова, 1952. С. 258). 

Узбеки производили обмолот зерновых вытаnтыванием животными, еще 

зри помощи nлетеной волокушки - вал, увал, чапар. А.И. Шахназаров пи­

_.:..1: «Молотьба производится в большинстве случаев ногами животных и 

~.1Ько у некоторых употребляется волокушка из хвороста» (Шахназаров, 
'-'08. С. 77). Описание одного из видов таких волокуш из Наманганскоrо уез­

.:: н~еется у В.П. Наливкина. По его словам, она представляет собой «Треу-
1ьный плетень около 4 аршин (2,85 м) по сторонам, сделанных из сырых 
~ей ... на которые для приведения тяжести кладут несколько снопов» (На­
ют, 1880). Четырехугольная форма волокуши была распространена у 

;.беков Чимкентского уезда (Материалы по изучению... 1912. С. 176, 177) . 
.::: .1окуши для обмолота применялись чаще всего из-за нехватки у крестьян 

5очеrо скота. Волокуша была известна и у таджиков, назьmаемая чач, и 

~юtнных узбеков- чапар (Таджики Каратеrина .. , 1966. С. 138). В некото­
х районах иногда для обмолота урожая с небольтих участков применяли 

~uиальные палки-колотушки - my19o101<f (Ферганская долина, Ташкентский 
-не), даскун кубак (в верховьях Зарафшана) длиной 75- 100 см (Гамбург, 
-s. с. 120). 

87 



Традиционный способ молотьбы nшеницы. Кашкадарьинекая область. 2004 г. 
Фото М. Фаliзуллаевой 

В районах, где было расnространено виноградарство, для nодрезания 

лозы использовали уро~ча или ток уро~. Вариант этого серпа - дудама - в 
Бухарской области исnользовался для прополки огородных культур. Хорезм­
екая разновидность серпа nредставлена также скребком для срезания камы­

ша (Ура~-карга) и своеобразным небольшим серповидным ножом для среза­
ния веток в садоводстве и виноградарстве (Сазотюва, 1952. С. 35). 

К концу XIX- началу ХХ в. в некоторых районах, в частности, в Таш­
кентском оазисе, узбеки уnотребляли русскую косу (чалгu) для косьбы лю­

церны и серп для жатвы риса, но предварительно сточив зубцы (Сазонова, 
1952. С. 119). 

При молотьбе и веянии зерновых важную роль играли железные или де­
ревянные вилы (ява, шоха или паижшоха), используемые для переворачива­

ния валков, выбирания соломы, подбрасывания обмолотого зерна с мякиной 
при веянии. 

Среди других земледельческих орудий узбеков следует назвать большое 

и малое решето - галвuр, тир (Хорезм)- для провеивания зерна от мусора и 
пыли после просеивания. Решето используется и для ручного веяния, когда 

набирают в него зерно, подняв до уровня плеч, сыплют зерно на ток или по­
стеленную подстилку, тем самым отделяя зерно от плевелы и соломы. В За­

рафшанской долине просемванне осуществлялось при помощи чuгил. 
Рассмотренные земледельческие орудия узбеков конца XIX - начала 

ХХ в. в своем большинстве довольно практичны и удобны по своему устрой­
ству. Поэтому, несмотря на механизацию большинства наиболее трудоемких 
работ, некоторые из традиционных орудий бытуют и в настоящее время. Как 

справедливо пишет Б.З. Гамбург, «изучение традиционных орудий орошае-

88 



мого земледелия Узбекистана, степени и характера их применения в совре­
~fенном механизированном производстве и в личных хозяйствах позволяет: 

а) говорить о возможностях использования рациональных форм традицион­
ной агротехники - безотвальной пахоты, целесообразных в условиях аренды 
зоны низкого скашивания люцерны; б) более четко представить конкретные 
задачи осуществления полной комплексной механизации полевых работ, по­

.1ива полей, очистки внутрихозяйственной мелкой оросительной сети, обе­
спечения малогабаритной техникой личных хозяйств» (Гамбург, 1986. С. 77). 

Земледельческие орудия труда в разных районах современного Узбеки­
стана, имеющие некоторые различия, объясняемые в основном естественно­

географическими условиями, в общем имеют большое сходство. Более того, 
они в целом схожи с абсолютным большинством аналогичных орудий у дру­
гих народов региона, что позволяет сделать вывод о единой земледельческой 

традиции и культуре народов среднеазиатско-казахстанскоrо региона. Однако 
имеются отличия в названиях сельхозорудий, многие из которых сохранили 
.::rревнейшие наименования, видимо относящихся к согдийско-бактрийскому 
и хорезмийскому языкам античности. 

Для повышения плодородия почвы большое значение имело удобрение 
поля. Основным наиболее употребительным для восстановления плодородия 
почвы, хотя и не ко всем культурам, и не во всех хозяйствах, являлся чи­

стый навоз. В большинстве районов удобрение навозом производилось раз 
в 2-3 года. Навоз вывозили, начиная с осени, в течение всей зимы. Его скла­
.1ЫВали на краю поля или недалеко от дома в кучи, которые прикрьmались 

зимой. Весной навоз вывозился прямо на поля. В Хорезме навоз всегда упо­
треблялся смешанный с землей или песком- даре. Известно было местным 
земледельцам также смешивание навоза с золой. Удобрением служил также 
:а.1, поступающий на поля вместе с водой. В некоторых районах в качестве 

у::tобрения употребляли жмых, золу, птичий помет, который считался в 10 раз 
сильнее, чем навоз. На рисовых nолях важным компонентом считалисъ стеб­
.1И риса, которые запахивали еще с осени. В значительном количестве при­

:меняли в качестве удобрения землю старых развалившихся nостроек, бугров 
1ши брали землю с того места, где давно ничего не сеяли. В районах богар­
ного земледелия nоля удобрялись лишь во время вьmаса скота после снятия 
урожая. 

Другим агротехническим мероприятием, способствовавшим восстанов­
:Jению плодородия почвы, было оставление земли nод паром. В силу недоста­
точности земельных угодий в большинстве хозяйств древнеземледельческих 

районов орошаемого земледелия оставление под пар практиковалось очень 
редко. В большинстве случаев, как отмечали современники, «Пашни сартов 
никогда не отдыхают, они распахиваются из года в год» (Кондрашев, 191 6. 
С. 60). Здесь почти не было залежей и перелоrов, которые в Хорезме совер­
шенно отсутствовали, ибо там незасеянная почва не только не восстанавли­
ва..lа плодородие, но наоборот - происходило ее засоление. В других райо­
нах пар практиковался кратковременный, известный под названием шудгор. 
В Ферганской долине встречается также трехпольная система севооборота 
Абдуллаев, 2005. С. 78). 

Улучшению плодородия почвы способствовало также чередование куль­
rур, известное местным земледельцам испокон веков. В Ферганской долине, 

це в период до начала ХХ в. более 70% поливных земель было занято под 

89 



техническими культурами, обычно хлопок сеяли на одном поле 8-1 О лет, а 
затем он заменялея джугарой, кукурузой или люцерной (Хозяйство сартов .. , 
С. 34). Считалось, что при регулярном внесении навоза хлопок можно воз­
делывать на одном месте лет 30. 

Совершенно не умели узбекские дехкане бороться с сельхозвредителями. 
Особенно большой вред приносила саранча, которая передко полностью уни­
чтожала посевы. Местные земледельцы в результате систематических наблю­

дений за явлениями природы приобретали различные фенологические зна­
ния. На их основе в результате многовекового опыта выработано несколько 

циклов народного календаря, знание которого было необходимо в сельскохо­
зяйственной деятельности. Наиболее распространенным среди землевладель­

цев календарем являлся крестьянский 90-дневный цикл (ту~сон), состоящий 
из четырех частей -каждая по 90 дней: весенний, летний, осенний и зимний. 
Этот 90-дневный цикл соответствовал древнему солнечному календарному 

счету, также широко употребляемому оседлым земледельческим населением. 
Почти во всех древнеземледельческих районах времена года совпадали со 

следующими месяцами солнечного календаря: 

весеннее 90-дневное падало на месяца: ~амал, совур, жавзо; 

летнее- на саратон, асад, сумбул; 
осеннее- на мезон, а~раб, ~авс; 
зимнее- на жад, далв, xym. 
Периоды зимних холодов и летней жары пазывались в некоторых райо­

нах «чилля», причем зимнему чилля, которое считалось большим ( 40 дней), 
предшествовало малое чилля, состоящее из 20 дней (в Хорезме- 25 дней) . 

Начало года падало на весну, обычно на месяц ~амал (март). В южных райо­
нах, где к сельхозработам приступали раньше, началом года считался месяц 
~ym (февраль). И с наступлением месяца хут земледелец начинал проводить 
весенние сельскохозяйственные работы. Имелась в народе поговорка <qym 
кирди, де~~оннинг кетига ~ypm кирди» в смысле - «наступил хут и дехканин 
начинает шевелиться». Например, дехкане Ферганской долины, начиная с 

месяца~ут (19 февраля по 21 марта) в собственных приусадебных участках, 
приступали к работам по очистке мелких оросительных систем и удобрению 

земель (Аширов, Саримсаков, 2006. С. 99). 
Местные земледельцы, имея свой устав (рисола), содержащий, главным 

образом, религиозные наставления и некоторые моменты производственной 
деятельности, соблюдали целый ряд обрядов и обычаев. Первый выход в 

поле весной, сбор урожая и другие процессы отмечались ритуальным пирше­

ством, коллективным угощением . 

ОСНОВНЫЕ ОТРАСЛИ ЗЕМЛЕДЕЛЬЧЕСКОГО ХОЗЯЙСТВА 

Зерноводство. В полеводстве узбекских дехкан зерновые культуры из­

древле занимали ведущее место. Местные земледельцы на своих поливных 
землях засевали в основном пшеницу, ячмень, рис, овес, просо, джугару, ку­

курузу, маш (фасоль азиатская- Phaseolus Aureus), фасоль (фасоль вигна ­
Vigna Sinensis) и др. В 1915 г. в Туркестанском крае из 2,7 млн с лишнИУ 
десятин около 1,4 млн десятин, т.е . более половины всех земель, занятых по.з 
посевами, засевалось пшеницей. На первом месте по посеву пшеницы в крае 

90 



стояла Сырдарьинекая область, на втором - Самаркандская и на третьем -
Ферганская. В Бухарском эмирате и Хивинском ханстве пшеницей было заня­
то более Уз посевной площади. В отличии от других районов здесь зерновыми 
засевали, главным образом, орошаемые земли. Богарная пшеница и другие 
;;ультуры более распространены в северной полосе Сырдарьинекой области, 

частично в Самаркандской, в горных и nредгорных районах края. Пшеница 
производилась не только для собственных нужд, но имела и товарный ха­
рактер. В Сырдарьинекой и Самаркандской областях, где обитало много по­
зуоседлых узбеков, значительное распространение принадлежало ячменю. В 

Ферганской области после пшеницы ячмень, кукуруза и джугара занимали 

почти одинаковую площадь, которые были основным хлебным продуктом в 
бе.:rняцких хозяйствах. 

В Сырдарьинекой области было развито возделывание риса и проса. Рис 
~е в конце XIX в. имел товарный характер, он постазлялея даже в Россию 
Кшtмыков, 1895. С. 54). Особенно было развито рисосеяние в Ташкентском 

.: езде, где площади, занятые рисом, в 2,5- 3 раза превышали площади, засе­
эаемые хлопком. 

Пшеница сеялась и на неполивных землях. На поливных сеяли чаще ози­

~'10 (тирамои, кузги бугдой), нанеполивных-яровую (бщори бугдой). Было 
ювестно несколько сортов пшеницы. Особенно распространенными были 

:орта о~ бугдой, имеющие большой гладкий колос, затем - l}изил бугдой со 

:зетло-бурым, чуть красноватым гладким колосом и ~ра бугдой с двумя раз­

аовидностями: одна с гладким бурым колосом, другая - с бурым бархати­

:r.ьiМ. Эти сорта выращивались и на орошаемых, и на неполивных землях. 
3 отдельных районах (Ташкентском и nрочих уездах) встречался сорт лайлак 
- zдой или туя тиши, отличающийся от других длинным колосом и стеблем. 

3 горах был известен морозостойкий сорт nоливной пшеницы под названи­
=s,а хивит. Следует отметить, что все разнообразные сорта местной пшени­
::::.l содержали значительный nроцент ржи (жавдор ). В начале ХХ столетия 
Таткеятеком и Андижанском уездах начинали культивировать российские 

.:орта, в частности, кубанку, которую засевали и как яровую, и как озимую по 

tDp<>шo удобренному пару. 

Озимые высевали осенью до наступления зимнего чилла, т.е. до декабря, 

:бьrч:но на землях, которые были заняты ранними культурами или же озимым 
-аебом, nосле уборки которого земля находилась под коротким паром (шуд­
р). В Зарафшанской долине nосле уборки озимых, что происходило в июне, 

DI0..1e тщательно вспахивалось и оставалось до осени nод палящим солнцем. 

'!> первый осенний месяц (мезон) производили боронование, поле засевали, 

.1е чего снова бороновали (один раз сих-мола, второй раз обычной мола). 
~ Хорезме и некоторых районах Бухары поле, предназначенное под кopoт­
Ei!ii пар, сначала подвергалось двух- или трехкратному поливу, чтобы про­
ю.пъ пашню от соли, и лишь nосле этого производили тщательную вспашку. 

~словам М.В. Сазоновой, «землю, предназначенную под озимую пшеницу, 

..-::тательно вспахивали и оставляли отдыхать, "прожариться на солнце" с на­

~ августа до начала сентября. Этот способ подготовки земли с кратковре­
~м nаром назывался шудгор. Затем ее опять вспахивали, при этом, если 

:-сев озимой пшеницы следовал за яровой, пахали 7-10 раз, если после гау­
- 3 раза, после шалы - 1-2 раза» (Сазонова, 1952. С. 36). 

91 



Малование. Кишлак Муминабад, Шахрисабзский район, Кашкадарьинекая область . 
1957 г. 
Фото Г.А. Арrироnуло. Архив ИЭА РАН. Коллекция Б.Х. Кармышевой 

Пахота на быках . Кишлак Муминабад, Шахрисабзский район, Кашкадарьинекая 
область. 1957 г. 

Фото Г.А. Арrироnуло. Архиu ИЭА РАН. Коллекция Б.Х. Кармышевой 



С настуnлением осени, оставленное nод nаром nоле снова nоливали, не­
ознократно всnахивали и затем засевали. Сеяли, как и везде в Средней Азии, 
:'УI<ами, вразброс. После nосева nоле бороновали 4- 5 раз, чтобы осенние 
~юрозки не выморозили семена. Второй раз поливали озимую пшеницу 
.JO цветения, когда всходы достигали nримерно двух вершков (икки ~арич 
5_v.7ганда). 

Под яровую nшеницу поле пахали еще с осени, если оно вышло из-под ко-
1Осовых, и засевали с окончанием зимних холодов, не nозднее марта (~а.мал) . 
. ; местных земледельцев существовала пословица: «Хамал кирди - амал кир­
и>> в смысле- «Настуnил хамал, берись за дело». Посев яровой пшеницы 

еле nроnашных растений nроизводился без nредварительной всnашки, а 

:пем семена заделывались однократной всnашкой омачом и заглаживанием 

tЗ..10Й. 

Урожаи богарной пшеницы были очень низкими и зависели от количества 
!IЫпавших зимой осадков и распределением их в течение весны и лета. Но та­
ая пшеница славилась своим nрекрасным качеством, хлеб из нее был белый 
очень вкусный. 

Поливная пшеница давала урожай устойчивый и гораздо более высокий. 
Высокая урожайность nоливной пшеницы, по сравнению с богарной, объ­
-снялась также тем, что орошаемые поля более тщательно обрабатывались, 
зходились под внимательным уходом - nроизводилась nроnолка, во многих 

естах под nшеницу вносили удобрения, что почти полностью отсутствовало 
"IЗ неполивных землях, где для восстановления nлодородия почвы в лучшем 

:.:rучае nрименялись паровая и nереложная системы или же плодосмен. В ре­
;у:rьтате в хорошие годы nшеница на богарных землях давала урожай сам­

~10, тогда как урожайность поливной nшеницы доходила до сам-25 и сам-
30. В горных районах, где засевали пшеницу сорта хивит, nолучали урожай 
~~i-12 и более. 

В возделывании пшеницы весь хозяйственный год сводился к двум основ­

иым рабочим периодам: вспашки земли и уборки урожая. Обработку земли 

азчинали еще осенью, как говорится в узбекской пословице: «Ер ~айдасаиг-
-з ~айда, куз ~айдамасанг - юз ~айда», т.е. «Если пахать землю- nаши осе­

iiЬЮ, если не вспашешь осенью и сто nахоты будет мало». Пахали омачом, на 
:ЬП<ах или лошадях. Считалось, что при недостатке удобрений большое чис­
.IО всnашек значительно способствует повышению урожайности. 

Начало весенней nахоты обставляли очень торжественно и часто узбеки 

:!риурочивали его к древнему народному празднику, дню весеннего равно­

.:енствия - Навруз. В Хорезме все этапы празднования Навруза имели не­
;]Осредственное отношение к земледельческому труду и nриемам культовой 

~агии. Они наnравлены были на увеличение плодородия. 

Начало сева каждой культуры определялось по традиционному земле­

.:е..'IЬческому календарю, в которых учитывались особенности местных при­

;юдвых условий. 

Итак, на nоле выходил сеяльщик и разбрасывал семена по полю. Обыч­
зо сеяльщик, прежде чем начать nосев, молился, затем 3 раза дул на зерна, 
mropыe держал в руке, и только после этого начинал сеять; бросая nервую 

:орсть семян, он приговаривал: «!<;уш, IOJpm-IOJмypc~ap ~а~~» (Доля птиц, 
'rе}>Вей, муравьев). В этом имеется связь с древними поверьями ритуального 

93 



Старинный способ сева пшеницы из полы одежды. Самаркандская область. 1894 r. 
Фото в кн.: «Народы Средней Азии и Казахстана». 1962. Т. 1 

содержания (Шаниязов, 1974. С. 174; Аширов, 2007. С. 136). Так, сеяльщик 

ряд за рядом, сначала в одну сторону, затем в противооложную, захватыва.1 

севом соседнюю полоску, засевал все поле. 

Говоря о севе, нельзя не отметить, что кроме сева на вспаханной ниве 

бытовал и сев на певспаханной земле. В таком случае после разбрасывания 
семян поле вспахивали и взрыхляли, после чего иногда еще и бороновали. 

После сева на вспаханной ниве посев для заделки бороновали малой. Для 
хорошей заделки семян в почву и обработки крупных комков земли на маЛ) 

иногда становился человек. 

При пахоте и посеве малоимущие семьи обычно объединялись в неболь­
шие общинные группы по 5-l О человек, сообща пользовзлись 1-2 парами 
волов, пахотными и другими орудиями труда. Такая группа по очереди вспа­
хив<tла и засевала свой участок. На этой стадии сельскохозяйственных работ 

осс.бенно часто устраивали разные формы общинной взаимопощи - xautap. 
кумак и т.д. (Буриев, 2005. С. 56, 57; Аширов, 2007. С. 132). 

В системе земледелия узбеков прополка и окучивание являлись обяза­

тельным видом ухода за сельскохозяйственными растениями. Имея свои осо­
бенности в отдельных районах региона, они в любом случае проводились по 

возможности качественно и в срок, от этого, наряду с орошением, зависел ~~ 

сам урожай. 

Начало жатвы производилось разными хозяевами индивидуально, по мере 
созревания, во избежании осыпания зерен на землю. Хлеб жали серпами ­
урок, . Растение срезали в основном Двумя способами: сидя на корточках или 
в полусогнутом состоянии. Связанные снопы складывали в скирды - гара.1 

94 



из 12- 20 сноnов, nлотно ставя их один к другому в форме круга, колосьями 
вовнутрь, чтобы они не намокали во время осенних дождей, а также для сnа­

сения их от nтиц. Если сжатый хлеб сейчас же молотили, сноnы не склады­
вали в скирды, а nеретаскивали на ток - хирмо11 :жой. В целом у узбеков, в 
абсолютном большинстве случаев, сноnы с nоля nеревозились сразу на ток, 
где nроизводили молотьбу. 

До начала молотьбы сnециально nодготавливали ток (хирмон :»сой) . Для 
этого место очищали кетменем от трав или бурьяна, образуя nлощадку в фор­
ме круга диаметром 8- 1 О м, выравнивали и заливали водой, затем дав немно­
го высохнуть, утаnтьmали. Хир.мон жой nодсушивали, сметали с него мусор, 
вкаnывали в центре столб-}}ОЗИ}} и, таким образом, ток был готов к молотьбе. 
Вот как, наnример, nроизводилась подготовка тока для молотьбы в Хорезме: 
«На хир.мане сжатый хлеб укладывали в круглую кучу так, чтобы колосья 
были расnоложены по центру, а стебли к краю, радиусом около l ,5 м, высо­
той не более 5 см, а затем по ходу молотьбы вымолоченные колосья nостоян­
но подбрасывались на хирман» (Сазонова, 1952. С. 39, 40). 

Этот сnособ молотьбы с nомощью животных был расnространен не толь­
ко у узбеков, но и зафиксирован различными исследователями у других на­
родов Средней Азии - таджиков, туркмен, казахов, киргизов, уйгуров и др. 

(Логофет, 1911 . С. 92- 94; Абдуллаев, 2005. С. 112). 
В прошлом у узбеков в редких случаях встречался и такой вид обмолота, 

когда зерно молотили колотушкой, называемой в верховьях Зарафшана да­

скун, кубак, у узбеков-карлуков - mymл10J}. Подобную молотьбу nрименяли 
исключительно женщины. К ней nрибегали лишь тогда, когда старых заnасов 
хлеба не было и семья оставалась голодной. О существовании этого сnособа 
в Наманrанском уезде уnоминает В.П. Наливкин: «По середине улицы, nеред 

Молотьба nшеницы сnособом nрогона скота no уложенным на току сноnам. Самар­
кандская область. 1931 r. 
Фото в кн . : «Народы Средней Азии и Казахстана». 1962. Т. 1 

95 



Очистка nшеницы. Традиционный способ. Кашкадарьинекая область . 2004 г. 

Фото М . Файзуллаевой 

калиткой-пишетон, баба в белой матовой рубахе и в белом же распущенно!>& 
по плечам кисейном платке молотит палкой два снопика пшеницы» (Налив­
кин, 1880). 

После обмолота зерно на току сгребали в кучу вилами и деревянныl'>m 
лопатами. Затем приступали к веянию. Для этого выбирали время, когда ве­
тер дул постоянно в одном направлении, так как при резких переменах ветра 

провеяиное зерно смешивалось с соломой. Первый раз веют четырех- илn 
пятизубыми вилами чор шох, паид:ж шох (в долинах Зарафшана и Кашкада­
рьи), ява (Хорезм), бешлик (Наманган), а во второй раз, как правило, деревян­
ной лопатой (курак, пай). В процессе веяния вилой или лопатой захватывакr.­

зерно и подбрасывают вверх. После веяния таким способом зерно часто еще 
веяли при помощи решета галвир. Решета были двух видов: чош галвир или 
катта кУз-галвир - с более крупной сеткой, используемое на току и даст 
галвир или кичик куз-галвир, служащее для сортировки зерна, пропуская че­
рез решето зерно. Очищенное зерно сгребалось в кучу чош, хирмон, 1}UЗU.1. 
что называлось чош l}илинди, а затем совершали обряд «опоясывания» - бе.t 

бойлов, чошни белини боглаш: вокруг собранного на ток зерна с восточной 
стороны проводили кольцевую черту, после чего на кучу зерна клали боль­
шой ком земли - барака кесаги - «ком благодати», чтобы ток был обильным .. 
зерно оказалось тяжелым, увесистым. 

После этого зерно можно было отправлять на хранение. Но сначала вы­
деляли «божью долю»- ~аl}улло, которую давали кому-либо из бедных од­
носельчан или имаму местной мечети, иногда она оставлялась на месте д.-u 
птиц. Согласно поверьям, ~аl})'лло служило средством очищения находив­
шегася в чаше зерна от загрязнения его животными при молотьбе. По сле>­
вам Г.П. Снесарева, этот обычай являлся реликтом кормления душ умерших. 

96 



слетавшихся в виде птиц, 

или как очищение зерна 

(Снесарев, 1969. С. 114, 
222). В Хивинском районе 
часть отсыпного зерна на­

зывали «доля птиц» и пото­

~1)' считалось великим гре­

хом отогнать сле'L'.авшихся 

на него птиц. Де:х:кане из 
своего урожая опр.:щелеа­

ную долю выделяли в в1rце 

кафсана в пользу духовен­
ства и местной админи­
страции, цирюльнику, куз­

нецу, сапожнику и пастуху. 

Кафсан давался и из уро­
жая зерновых, и техниче­

ских культур. 

В более обеспеченных 
хозяйствах зерно храни­

.1ось в специальных амба­
рах - валлахона, состоя­

щих из отдельных клеток 

с деревянным полом; в ам­

бар вмещалось до 20- 25 
'rешков зерна. В Хорезме 
зернохранилище называ­

.1ось талак, находившееся 

в конце большого проезда 
.1ома - дол ан на 1- 1 ,5 м 
выше крыши, куда вела 

.1естница. 

Но в большинстве хо-

Очистка nшеницы через сито. Кашкадарья. 2004 г. 
Фото М. Файзуллаевой 

зяйств зернохранилищем служили специально вырытые во дворе или на поле 

Я).fЫ-ура емкостью от 5 до 15 мешков зерна. Перед тем как засыпать зерно, 
стенки ура обжигались, для чего внутри разжигалея костер из колючки, затем 
обмазывался глиной, в которую примешивали полынь (явшон, шувоl).), кото­
рая защищала зерно от вредных насекомых и грызунов. На дно ямы стелили 
солому. Зерно, выделенное для семян, ставили в мешках в помещении. 

Для хранения зерна, семян льна, кунжута и маша использовали также 

.~:\/ы различной величины и большие тыквенные сосуды (дmlКади). 
В Фергане, по словам В.П. Наливкина, зерно хранят «В особо вырывае­

\fЬiх ямах и гораздо реже в амбарах. При этом ямы обкладывают по дну и 

бокам соломой или плетнем, а в некоторых достаточных хозяйствах иногда 
оштукатуривают» (Наливкин, 1880). Способ хранения зерна в основном оди­
наков nочти у всех народов Средней Азии. 

Помол зерна nроизводился на водяных мельницах - сув тегирмон, а в 
'1а.1оводных. районах, как, наnример, в Хорезме, низовьях Зарафшана и до­
.1ИВе Кашкадарьи на мельницах, вращаемых животными - харос, каш-каш. 

- Узбеки 97 



Бытовала ручная мельница - ЮJл тегирмон, особенно в Хорезме и степных 
районах у полукочевых узбеков. Эта весьма тяжелая работа выполнялась в 
основном женщинами. 

Описанные виды работ по подготовке почвы, севу, обработке и уборке 
пшеницы схожи с такой же работой по выращиванию и уборке других зла­
ковых. 

Техника посева ячменя (apna) не отличалась от пшеницы. Его сеяли, как 
яровую, весной после Навруза на вспаханном поле. Наибольшее распростра­
нение имел озимый ячмень. В прилегающих к Ташкенту и другим крупным 

городам районах, где в конце XIX в. появилось множество пивоваренных за­
водов, ячмень становился ценным продуктом. 

Конкурентом ячменя был появившийся в местном хозяйстве после за­
воевания Российской империей Средней Азии овес, выращиваемый на оро­
шаемых землях. Культивиравались также в некоторых районах, особенно у 
ферганцев, различные сорта проса (mapu~- обыкновенное просо, кунак­
итальянское), засеваемые обыкновенно вторым посевом после хлебов. Просо 
тарикимелось двух сортов: о~ mapu~ и ~изил mapu~. На одном танапе вы­
севали около полпуда (до десяти кг). В основномпросошло в пищу и упо­
треблялось кочевым и полукочевым населением, а также в бедняцких семьях 
оседлых земледельцев. 

Вторым посевом после ячменя сеяли также джугару (сорго), имевшую ис­
ключительное значение для местного хозяйства. Она употреблялась как хлеб 
и крупа, составляя пищу. беднейших слоев населения, а также шла на корм 
лошадей, волов, мелкого скота и частично домашней птице. Стебли ее явля­
лись ценным кормом для скота, заготовляемым на зиму. В отдельных райо­

нах, особенно в Хорезме, джугару сеяли специально на зеленую массу - го­
вуш. Для этого семена джугары засевали более густо, в отличие от посева на 
зерно. В Ферганской и Зарафшанской долинах было несколько сортов джуга­
ры, различаемые от периода вегетации: шести, четырех- и трехмесячная. По­

следние два сорта считались скороспелыми, так как засевались после уборки 
ячменя. Но больше всего сеяли шестимесячную джугару, которая была самой 
высокоурожайной и наиболее неприхотливой. 

Известна была в местных хозяйствах также кукуруза - макка-жухори; 
она была менее распространена и начала культивироваться позже других зер­
новых. Из кукурузы делали муку и пекли хлеб, початки в период молочной 
зрелости употребляли в качестве лакомства в поджаренном виде. Кукурузу 
сеяли, главным образом, в Фергане и Сырдарьинеком оазисе. Часто с куку­
рузой и джугарой вместе сеяли бобовые - маш, фасоль, которые ценилисъ 
местным населением как питательный продукт. 

Самым любимым продуктом из всех зерновых культур в Узбекистане из­
древле считался рис - шоли. Так как он требует значительного труда, посто­

янного внимания и продолжительного времени для развития и созревания 

(3,5-4,5 мес.), а также огромного количества воды, культура его была рас­
пространена лишь в отдельных районах, в частности, на востоке Ферганской 
долИJIЫ, Южном Хорезме, кое-где в Бухаре и, в особенности, в бассейнах 
Чирчика, Ангрена и Зарафшана и в некоторых других районах современ­
ного Южного Узбекистана. К концу первого десятилетия ХХ столетия под 
посевными площадями в Туркестане находилось около 187 тыс. десятин 
земли, из которых в Ферганской области- 68 тыс. десятин, в Сырдарьин-

98 



ской - 65 тыс. десятин, в Самаркандской - 50 тыс. десятин, в Хивинском 
ханстве- 12 тыс. десятин и т.д. (Масальский, 1913. С. 290). В Андижанском, 
Наманганском, Самаркандском и Ташкентском уездах имелись волости, где 
посевы риса составляли до 42% от всей поливной площади. «Почти вся си­
стема Чирчика, - сообщала газета "Туркестанские ведомости", - со своими 

болотами утилизируется под посевы риса ... » (Туркестанские ведедомости. 
1887. ]'{Q 28). Наиболее широко были распространены сорта: белый рис - о~ 
шоли, красный рис - ~изил шоли, ячменный рис - арпа шоли, скороспелый и 

выносливый. 
Поле под посев риса разделялось на небольшие участки - пал, кулча, от­

деленные один от другого валиками (уват, чел) и расположенные в зависимо­
сти от уклона местности террасами, соединенными между собой отверстиями 

сквозного пропуска воды. После тщательной обработки и планировки поле 
подвергалось контрольному поливу, где земля перед самим посевом проборо­
внвалась под водой. Пророщеиные семена высаживали в взмученную боро­
ной воду. Вода оставалась на рисовых полях 6-7 дней и, только после появ­

.:tения всходов, ее спускали. Лишь после всходов поле снова поливали и вода 

поддерживалась на них, вплоть до появления колоса, т.е. в течение 60- 70 
.1Ней. Рис созревал окончательно за 17- 18 недель, а арпа-шали на четыре не­
дели раньше. Среди хорезмских земледельцев в отношении срока созревания 
риса имелась nоговорка «саксонда саво~да, ту~сонда тово~а», т.е. «через 
80 дней рис в колосьях, через 90 дней - на блюде». 

Жатву и обмолот проводили так же, как пшеницу и ячмень. Перед уnотре­

блением рис шелушили на мельницах, а передко в ручных ступках обжувоз. 

Хранили необрушенный рис в амбарах либо в больших кувшинах емкостью 
.:хо 100 кг, либо в деревянных ящиках-сундуках емкостью до 200-300 кг. Очи­
щенный рис называли гуруч. Из него готовили разные блюда, в том числе и 

плов. 

В некоторых районах, в частности Кокавдеком уезде, за год успевали по­

.l)'чить два урожая риса. Для этого сеяли скороспелый сорт риса - хонаки. 

Сnособ выращивания двух урожаев риса в год известен лишь в более жар­
ЮiХ климатических поясах, например, на юге Китая. Усnешное получение 
.:хвух урожаев риса в условиях сравнительно не очень длинного теnлого nе­

риода говорит о хорошем знании местными земледельцами природы свое­

го края, умении использовать ее, а также владении всеми необходимыми аг­

ротехническими приемами. 

В хозяйстве местного земледельца важную роль играли бобовые культу­
ры. Наибольшее значение имел маш, высеваемый nовсюду вторым nосевом 
nосле озимых или яровых хлебов. Отличительным качеством маша является 

то, что он быстро заглушает сорные травы. 

Важным этапом сельскохозяйственных работ была уборка урожая. Убор­

J:Э. ячменя начиналась к концу мая, пшеницы - в конце июня и начале июля. 

Если пшеничное nоле не предназначалось под второй nосев, с уборкой не 
очень торопились, так как распространенные в регионе сорта не осыnались . 
.:{жугару и рис убирали в сентябре-октябре, как и бобовые. В большинстве 
хозяйств, на уборку созывали помочь - хашар или кумак. В богатых хозяй­

сrвах нанимали жнецов, называемых уро~чи, которые работали в основном 

33 натуральную оплату. 

99 



Значительное место в полеводстве занимали масличные культуры - кун­
жут, лён, кендырь, частично индау, сафлор, которые обрабатывались на мест­
ных маслобойнях- мой жувоз. Стебли льна и кендыря использовали на во­
локно для веревок и мешковины. На масло шли также семена дыни, которые 
обычно обрабатьmались на маслобойке без примеси, лишь иногда смешива­
лись с кунжутом. 

Хлопководство. Важнейшей культурой, игравшей исключительную роль 
в жизни узбеков за последнее более чем 100 лет, является хлопок. Возде­
лывается он в Средней Азии с глубокой древности. Сведения о возделыва­
нии хлопчатника в эпоху Ахеменидов имеются у древнегреческого историка 

Феораста. До середины XIX в. хлопчатник удовлетворял, главным образом, 
собственные потребности дехканских хозяйств. (Бартольд, 1963. Т. Il, ч. 1. 
С. 67-75; Юферев, 1925; ЗияевХ, 1980. С. 5). 

Хлопководство не имело доминирующего значения даже тогда, когда оно 
получило широкое развитие после завоевания Российской империей Средней 
Азии. Только с 1884 r., после внедрения американских сортов хлопчатника, 
дающих значительно лучшее волокно и являющееся более продуктивным, 

чем малоурожайный местный сорт, хлопководство в регионе стало развивать­
ся высокими темпами. Уже шесть лет спустя в Туркестанском крае, находя­
щемся под властью царской России, площадь под этим сортом увеличилась в 

196 раз (Масальский, 1913. С. 458). К началу ХХ столетия американский сорт 
занимает значительный процент в системе культур в полеводстве, вытесняя 
зерновые и огородно-бахчевые. Однако он не становится монокультурой, 
хотя и нарушалась традиционная система ведения хозяйства и севооборот. 

В 1916 г. в Ферганской области в условиях колониальной системы из об­
щей посевной площади орошенных земель 662 519 десятин на долю хлопка 
приходилось 348 469 десятин, что составляло около 52,5% от всей посевной 
площади, тогда как в 1890 r. под хлопком находилось всего 51 141 десятин. 
В Сырдарьинекой области под хлопчатником было занято 64 535 десятин 
(11,6% всей посевной площади), в Самаркандской области - 60 305 десятин 
(12,5% десятин всех посевов) (Демидов, 1926. С. 1 08). В конце XIX в. здесь, в 
центре Туркестанского края, на орошаемых землях площадь хлопковых посе­
вов составляла только 6,4% и лишь в некоторых районах она достигала 18,5% 
(Вирский, 1896. С. 79). 

По приблизительным данным хлопок в Хивинском ханстве засевалея на 
площади 50 тыс. десятин, что составляло 14,3% орошенных земель, а в Бу­
харском эмирате - около 1 00 ты с. десятин, что не превышало 6,2% имеющих­
ся посевов. По данным середины J 920-х годов на поливных землях Сурхан­
дарьинской области пропордня культур была следующая: зерновые - 60%, 
хлопок - 16,3, масличные- 8,5, бахчи и огороды- 6,5, рис - 4,9 и люцерна -
3,6%. В число зерновых помимо хлебных злаков входили и бобовые- желтый 
горох (нухат), маш, ловия, чечевица и т.д. (Материалы по районированию ... 
1922. С. 150). Важнейшим центром хлопководства была Ферганская долина. 
Лишь в некоторых волостях под культурой хлопка было занято от 50 до 70% 
всей посевной площади, а местами - до 80-90%, т.е. почти весь район стано­
вился монокультурным (Масальский, 1913. С. 463). 

Вплоть до начала ХХ в. продолжали возделывать оба вида хлопчатника 
как местный, известный под названием i!Jзa или гувача, так и американский 

(амиркоии). Местный вид отличался коротким и довольно грубым волокном. 

100 



коробочки у него довольно мелкие, не раскрывались при созревании, поэто­
му сбор производился в один прием. Различали четыре главных сорта мест­
ного хлопчатника: бухарский, кокандский, малля-гуза и хивинский. Послед­
ний считался лучшим из всех этих сортов, обладая сравнительно длинным и 
тонким волокном. В начале ХХ столетия местный хлопчатник преобладал в 
Бухарском эмирате и особенно в Хивинском ханстве, а в остальных районах 
он почти полностью был вытеснен американским. 

Ввезенные в конце XIX в. семена американского хлопка приспособи­
лись к новым условиям и в течение более двух десятилетий образовали ряд 
сортов и форм, которые в зависимости от тех или иных свойств получили 
особые названия, имея некоторые отличия одно от другого по урожайности, 
скороспелости, длине, шелковистости. Наиболее распространенными были 

сорта кук-чигит - с зелеными пушистыми семенами, малла-чигит- с желто­
ватыми пушистыми семенами, ~ора-чигит - с черными голыми семенами и 

0~-чигит - с белыми семенами, менее распространены были «китайский» и 

«египетский». 
В Зарафшанской долине разделка земли и уход за хлопком были настоль­

ко трудоемкими, что они занимали земледельцев полностью с февраля-марта 
зо начала октября. Поэтому, по предположению исследователей, для дехкан с 

их примитивными орудиями и невысокой техникой земледелия, а также при 
недостаточности воды для орошения, единственным выходом являлось огра­

ничение размеров посевов не более 1/
6 
и передко 1/ 10 части своих земельных 

угодий. Однако не только трудоемкость возделывания не давала возможно­
сти расширять хлопковые посевы. Важное значение имела система чередо­
вания культур, существовавшая в пределах каждой группы кишлаков, вода, 

отпускавшаяся в определенном и постоянном количестве для каждого кана­

.1а, обусловливали возделывание определенных культур в определенных про­
оорциях. Как бы ни было выгодно возделывание хлопка и убыточны хлебные 

культуры, дехкане отводили под них столько земли, сколько считали возмож­

ным отвести, не нарушая традиционную систему. Выбор культуры зависел 

также и от наличия рабочих рук, что было достаточно острой проблемой в 
Самаркандской области, более острой, чем в Ферганской долине (Этнографи­
ческие очерки .. , 1969. С. 55, 56). 

Внедрение нового сорта хлопчатника внесло некоторые изменения в тех­

нику его возделывания. Подготовка почвы под посев в некоторых районах на­
чиналась обычно осенью, а в большинстве - с февраля и марта. Пахату про­
изводили несколько раз вдоль и поперек, число вспашек зависело от степени 

засоренности поля. Затем проводили продольные и поперечные борозды и 
на местах их скрещивания намечали места посадки семян. Перед посевом 
семена замачивали в воде в течение 12-24 часов, затем обкатывали в золе, 
чтобы предохранить от червей. Посев в крупных хозяйствах производился 

следующим образом: один рабочий с кетменем шел вдоль борозды и делал 
зунки, другой бросал в них горсть семян, третий зарывал их рыхлой землей. 
В других хозяйствах два дня до посева по бороздам пропускали воду и в том 
же месте, до которого доходил уровень воды, через определенные промежут­

ки заделывали смоченные семена, их сажали в два ряда по краям гряды или в 

озин ряд по середине (Шахназаров, 1908. С. 166). Дней через 20-25 после по­
севов всходы прореживалп, оставляя в каждой лунке по два-три неболъших 

сильных растения. Дальнейший уход за хлопчатником состоял в мотыженин 

101 



и рыхлении почвы, доводимых иногда до 8 раз, в своевременном орошении, 
чеканке, т.е. удалении верхушек побегов для ускорения созревания коробо­
чек. Все эти процессы производились исключительно вручную. Но с конца 

XIX столетия отдельные плантаторы стали применять вместо мотыжения 
конные пропашники заводского изготовления, для окучивания и проведения 

оросительных борозд употребляли омач (Шахназаров, 1908. С. 166). 
В период вегетации считалось нормальным производить 4-5, а в южных 

районах и в засушливые годы - до 6-7 раз поливов. Созревание хлопчатника 
приходилось на сентябрь, в южных районах оно начиналось раньше. Сбор 

хлопка производился вручную в 2- 3 приема, что требовало большого коли­

чества рабочих рук. 
Урожайность зависела от климатических условий, засеваемых сортов 

культуры возделывания. В северных районах средняя урожайность достига­

ла 45- 50 nудов с десятины, в южных- 60-65 пудов сырца (Масальский, 1913. 
С. 462). Местный хлопчатник давал еще меньше урожая. 

Собранный с полей хлопок-сырец в большей части поступал через посред­

ство скупщиков и агентов торговых фирм, иногда и через рынок на частные 
хлопкоочистительные заводы для очистки и прессовки. Значительная часть 
урожая местных сортов хлопчатника использовалась в хозяйстве дехканина, 

коробочки разламывались руками, извлекалея сырец и отделялось волокно от 
семян на примитивном орудии, называемом чигириl). 

В ХХ в. технология возделывания хлопка существенно видоизменилась, 
она стала основываться в значительной мере на более высокой технологи­

ческой . и научной базе. Сегодня почти все процессы выращивания хлопка 
вплоть до его уборки на 90% механизированы. Применяются новые агротех­
нические технологии, выведены вилтоустойчивые высокоурожайные сорта 
хлопчатника, широко используются усовершенствованные типы минераль­

ных удобрений. 
Овощеводство и бахчеводство. В быту узбеков, отличающихся большим 

гостеприимством, значительное место занимает разнообразие национальных 
блюд. В узбекском меню особое место отводится еде, приготовленной из раз­
личных овощей. Поэтому почти у каждой узбекской семьи имеется неболь­

шой участок (полиз) возле дома, где часто посеяны овоще-бахчевые культу­
ры. С давних времен и по настоящее время в овощном ассортименте местного 
населения преобладали морковь (сабзи, гашир), лук (пиёз), перец (l)алампир, 

мурч), свекла (лавлаги), репа (шолsом), редька (mypyn, тулп) и др. Наиболь­
шее распространение среди них имели морковь и лук, которые «составляли 

необходимую составную часть всех туземных кушаний» (Шахназаров, 1908. 
С. 126). Выращивали, главным образом, желтую морковь, которую сеяли на 
грядках обычно вторым посевом после озимой пшеницы. В Ферганской до­
лине и Хорезме возделывали овощ тара или тарнак - нечто вроде крупных 

длинных огурцов, напоминающая неспелую раннюю дыню. Ферганская тара 

отличалась от хорезмекого тарнака тем, что она имела длинную тонкую и 

изогнутую форму. 
В некоторых районах существовало представление о том, что посев лука 

и перца оскверняет землю, поэтому отдельные хозяйства его не сеяли, а по­

купали на базаре (Сазонова, 1952. С. 50). Поэтому издавна наблюдалась спе­
циализация отдельных кишлаков по выращиванию перца, лука и других ого­

родных культур. Часто лук сеяли вторым посевом после пшеницы. 

102 



С начала ХХ столетия у узбеков начинают широко культивироваться кар­
тофель, российские огурцы, капуста, помидоры, редис, баклажаны, кабачки и 
др. В КОНЦе XIX- Начале :ХХ В. картофеЛЬ ВХОДИТ «ВО всеобщее употребление 
во всем Ташкентском районе», в отличие от Ферганской долины и других рай­
онов (Шахназаров, 1908. С. 127). Тогда же здесь получает широкое распро­
странение культура клубники, которая первоначально разводилась русскими 
поселенцами, затем через них стала достоянием местных земледельцев. Дру­
гие новые культуры до 30-х годов ХХ столетия выращивались узбеками лишь 
для продажи. Позже они входят в пищу местного населения, что способство­

вало изменению структуры посевов пригородных земель. В последнее вре­
мя широко культивируется, особенно на приусадебных участках, болгарский 
перец, прочно вошедший в пищевой рацион местного населения. 

До следующего урожая в специальных ямах - ура, в хорошо просушен­

ной земле под навесом могут сохранить репу, редьку и морковь, также и лук 
в связках, подвешенных в мерных амбарах. 

Из бахчевых культур широко возделываются дыни и арбузы. «Без преуве­

личения можно сказать, -писал В.И. Масальский, -что большая часть тузем­
ного оседлого населения с середины июня по октябрь питается дынями, упо­
требленными в пищу вместе с лепешками ... » (Масальский, 1913. С. 471). То 
же самое сообщал еще раньше А.Н. Калмыков, отмечавший, что дыня «вме­
сте с пшеничной лепешкой служит обедом» (Калмыков, 1895. С. 58). Дыня, 
употребляемая в сыром и сушеном виде, служила также предметом вывоза, 

главным образом, в Оренбург и Баку. Имеются сведения о том, что в Средние 
века хорезмекие дыни вывозили в ст.олицу халифата - Багдад. 

Поздние дыни и арбузы высевались вторым посевом после колосовых 
или на старых люцерновых участках. Дыни, арбузы и тыквы сеяли на широ­
ких грядках в лунки, орошение было подпочвенным. Техника возделывания 

остается ручной. В Бухарском и особенно в Хивинском ханствах для посева 
бахчевых, особенно дынь, широко использовались ~айир ерлар (каирные зем­
ли - земли, орошаемые в период паводков), расположенные вдоль Амударьи 

и крупных магистральных каналов. Дыни этих мест отличались вкусовыми 
качествами. Узбеки умели хранить специальные сорта дынь всю зиму до по­
явления ранних плодов. 

Различают ранние и поздние дыни, представленные многочисленными 
сортами. Самые ранние сорта, называемые хандалак или замча (Хорезм), по­
являются с конца мая. Знамениты были своей сладостью и ароматом хорезм­

ские дыни гурвак, гулоба, карикиз, бечок, гужар, эркак ~авун, ала ~авун, бек­
доти и другие - некоторые из этих сортов могли сохраняться до следующего 
урожая в специальных плетенках (нухта), подвешенных на стойке из жердей. 
Широко было распространено во всех районах, хотя и в неболъшом количе­
стве, возделывание ~ово~, кади (тыквы- lagenaria), представленной различ­
ными сортами. Имелся ряд видов тыквы-горлянки (1agenaria vulgaris), из ко­
торой изготовляли различные сосуды. Сеяли люфу (люффа гранистая- Luffa 
acutangula ) для получения мочалы, служащей для мытья кухонной посуды и 
котлов. 

Немало труда требует традиционная культура- морковь. Морковь пред­

ставлена несколькими сортами- мушак, мирзои, считающаяся самым луч­

шим сортом, и ~изил уруг- «красная», распространенная лишь в советское 

время. Разделяется она также на весеннюю (кукламги) и осеннюю (кузги). 

103 



Садоводство и виноградарство. Весьма благоприятные климатические 
условия способствовали появлению в Средней Азии с глубокой древности 
множества разновидностей фруктов и винограда. В большинстве районов, 
населенных древними земледельцами, почти каждое хозяйство имело в про­
шлом свои сады или же несколько фруктовых деревьев, старались иметь свой 
сад не только сельские жители, но и горожане. «В городах почти у каждо­
го состоятельного туземца, - писал В. И. Масальский,- имелся свой сад, а у 
богатых и не один. Если семья живет не в центре города, то сад по большей 
части находится при доме, в противном случае он расположен где-нибудь на 
окраине города ... » (Масалъский, 1913. С. 483). В большинстве случаев сад 
(бт~) был обнесен глиняной стеной, вдоль которой высаживалась плакучая 
ива (.мажнунтол), тополь, иногда тутовые деревья или абрикосы. Часто в 
саду находился небольшой пруд (~овуз ), вокруг которого были посажены тал 
или карагач, а под их тенью имелась супа - неболъшое возвышение, где от­
дыхали в жаркие летние дни. 

Некоторые крупные землевладельцы занимались промышленным садо­
водством, у них сады имели большую площадь, правильную разбивку насаж­
дений, деревья высаживались рядами и разделялись дорожками. Такие сады 
имелись 1 и у купцов, ремесленников и т.д., которые стремились приобрести 
участки в близлежащих к крупным городам кишлаках, куда переселялись ле­
том со своей семьей. 

В -Фурганской долине преобладали косточковые насаждения, особенно 
абрико·сы. ·далеко за ее пределами известны янтарный урюк, курага, кишмиш, 
гранат, Пурсики и др. В Зарафшанской долине и Хорезме для садов и виноград­
ников обычно отводили высокие, сухие места. При закладке сада землю гото­
ВИ11И .mкдля зерновых - с промывкой, пахотой и удобрением. Каждой весной 

весь сад перекапывали кетменем или лопатой, чтобы не nовредить корни рас­
тенИй (Этнографические очерки .. , С. 57; Сазонова, 1952. С. 51; и др.). 

llpи хорошем уходе, если земля плодородная, обычно сад мог nлодо­
носить-40-50 лет. Особенно бережно относились к зимним сортам фруктов 
(яблокам и грушам) и винограду, закладывавшимся на хранение. Выработан­
ная многолетняя традиция, вековой народный метод позволяли сохранить их 
до следующих урожаев. Наnример, яблоки и груши собирали бережно рука­
ми и хранили в специальном помещении в доме, пол которого засыпали сухой 

землей с откосов каналов, где держалась ровная температура. 
Самыми распространенными фруктовыми деревьями были абрикосы 

(Урик), персики (шафтоли) и шелковица (тут). Абрикосы не только преобла­
дали в местных садах, но в Ферганской и Зарафшанской долинах ими засажи­
вались целые рощи, урюковое дерево было передко единственным украшени­
ем приусадебного участка .дехканина, дополнением к нему иногда служило 
тутовое дерево. Сортов абрикосов бьmо много и делились они в основном на 
ранние или поздние, а также no :вкусовым качествам. Они выращивались из 
косточек, а также путем ТiриВtИво:к. Употребляли абрикосы в свежем и суше­
ном виде. Сушеные абрикосы являлись, как правило, товарным продуктом, 
вывозимым передко далеко за пределы региона. 

Разнообразными сортами были nредставлены также персики, лучшим 
из которых считается персик-инжир (анжир-шафтоли). Наиболее известен 
он был в Маргиланском, Намантаиском и Андижанском районах Ферганской 
долины. Встречались две разновидности этог.о сорта с крупными и мелкими 
плодами. 

104 



Урожай яблок. Кишлак Аччиrи, Шахрисабзский район, Кашкадарьинекая область. 1978 r. 
Фото С.Н. Иванова. Архив ИЭА РАН. Колле!ЩИЯ Б.Х. Кармышевой 

Тутовые насаждения разводили не только для получения корма шелкопря­

да, но и в качестве плодового дерева, которое давало обильные урожаи ягод. 

Они употреблялись в сушеном и свежем виде, из них изготавливали патоку­
шuнни путем вываривания тутового сока. В горных местностях из сушеных 

плодов тута на зиму изготовляли муку - тут талl).он, служившую важным 

продуктом питания. Различали много сортов тута, но наиболее распростра­

ненными были балхu-тут, бедона-тут, I).Ора-тут, хуросон-тут и шотут. 
Разведение яблок и груш практиковалось лишь в небольтих размерах 

в садах крупных землевладельцев древнеземледельческих районов. Сорта 

яблок были ограничены. Известностью пользовалисЪ намаитанекие яблоки, 

разводимые в большом количестве в кишлаке Алмаз. В Хорезме был популя­

рен хазараспекий сорт, отличающийся своим ароматом и приятным вкусом. 

Груши были представлены более разнообразными сортами, такими как гуло­
бu - мелкая ранняя груша, нок или ношвотu - крупная твердая груша, сохра­
няющаяся до начала весны алмурдu, дuлафруз - мягкие, приятные на вкус. 

Во второй половине XIX в., когда усилились внешние контакты Средней 
Азии с Российской империей, принимает широкий размах разведение культу­
ры яблони. Особенно широко культивируются различные европейские сорта 

яблонь и груш в переселенческих районах Сырдарьинекой области, откуда за­

тем они переходЯт в местные хозяйства. Ташкентские яблоки сорта зимний кан­
.:tИль, розмарин, ранет, золотой пармен, апорт и другие вывозились в Фергану, 

Самаркандскую и Закаспийскую области, в Оренбург и другие города России. 
Распространены были сливы, встречающиеся в нескольких видах и со­

ртах. В большинстве садоводческих хозяйств имелись небольшие насажде­
ния инжира. Он имел летний и зимний сорта, отличался и по цвету - черный 
и желтый. Ягоды его употребляли в свежем и сушеном виде, приготовляли 

105 



инжирное варенье. В садах сажали различные сорта гранатов. Особенно 
славился кувинский гранат. Эти растения обычно закрывались на зиму от 
холодов. Нередко в садах выращивали айву. Из других плодовых деревьев 

культивиравались черешня, вишня, джида, грецкий орех и миндаль. Джида 
пользовалась большим спросом и ценилась так же, как пшеница (Сазонова, 
1952. С. 52). Многие из этих фруктовых деревьев, в частности, грецкий орех, 

миндаль, отдельные сорта яблонь, джиды и другие росли в горных районах в 
диком виде, что подтверждает древность культуры местного садоводства. 

Развитию садоводства и расширению сортов плодовых деревьев способ­

ствовало открытие в 1902 г. в Самарканде школы садоводства и появление 
ряда питомников русских садоводов, ежегодно отпускавших десятки тысяч 

привитых саженцев новых сортов. Строительство железной дороги в Сред­

ней Азии способствовало развитию товарности садоводства. В большом ко­
личестве вьmозились не только сушеные фрукты, но и свежие. Основными 
поставщиками фруктов были Ферганская и Самаркандская области и Таш­

кентский уезд. Только сушеных фруктов в год вывозили до 2-х миллионов 
пудов. 

Исключительно разнообразными сортами был представлен местный ви­
ноград, являющийся древнейшей культурой. На склонах Ферганского хреб­
та и других частях горных районов, расположенных выше 1500 м от уровня 
моря, встречаются виноградные лозы в дикорастущем виде, а в культурном 

состоянии он попадается и в более высоких районах, в ущельях Чаткальских 

гор, например. Наиболее широко культивировался виноград в оазисах и доли­
нах. Он имелся почти во всех приусадебных хозяйствах и районах древнего 
земледелия. В прошлом было известно до 30 сортов винограда, из которых 

наиболее распространенными являлись чиллаки (самый ранний скороспе­
лый), чарос (черный мясистый, сладкий и самый урожайный сорт), О!), I)Opa 
кишмиш (из них приготовляют изюм), катта-l)ургон (крупный десертный 
сорт, из которого приготовляют круглый изюм - обжуш и др. 

В Зарафшанской долине преобладала расстилачная культура винограда 

со стелющимися лозами. Здесь насчитывалось 24 сорта винограда, превос­
ходившие своей сахаристостью бессарабские, кахаринские и уступали лишь 
крымским сортам ак-кишмиш. В Хорезме наиболее распространенными со­

ртами считались маска, халиме, туворган, тамфили тойпи, хусойни, султа­
Nи, хармони, шакарак. Самыми скороспелыми были халиме и хусайни, nо­
следний оставляли на зимнее хранение. 

С nоявлением виноделия виноградарство получает широкий размах. По­

являются новые европейские сорта: каберне, рислинг, мускат и т.п. Размеры 
большинства виноградников были небольшие - около четверти танапа. Лишь 
самые богатые владели 7-8 танапами виноградников. 

Способы возделывания винограда и уход за ним в разных районах были 
различны. В большинстве районов лозы поднимались на высокие подставки 
из жердей. Лозам не давали сильно расти и раз или два раза за год среза­

ли концы ветвей и лишние побеги, чтобы их рост не отнимал у лозы силы. 
Во многих местах, особенно там, где преобладала культура с низкими куста­
ми, виноград на зиму закапывали, чтобы предохранить от замерзания. По на­
родному календарю к открытию лоз приступают с появлением сизоворонки -
в Ташкенте и Хорезме, кукушки - в Зарафшанской долине. У местного на­
селения было представление о возможности влияния на урожайность вино-

106 



Сбор винограда. Кишлак Байаул, Денауский район, Сурхандарьинская область. 1966 г. 
Фото М.Б. Смирина. Архив ИЭА РАН. Коллекция Б.Х. Кармыwевой 

града дурного глаза и поэтому на винограднике от сглаза подвязывали траву 

ucupu~, конский или бараний череп (Абдуллаев, 2005. С. 112). 
Урожайность местных сортов при усиленном удобрении, достаточном 

орошении и тщательном уходе достигала от 500 до 1500, иногда до 3 ты с. пу­
.1ОВ винограда с десятины. Главная масса винограда потреблялась на месте в 
свежем виде. Около половины всего винограда шло на приготовление изюма. 
Путем уваривания виноградного сока (в основном белых сортов - хусайни, 
буваки и др.) в чутунных котлах до густоты сиропа получали шинни- вино­
градную патоку, заменявшую в обиходе местного земледельца сахар и мед. 
Нз такого уваренного сока, разбавляя его водой, путем брожения приrотовля­
.1и хмельной напиток мусаллас (Абдуллаев, 2005. С. 205). Налитый в глиня­
ные, тщательно замазанные кувшины с добавлением пахучих трав, сок этот 

через два месяца превращался в сухое вино. К началу ХХ в. из Узбекистана 

ежегодно вывозилось в Россию до 30- 50 тыс. пуд. винограда и около 1 млн 
rтудов изюма (Масальский, 1913. С. 483, 484). 

ВОДНОЕ ХОЗЯЙСТВО И ВОДОПОЛЬЗОВАНИЕ 

Орошение испокон веков являлось и является важнейшим условием зем­

-е.1елия в Средней Азии, источником благосостояния среднеазиатских наро­

.::юв. Наивысший расцвет орошаемое земледелие достигло к началу 11 ты с. н.э . , 

о затем оно было разрушено в результате монгольского нашествия. Многие 

.:ревние оазисы были превращены в пустыни, и лишь в конце XVIII - начале 

107 



XIX в. в Хорезмеком оазисе, вдоль среднего течения Зарафшана, в Ферган­
ской долине и Ташкентском оазисе наметилось упорядочение и активизация 
строительства ирригационных систем. 

Завоевавшее Среднюю Азию во второй половине XIX в., царское прави­
тельство ставило перед собой задачу превращения ее в сырьевую базу и поэ­
тому не могло не учитывать особенности местного орошаемого земледелия. 
Однако оно обращало свое внимание не столько не упорядочение имеющей­
ся ирригационной сети и системы водопользования, сколько на возможности 
создания новых районов орошения. Внимание царской администрации было 
обращено на обширную равнину Голодной степи, где и появилась первая, 
оборудованная инженерными сооружениями, оросительная система. Почти 
за 50-летнее господство царизма на всей орошаемой территории Туркестана 
появилось не более двух десятков инженерных сооружений. Рост орошаемой 

площади за счет освоения новых земель, проведеиного царским правитель­

ством за весь колониальный период, составил лишь 40-45 тыс. га (Аминов, 
1959. с. 258). 

Ведомственная разобщенность, бюрократический и колонизаторский 

подход к постановке и решению крупнейших народно-хозяйственных задач 
привели к невыполнению проектов орошения новых земель. Это признавало 
и само царское правительство. Об этом свидетельствует заявление министра 

финансов В.Н. Коковцева, сделанное им в 1908 г. в финансовой комиссии Го­
сударственной думы. Он говорил: « ... что сделано для орошения новых зе­
мель и создания новых районов хлопководства? К сожалению, очень мало 
или почти ничего, вследствие хронического затруднительного положения 

государственного казначейства. Министерству земледелия пришлось по не­
обходимости все время ограничиваться изысканиями и Составлениями про­
ектов, причем в этом отношении сделано немало, имеется ряд готовых про­

ектов по орошению трехсот тысяч десятин в Туркестане и Закавказье» (цит. 
по: Аминов, 1959. С. 257). 

Увеличение орошаемых площадей в Туркестане (без ханств) в 1910 г. 
по сравнению с 1870- 1880 гг. с 1 млн 738 тыс. дес. до 2 млн 500 тыс. де­
сятин (А.минов, 1959. С. 258) объясняется не столько орошением новых зе­
мель, сколько внутрихозяйственным освоением орошаемых раньше земель, 
путем строительства ирригационной сети своими силами и средствами насе­

ления. 

Многовековой опыт позволил узбекам выработать определенные навы­
ки по технике, организации и ведению сложного водного хозяйства. Давняя 

традиция орошаемого земледелия породила искусных народных ирригато­

ров- мироб, сипайчи и др. Их богатый опыт передавался из поколения в по­
коление. Они могли простейmими способами устроить забор воды из рек, 
возводить плотины, дамбы, регулировочные и водоподъемные сооружения. 

водораспредительные узлы на каналах и т.д. А.Ф. Миддендорф, обследовав­
ший в 70-х годах XIX в. Ферганский оазис, писал: «Эти ирригационные соо­
ружения невольно возбуждают в нас еще большее удивление. Мы изумляемся, 
видя что столь неразвитый в техническом отношении народ сумел отвести на 

свои поля воду в крутой гористой местности на расстояние 15 миль, мимо гор 
и долин, но еще большее удивление возбуждает то, что эти работы выполне­
ны без всякого знания, нивелировки, без всякого инструмента, необходимого 

для этого~ мы удивляемся проведению каналов меньшего размера, исподволь 

108 



сnускающихся к долине вдоль отвесных стен, на половинной высоте их, и 
высеченных в твердой каменной массе, при виде туннелей, по которым про­
ходит далее вода, или при виде того, как отводится она к мельницам по греб­

вю насыnей, длиною в несколько верст» (Миддендорф, 1882. С. 165). 
На территории Средней Азии еще в глубокой древности появились раз­

личные типы орошения: ручьевое, хаузное (~овуз), колодезное (~уду~), кяриз­
ное (кориз) и канальное или речное, т.е. путем выведения искусственных ка­
валов. В зависимости от источника питания издревле все реки подразделяют 
на два типа: о~ сув (белая вода)- реки ледникового питания, ~ора сув (черная 
вода) - реки подземного питания, к которым относят и кяризные водоисточ­
вики, выведенные на поверхность по вырытым под землей галереям, сооб­

щающимся с поверхностью земли колодцами. 

В Фергане для орошения служат воды Нарыва, Карадарьи и небольтих 
рек - Соха, Исфайрама, Кассаисая и др. В Ташкентском оазисе наибольшее 
количество орошенных земель находится в долинах Чирчика и Ангрена. Куль­

турные земли Самаркандской и Бухарской областей питаются водами Зараф­
шана. Плодородные степи южных районов орошаются водами Кашкадарьи, 
Сурхандарьи и других менее значительных рек. Воды величайшей реки Сред­

ней Азии Амударьи орошают культурные земли Хорезмекого оазиса. 
Оросительная сеть подразделялась на магистральные каналы (катта 

apu~ в большинстве районов), отводные каналы (apu~ ёб) и мелкая есть (ji~­
apuк, солма, бадоl}). Обычно каждый отводной канал снабжал водой одно се­
ление - целую родовую группу или небольтую сельскую общину, именем 
которых он и назывался, как например, К,алмо~ apu~, !(ипчо~ ёб, J<,Y118Upom 
apu~. Иногда канал назывался по имени человека, который способствовал его 

прорытию. 

Использование для ирригации больших рек было сопряжено с проведе­
нием сложных работ по прорытию каналов и устройству их головных соору­

жений. В прошлом при низком уровне техники это представляло большие 
трудности. Местные мастера путем долгого опыта выработали своеобразные 
технические приемы ирригационного дела. При постройке больших маги­

стралей сначала копали небольшой канал и, только убедившись в правильяо­
сти выбранного направления, продолжали там работы по проведению круп­
ных каналов. 

Самым распространенным, выгодным и более надежным, но сложным и 

трудоемким является речной тип орошения - отвод воды из реки каналами. 
Речное орошение известно с глубокой древности и появление его относится 
к эпохе бронзы (Гулямов, 1957. С. 54). Наибольший расцвет такого типа оро­
шения в древности падает на античный период, когда сооружались большие, 
длиною в десятки и сотни километров каналы. 

Магистральные каналы отводились из реки вправо и влево, в зависимо­

сти от состояния берегов, для орошения земель, прилегающих к реке, а за­

тем каналы разветвлялись, распадаясь на более мелкие системы. Отвод воды 
из реки в магистральные и дальше в отводные каналы производился путем 

сооружения примитивных перемычек. Запруда в виде треног из бревен, за­

груженных хворостом и камнем (сепоя), простая наброска камней на реках 
были самыми распространенными способами отвода воды в большие оро­
сительные каналы. Более сложные ирригационные сооружения воздвигались 

на головных частях магистральных каналов. Головная часть магистрального 

109 



канала запруживалась огромными фашинами, сооружаемыми из хвороста, 
камыша, ветвей, дерна (вард, I}Орабура) . Камыш, хворост или ветки стелили 
на берегу около головы канала, на них клали дерн, камни, засыпали землю 
и, начиная с одного конца, закатывали в виде громадного цилиндрического 

сооружения, в несколько десятков метров в диаметре. Фашины укрепляли 
обвязками, прикатывали и бережно опускали в воду. 

Опасность прорыва ирригационных сооружений существовала на Аму­
дарье и реках. Паводок (сел) превращал маловодную реку в грозную силу, 

вызьmая разрушение плотин и головных частей каналов. Эти обстоятельства, 

а также постоянная угроза наводнения и многовековые наблюдения, научили 
местных жителей заранее предугадывать сроки паводков: первый (называе­

мый в Хорезме сунник или чук J}ОМUШ дошуви), в нижнем и среднем течении 
Зарафшана - нарзов) происходил в начале апреля, когда начинался рост ка­
мыша; второй (в Хорезме идасосуви или юлдуз дошуви, на Зарафшане - леоб) 
самый плородный, ибо приносил много ила и совпадал с периодом орошения. 
Он бывал в середине мая, во время цветения джиды (в Хорезме - J}Upl} чилгов 

дошуви, на Зарафшане - гармоб - в июне). На Зарафшане, в зависимости от 
годового водного баланса, паводки разделялись на многоводный, среднево­
дный и маловодный периоды. 

Каналы могли эффективно функционировать лишь при подъеме уровня 

реки в периоды паводков в летнее время. Зимой при спаде воды в реках кана­
лы пересыхали. Для искусственного подъема уровня воды, чтобы направить 
ее в канал, приходилось устанавливать плотины и временные подпирающие 

сооруже~ия из фашин. 
В некоторых районах в силу того, что уровень воды древних каналов 

или рек, прорывших себе глубокое ложе, оказался ниже засеваемых земель, 
орошение производилось путем сооружения водоподъемных механизмов. 

В Хорезме они применялись особенно широко. Орошение посредством этих 
сооружений известно в науке под названием «чигирное орошение». Первое 
упоминание о водоподъемных приспособлениях в Средней Азии встречается 
в энциклопедии Абу-АбдуллахаМухаммада ибн Ахмадаал-Хорезмии дру-

Старинное водоnодъемное сооружение чиrирь. Хорезм. 

XIX в. 
Илп . в кв.: <<Народы Средней Азии и Казахстана>>. 1962. Т. 1 

110 

гих авторов раннего Сред­
невековья (Петрушевский, 

1960. с. 121). 
Чигир ( чигирь) - этот 

оригинальный водоподъ­
емный механизм - состоит 
из трех основных частей. 

Колесо, на котором укре­
плены водачерпающие со­

суды, соединено при по­

мощи горизонтальной оси 

с двумя зубчатыми шестер­
нями и привода. Бывают 
чигири больших и малых 
размеров. Наиболее рас­

пространенным был малый 
чигирь (Джаббаров, 1961. 
С. 278-281 ). Он имеет 



с.1едующее устройство: на рас­

стоянии 6-7 М ОДНО ОТ друго­
ГО устанавливались два стол­

ба. Высота надземной части 
их колебалась от 2 до 2,5 м. 
На столбы была положена по­
nеречная балка, а под ней в 
центре (между столбами) укре­
n.lЯлась деревянная подставка 

с железным или деревянным 

гнездом, в которое вставлялась 

вертикальная ось - её верхний 

конец свободно вращался в вы­
.:юлбленном углублении бал­
ки, а нижний - на подставке. 

К этой оси было прикреплено 
вращающееся большое колесо 
тиnа шестерни с 24-мя дере­
вянными зубцами. К колесу 
nривязывались длинные ше­

сты, служившие оглоблями, в 
которые впрягалось животное 

верблюд, лошадь или осел) . 
.:L1я прочности крепления был 
. ·становлен вспомогательный 
шест. Колесо-шестерня приво­

зилось в движение впряжен­

ным животным. На подставку 
этого колеса по направлению 

к чигирской яме горизонталь-

Старинный способ орошения земли. Чигирь 

Архив отдела этнологии Института истории АН РУз. Иив. 

N2 24. Коллекция «Сельское хозяйство» 

но, с незначительным наклоном вниз, была положена вторая ось. Один конец 
ее лежал на такой же деревянной подставке, находившейся напротив правой. 
На оси было установлено малое колесо-шестерня, сцеплявшееся своими 
16-ю зубцами с большим колесом. Вращение большого колеса чигиря на вер­

тикальную ось, имевшую на другом конце водоподъемное колесо диаметром 

около 2,5 м. 
Большой чигир отличается от малого по диаметру водоподъемного колеса 

а количеству дигuров (водочерпающие сосуды), а также тем, что работавшее 

на малом чигире животное, описывая окружность, оставляло водоподъемное 

колесо внутри круга, тогда как при работе на большом чигире - за кругом. 
Производительность чигиря была невысокая, в сутки он мог оросить около 2 
.1есятин земли. 

Кроме упомянутых типов чигиря, иногда по берегам магистрального ка­
нала устанавливали водоnодъемное колесо, приводившееся в движение тече­

нием воды (сув чuгир). Они встречались не только в Хорезме, но и в долинах 
Зарафшана, Сурхандарьи и в Ташкентском оазисе, где были известны под 

названиями чарх, киргулча. Но классической страной чигирей до недавнего 
зремени оставался Хорезм, где их количество еще в середине 20-х годов ХХ 
столетия было велико. 

111 



Наряду с чигирем применялисъ и более примитивные сnособы орошения 
для поднятия воды на поля: сепма, дапма, нова. 

Сепма представляла собой деревянную лопату с бортами с трех сторон, 
подвешенную на длинных веревках на две вертикальные балки с nереклади­

ной наверху. Прибор был устроен по принцилу качелей, а орошение произ­
водилось ручным способом путем черпания воды из небольтого водоема, 
устроенного между балками. Если такая лопата была установлена как рычаг 

и приспособлена для действия ногой, то сооружение это называлось дапма. 

При обоих способах возможности лолива были ограничены и потому оро­
шались неболъшие участки. Полив способом нова (желоб) применялея очень 
редко и заключал с я в том, что с помощью деревянного желоба длинной 3,5-4 м 
с одним глухим концом вода с более низких точек рельефа поднималась на 
более высокие. 

Наиболее ограниченные возможности имели ручьевое, хаузное и кяриз­

ные типы орошения. Они были характерны, в основном, для горных и, ча­

стично, предгорных районов Самаркандской, Сурхандарьинской и Ташкент­
ской областей. Всюду в горных долинах, где только возможно заниматься 

земледелием, используются для орошения воды источники (було~, чашма), а 
также вытекающие из ущелий ручейки. Из камня выкладываются маленькие 

арыки, которые выводятся на поля. 

Для эффективного и рационального использования этих ничтожных во­

дных ресурсов прибегали к устройству миниатюрных водохранилищ - хаузов 

(~овуз). Родниковые ручьи переграждали поперек русла каменной плотиной. 
сооруженной весьма nримитивным способом, и собирали воду. В теле пло­
тины оставляли небольтое отверстие, затыкавшееся с внутренней стороНЪI 
большой пробкой из тряпок, nрикрепленной к концу длинного шеста. Такие 
водные резервуары-~овуз - до недавнего времени сооружали земледельцы 

горных и nредгорных районов Ширабада, Байсуна, Нурата. В кишлаке Ван­
доб Ширабадского района было 2 таких хауза, а в Шерджане - 1, каждый из 
них мог оросить до 1,5 га земли. 

Следует заметить, что относительно крупные водохранилища создавалисъ 
еще в далеком прошлом. Например, в районе Фариша (Джизакской области 

в Х в. скалистое ущелье, по которому спускалась горная речка Илончисай.. 

было запружено каменной плотиной длинной в 50 м и высотой в 16-1 7 м. 
Плотина эта была обнаружена узбекскими археологами во главе с Я.Г. Гуля­
мовым, который считал, что она функционировала до XIII в. Тело плотины 
было сложено из тесанных каменных глыб на весьма сложном водоустой­

чивом растворе и имело 9 архитектурно оформленных, расnоложенных по 
ярусам, отверстий. Весенние селевые воды ИлоНtfисая собирались в ущелье 

перед плотиной и образовывали водный резервуар размером свыше 20 тыс 
кв. м. Второе nодобное водохранилище было сооружено в конце XVI в. на Ах­
чабсае на южном склоне Нуратинских гор. 

В предгорных районах широко применялось орошение путем отвода грун­

товых вод nодземными водосборными галереями, известными под название;... 
кориз. Следы кяризного орошения на территории современного Узбекиста.и:z 

обнаружены в районах Нуратинских гор, под Самаркандом и Kyrитaнrcкtnt. 
хребете. В Ширабадском районе, на предгорьях Куrитанга, до сих пор со­
хранилисъ некоторые кяризы, которые носят названия населенных nункте; 

112 



Ёlf)Jббойкориз, Ёрмакориз, БулоJ)кориз, Чарво}}корuз и т. д. (l(аюмов, 2001. 
С. 30; l(аюмов, 2008. С. 66). 

В маловодных и степных районах Бухарской области и Каршинекой сте­
пи население, занимавшееся, главным образом, скотоводством, использова­
.1о для полива огородных, бахчевых и других кулыур воду колодцев. Вода 

из колодцев, вырытых на приусадебных участках, вередко поднималась при 
помощи животных. Этот способ орошения вплоть до 60-70-х годов ХХ сто­
.:Iетия частично сохранился в кишлаках Каллык, Майманак, Касби Касансай­
ского района. Один очевидец следующим образом описывал колодезное оро­

шение: «Из-за нехватки воды в Каршинекой степи роют колодцы диаметром 
1,5 аршин, которые выложены жженым кирпичом и расположены в верхней 
части участка земли. Они снабжены приспособлениями, благодаря которым 

.:rва дехканина с лошадью, громадным ведром, сделанным из козьей шкуры, 
потоком воды из них по бороздам орошают свой участок ... Орошение коло­
.J.езной водой огородов, бахчей и табака широко распространено» (Полозов, 
1925. с. 70). 

Чрезвычайно трудоемкой и обременительной была ежедневная обязатель­
ная для каждого земледельца работа по очистке всей оросительной системы 
хашар, J}азув, чonul}) , особенно магистральных каналов, и сооружению дамб. 
Работа эта производилась зимой или ранней весной, а в отдельные годы ее 
приходилось повторять по несколько раз. Очистка требовала много рабочих 
рук, их выставляло население в зависимости от количества получаемой тем 
или иным селением воды. Это было обязательной натуральной повинностью. 

В Хивинском ханстве, например, на очистку арыков уходило всего около 
-оо тыс. человека-дней. На очистку магистрального Палваняба в Хорезме 
требовалось 12 и более дней. В Хорезме каждые 1 О танапов земли считались 
1а единицу полива - бuр сув, с этой площади выставляли по одному работни­

i..")' (1}0З)'вчu, хашарчu). Хозяйства, имевшие менее 10 танапов, образовывали 
'Lаленькие водные общины (в Хорезме - жабдu), члены которых отрабатыва­
:ru свою долю поочередно. Работники по очистке - J)Озувчи - объединялись 

в группы по 20 человек (как правило - односельчан), выделяли двух лиц­
~чи и хuзматкор, которые обслуживали их во время работы. Необходимое 
продовольствие, орудия труда и постель приносили сами работники. Более 

того, они платили еще налог афанак-пули на содержание водной админист­
рации. 

По окончании работ на магистральном канале лереходили к очистке отво­

.DIЫХ каналов и их более мелких ответвлений, находившихся на территории 
земель одной общины, родовой группы или селения. 

Всеми основными работами на ирригационных системах ведала специ­
З..lЪНая водная администрация. Надзор за орошением и работами по очистке 

rрупных магистральных каналов возлагались в ханствах на одного из выс­

ших чиновников, в Туркестанском крае - на ари}}-отусотуол (главный иррига­
тор), назначаемых местной верховной властью. Им подчинялись многочис­
зенные, избираемые от народа мирабы (ирригаторы), которые устанавливали 

очередь пользования водой и т.д. Для наблюдения за плотинами нанимались 
сnециальные надзиратели тугончu. Количество мирабов и надзирателей было 

огромно. Например, только на системе одного Захарыка в окрестностях Таш­
~rента было 40 мирабов, возглавляемых одним ари}}-отусо}}олом. Определенно­
то жалованья они не получали и держались на средства, собираемые с насе-

S Узбеки 113 



ления. Поэтому деятельность мирабов «была сопряжена передко с большими 
неудобетвами и даже с злоупотреблениями, так как мираб дает воду в первую 
очередь тому, кто лучше ему заплатит, отчего страдают бедные и мелкие зем­
левладельцьш (Александров, 1916. С. 20). 

После завоевания Российской империей Средней Азии обычное водное 
право передко нарушалось, в практику «стали проникать различные новше­

ства, которые вместе со злоупотреблениями арык-аксакалов, мирабов и дру­
гой туземной администрации ввели в водоиспользование много путаницы. 

«Не говоря уже о том, что всякий, кто может, старается захватить побольше 
воды, даже основное правило шариата о ведопустимости торговли водой со­

блюдается ныне далеко не везде; местами, в особенности в районах бедных 
водою, очередь пользования последней служит предметом купли и продажи» 

(Масальский, 1913. С. 426). Об этом факте говорится и в другой публикации, 
где сообщается, что «в Ферганской области была очень распространена тор­
говля водой отдельно от земли, тогда как в других местах это считалось гре­

хом» (Статистический ежегодник. 1924. С. 19). 
В большинстве орошаемых районов, особенно в Хорезме и Зарафшанской 

долине, при недостатке воды в вегетационный период соблюдалась строгая 

очередность в водопользовании, устанавливаемая часто по жребию. Первыми 
получили воду земли, которые находились по нижнему течению канала. За­
тем очередь переходила к участкам, лежащим у второй с конца запруды и т.д. 

Почти такая же система существовала и на Зарафшане, где основные маги­

стральные каналы, отходящие от реки, запруживались плотиной - тугон на 
среднем течении реки, чтобы снабдить водой низовья. Это производилось в 
сезон дважды - во второй половине мая и в конце августа и пазывались обра­

тоб и нимжуй. Очередность соблюдалась и на мелких каналах. Каждый зем­
левладелец дорожил своей очередью и старался не упускать ее. Нарушители 

очереди водоиспользования строго наказывались лишением воды, денежным 

штрафом и даже арестом. 

Существовала определенная система определения количества воды. Наи­
более распространенными мерами были: бир сув - количество воды, проте­
кающее по данному каналу за сутки; бир тегирмон или тош - количество 
воды, способной привести в движение один постав мельницы; бир l}УШ -
количество воды, требуемое на площадь земли, которую могут обработать 
два вола за день; l}уло~ - количество воды, с которой может управиться при 
орошении один рабочий. В маловодных районах Кашкадарьи, в основном на 
землях общинного пользования - пайкал, количество воды, подаваемое на 
один кош земли, измерялось примитивными часами-кувшинами, называе­

мыми мундu. Прибор представлял собой обыкновенный глиняный кувшин 
емкостью до 1 О л, в донышке которого пробивали дырочку. Время, в тече­
ние которого выливалась вся вода из кувшина и назьmалось у дехкан мунди 
(около 5 минут). 

Орошение полей производилось различными способами в зависимости 

от высеваемых культур и других условий. Поля, засеваемые рисом, люцерной 
и колосовыми орошались затоплением всего участка, разделенного на ря.з 

площадок - пол, тохта или кулча, окружены валиками - чел. Способ зато­
пления использовался в Хорезме и низовьях Зарафшана также для промывкв 

засоленной почвы. Перед поливом поле многократно вспахивалось и тща­
тельно бороновалось. Местные земледельцы знали, что если поле хорошо 

114 



Полив хлоnчатника. Традиционный сnособ лолива хлоnчатника nри nомощи кетменя , сnособ 
лолива хлоnчатника гибкими шлангами. Таmкентская область 

Фото в кн .: «Народы Средней Азии и Казахстана». 1962. Т. 1 

выровнено, то это повысит качество полива и предупредит засоление почвы. 

Большинство посевов орошалось запуском воды в мелкие канавки, насыщаю­

щие влагой лежащие между ними узкие полоски почвы. При культуре амери­
канского сорта хлопчатника, джугары, дынь и других пропашных растений, 
боящихся образования корки на поверхности nочвы, поле нередко разбива­

лось на параллельные или зигзагообразные грядки, между которыми nрохо­
дила вода. 

Почти повсюду излишняя или отработанная на поле вода выводилась в 

низины и нередко образовывала обширные заболоченные пространства, яв­
ляющиеся рассадником малярии и других болезней. Еще в начале XIX в. 
заболочена была центральная часть Ферганской долины; заболачивание и 

засоление почвы было постоянным бичом земледельческого района, располо­
женного вокруг Бухары и других мест в Бухарском ханстве. Сильно заболоче­

ны бьши низовья Амударьи и одной из ответственных работ дехкан Хорезма 

было осушение участков для земледелия. 
Народы Средней Азии издавна нашли средство борьбы с этим злом. Они 

копали дренажные канавы - захкаш, иногда представлявшие собой довольно 

крупные сооружения, как захкаш Темура, проходивший с востока на запад на 
некотором расстоянии от Бухары. Однако сооружать крупные дренажные ка­

налы дехканам было не под силу, и в большинстве мест дренажная сеть могла 
дать лишь незначительный результат. 

115 



Освоение заболоченных земель в Ташкентской области. 1950-е годы. 

Фото в кн .: «Нарсщы Средней Азии и Казахстана)}. 1962. Т. L 

Обряд вызьrвания дождя (сует хотин). Кашкадарьинекая область. Экспедиция 2006 r. 
Фото Л. ХЗКIIМОва 



Постоянная угроза безводья или наводнения выработала у местного на­
селения обряды, которые должны были помочь избежать несчастий. Когда 
повреждение канала, плотины или дамбы грозили бедствием окружающему 
населению, совершали всевозможные магические обряды. 

В засушливые годы в районах богарного земледелия производились обря­
довые шествия с одной целью- вызвать дождь. Надевали на палку или лопату 
женскую одежду и носили это чучело, называемое сувхотин или сустхотин 

по кишлаку, распевая при этом обрядовые куnлеты: 

Водяная женщина, безводная 
Женщина, принесшая дождь, 
Женщина, давшая обильный урожай nшеницы, 

Женщина, накормившая людей женщина. 

Хозяйка каждого дома обливала шествующих с чучелом водой и дава­
ла им приношения. В образе сувхотин можно видеть отдаленную реминис­

ценцию древней богини плодородия Анахиты (Саримсо~ов, 1986. С. 124). 
В некоторых других районах вызывали дождь тем, что подвешивали черепа­

ху и совершали другие обряды. 



ГЛАВА 4 

животноводство 

ОБЩАЯ ХАРАКТЕРИСТИКА 

н 
аселенке Среднеазиатского междуречья, Хорезма и Ташкентского 
оазиса занимались скотоводством еще с древнейших времен. Этому 

благоприятствовало наличие пастбищ в степных (чул), nредгорных 
(адир) и горных (тон, яйлов) зонах. Большой простор для разведения скота 
(особенно овец) давали также nустынные и nолуnустынные пастбища Кизил­
кума. 

Скотоводство было особенно развито в средневековый nериод. В руках 
круnных баев сосредотачивалось значительное количество скота. Как со­

общает Ибн-Фадлан (начало Х в.), отдельные гузские баи владели 10 тыс. 
лошадей и 100 тыс. голов овец (Ковалевский, 1956. С. 130). Владельцами 
большого количества скота являлись среднеазиатские ханы и их родичи. 
В частности, бухарский хан из династии Аштарханидов Надир Мухаммед 
(середина XVIII в.) имел под вьюком 600 катаров (верениц) верблюдов, в его 
конюшне стояло 8 тыс. лучших лошадей, не считая тех, что ходили в табунах. 
Одних лишь каракульских овец у него бьшо до 80 тыс. голов, nомимо разного 
другого скота. 

В конце XIX - начале ХХ в. скотоводством в основном занимались по­

луоседлые узбеки. Видное место в их занятиях занимало разведение овец, 
лошадей, верблюдов, а также значительного числа крупного рогатого скота. 

Большое количество скота находилось в руках отдельных баев и знати из 
среды nолуоседлых узбеков. У Муллы-Дустмат Минг-баши из nлемени тюрк 
(селение Каракишлак Галляаральского района Самаркандской области) было 
около 40 тыс. овец; некто Утабой из nлемени локай, nроживающих в Кулябе 
(ныне Таджикистан), имел 30 отар, т.е. 15 тыс. овец, Матям-бай из гиссар­

ских локайцев- 1 тыс. голов лошадей (Кармышева, 1954. С. 63) По данным 
А.Д. Гребенкина, у найманов среднего Зарафшана в начале 70-х годов XIX в. 
середняки имели по 100 голов мелкого рогатого скота на хозяйство, а самые 
богатые- до 3 тыс. (Гребе11кии, 1 872. С. 82). Рядовые скотоводы имели лишь 
по несколько голов скота, nреимущественно мелкого, для прокормления себя 
и своей семьи. 

Разведением скота занимались не только полуоседлые, но и оседлые 
узбеки-земледельцы, особенно те, которые жили в районах, граничащих со 
степью и в nредгорьях. Потребность населения оазисов, особенно городов, 

в мясе и сале была велика. Только для удовлетворения этой потребности для 
населения г. Бухары и его окрестностей надо бьшо ежемесячно 6 тыс. голов 
овец (Ара11даре11ко, 1880). Понятно, что оседлое земледельческое население 
Бухарского оазиса не в силах было обеспечить себя мясом, не могли обеспе­
чить их также и nолуоседлые скотоводы ханства. Для Самарканда, Бухары и 

других городов и селений Зарафшанской долины скот перегоняли в основном 

из Гиссарской долины, где карлуки, локайцы (Кармышева, 1969. С. 55, 56) и 
другие групnы узбеков разводили в большом количестве rиссарских овец на 

118 



мясо и сало. Стада овец пригоняли из северного Афганистана (Кундуз, Хул­
ма и др.), где кочевники-узбеки племени катагаи разводили овец и крупный 
рогатый скот. Для городов Ферганской долины скот (в основном курдючных 

овец) пригоняли из районов Аулие-Аты, Токмака, Пишпека, Верного, Кызыл­
Орды. Основными покупателями овец на этой ярмарке были торговцы из 
Ферганской долины. По официальным данным, в 1885 г. только в Ферган­
скую долину на продажу было пригнано 276 983 голов овец (Кушелевский, 
1890. с. 387). 

Закупка овец у киргизов и казахов производилась либо за наличные день­
ги (но в ограниченном количестве), либо в счет аванса (бунак), который вы­
давался осенью, когда кочевые киргизы и казахи больше всего нуждались в 

деньгах. В этих случаях купцы платили скотоводам меньше рыночной цены 
и продавец обязывался содержать купленный скот до весны. Скотовладельцы 
отдавали свой скот и в обмен на товары. Торговля носила в таком случае ме­

новой характер; в некоторых районах она составляла около 3/ 4 всех оборотов 
торговли скотом. 

Из купленных овец составляли отары в среднем по 500- 600 голов каждая. 
Для перегона отар на пастбища нанимали чабанов, которые пригоняли скот в 
места, расположенные ближе к торговым районам. Скотопромышленники За­
рафшанской долины использовали летние пастбища Зарафшанского и Турке­
станского хребтов, а торговцы из Ферганской долины - южные склоны Тянъ- . 
Шанского хребта. Здесь скотопромышленники договарнвались с местными 
жителями о их содержании на пастбищах. Например, пастухи-киргизы брали 
на определенных условиях выпас овец, принадлежавших баям Чартака ( Фер­
ганская долина). На горных и предгорных пастбищах производилась осенняя 
стрижка овец, после чего скот продавался. Наиболее упитанных овец готови­
ли для продажи, а худых и молодых оставляли на пастбище. 

Овец, предназначенных для продажи, отправляли на базар небольшими 
партиями или продавали оптовым покупателям прямо на пастбищах. Туда 
в назначенный день уезжали с купцами из наиболее зажиточных городских 

и сельских жителей. Значительное число оптовых покупателей было из по­
луоседлых узбеков, которые летом продавали своих, более упитанных овец, а 
вместо них покупали для откорма овец у скотопромышленников. 

Основными покупателями откормленных овец являлись мясники, кото­
рые также стремились продавать населению мясо и сало с выгодой для себя. 
Таким образом, пока купленная овца доходила до потребителя в виде мяса 
и сала, цена ее увеличивалась в несколько раз. Поэтому не каждый мог себе 

позволить часто покупать мясо. Все кто имел возможность, старались откор­
мить для семьи к зиме одну-две собственных овцы или козу. 

Помимо овцеводства узбеки занимались и разведением крупного рогато­
го скота, лошадей, а также верблюдов и ослов, используя их для хозяйствен­

ных нужд - пахоты, перевозки грузов, главным образом, вьючным способом 
и на арбе, а также для верховой езды. Тягловой силой при обработке земли 
являлись волы, на которых всегда был большой спрос. Корова в домашнем 

хозяйстве узбеков-земледельцев была главным источником получения моло­
ка и молочных продуктов. 

Для интенсивного развития скотоводства необходимо было достаточное 
количество кормов и кормовых ресурсов, а они в тот период были ограни­

чены. Общинные пастбища располагались на территории региона неравно-

119 



мерно, местами, где всю пригодную землю занимали nосевы, их вообще 

было очень мало. Условий для развития большого количества скота не было. 
Например, в центральной части долины Зарафшана nод посевы было занято 
250 тыс. танапов земли, для выгона скота оставалось лишь 130 тыс. танапов. 

Пастбищные условия у населения, живущего в стеnных районах, были не 

одинаковыми. Они делились в основном на три группы: 
1) прикишлачные пастбища, которые были расположены в окрестностях 

селения (дала). Это nастбище считалось общинным, где могли пасти скот все 

жители селения, независимо от социальной принадлежности. На этом паст­
бище держали скот, как правило, осенью и зимой; 

2) весенние и летние пастбища, расnоложенные на пекотором расстоянии 
(2-4 и более км) от селения. Они были разделены между родами и семейно­
родственными группами данного селения на отдельные участки; 

3) дальние пастбища, расположенные на расстоянии 8-1 О и более км от 
кишлака (чул). Вся пастбищная зона чула распределялась между крупными 

скотовладельцами, каждый из которых имел несколько отар овец и множе­

ство верблюдов. 
Степные пастбища в ханствах, например, в Бухарском, находились под 

контролем административного чиновника - элбеги, в обязанность которого 
входило наблюдение за границами пастбищных владений родоплеменных 
групп (чтобы они не нарушались), а также взимание налога со скота (закот), 
налог за использование пастбищ (хас пули) и др. Элбеги nодчинялея правите­
лю данной области- беку. 

Для степных пастбищ важное значение имело наличие водных источни­
ков, главным образом, колодцев и кjlк, которые принадлежали крупным ско­

товладельцам. Были и родовые колодцы, из которых могли поить свой скот 

члены данного рода или семейно-родовой общины. 
Пастбища тех селений, которые были расположены в предгорных райо­

нах, подразделялись также на три группы: а) осение-зимне-весенние паст­
бища в предгорьях, которые находились в общинном nользовании; б) пере­

ходные nастбища среднегорных районов (тог, тов), они были распределены 
между родами и nлеменами; в) летние пастбища высокогорных районов 
(яйлов), здесь держали скот, главным образом, крупные скотовладельцы и со­

стоятельные семьи. Осенью, зимой и весной скот пасли в предгорных зонах 
(адир). С наступлением жары животных nостеnенно перегоняли на средне­
горные пастбища, а в самые жаркие nериоды - на высокогорные. С наступле­

нием холодных дней в горах скот обратно вели по тому же nриблизителъно 
маршруту, по которому их nерегоняли осенью. Источником водопоя для скота 
на пастбищах служили горные реки и родники. 

Основными типами скотоводства у узбеков и других груnп населения, 
живших в пределах современного Узбекистана до 1917 г., было отгонно­
пастбищное, выгонное и стойлово-выгонное. Типы скотоводства были непо­
средственно связаны с хозяйственвой специализацией, а также пастбищны­
ми условиями тех или иных районов. 

В условиях Средней Азии скот почти круглый год находился на подножном 
корму. Летом его пасли на пустынных, полупустынных, предгорных и горных 
пастбищах; в некоторых районах и в этот сезон недоставало кормов - трава 
выгорала, а горных пастбищ было мало. Зимой, даже в период снегопадов, 

животные находились на подножном корму - скот тебеповал (Этнографиче-

120 



ские очерки .. , 1969. С. 61; Шапиязов, 1974. С. 191 , 192). На основе многове­
кового опыта были выработаны приемы выласа в условиях тебеневки. При­
гоняя скот к месту выпаса, первыми пускали лошадей, которые, растаптывая 

снег, открывали под его покровом сухой корм. За ними шел крупный рогатый 

скот, затем - овцы; последними пускали верблюдов. Совершенно оголив, та­

ким образом, пастбище на одном участке, переходили на другой. Однако те­

беневкой могли пользоваться лишь богатые скотоводы, у которых было зна­

чительное количество лошадей, мелкого и крупного рогатого скота. 

Только в самые сильные морозы и гололедицу скот находился на времен­

ном стойловом содержании. Когда наступало потепление и снег начинал та­
ять, скот выгоняли со двора на пастбище, во дворе оставался лишь откормоч­
ный, молочный скот, ездовые и рабочие лошади, которых старалисъ держать 
только на стойловом корме. 

Хорошие, удобные зимние пастбища находились по берегам рек, каналов, 

в лощинах и т.д. Однако этих пастбищ бъmо недостаточно и скот целый день 

nроводил в поисках корма. Недостаток кормов, плохие условия содержания, 
зимние холода, гололедица приводили к массовому падежу скота. В 1870 г. 
в Кураминском уезде Ташкентского оазиса пало 254 600 голов скота, что со­
ставило Уз общего поголовья скота данного уезда. Суровыми были зимы в 
1877, 1892 и 1917 г. В 1892 г. по Нуратинскому району (Самаркандская об­
ласть) падеж каракульных овец составил до 95% всего поголовья. В 1917 г. 
из-за отсутствия кормов и раннего похолодания ·поголовъе овец в хозяйствах 

уменьшилось в среднем вдвое (Насыров, 1962. С. 8). Большой падеж скота 
ваблюдался и в Ферганской долине- здесь в течение 10 лет {1878- 1888 rr.) 
поголовье уменьшилось почти наполовину (Кушелевский, 1890. С. 367). 

Из указанного выше нельзя, тем не менее, сделать вывод о том, что узбе­

ки в прошлом не заготавливали кормов на зиму. Хотя и в недостаточном коли­

честве, в скотоводческих хозяйствах имелисъ некоторые запасы для сурового 

зимнего периода. Наnример, для поддержания мелкого скота заготавливали 

грубые корма - верблюжью колючку, полынь и др. В летние месяцы - сено 
различных однолетних трав, а также солому зерновых культур, стебли джу­
гары, клевер и др. Питательным кормом (особенно для откормочного скота) 
являлисъ отруби. Однако заласы этих кормов были весьма скудными, их едва 

хватало до наступления весны. Одной из причин падежа скота являлось от­
сутствие зоотехнической и ветеринарно-профилактической работы. 

ОВUЕВОДСТВО 

В конце XIX - начале ХХ в. ведущее место в животноводческом хозяй­

стве узбеков занимало овцеводство. Разводили два вида овец: каракульских 

(каракулъско-смушковое овцеводство) и курдючных (мясо-сальное). Первых 

выращивали, главным образом, на территории бывшего Бухарского ханства. 

Основными районами их распространения были Каршинекая степь (Каршин­
ское, Гузарское, Чиракчинское и другие бекства), Карнабчул (включая южные 
и юго-западные районы Самаркандского и Каттакурганского уездов Самар­
кандской области Туркестанского генерал-губернаторства), а также степные 
и пустынные зоны, окружавшие Бухарский оазис и Каршинекое бекство. Ка-

121 



ракулеводчеством занималась часть населения, живущая, как правило, на пе­

рефирийной части дельты Амударьи. 
Овец каракульских пород разводили узбеки, принадлежавшие в прошлом 

к различным родоплеменным группам карлук, тюрк, найман, сарой, ката­

гаи, мантыт, месит, олчин, каучин, ябу (жабу), уч-уруг, кипчак, уз, а также 
среднеазиатские арабы. В этой отрасли овцеводства специализировались и 
туркмены, проживавшие в южной части бассейна Кашкадарьи и в ньmешнем 
Алатском районе Бухарской области, а также в Хорезме. Каракулеводству от­
водилось значительное место и в хозяйствах крупных скотовладельцев бога­
чей из числа оседлых узбеков, живущих в оазисах. Они являлись лишь вла­
дельцами овец, а для пастьбы нанимали чабанов, передко из числа опытных 
животноводов-узбеков или среднеазиатских арабов. 

Каракульские смушки - основная продукция каракулеводства - шли на 
рынок. В начале ХХ в. на внутренний рынок Бухарского эмирата поступа­
ло в год для продажи до 120 тыс. штук каракульских емушеек (Губаревич­
Родобылъский, 1905. С. 49). Большой спрос на рынках Средней Азии бьш на 
живых овец, которых покупали и откармливали на мясо и сало. Значительная 
часть овечьей шерсти, а также изготовленные из нее войлоки, паласы, ковры 

и другое шли на рынок, а оставшаяся часть употреблялась для бытовых нужд 
каждой семьи. 

Каракульские смушки и живые овцы вывозились и на внешний рынок. 
С 1907 по 191 О г. были проданы 8862 овцы, в том числе в Азиатскую Рос­

сию - 6307 голов, в Европейскую Россию - 1673, в страны Запада - 888 овец 
(Насыров, 1962. С. 9). 

Овец, дающих смушки исключительно черного цвета (~opa-mepu), назы­

вали в народе арабu или дусвойи, смушки серого цвета (кук-тери)- шерозu, 
рыжего, буро-коричневого цвета - ~амбарu. Овец, дающих смушки, у кото­
рых на концах пучков имеются золотисто-серебряные цвета, называли cyp­
l)jlй. Раньше почти 90-95% общего количества овец составляли овцы, дающие 
смушки черного цвета, а овцы, дающие цветные смушки, составляли лишь 

около 5%. В настоящее время процент выхода цветных смушек, особенно 
смушек серого каракуля и типа сур, значительно увеличился. 

Каракульская порода овец создана народами Средней Азии (узбеками, 

туркменами, среднеазиатскими арабами) в результате отбора и приспособле­
ния к суровым условиям содержания на степных и пустынных пастбищах. 
Каракульские овцы отличаются своей выносливостью, неприхотливостью к 
условиям содержания. 

Кроме каракульских овец выращивались и курдючные овцы мясосально­
го направления, которые были известны у народов Средней Азии с глубокой 
древности. Узбеки разводили несколько их пород, но среди них преобладали: 

~озо~и (казахские) и мясная порода жайдари (иначе туркона), а также гис­
сарская (~ucopu). Некоторые груnпы населения (главным образом, кипчаки) . 
живущие в восточных районах Андижанской области, разводили курдючных 

овец породы чували или ~uргuз ~уй (киргизская овца). Эта порода овец счи­
тается выносливой и хорошо приспособленной для содержания и пастьбы в 
условиях высокогорных пастбищ. 

Как видно, узбеки помимо местных пород курдючных овец разводили и 
nороды, заимствованные у других народов (гиссарская, хулмская, казахская:. 
киргизская). Эти факты свидетельствуют о том, что узбекские животноводы 

122 



nоддерживали тесные хозяйственные связи со своими соседями и обменива­

звсь с ними опытом ведения животноводства. 

Узбеки занимались также разведением коз, но они играли менее значи­
тельную роль, чем овцеводство. В основном они были местной породы -
ж:айдари, преимущественно черной масти с грубой шерстьюинебольшим 

rоличеством пуха. Крупных стад коз у узбеков не было. Их держали в не­

большом количестве бедняцкие и середняцкие хозяйства для получения мяса, 

'IОлока, шерсти и кожи. Небольтое количество коз имелось и в хозяйстве 
хрупных скотовладельцев. Они держали их для вождения стада овец на паст­

бищные угодья. Больше всего коз было сосредоточено в верховьях Зарафша­
на, Кашкадарье и Сурхан-Шерабадской долине, а также в Ташкентском оази­

се и в Ферганской долине. 
Овец пасли, разбив на отдельные отары - суру~, ~ура. В горных районах 

arapa составляла в среднем 500- 600 овец, а в степных- 600- 1000. 
Отару обслуживали два или три пастуха. Один из них, наиболее опытный, 

считался чабаном (чупон), а другой был его помощником - ёрдамчи чупон. 
При крупных отарах в пустынной и степной зонах держали специального 

человека чулу~ или обкаш, который отвечал за водопой. Крупные скотовла­

.1ельцы, имеющие 2- 3 отары овец и более, имели еще одного надсмотрщи­
ц в обязанность которого входило следить за всеми пастухами и выпасами 

всего скота. Во время окота (тул) овец количество людей, обслуживающих 
отар~увеличивалось. 

Чабаны обычно нанимались на б месяцев. Размеры оплаты зависели от 

многих условий: района, местности, количества овец в отаре, опыта чабана 
н т.д. В Ферганской долине и на территории бывшего Бухарского ханства за 
6 месяцев чабан получал 3-4 овцы, а наиболее опытные- до 6. Помощники 
чабана и обкаш получали половину того, что и чабан. Обязательным услови­
ем бьшо сохранить отару полностью, без потерь. Если же при подсчете овец 
не хватало, то чабан и его помощники были вынуждены отработать у хозяина 
бесплатно (Шаниязов, 1973. С. 91). 

Владельцы отар обеспечивали чабана и его помощника одеждой. Пола­

rалось за время найма (т.е. полгода) выдать рубаху и штаны из ткани до­

\4ашнего производства, чалму или тюбетейку летом, а зимой меховую шапку, 

шерстяной халат (чапан, чайдам), ватный халат (тун) и обувь. Однако эти 
условия не всегда выполнялись. Хозяин также обеспечивал всех работников 
отары продуктами питания. 

Два раза в год производили стрижку овец: весной после окота (конец 

аnреля до первой половины мая) и осенью перед случкой (приблизительно 
3 середине сентября). Перед стрижкой овец мыли, загоняя в реку или в спе;. 

циально вырытый для этого неглубокий пруд у колодца. Овец стригли при 
помощи длинных кустарных ножниц, называемых ~илли~. В хозяйстве, где 
имелось всего несколько голов овец и коз, их обрабатывали сами владель­
иы, а крупные скотовладельцы нанимали специальных стригалей -~и~чи, 

v;up~чu. Оплачивались они сдельно: шерсть с одной из 10 остриженных 
овец ~ир~имчи брал себе. Хороший мастер мог остричь в среднем до 50-
60 овец в день. Первый стриг шерсти называли улик:жун (а у кипчаков - жа­
!Wги). Эта шерсть была низкого качества. Самой лучшей считалась шерсть 
осеннего настрига, она отличалась мягкостью. 

123 



Стрижка шерсти овцы. !Utшлак Паромон, Янгикурганскнй район, Наманrанская 

область. 2009 r. 
Фото А.А. Аширова 

В конце февраля и начале марта начинался окот- один из ответственны::­
моментов в овцеводстве. Для nроведения окота (тул олиш, ~узилатии. 

nриготавливали сnециальные окотные поля, nри выборе которых больш~ 
внимание обращалось на наличие там ранних мелкотравных растений и пре­

сной воды. На окотных полях имелись (заранее сделанные и из года в год ис­
пользуемые) открытые загоны, а для сохранения новорожденных ягнят уста­
навливали юрты или делали специальные теплушки в земле - ертула. 

Двух-трехлетних ягнят каракульских овец сортировали: овечек оставм­
ли на племя, из лучших баранчиков выращивали баранов-производителей. ~ 

последними чабаны следили в течение 1 О дней - если за этот nериод шерст: 
черных баранчиков начинала белеть, то они как производители не годились. 
После окота всех овец, когда ягнята успевали окрепнуть, отару nереводи.­

на летние nастбища. 
Большое значение для овцеводства имел подбор баранов-производителе'"" 

Каждый овцевод держал несколько баранов с таким расчетом, чтобы на 1 О 
овцематок nриходилось в среднем 3 барана-производителя. Баранов содержа; 
в селениях, nасли их оnытные чабаны, знающие правила nастьбы и ухода. ~ 
только с nолей убирали nосевы (ячмень, пшеницу и др.), их превращали в nаст­
бище для баранов. За 40-45 дней до случки, кроме nодножного корма, баранё3 
давали дополнительный корм -ем. Баранов пускали на случку с 2-х до 4-летн~­
го возраста, а отдельных производителей - до 5-6-летнего возраста. При эта 

строго следили, чтобы не получилось кровосмешения. Узбеки издревле зна.-с:. 
что в таком случае nотомство будет давать плохое качество шкур. 

124 



Уход за курдючными овцами и их содержание имеет много общего с со­
.:rержанием каракульских овец. Основное различие заключается в том, что 

3 I..-урдючном овцеводстве ягнята не забивались на смушки, все они выра­
mивались. Несколько отличался и порядок пастьбы. Их пасли в основном в 
предгорьях и горных районах, где имелись обильная растительность и много 
проточной воды. В этих местах овец пасли на предгорных равнинах, а с на­

zтуплением жары постепенно перегоняли на среднегорные и высокогорные 

пастбища, где они находились до середины осени. За весенний и летний сезо­
НЪI курдючные овцы хорошо нагул и вались, а затем со второй половины осени 

кх постепенно перегоняли с гор в предгорья и на равнину, где пасли на стер­

не, оставшейся после снятия богарных посевов. 

Все изложенное выше свидетельствует о том, насколько трудоемким и 
.:_lожным было содержание и выращивание овец, особенно каракульской по­

?О.:д.I. От чабана требовалось большое мастерство. Чабанов подбирали из 
оnытных людей. Чтобы стать чабаном, надо было работать в отарах на раз­
:шчных работах 5-1 О и более лет. 

Чабан и его помощник в каракулеводческих хозяйствах круглый год на­
'I(О.J;ились в степи, ходили постоянно за скотом, отдыхали тогда, когда ложи­

_,ась на отдых отара. Быт чаба­
нов, пасших овец курдючных 

пород в горных пастбищах, 
несколько отличался. Они во 
mогих случаях находились 

:s~fecтe с семьями, со своими 

юртами и принадлежностями 

.:ю~ашнего быта. 

Время короткого отдыха 
чабан посвящал обычно игре 
"ia каком-либо музыкальном 
иструменте- на думбра, най 

свирель) и др. Чабан имел 
.rри себе нож (nuчo~f), шило 
бигuз), бритву (покu), оселок 

wйpo~f), огниво (ча~юl}mош) 
а др. Все эти предметы, кро­
>~е ножа (который носили в 
ножнах), помещались в спе­
rшальный кожаный футляр -
:удар. Чабаны имели деревян­

ную и глиняную чашку, кото­

?Ые обычно носили в кожаном 
~ехле - таркаш, глиняный 

.:осуд для воды и медный со­

:у:з; для заварки чая (кумган, 

.. ойжуш), кожаный мешок­
::аноч для хранения лепешек. 

Постоянным спутником 

"iабана был его посох (maёlf), 
- которому полагалось отно-

Узбекский каракуль 

Из фотоальбома «Узбекистан на nути nporpccca». 2001 r. 

125 



Образцы узбекского каракуля 

Из фотоальбома « Узбекистае-на пути врогресса». 2001 г. 

ситься почтительно. Обычаем запрещалось перешагивать через лежащий по­
сох или наступать на него. Если кто-либо нечаянно наступал на посох и:r:: 
перешагивал через него, то должен был поднять его с земли, взяв обеими р~ ­
ками и rрижды поцеловать. Существовало nоверье, что перешагиванне череJ 
посох приводит к болезни и падежу скота. Овцеводы говорили, что от удачв~ 
выбранного посоха зависит многое. Народная пословица гласила: «Благопо­
лучие дома зависит от удачной невестки, а благополучие чабана - от удачно­

го посоха» («чупоннинг таёгидаи, келиннинг оёгuдан»). 
Существовали также и другие обряды и поверья, связанные с овцево.J­

ством. В частности, бытовал обряд очищения овец от нечистой силы пере;; 

выгоном на весенние и летние пастбища. Для этого один из чабанов с зажжен­

ным факелом в руке обегал овец, находившихся в загоне. Перед выходом ове_ 

из загона их окуривали травой (Paganum Harmala)- ucupu~, uсван, хазариt­
ван, что также должно было оградить овец от нечистой силы и сохранить о­

сглаза (кj)з) . Владельцы отар перед отгоном овец на пастбище резали барана 
устраивали жертвенное угощение, на которое приглашались почтенные лис_ 

селения, и мулла читал рuсола, посвященное патрону овцеводов ( чупон-ота 

126 



День отправления на пастбище чабан выбирал сам, он не шел на летовку в 
«несчастливый день» (большинство таких дней падало на среду, четверг и пят­
ницу). Когда отара возвращалась на зимовку, перед вводом овец в загон, чаба­

НЪ! зажигали в нем большой костер, чтобы очистить от нечистой силы, а по­
том окуривали овец травой (ucupu~). Хозяин снова устраивал угощение, мулла 
читал рисола и благодарил бога и патрона овцеводов, которые способствовали 

умножению овец в отаре и благополучному возвращению их на зимовку. 
Осенью, после стрижки и случки овец, проводился (например, у скотово­

дов степных зон Бухарского оазиса) праздник пастухов - чупон-туй (букваль­
но угощение пастуха). Его устраивали один или несколько молодых nастухов, 

вместе пасшие овец у скотовладельцев в течение 3-4 лет. По существу это 
был праздник посвящения молодого пастуха в чабаны. В нем участвовали ча­
баны не только данного селения и пастбищного участка, но и соседних, даже 

отдаленных селений и пастбищ. 
Резали несколько овец, устраивалось угощение, затем проводилась цере­

мония посвящения в чабаны. После угощения старший чабан подпоясывал 
молодого специальным кожаным поясом, к которому был прикреплен гудар 
со всеми снаряжениями. А старший чабан, передавая в руки молодого пасту­
ха посох, говорил: «Пусть тебе помогает чупон-ота, способствует умноже­
нию поголовья овец, приносит счастье и благополучие». Молодой пастух 3 
раза целовал посох и прикладывал ко лбу, тем самым давая понять, что он с 
благодарностью вместе с посохом принимает наставления старейшего. 

После угощения участники праздника гуляли всю ночь и следующий 
день. Проводились различные развлекательные игры и состязания. Несколько 

Пастушок колхозного стада. Киш11ак Муминабад, Шахрисабзский район, Кашкадарьинекая 

область. 1957 г. 
Фото Г.А. Аргиропуло. Архив ИЭА РАН. Коллекция Б.Х . Кармыwевой 

127 



видов состязаний имели отношение к жизни и быту скотоводов: ба:fслашув -
на быстроту освежения и разделки туш овцы или козы, на приготовление 
и вьшечку специальных чабанских блюд и хлеба. Конно-спортивные игры -
rynкapu или уло~ (козлодрание), эшак-купкари (козлодрание на ослах) - так­
же были исключительно чабанским состязанием. Проводились также бои 
верблюдов, баранов, козлов и другие соревнования. 

РАЗВЕДЕНИЕ КРУПНОГО РОГАТОГО СКОТА 

Второе место nосле овцеводства в хозяйстве узбеков, особенно живших 
в предгорных районах, в лолосе богарного земледелия, занимало разведение 

круnного рогатого скота. Природные условия здесь были особенно благопри­
ятны для этой отрасли животноводства. Скот почти круглый год находился 
на подножном корме: весной и летом его содержали на предгорных и гор­

ньiХ пастбищах, а осенью пасли поблизости от селения на стерне. Хорошим 
пастбищем для круnного рогатого скота являлись поймы рек, особенно За­
рафшана и дельты Амударьи, где было много кустарниковых и камышовых 
зарослей. У тех групn узбеков, которые жили в центре оазисов, где пастбища 
почти отсутствовали, скота было значительно меньше. 

Разведение крупного рогатого скота, особенно волов, - основной тятло­

вой силы в земледелии полуоседлых узбеков, как и овцеводство, носило то­
варный характер. Волов выращивали не только для личного хозяйства, но 

и для рынка, их продавали в районы полевого земледелия, где на них бьt1 

большой спрос. Выращивать молодняк в течение трех-четырех лет (бычков 

до рабочего возраста, а телок - до возраста дойных коров) бьmо трудно из­
за недостатка корма. Поэтому многие земледельцы бассейна Зарафшана п 
Ферганской долины по окончании полевых работ продавали волов, а весной 
с началом земледельческих работ, снова покуnали на базарах (Миддендорф. 
1882. С. 289; Справочная книжка Самаркандской .. , 1895. С. 82). Основныl'-ш 
поставщиками рабочих волов было nолуоседлое население окружающих оа­

зисы районов. 
В земледельческом хозяйстве высоко ценился рабочий скот. От уnитанно­

сти и силы вола зависел успех многих видов полевых работ. Особенно тща­
тельно крестьяне ухаживали за волами весной, в разгар полевых работ, ког~ 
они несли основную нагрузку в хозяйстве. Еще за месяц до начала nахоты 

волам давали доnолнительные питательные корма- жмых (кунжара), отруби 
(кепак), смешанные с мелкой nшеничной соломой, и др. В летний nериод хо­

зяин снова усиленно кормил волов, чтобы они к осени поnравлялись и могли 
работать на уборке урожая и осенней пахоте. 

Оседлое население старалось держать свой скот (особенно корову и мо­

лодняк) как можно дольше на выгоне. Лишь в самый холодный период зимы 
они их ставили в хлев (молхона). 

Выгоны и пустоши, находившиеся близ селений и в более отдаленных 
местах, как уже говорилось, были общественной собственностью жителей 
данного селения. У отдельных хозяев имелись небольшие участки пустоши. 
которыми мог пользоваться только сам владелец этой земли. Чаще всего ЭТ2 

nустоши нахощшись между засеянными nолями - участки, которые по своеi 

128 



Традиционный сnособ доекия коровы. Кашкадарьинекая область. 2004 г. 
Фото М. ФайзуJiлаевой 

вепригодности к обработке не засевались. Эти пустыши использовались их 
в..1аделъцами как сенокосные угодья. 

На территории современного Узбекистана до начала ХХ в. в основном 
выращивали местную (жайдари) зебувидную породу круnного рогатого ско­
;а, которая составляла значителыюе поголовье. Она хорошо приспособлева 

к местным nриродным условиям, отличается устойчивостью к заболевани­
Я).t , неприхотливостью к кормам и способностью к быстрому нагулу (Узбе­
кистан .. , 1950. С. 118). Эта порода коровы маленькая, молочная продуктив­
ность ее низкая (в среднем 3-4 литра в день), но молоко отличается высоким 
со.:tержанием жира (до 4%). Узбеки не уделяли особого внимания отбору про­
ilЗводителей и подбору маток. Случка была вольная в общем стаде. 

Узбеки постоянно следили за состоянием скота. При болезни корову и 
аообще крупный рогатый скот водили к сельскому nастуху, который, в пред­
ставлениях местного населения, считался «святым». Пастух прикасался к 
··:ивоту скотины своим посохом и 3-4 раза приподнимал этим посохом живот 
вверх или же логлаживал больное животное своей тюбетейкой, шапкой или 
ча.1мой. После этих приемов скотина якобы nоnравлялась. Если же улучше­
Ене не наступало, то животное вели на сnециальные «святые» места, которые 

.:члтались помогающими при болезнях, так как здесь якобы «стуnала нога» 
патрона скотоводства - Занги-ота (Занги-бува) l}адам жойлари. 

Когда хозяин дома вводил купленную на базаре корову во двор, то хозяй­

ка выбегала навстречу с горсточкой муки и мазала лоб коровы, чтобы вновь 
'1риобретенная корова принесла дому счастье и благополучие. Затем хозяйка 
несколько раз слегка ударяла серпом сначала по копыту коровы, а затем по 

зем.1е, чтобы корова, как серп, была nривязана к этому дому и семье, чтобы 
она никогда не покидала хозяев, не убегала, не рвала веревку. 

Узбеки 129 



Все эти поверья узбеков свидетельствуют о том, что до начала ХХ в., а в 
отдельных случаях и до недавнего времени, в быту узбеков имелись глубокие 

пережитки древних верований, тесно nереплетавшиеся с исламом. 

КОНЕВОДСТВО, ВЕРБЛК)ДОВОДСТВО 

И ДРУГИЕ ОТРАСЛИ 

Лошадь как верховое и вьючное животное в прошлом играла важную роль 

в хозяйстве узбеков. Мясо лошадей употреблялось в пищу, из шкуры выде­
лывалась прочная кожа. Из кобыльего молока отдельные узбекские племена 

(кипчаки, найманы и др.) делали прекрасный наnиток -lfUМUЗ. 
Разведением лошадей народы Средней Азии занимались еще с глубо­

кой древности. Конь является неразлучным спутником человека в военных 
походах, в набегах он был спасителем при преследовании неприятеля. Для 

полукочевых и полуоседлых узбеков лошади были необходимы для переез­
дов и выпаса скота, в земледельческих хозяйствах лошадь использовалась 

для уборки хлеба, молотьбы, доставки продуктов на базар, а передко и для 
пахоты. Лошадей запрягали в колесный транспорт (арава). При их помощи 

приводили в движение мельницы (каш-каш) и маслобойки (жувоз). В мало­
водных районах на юге региона мельницы и маслобойки работали при по­
мощи конной и верблюжьей тяги, а в отдельных случаях запрягали и волов. 
Их использовали также для народных конных игр - козлодрание (кjпкари, 

уло~) и скачек (пойга). Из сказанного выше видно, что лошади были крайне 
необходимыми животными в хозяйственной и общественной жизни узбеков 
в прошлом. 

Правда, у узбеков не было табунного коневодства в таких широких мас­

штабах как у казахов и киргизов, исключение составляли лишь некоторые 
узбекские племена Восточной Бухары, наnример, локайцы, узбеки минги 
бассейна Зарафшана, куратинекие туркмены и некоторые другие группы. 

Особенно много лошадей было у локайских баев, в отдельных табунах 
которых число их доходило до 1 тыс. голов (Кармышева, 1954. С. 97). Бога­
тые узбеки бассейна Зарафшана имели до 200-300 голов, а отдельные круп­
ные землевладельцы - до 600 и более голов. В таких хозяйствах коневодство 
являлось товарным направлением - лошадей поставляли на рынок для про­
дажи. В зажиточных хозяйствах полуоседлых узбеков имелось до 10-15 и 
более лошадей. Зажиточные семьи (оседлого и полуоседлого населения) дер­
жали еще 4-5 породистых скаковых коней, которые находились в стойлах и 
тренпровались для участия в скачках и конных спортивных играх. 

В основном узбеки разводили карабаирскую, локайскую, туркменскую и 

реже арабскую породы лошадей. Самой распространенной породой была ка­
рабаирская, которую разводили преимущественно в бассейнах Зарафшана. 

в Ферганской долине и в Ташкентском оазисе. Для выведения ее, помимо 
местной лошади, ~ыли использованы туркменская, арабская и монгольская 
породы (Калинин, Яковлев, 1961. С. 263). Карабаирская порода лошадей от­
личается своей статностью, широкой грудью. Они обладают наилучшm.m 

скаковыми качествами, физической крепостью, выносливостью, способно­
стью к продолжительному передвижению. Путем скрещивания были созданы 

ряд разновидностей этой породы: узбекская, мианкальская, ургутская и др. 

130 



Особенно выделялись среди них рабочие лошади узбекской породы (jlзбек­
оти) - помесь карабаира с казахской лошадью. Это самая сильная порода, 
употреблявшаяся во всех больших городах Средней Азии для перевозки тя­

жестей (Шишов, 1904. С. 227). 
Локайская порода была выведена узбеками-локайцами. Эта лошадь отли­

чается красивым телосложением, может свободно передвигаться по горным 
дорогам с грузом в 150-160 кг, проходит до 80 км и более в сутки, облада­
ет хорошей резвостью и может делать большие прыжки (Кармышева, 1954. 
с. 79). 

Арабская порода лошадей в основном была распространена в бассейне 

Зарафшана, особенно в Бухарском оазисе и в Каршинеком бекстве Бухарского 
ханства. Лошади этой породы отличаются своей неприхотливостью, вынос­
ливостью, способностью проходить без пищи и воды большие расстояния. 

Туркменские породы лошадей в Узбекистане разводили в низовьях За­
рафшана у нуратинских туркмен, в Хорезме и в юго-западных районах Сур­
хандарьинской области. Туркменские скакуны-аргамаки предназначались, 
главным образом, для верховой езды и в конно-спортивных играх, в упряжке 

они малопригодны. 

Узбеки гордились хорошим конем, умением их выращивать, ухаживать 
за ними, знали им цену. Считалось, что каждый молодой узбек должен иметь 
своего коня, поэтому при первой возможности покупали его. Постоянной меч­

той молодежи из песостоятельных семей было приобретение коня. У народа 
вырабатывалась своеобразное знание лошадей. Узбеки хорошо понимали, 
что достоинства и ее темперамент находятся в тесной связи с ее наружными 
качествами и пропорциональностью частей тела. Основным методом испы­

тания и тренировок коня являлись конно-спортивные игры-кjlпкари (козло­
драние) и скачки на расстояния (пойга). В хозяйственных лошадях ценилась 

не красота. Они могли быть невысокими, с неразвитым складом корпуса, но 
тем не менее сильными, выносливыми в продолжительных путешествиях и в 

различных сельскохозяйственных работах. 
У узбеков были некоторые поверья, связанные с лошадьми. Её отождест­

вляли с демоном (дев) и ~поэтому ночью заходить в конюшню не рекомендова­
лось. В сельских местностях (например, у локайцев) детям и днем запреща­

лось играть в конюшне. При продаже коня уздечку или недоуздок не отдавали 
покупателю, в противном случае дом (хозяйство) не сможет приобрести дру­
гого коня. Если приходилось продать любимого или ценного коня, то из его 
челки выдергивали 4 волоса и их хранили. При покупке коня, когда его при­

водили домой, брали камень (у кипчаков Ферганской долины) и постукивали 
им по земле и по копыту, чтобы копыта коня были крепкие, как камень или 
железо, и чтобы он был всегда привязан к хозяину. Чтобы нашлась пропав­

шая лошадь, брали нитку, делали на ней узлы и прятали под расстеленную на 
полу кошму. При покупке коня не обходилось и без муллы - они читали мо­
литву, с помощью которой якобы «связывали)) пасти волкам. Все эти поверья 
свидетельствуют о том, что в быту узбеков вплоть до первой четверти ХХ в. 

сохранились пережитки доисламских верований, тесно переплетавшиеся с 
исламом. 

Разведение верблюдов в хозяйстве узбеков играло в прошлом очень важ­

ную роль. Верблюды делились на вьючных, тягловых и упряжных. На них 
перевозили все тяжести, использовали как тягловую силу при выкачивании 

131 



воды из каналов для орошения nолей (Хорезм) и подъема воды из колодцев 
для водопоя скота в хозяйствах овцеводов стеnных и nустынных районов. Ис­
nользовали их для верховой езды и составления торговых караванов. 

Верблюды в хозяйстве узбеков были не только рабочими животными, 
от них получали молоко, шерсть и мясо. Дневной надой от одногорбой вер­

блюдицы доходил до 15 л. Из верблюжьего молока nриготавливали масло, в 
летний период из него делали хорошо утоляющий жажду наnиток- ойрон. 
Высоко ценилась верблюжья шерсть. С одного одногорбого верблюда за год 
можно было получить по 5 кг шерсти, а с двугорбого - до 1 О кг и более. 

Верблюд считался почитаемым животным, потому его шерсть оберега­
ли от всякого нечистого. Из нее не делали паласы, чтобы не топтать нога­
ми- это считалось грехом. Она шла на верхнюю одежду (чакмон), скатерти 

(дастархон), а также мешки для сбора кислого молока, для хранения хлеба 
и т.п. Чакманы и скатерти, сделанные из верблюжьей шерсти, обычно нести­
рались - это считалось грехом. Верблюжья шерсть употреблялась для наби­
вания подушек. 

В прошлом разведением верблюдов в основном занимались узбеки степ­
ных и предгорных районов современного Южного Узбекистана, Голодной 
степи и Хорезма. В Зарафшанской долине верблюдов преимущественно дер­
жали узбеки из племени найман, туяклы, киnчак, сарай, митан и туркмены 

Нураты. В хозяйствах богачей из племени туяклы было до 30 верблюдов, а у 
середняков - по 5-6. Верблюды имелись и у nолуоседлых узбеков, живущих 
в районах Мирзачуля (Голодная степь), и у кипчаков и каракалпаков Ферган­
ской долины. В значительном количестве верблюдов разводили полуоседлые 
узбеки Каршинекой степи. 

Узбеки разводили два вида верблюдов: одногорбого (к.изuл-туя) и двугор­
бого (айри-туя). Многовековое скрещивание одногорбых верблюдов с дву­
горбыми дало смешанные nороды. На территории бывшего Бухарского хан­
ства различались семь разновидностей одногорбых верблюдов: собственно 

1юр (чистопородные), беки-бачча-нор, 1}-улбачча-нор, жумаqуз-нор, килагай­
нор, су1)МО1).-НОр и ;жунок-нор. Двугорбые верблюды имели три разновид­
ности: собственно айрu (чистопородные), .мuрза-~шма и кирад-~шма. Са­

мыми сильными и выносливыми считались гибриды первого nоколения, 
nолученные от самки одногорбого верблюда (арqона) и самца двугорбого 
(бар). Самец, полученный от такого смешения, назывался нар, а самка- нар­
моя. Нар мог нести 16 nудов, а нанебольшие расстояния и до 20. За день 
нагруженный верблюд проходил в среднем 30-35 км, а без груза- 60 км и 
больше. 

Осел (эшак) также был широко распространенным животным на терри­
тории Средней Азии до начала ХХ в. Однако зажиточные слои населения от­
носились к нему небрежно, они не ездили на ослах, считая это для себя уни­
зительным. В Чартаке (Ферганская долина) не возили на ослах ценные грузы 
(например, зерно и др.). Ослы здесь употреблялись единственно для перевоз­
ки удобрений и топлива (Сухарева, Бикжанова, 1955. С. 30). Однако в преде­
лах Бухарского ханства и в Хорезме осел играл большую роль в хозяйстве 

сельского населения, особенно в бедняцких хозяйствах. На нем не только ез­
дили, но с его помощью выполняли многие виды работ - пахали, использо­
вали при nеревозке снопов, nри молотьбе, а также возили семена, зерно и др. 
Осел являлся постоянным спутником чабана и караванщика. 

132 



ШЕЛКОВОДСТВО 

Шелководство является одной из древних отраслей сельского хозяйства и 
было постоянным спутником поливного земледелия. Оно издавна имело рас­
пространение в хозяйстве оседлых узбеков, в особенности Ферганской и За­
рафшанской долины. В период до начала ХХ в. шелководство носило в хо­
зяйстве узбеков подсобное значение. Шелк, получаемый кустарным способом, 
уnотреблялся как для нужд семьи, так и для продажи. Втягивание Средней 
Азии в мировую торговлю оказало большое влияние на развитие шелководства. 

На территории нынешнего Узбекистана стали производить шелк не только на 

внутренние нужды, но и для торговли на внешнем рынке. В начале XIX в., на­
ряду с продукцией хлопководства, шелк-сырец и изделия из него вывозилисъ 

в центральную Россию, Сибирь, Персию, Афганистан. Так, в 1850-1860 гг. в 
Россию из одного только Кокаидекого ханства ежегодно вывозилось шелка и 

шелковых изделий на сумму 154 тыс. руб. По мере колонизации Средней Азии 
Россией вывоз шелковых изделий значительно увеличился. 

Спрос на шелк побудил колониальные власти принять меры к развитию 

шелководства и улучшению его продукции. На территории Туркестана стали 
работать неболъшие гренажные заводы и полукустарные заведения, откуда 

грена расходилась по всем областям и уездам. В 1913 г. производство гре­

ны составляло приблизителъно 130 тыс. коробок, включая сюда продукцию 
местных гренажных производств. Всего таких предприятий имелось 11, но 
лишь 3 из них были заводского типа (Чуманова, 1950. С. 22). 

Уход за шелкопрядом. Начало ХХ в. 

Архив отдела этнологии Института истории АН РУз. Ин в. N2 84. Коллекция «Сельское хозяйство» 

133 



Выращенный кокон шелкоnряда. 
Ферганская область 

Фото из фотоальбома «Марги­

лан-2000». 2007 г. 

Обработка коконов на Анди­
жанском гренажном заводе 

Фото в кн.: «Народы Средней 

Азии и Казахстана». 1962. Т. 1 



Так как производимой этими предприятиями грены не хватало, шелково­
дами широко использовалась грена из своих коконов. Они умели различать 
из каких коконов выведутся самцы (эркак nuJUla) и из каких- самки (ургочи 
пилла), оставляя на племя равное количество тех и других, обращая особое 
внимание на качество и породу коконов. Оставленные на племя коконы на­
низывались на нитки и держались в бязевом мешочке в сухом и прохладном 
месте. Женщины-шелководы оживляли грену теплом своего тела- мешочек 
с греной привязывался днем под мышкой, под грудью, на животе в пояске 

шаровар (Наливкин, Наливкина, 1886. С. 15), а ночью его клали под подушку 
или шапку у сандаля (традиционный способ отопления жилищ). 

Раньше грену измеряли наперстками (ангишвона). 4- 5 наперстков по 
весу равнялись одной коробке, припятой за единицу измерения в настоящее 
время. Каждая семья выкармливала не более одного-двух наперстков гре­
ны. Выкормкой шелковичных червей занимались в основном середняки и 
крестьяне-издольщики; последние использовали листья с деревьев шелкови­

цы, находившихся на арендованной ими земле. В прошлом посадок шелко­
вицы было мало, специальных плантаций не было. Тутовые деревья сажа­
ли по берегам арыков, по обочинам проезжих дорог и на границах участков 
пахотпой земли. Посадка тутовых деревьев считалась богоугодным делом 

(савоб иш). Уход за шелкопрядом в семье лежал на самых опытных пожилых 
женщинах. Техника выведения гусениц находилась на крайне низком уровне. 

Шелковичных червей выкармливали в тесных и грязных помещениях. Посто­
янная температура в помещении не поддерживалась. Однако шелкаводки на 
опыте знали, что холод вредит червям; поэтому во время сильного похолода­

ния в комнату вносили глиняную лохань с раскаленными углями. 

Были распространены болезни гусениц шелкопряда. Различались болезни 
О1).Санаш (белокровие), ~ора-сон (мертвенность), румдак (желтуха) и тошка­
сал (мускардина). Шелкаводки прибегали к магическим методам «лечения». 
При заболевании желтухой их сбрызгивали водой, в которой ополаскивали 
золотую вещь. В помещении, где находились черви, вешали растение с жел­
тыми цветами, например, цветы джиды - верили, что желтые предметы «nри­

тянут желтизну к себе» ( саригни узига тортади). 
На помост вешали также «священное» степное растение гармалу (исириl}) 

и окуривали дымом от его семян, что считалось предохраняющим от болезни. 

Вместе с тем, шелкаводки применяли и рациональные меры: в случае забо­
левания червей остро заразной болезнью l}орасон, они переводили здоровых 
гусениц в другое помещение. Гибель червей шелкаводки объясняли «божьей 
волей» или чаще всего сглазом. Чтобы кто-нибудь не сглазил червей, шелко­
воды старались не допускать к ним nосторонних. В помещение, где содер­
жались гусеницы, не допускали мужчин. Существовало поверье, что коли­
чество гусениц само собой увеличивается, а взгляд мужчины, как существа 
не рожающего, может этому помешать (эркакнинг ~ртга кузи тушса, l}ypm 
эркаклаб кетадива болаламайди). 



ГЛАВА 5 

РЕМЕСЛО И ДОМАШНИЕ ПРОМЫСЛЫ 

в 
ажнейшей отраслью традиционного хозяйства узбеков является ре­
месло, уходящее своими корнями в глубокую древность и оказав­

шее огромное влияние на развитие всей хозяйственной и обществен­
ной жизни. 

Археологические раскопки, проведеиные на территории современного 

Узбекистана за последние годы, свидетельствуют о том, что истоки отдель­
ных nромыслов относятся к временам, когда появляются первые земледель­

ческие поселения в различных районах среднеазиатского региона. йх жители 
занимались охотой и рыболовством, для чего изготовлялись различные ору­

дия. Они жили в nримитивных шалашах, воздвигнутых из камыша и глины. 
С появлением орошаемого земледелия скот использовался как тягловая сила 
и транспортное средство, а ремесло стало постепенно выделяться от земле­

делия. Появились ткачество и металлургическое производство. Важным сти­
мулом дальнейшего развития ремесленного nроизводства послужило уста­

новление обмена продуктами скотоводов и земледельцев. К середине I тыс. 
до н.э., когда на смену бронзовому веку пришел ранний железный, в зем­
ледельческих оазисах возникли такие ранние государственные объединения, 
как Бактрия, Хорезм, Согд (История государственности .. , 2009), в городах 
которых сосредоточивалось ремесленное производство. 

Производство разнообразных предметов быта и утвари, оружия и инвен­
таря, строительство жилищ и изготовление одежды, обработка сырья и пище­

вых продуктов становятся занятием определенных групп населения с nерио­

да отделения ремесла от земледелия. По историко-археологическим данным 
в Средней Азии это произошло более 2 тыс. лет тому назад (История народов 
Узбекистана. 1950. С. 36, 37, 53, 54; История Узбекской ССР. 1967. С. 1-46). 
Наиболее четкое разделение труда между земледельцами, скотоводами и ре­

месленниками происходит с появлением городских поселений в эпоху антич­
ности и, особенно, начиная с периода средневекового общества. В результате 
отделения промытленного труда от земледельческого получают значитель­

ное развитие различные отрасли ремесленного производства, производятся 

товарные продукты. Изделия ремесленников продаются не только на вну­
треннем рынке, но и экспортируются за пределы Средней Азии в соседние 

страны Востока и даже Европы. 
Бурное развитие ремесленное производство получает в эпоху среднеази­

атского ренессанса (IX-XII вв.), когда широкий размах принимают культурно­
.экеномические связи Средней Азии с зарубежными странами (Мукминова, 
1976). К XVПI-XIX вв. были значительно развиты различные ремесла в 
крупнейших городах, особенно в столицах Среднеазиатских ханств (Самар­
канд, Бухара, Хива, Коканд и Ташкент и т.д.), где изготовлялись разнообраз­
ные орудия труда, оружия и доспехи, металлические изделия, украшения и 

предметы роскоши, различные деревянные изделия, в том числе и средства 

передвижения, предметы домашнего обихода. Во всех городах работали ре­
месленники, обслуживающие нужды городского и окрестного сельского насе-

136 



Орудия труда ремесленников 

Фото из «Туркестанского альбома», часть промысловая. Составители А .Л. Кун, Ж.И. Бородавекий 

ления в предметах домашнего обихода и другими услугами. Они занимались 
строительным делом, обработкой шерсти, шелка, кож и кожевенных изделий, 
ткачеством, вышивкой, плетением, а также приготовлением кондитерских из­
делий и т.д. Большинство этих отраслей ремесленного производства носило 

товарный характер. Считалось, что городом можно было назвать такой насе­
ленный пункт, где сосредоточено не менее 32 видов ремесел. 

По данным перелиси 1897 г. в крупных городах значительную часть на­
селения составляли ремесленники. Так, в Намангане около 64% населения, 
имевших самостоятельные занятия, были ремесленники, в Кокаиде - 52, в 
Чуете - 54, в Маргилане- 50, в Андижане - 45, Ташкенте и Самарканде­
более 29% (Жилище народов Средней Азии и Казахстана. 1982. С. 29). За­
метную прослойку среди горожан составляли торговцы и маклеры ( даллол ), 
занимавшие в больших городах целые кварталы и торговые ряды. 

Характерной особенностью хозяйственной жизни узбеков в прошлом 
считалось то, что они были не только потребителями продуктов соседних ко­
чевых народов, но и nоставщиками необходимых для их нужд ремесленных 
продуктов. Поэтому местные мастера изготовляли в массовом количестве 
различные изделия из кожи и шерсти, деревянные, металлические, хлоnча­

тобумажные, шелковые и другие предметы, отвечающие потребностям коче­
вого хозяйства. Резкие различия в природно-географических условиях жизни 

между населением земледельческих оазисов, где находились города, и коче­

вой степью, население которого занималось в основном скотоводством, име­
ло своим следствием не только различие в направлении и характере хозяй­
ства, но и делало необходимым постоянный обмен их продукции, который 
носил в основном товарный характер. 

Еще одной особенностью ремесленного производства в прошлом явля­
лось то, что немалую его часть представляли домашние промыслы и многие 

137 



его отрасли находились в руках сельских ремесленников. Последние перед­

ко сочетали свое занятие ремеслом с земледельческим хозяйством, садовод­
ством и овощеводством. Большинство сельских ремесленников, наряду с 
производством некоторых своих изделий для ближайшего рынка, работали 

за натуральную оплату по специальным заказам и передко из материалов за­

казчика, обслуживая в основном своих односельчан. Почти все они состояли 
на содержании сельской общины, члены которой, пользуясь услугами ремес­
ленников, обязаны были отдавать за это часть получаемого урожая. В таком 
положении находились чаще всего кузнецы, сапожники, цирюльники, муко­

мольщики и т.д. В отдельных, незначительных в экономическом отношении 

городах, в хозяйствах, не связанных с широким рынком, как свидетельствуют 
различные источники, ремесленники также работали, как правило, не на ры­

нок, а на заказ, получая оплату за свой труд деньгами или натурой, а также 
наряду с ремеслом завимались и земледелием. 

Тем не менее дальнейшее развитие производительных сил и товарно­
денежных отношений, замена натуральной ренты на денежную приводили 

к разложению натурального хозяйства. О развитии товарно-денежных отно­
шений в узбекских ханствах в новое время свидетельствуют многочисленные 
базары как в городах, так и в сельских местностях, где происходил ожив­

ленный обмен продуктами между земледельцами и ремесленниками, а также 
между местным оседлым населением и полукочевыми и кочевыми народами 

(Данилевский, 1851. С. 100; Масальский, 1913. С. 750). 
Товарное ремесленное производство развивалось и после завоевания Рос­

сийской империей Средней Азии, хотя отдельные его отрасли терпели крах, 
не выдерживая конкуренции с российскими фабрично-заводскими изделия­
ми, завозимыми из метрополии в огромном количестве. Однако отдельные от­

расли продолжали развиваться, удовлетворяя прежние потребности местного 
населения. Традиционные культурно-экономические связи между различ­
ными районами Средней Азии продолжали оказывать влияние на развитие 

местного ремесленного производства и в условиях колониального периода. 

Их изделия, несмотря на завоз в Среднюю Азию множества фабричных то­
варов, были представлены широко, ибо они были лучше Приспособлены к 
потребностям местного быта и уклада жизни. Наряду с традиционными от­

раслями ремесла, появлялись новые виды, отвечающие потребностям капи­
талистического рынка. 

Особенно успешно местные купцы торговали с соседними кочевниками. 

По данным источников, внешняя торговля в основном находилась в руках 
бухарских и хивинских купцов, которые были серьезными конкурентами рос­
сийским купцам и промышленникам в казахских степях. Товары из ханств 
вывозилисЪ преимущественно караванами на верблюдах. Так, например, из 

хорезмекого оазиса ежегодно с наступлением весны выходило до 2 тыс. вер­
блюдов. Хорезмекие купцы, торговавшие с Россией, пазывались калачи, а с 
Бухарой, Переией и Афганистаном-бухарчи (Юлдашев, 1951. С. 43). 

В начале ХХ в. ремесленное производство в Туркестанском крае остава­
лось господствующим и составляло не менее 80- 90% всей имевшейся здесь 
промышленности. Так, например, в 1913 г. численность кустарей ремеслен­

ников составляла здесь около 100 ты с. человек, в то время как фабрично­
заводских рабочих насчитьmалось примерно 18 тыс. человек (Пономарев. 
1940. С. 51). 

138 



Традиционное ремесло узбеков имело много различных отраслей, отли­

чающихся одно от другого степенью своего развития и характером органи­

зации. Одни представляли домашние промыслы, замкнутые в натуральном 
хозяйстве и удовлетворяющие нужды семьи производителя, другие превра­

тились в организованную, иногда достаточно крупную корпорацию ремес­

ленников, производившую товарную продукцию, рассчитанную на более 

или менее широкий рынок. Но все отрасли ремесленного производства были 
направлены на удовлетворение прежде всего хозяйственных и культурно­

бытовых потребностей местного населения всего среднеазиатского региона. 
Многие отрасли узбекского ремесла и домашних промыслов представляли 

собой различные виды высокоразвитого прикладиого искусства. 

ДОБЬIВАЮIJJИЕ ПРОМЬIСЛЬI 

И ОБРАБОТКА МЕТАЛЛА 

Местному населению с глубокой древности были известны месторожде­
ния полезных ископаемых - золота, серебра, меди, железа, бирюзы и других 

драгоценных и полудрагоценных камней, которыми богаты недра региона. 
Еще до завоевания Российской империей Средней Азии здесь добывали ка­
менный уголь, минеральные краски, серу, нашатырь и др. К концу XIX - на­
чалу ХХ в. местная добывающая кустарная nромышленность переживает 

глубокий кризис и почти полностью nрекращается, так как nотребности в 
металлах удовлетворялнеЪ ввозом их из соnредельных стран, особенно из 

России. В незначительном количестве получали горный воск (озокерит) для 
nрименения в саnожном деле и изготовления свечей. Но весьма развита была 
добыча соли, которая имела постоянный спрос во всем регионе и вывозилась 

во многие районы страны. Особенно ценилась розовая соль из· Ферганской 
долины. Нефть и каменный уголь, издавна известные местному населению, 

почти не имели практического значения. Нефть иногда использовалась лишь 
в качестве Лекарственного средства против чесотки и парши. 

Важную роль в местной экономике играла кустарная металлургия. Одной 
из развитых отраслей ремесла по обработке металлов было литейное произ­
водство. В большинстве районов эта отрасль называлась дегрезлик (буквально 
«отливка котлов»), а в хорезмеком оазисе- позачи (от слова поза- сошник). 
Литейщики из чугуна отливали помимо котлов и сошников различные кув­
шины для кипячения воды, светильники и чайники, жаровни для обогревания 
жилых помещений, втулины для арбяных колес, башмаки для пестов крупо­

рушек и т.д. Иногда по заказам они изготовляли сосуды для варки плотничье­
го клея, сТупки для размельчения табака и другие бытовые изделия, имеющие 
порою художественную ценность. 

Чугун выплавлялся в примитизной печи непрерывным способом в специ­

альном горне типа котла, обмазанного огнеуnорной глиной. В задней стенке 
пли с правой стороны печи, где находился горн, проделывалась фурма, куда 
через глю~яное сопло с двумя каналами, идущими от мехов, вдувалея на рас­

правляемый чугун воздух. Меха в основном были сделаны из козлиных шкур, 

mторые плотно прикреплялись к деревянной стенке, приставленной к печи и 
.:юnастям, имеющим два клапана для набирания воздуха и две ручки, чтобы 
.::tержать меха во время работы. Для отливки изделия необходимо было изго-

139 



товить из песка форму в специальных изложницах. Нередко отдельным изде­
лиям придавали красивый вид, украшали их ажурным бортиком или изобра­
жением птиц и животных. Инструментами служили специальный ковш для 
черпания плавленого чугуна, различные железные шесты с черенком, чтобы 

регулировать огонь в печи и делать проходы для воздуха в раскаленном угле. 

Все необходимые орудия и инструменты чугунолитейщиков изготовляли по 
заказу местные ремесленники. 

До середины XIX в. узбекские литейщики выплавляли чугун из местной 
руды. К началу ХХ столетия и до тех пор, пока существовало литейное про­
изводство, основным сырьем для них служил чугунный лом, завозимый, как 

правило, из России. Как сообщают источники, в дореволюционный период 

разбитые чугунные предметы привозили в Среднюю Азию с уральских за­
водов, преимущественно Костинекого завода Расторгуева. «Чугун в виде кот­
лов, кумганов и прочего вывозятся в Среднюю Азию через города Оренбург 
и Троицк в количестве около 100 т. пудов ... Чугунные вещи, пришедшие в не­
годность, чинятся и переплавляются на туземных заводах» (Гребенкин, 1872. 
С. 225, 226). 

К литейному производству непосредственно примыкает изготовление пу­
шек и огнестрельного оружия, известное в ханствах с XVII в. Первое упо­
минание о пушках у хивинцев, описание их устройства и несколько слов о 
пушечном литье дает Н. Муравьев (Муравьев, 1822. С. 111 ). А в середине 
XIX в., по сообщениям Н.Н. Небольсина, пушек производили уже в «доста­
точном количестве» (Небольсин, 1855. С. 8), на некоторых имелись даже име­
на местных мастеров. Пушечные ядра делали из кованного железа и свинца, 
привозимых из России (Гелъмерсен, 1840. С. 114). 

Изготовление огнестрельного и холодного оружия после завоевания Рос­
сийской империей Средней Азии резко сократилось. В Хивинском ханстве 
еще в начале ХХ в. были мастера по отливке пушек. А.А. Семёнов счита­

ет, что оружейников во всех областях Туркестана, а равно в Бухаре и Хиве, 
можно перечесть по пальцам (Семёнов, 1909. С. 155). Выделка какого-нибудь 
оружия производилась лишь в исключительных случаях, и то по заказу, а в 

остальное время оружейники изготавливали ножи, бритвы, столярные, плот­
ничьи инструменты и другие металлические изделия, одним словом, кузнеч­

ное ремесло. В Бухаре отливкой бронзовых изделий, в том числе и пушек, 
занимались рехтагари. Они помимо оружия делали жаровни, колокольцы 

и бубенцы (зангуласози) разных размеров, украшения и другие бронзовые 
предметы, сплавляя медь с оловом. Отливали так же отдельные детали мед­
ной посуды, пряжки, чернильницы и др. (Сухарева, 1962. С. 38, 39). Слави­
лась своим оружием и Ферганская долина. 

Кузнечное дело было древнейшим и самым распространенным ремеслом 
во всей Средней Азии, в том числе и на территории современного Узбеки­

стана. Кузнецы не только снабжали местное население сельскохозяйствен­

ными орудиями и предметами домашнего обихода, различной утварью, но и 
необходимыми инструментами и орудиями труда. Поэтому кузнечный про­
мысел почти не испытывал влияния конкуренции фабрично-заводских изде­
лий. Здесь по-прежнему широким спросом пользовалисЪ поделки местных 

кузнецов. 

Кузнечное ремесло, называемое темирчилик, в конце XIX - начале ХХ в. 
было настолько развито, что внутри этого производства произошло разделе-

140 



ние труда и специализация по производству отдельных металлических изде­

лий. В таких городах как Ташкент давно уже стали самостоятельной профее­
смей подкопщики, гвоздильщики, ножовщики, жестянщики, замочники и др. 
(Диваев, 1901). Кузнецы Самарканда в конце XIX в. подразделялись на три 
самостоятельные группы; 1) изготавливающие: мелкие изделия - дверные 
цепи, подковы, удила, гвозди, скребки, втулки для колес арб и пр. ; 2) инстру­
менты для каменщиков, плотников, а также наковальни, серпы и т.д.; 3) ножи, 
ножницы, бритвы, подпильники, пилы и пр. (Кирпичииков, 1897. С. 126). По 
словам старых кузнецов Хивы и других городов, подобная специализация 

наблюдалась и в Хорезме, хотя все ремесленники этой специальности высту­
пали под одним названием дамирчи. 

Одна группа кузнецов, как передают информаторы, производила своео­

бразную форму хорезмекой лопаты - бел и капча, а также кетмени, другая -
универсальное орудие плотников теша (топорик, имеющий форму мотыги) 

и топоры разных размеров (болта), третья- подковы для лошадей, ослов и 
обуви, а также гвозди различной формы и величины, четвертая - замки, сер­
пы и т.д. Узкая специализация в кузнечном деле наблюдалась и в Бухарском 
ханстве. Здесь собственно кузнецы ( чилангар ), выпускавшие всевозможные 
железные орудия, разделялись на специалистов по изготовлению кетменей 

(ташгар) и плотничьих топориков (тешгар). Самостоятельную специали­
зацию имели подковочники, замочники, ножовщики, игольщики, гвоздари и 

жестянщики, появившиеся nосле того, как из России стали завозить жесть, 

а также литейщики (дегрез и рехтагарк), медники (мисгари), ювелиры 
(заргар ), имеющие свои торговые ряды и даже кварталы в городе. В целом 
в Бухаре, например, в металлообрабатывающих ремеслах насчитывалось 22 

Кузнец с инструментами. Киwлах Аммоrан, Шахрисабзский район, Кашкадарьинекая 
область. 1978 r. 
Фото С.Н. Иванова. Архив ИЭА РАН. Коллекция Б.Х. Кармытевой 

141 



3 
5 

2 

1 

11 



отрасли и специальности (Сухарева, 1962. С. 16, 17). В колониальный период 
появляются и новые отрасли, в частности, слесарное дело, жестянщики и др. 

Весьма развиты были ремесла по обработке металла в Кокаидеком ханстве. 
Помимо разделения труда внутри данной отрасли ремесла наблюдается и 

специализация отдельных районов на производстве конечных изделий. Наи­

более популярными были, например, отдельные центры по выпуску узбек­
ских ножей, носимые в кожаных чехлах мужчинами у пояса и являвшиеся 

элементом национального костюма. Нередко такие ножи отличались изяще­

ством и прекрасной отделкой, ручки отдельных экземпляров инкрустирова­
лись бирюзой и костью. Особенно елавились ножовщики Андижана, Чуста, 
Шахрихана, Намангана, Хивы, Бухары и Карши. Производство местных зам­
ков, имеющих вывинчивающийся ключ, как и изготовление жестяных изде­

лий (тунукачи), выделилQ:сь в самостоятельную отрасль кузнечного ремесла. 
Их разнообразные изделия имели хороший сбыт, на базарах они продавзлись 

в особых рядах. 
Орудия кузнеца бьши весьма разнообразны. Самыми необходимыми ин­

струментами для всех кузнечных мастерских были различные наковальни, 

обычно укрепленные на чурбаке, горн с мехами, кувалды и молоты разных 
размеров, несколько пар щипцов, клещей, кернеров и т.д. Примитивные руч­

ные точила (чарх) имелись почти во всех кузнецах. Почти все инструмен­

ты изготовляли сами местные кузнецы. Лишь наковальни привозили из Ин­
дии, России и Баку, иногда их производили и ташкентские или бухарские 
мастера. 

Мастерские кузнецов, ножовщиков и жестянщиков находились в специ­

альных рядах крупных городов или при доме в сельской местности. Они свои 
изделия реализовывали, главным образом, на местном рынке. Кузнецы, жив­
шие в пригороде, не только открывали свои мастерские - дукон - на мест­
ном базаре, но и выезжали по приглашению аксакалов близлежащих к городу 

селений и за работу получали плату натурой, обычно зерном после уборки 
урожая. Размер обложения хозяйств для уплаты кузнецам устанавливался ак­

сакалом и имамом данного кишлака. 

Другой не менее популярной отраслью ремесла по обработке металлов 
бьшо производство изделий из меди, известного во всей Средней Азии под 
названием мисгарлик (от олова мисгар - медник). Медники елавились своим 
искусством и их изделия пользовались большим успехом. Особенно развито 
бьшо производство разнообразных изделий из листовой меди. По сообщениям 

Орудия кузнечвого ремесла. Самарканд, 193 1 г. 
1 - молот железный «катrа болга» фабричной работы; 2 - молот «болга» кустарной работы; 
3- молоток мастера - ручник «дастхоиск»; 4 - молоток «болга» кустарной работы для холод­
ной обработки изделий; 5 - молоток «болга» для ударов по резцу при нанесении рисунка на 
изделие; 6 - клещи мастера «омбир», употребляемые при выделке кетменей; 7 - клещи «ом­
бир» для обхвата пробойRнка; 8 - пробойвнк; 9- клещи «омбир» для зубила; 1 О - скобочка 
из медной проволоки <<Халка» для скрепления концов клещей при сварке деталей изделий; 
11 - мерка из проволоки для измерения кусков полосового железа и стали; 12 -кузнечный мех 
<<Дам»; /3 - железное сопло «блюль», «билюль» - воздуховыводные трубки, вмазываемые в 
стенку горнового гнезда 

Фото в кн.: «Народы Средвей Азии и Казахстана». 1962 г. Т. \. 

143 



14 

~ 



источников в середине XIX в., «весьма искустными бьmи nользовавшиеся 
большим сnросом со стороны населения медные изделия Бухары: подносы, 
вазы, чайники с оригинальными и художественно выполненными рисунка­

МИ» (Сухарева, 1956. С. 36). Значительную художественную ценность пред­
ставляли изделия хорезмских мисгаров. А.Д. Калмыков nишет, что медная 

nосуда Хивы имеет очень старые формы и nредставляет большой интерес. По 
его словам, хивинские мастера изготовляли «медные кувшины с ручкой для 

холодной воды, чайники (туича) для кипячения, кувшины с длинным горлом, 
но без ручки (офтобе) для умывания, и, наконец, какое-то подобие кувши­

нов - самоваров, оригинальных, но не знаю насколько старых» (Калмыков, 
1908. С. 60). Местный самовар по форме своей напоминает большой кофей­
ник, с той разницей, что в него вставлена труба для угля. Помимо уnомяну­
тых изделий узбекские мисгари изготовляли чаши (коса), тазы (тое), руко­
мойники, nлевательницы, черnалки, коробочки для табака (насвой). Лучшие 
изделия украшались чеканкой (~алам), отличавшейся невысоким рельефом и 
очень тонким и богатым орнаментом. 

Сырьем для мисгаров служила медь двух сортов - красная мис и желтая 

биринд:жи или жез (бронза), которая nоставлялась в основном из России, а 
также цинк, олово и кислота. Посуду, сделанную из красной меди, смазыва­

ли смесью из нашатыря, сильно разогревали на огне, а потом nогружали в 

воду, от чего медь имела красноватый оттенок. Сосуды, употребляемые для 

киnячения воды или накаливания масла, не лудили, те же изделия, которые 

не ставились на огонь, покрывались оловянной калаи, «выбеливались». Боль­

шинство nоделок состояло из нескольких спаянных частей. Вначале медь 

разбивалась на листы, которые можно было разрезать ножницами. Затем на 
специальных наковальнях им придавались нужные формы. Орудиям мисгара 

служили различных видов и размеров наковальни и молотки, наnильники и 

ножницы, щиnцы и зубила, маленький горн, стамески для чеканки двух ви­

дов - для nрорезывания борозд и для нанесения токких линий узора. Все эти 
инструменты в основном изготавливались местными мастерами. 

Процесс деградации nроизводства медных изделий начался после заво­
евания Российской имnерией Средней Азии, когда российские фабриканты 

стали ввозить дешевую чугунную и медную посуду. 

Широкое распространение с давних времен имело ювелирное ремес­
ло - заргарлик. О высоком уровне обработки драгоценных металлов в глубо­
кой древности свидетельствуют археологические и. nисьменные источники. 

Орудия кузнечного ремесла. Самарканд, 1931 г. 
14 - отсечха стальная, уnотребляемая при ковке гвоздей; 15 - форма «колиб» для формов­
ки шляnки гвоздей; 16- точило «чарх»; 17 - стальное зубило для отсечки железа и стали; 

18 - стальное зубильце «капам» для нанесения рисунка на кузнечные изделия; 19 - стальной 
бородок «капам» для нанесения рисунка на кузнечные изде11ия; 20 - nодставка «Зерча», упо­
требляемая при пробивании отверстий в кузнечных изделиях; 21 - молоток «болrа» для за­
колачивания гвоздей nри nодковке животных; 22- нож для обрезания коnыт при подковке 
животных; 23 - черпак <<Ч)'МИЧ» для подбрасывания углей в горн; 24- лопаточка железная 
«бельча» для перемешивания углей в горне; 25- основание для наковалыш «кунда» из орехо­
вого дерева; 26 - наковальня малая «мвхсаною> для мелких nоковок; 27 - наковальня «сандою> 
для горячей ковки кузнечных изделий. 

Фото в кн.: «Народы Средней Азии и Казахстана>>. 1962 г. Т. 1 

10 Узбеки 145 



Кузнец. Сурхандарьинская 

область. 1987 г. 
Архив отдела этнологии ИнсТ11-

тута истории АН РУз. Инв. NQ 34. 
Коллекция «Ремесло» 

Традиционная печка кузнеца. 

XIX в ., г. Бухара. 2008 г. 
Фото А.А. Аширова 

Серебряные блюда и золотые изделия мастеров Согда и Хорезма начала 1 тыс_ 

н.э . отличались исключительной художественностью. елавились тонкой че­

канкой золотые и серебряные монеты, которые были обнаружены в страна..'­
Европы и Востока. Украшения, найденные в античных городищах Хорезма -
Джанбас-кала и Топрак-кала, весьма сходны с изделиями поздних хивинских 

ювелиров. Так, обнаруженный в Топрак-кала фрагмент золотого перстня с 

146 



Гравировка медного блюда. Самар­
канд. XIX в. 
Фото в кн.: «Народы Средней Азии и Ка-

33-хстана» . 1962 г. T.l 

Инструменты и изделия медников 

Архив отдела этнологии Институrа 

истории АН РУз. Инв . .N'2 38. Коллекция 
«РемеСЛО)) 

круглым гранатом, окруженным ложной зернью, почти ничем не отличаются 

от вещей современных заргаров. 

Арабы, завоевавшие Среднюю Азию в VII- VIII вв., нашли в храмах и 

зворцах местных правителей множество высокохудожественных золотых и 

серебряных поделок . В столицах среднеазиатских ханств, где жила значи­

тельная часть местной знати и много богатых купцов и состоятельных ре-

147 



Чеканка из меди, г. Бухара. 1987 r. 
Архив отдела этнологии Института истории АН РУз. Инв . .N"э 62. КоллеiЩИЯ «Ремесло» 

месленников, спрос на изделия местных ювелиров был достаточно высок, 
что обеспечивало производителей постоянной и доходной работой. Золотая 
посуда употреблялась при дворах местных правителей, которые имели даже 
троны, отделанные золотом и драгоценными камнями. Изображение золотого 
трона в виде верблюда обнаружено на росписи дворца бухарских правителей 

в Варахше. 
Драгоценные ювелирные изделия были не доступны простому люду, для 

которых заргары изготовляли более удешевленные украшения, выработан­
ные особой техникой - их делали из тонких листиков серебра и заполняли 
особой застывающей мастикой. Подражая массивным украшениям богачей, 
поверхность металла обильно покрывали тонким штампованным орнамен­
том, удачно маскировавшим мишурность этих крупных украшений. Для хан­
ского двора делалась также нарядная сбруя и другие принадлежности верхо­
вой езды, украшавшиеся серебром, золотом и драгоценными камнями. 

Но основной продукцией узбекских ювелиров оставались женские укра­
шения, ассортимент которых был достаточно широким, имея некоторые 

специфические особенности в формах и орнаментах различных районов. 
Так, например, хорезмекие ювелиры изготовляли головное украшение (ду­
зуг), нагрудное украшение (шавкаладузуг), украшение для тюбетеек (тахяду­
зуг), цепочки с ключами для прикрепления к косам (калитбачи), футляры для 
талисманов (тумар), сделанные из серебра и цветных камней, украшение, 

продеваемое в ноздрю (аравак), различные серьги (зирак), браслеты (билаку­
зук), ожерелья (маржоN), кольца (узук) и др. Как сообщают источники, в до­
мах богатых людей встречались сделанные хивинскими мастерами золотые 

148 



вещи, вырезанные из листового сусального золота в виде кумганов, самова­

ров и цветков, прикрепленных к стенам - такие украшения находились и в 

.зоме хана Хивы. Золото и серебро привозили купцы из России, Персии, Ко­
канда и Бухары (Иванин, 1873. С. 28). 

Мастерские узбекских ювелиров в основном располагались в жилом доме, 
хотя некоторые имели место и в торговом ряду на базаре. В ханских дворцах 

были свои мастерские, где помимо украшений изготовлялись ножи и сабли с 
чеканкой, с украшениями из драгоценных металлов и камней. Оборудование 
~1астерских состояло из наковальни (сандал), нескольких видов молотков, 
ножниц, клещей, небольюого горна и мехов, трубочки для раздувания огня 
ртом (са.мдам, бахаидам), прибора при помощи которого волочили проволо­
-. .. .-у, набора стамесок для чеканки и штамповки изделий, тигельки и другие 
специальные инструменты. 

Хивинские и бухарские ювелиры умели мастерить резные ажурные вещи, 

отличающиеся своим изяществом, им известны были филигрань и чернь. Ис­
кусством чернения елавились также ювелиры Коканда. Широко была пред­
ставлена зернь, изготовлявшаяся из мелко нарезанных кусочков проволоки, 

Нагрудное украшение - Шавкала. Хорезм. XIX-XX вв. 
Фото А. Хакимова 

149 



Ювелирные украшения XIX в. 
Марrилан 

Налобное украшение - тилла­
кош. Самарканд. XIX-XX вв. 
Фото А. Хакнмова 

которые при нагревании в горне расплавлялись в виде шариков nравильной 

формы. Кроме упомянутых инструментов обязательным для каждого ювели­
ра были весы, ибо драгоценные металлы и камни покупались и продавались 
на вес. 

В колониальный период ювелирное ремесло, как и медкачеканное произ­
водство, не выдержав конкуренции фабричных изделий, ввозимых из России, 

начинает переживать упадок. В 1901 г. газета «Туркестанские ведомости», 
рассказывая об искусстве мастеров ювелирных дел, писала, что «ныне этот 

промысел падает, так как многие туземные изделия начинают вытесняться 

нашими». 

150 



ДЕРЕВООБДЕЛОЧНОЕ ПРОИЗВОДСТВО 
И ОБРАБОТКА КАМНЯ 

Важнее место в экономике в nрошлом занимало деревообделочное ремес­
.10, которое nодразделялось на отдельные профессии по изготовлению раз­

.1НЧНЫХ изделий. Плотничество (дуродгар) было самой распространенной от­
раслью деревообделочников, тесно связанной со строительной профессией. 
Из дерева изготовляли не только различные орудия труда и предметы быта, 

средства передвижения (арбы, тележки и лодки), оно употреблялось и в стро­
ительстве зданий (возведение каркаса, изготовление колонн, крыш и окон, 
обычных и резных дверей и ворот). Самостоятельными считались токарное 
;хело, сундучники и гребенщики, производство сит, транспортных средств 

и седел. Последнее получило большое распространение из-за того, что в 
Средней Азии верховая езда была одним из главных средств передвижения. 
В Ташкенте, Бухаре, Коканде, Самарканде и других больших городах име­

:rись целые кварталы, населенные седельщиками. 

Особую художественную ценность представляют резные створки ворот и 
.IВерей, колонны, подnорки и детали потолков. Специалисты резьбы по дереву 
составляли самостоятельную отрасль данного ремесла, известную под назва­

внем уймакорлик. Большой славой пользовзлись орнаментированные двери, 
шлонны со ступами, детали домов хорезмских резчиков по дереву, створки 

.:mерей самаркандских мастеров (так назьmаемые багдадские), вьшозимые в 
Бухару и соседние сельские районы. Огромную популярность имели во всей 
Средней Азии как у оседлого, так и у полуоседлого населения различной 
формы шкафчики и сундуки, передко покрытые резным орнаментом. Такие 

сундуки и шкафчики бьmи расnространены в Самарканде, Ургуте и других 
городах. В Бухаре резьбой украшались передняя часть седел, употребляемых 
nри запрягании лошади в арбу, а в Хорезме- и сама арба. 

Побывавший в Хиве в начале ХХ столетия А.Д. Калмыков писал, что в одной 
отрасли промышленности, резьбе по дереву и камню, сохранилисЪ и живы до 

сих пор традиции высокого и своеобразного искусства (Кал.мыков, 1908). 
Глубокой, иногда многоплановой резьбой покрывали мастера створки 

.:IВерей и массивных ворот, подпорные столбы (колонны), стоящие на деревян­

ных или мраморных базисах под балками вверху колонн, поддерживающими 
Е:Зрнизы айванов. «Все они покрывались тонким растительным и геометри­
ческим узором, образуя сложные и разнообразные композиции» (Веймарн, 

1949. С. 110-114). Выдающийся художественный критик В.В. Стасов, изучая 
резной трон хивинского хана еще в конце XIX в., особо подчеркивал, что бо­
..:~ее пристальное изучение местных памятников приводит к открытию в них 

разнообразных элементов, очень оригинальных и характерных и это особен­
но «ясно в орнаментистике, а затем и в очень многих архитектурных частях 

и подробностях- колоннах и капителях, и базах и т.д., и теnерь я считаю воз­
)Южным заявить о самобытности и оригинальности среднеазиатского искус­

ства>> (Стасов, 1894. С. 851). 
Резьба по дереву производилась при помощи набора долот различного 

размера с прямыми и полукруглыми лезвиями. Ударяя молоточком по долоту, 

ооспроизводили по эскизу рисунка изящные узоры. 

Наряду с резьбой по дереву развитие nолучила отделка деревянных изделий 
росnисью. Особенно широко применялась роспись для украшения потолков, 

151 



Резные ворота 

Фото из фотоальбома <<Хорезмская Академня Маъмуна». 

2006 г. 

иногда и стен, по алебастру. 

Мастера по росписи (на~~ш) на­
носили узоры при помощи при­

пороха кистью, проявляя боль­

шое искусство. Краски в старину 

делали яичные из растений, а с 

начала :ХХ в. употребляли масля­
ные краски, привозимые из Рос­
сии. Росписью украшались также 
мелкие вещи (седла, мебель, по­
суду и т.д.). 

Наиболее поnулярными из­
делиями местных плотников, nо­

мимо строительных материалов 

и каркасных сооружений, были 
арбы, отличающиеся своими ко­
лесами и конструкцией - кокавд­

екие (~у~н-арава) и хивинские 
(арва), а также борона, соха (кун­
да, амач), маслобойки, рисоруш­
ки, мукомольни, ярма, желоба, 
деревянные ступы с пестом, че­

ренки, хомуты, деревянные кро­

вати и др. Хорезмекие матера 
сооружали водоподъемные меха­

низмы (чигир) и лодки (~айи~). 
Плотничьи инструменты со­

стояли из различных nил (арра, 

ёрги), топоров (болта), стамесок 
(~ачав) и разных размеров теша, 

являвшеrося универсальным орудием - он представлял собой особый вид то­
порика тиnа мотыги, лезвие которого насажано перпендикулярно к ручке. Об 
универсальности теша и его преимуществах перед русским столярным топо­

ром писали исследователи, изучавшие ремесла Ташкента еще в конце XIX в . 
Так, Н. Габбин, говоря о производстве седел, пишет: «Работа тешой несрав­
ненно выгоднее работы топором как в отношении более экономного расхода 
силы, так и в отношении лучшей отделки nоверхности ... При отсутствии пол­
ного набора столярных и плотничьих инструментов вследствие дороговизны 
их теша является незаменимым инструментом» (Габбин, 1900. С. 5). 

В глубокую древность уходит ремесло по изготовлению транспортных ло­
док (~айи~ разных размеров в Хорезме для плавания по Амударье и местным 
каналам. !(айи~ изготовлялись вручную теми же примитивными орудиями . 
которыми nользовались плотники. Однако мастера обладали определенными 
точными знаниями кораблестроения, что позволяло им сооружать ~айи~ зна­
чительных размеров, приспособленных к плаванию по строптивой реке Аму­
дарье. По грузоnодъемности они делились на три разряда: большие от 500 до 
2000 пудов, средние- от 100 до 500, и малые- по 100 пудов. И. С. Гумишам­
баров в 1913 г. сообщал, что «всех каюковнасчитывается на реке (Амударье 
около 250» (Гумишамбаров, 1913. С. 168). Как сообщают источники начала 

152 



ХХ в., хорезмийцы «nомимо nарусов, пользуются для nередвижения шеста­
ми, лямкой и веслами». С nоявлением на Амударье российской флотилии в 
каючном ремесле вводились некоторые усовершенствования, в частности, 

появляются четырехугольные паруса, руль, гребки с широкими лоnастями и 
длинной жердью. 

В каждом городе было немало токарей (xappam), снабжавших ткачей не­
обходимыми инструментами, изготовлявших фигурные точеные детали раз­

личных деревянных бытовых предметов (для люлек-бешик, точила, блюда, 
1\.-урительные трубки, скалки, ручки для бритв, молотков, веретена и прялки). 
Токари пользовались простым станочком, в котором подвижно укреплялась 

обтачиваемая деталь. Ее nриводил во вращательное движение nодмастерье 
или ученик при помощи ремня, обвитого вокруг обрабатываемого nредмета. 
Мастер обтачивал изделие, поднося к нему острое долото. Некоторые дере­
вообделочники этой отрасли специализировались только на nроизводстве ко­

лыбелей (бешик), а отдельные - на изготовлении гребенок. Последние делали 
из тутового дерева, тонкими пилками. 

Мастерские токарей, седельщиков, гребенщиков, nроизводителей сит на 

базарах занимали особые ряды, а в городах они составляли отдельные жилые 
кварталы. Так, например, в Ташкенте и Хиве были кварталы элакчи, в Буха­
ре - xappomou, в Самарканде - зингароN, а в отдельных районах сельские по­
селки вазывались по отдельным специальностям. 

Непосредственно к деревообделочному производству примыкают строи­
тельное дело и обработка камня. Строители здесь были известны в основ­
ном под названием гилкори (таджикско-nерсидское слово, означающее «клад­

чик кирпича»), в Ташкенте и Ферганской долине их называли также суво~чи 
(буквально - штукатуры). Они жили во всех городах и крупных селениях, 
во особенно их много было в столицах ханств, где производилисЪ большие 
строительные работы. Только в одной Хиве, по архивным данным, гилкори 

(в хорезмеком диалекте дилкор) насчитывалось более 100 мастеров. В отличие 
от других отраслей ремесла в строительном деле более широко применялея 
наемный труд. Почти во всех среднеазиатских городах был рынок наемных 

рабочих -nоденщиков (мардикор-бозори, кунликчи-бозор ), который особенно 
оживлялся во время строительного сезона. На этом базаре нанимали также 
поденщиков на полевые и другие работы. 

Мастера-строители делились собственно на гилкори, занимающихся 
кладкой кирпича, на специалистов по возведению nахсовых стен, купольных 
сооружений, требующих высокого мастерства. Последние строили минареты 
и мечети, дворцовые и общественные здания, но чаще всего богато оформ­

ленные жилые дома. Наиболее распространенными видами построек бьmи 
~ркасные (синч-уй, чуб-кари, у бухарцев - чубин, а у хорезм:ийцев- ниги­
рик) и nахсовые (глинобитные) здания. По словам А. Куна, в Хорезме «пер­
вым родом построек изобилуют большие торговые центры, как-то Хива, Хан­
кв и Ургенч, последними же - каждый уголок ханства» (Кун, 1876. С. 241). 
В Ферганской долине, Зарафшанском и Ташкентском оазисах больше практи­
l:овалось строительство каркасных зданий. «Среди мастеров выделялись вы­

сококвалифицированные, которые, выполняя лично различные работы, в то 
же время были архитекторами (меъмор), nроектировавшие крупные здания, 
определяя их планировку и внешний вид. Они владели всей суммой знаний 

в древних традиций национального зодчества. В Хорезме в архитектурном 

153 



строительстве в конце XIX - начале ХХ в. создается своеобразный "хивин­
ский стиль", в общем продолжавший старые традиции. Основу его составля­
ют упрощенные кирпичные формы и получившая широкое распространение 
"Хивинская" расписная майолика» (Засыпкин, 1948. С. 134). 

Лучшие гилкори ремонтировали и реставрировали древние сооружения, 
некоторые из которых порою полностью перестраивались. Так, один из ку­
польных пассажей XVI в., известной под названием Тим саррофон, был разо­
бран в начале XIX столетия и снова возведен со всеми сложными купольны­
ми сводами. 

Из строителей-каменщиков выделялись штукатуры глиной (шуво~чи) и 
алебастром (ганчкор). Последние владели всеми видами строительных работ 
и были мастерами высокой квалификации. Кроме знаний и навыков, общих 
для всех каменщиков, они должны были владеть как техникой резьбы, так и 

художественными приемами, особенно знанием орнаментирования. Ганчко­
ры занимались как простым штукатированием, так и выполнением резных 

панно по ганчу и отливкой узорных ганчевых решеток. Они имели целый на­
бор инструментов, отличавшихся формой лезвий, nредназначенных для ре­
занья узоров оnределенного формата. Алебастровый штук и скульптура из 
Варахши, разные паиели из древнего Афрасиаба и находки Топраккалы сви­
детельствуют о богатых многовековых традициях резьбы по ганчу, сохранив­
шихся до наших дней. 

Источники сообщают, что в Хиве из извести (алебастр) изготовляют раз­

ные вещи: известь бывает так крепка и прочна, что из нее делают целые до­
ски, полки, футляры для часов и многие дру,гие вещи. Известь называется 

· ажа (хаджа). В богатых домах и у хана пол заливают ажой, а он делается 
крепок и гладок, его поливают летом водой, и он не боится ни сырости, ни 
жары. Особенно богатой резьбой украшались ханские дворцы в Хивинском 
ханстве, построенные в XIX - начале ХХ в., такие, как Ташхаули, Куня-арк. 

Некоторые медресе и мечети и поныне поражают своим высоким искусством 
резьбы. Орнаменты на ганчевых изделиях бьши такими же, как и на деревян­
ных резных предметах. Сырье добывали в самом Хорезме, чем занимались 
специально люди, названные хажачи. 

Наиболее сложной и трудоемкой работой в строительном деле, требую­
щем огромного терпения и мастерства, была резьба по мрамору, которая со­
хранялась в Хорезме до начала ХХ в. Камнерезы составляли один цех с резчи­

ками по дереву. Они изготовляли в основном орнаментированные мраморные 
базисы и колонны, плоские блюда, иногда с надписью и узорчатым орнамен­
том, маленькие ступы с пестом для измельчения табака, чайники, котлы, кув-

. шины для приготовпения кислого молока и др. Образцы этих мраморных из­
делий можно найти ныне лишь в хивинском краеведческом музее. 

ГОНЧАРНОЕ ДЕЛО 

Одним из древнейших и широко распространенных во всех городах и мно­
гих селениях Средней Азии $rБЛяется гончарное производство, почти повсе­
местно называемое кулолчилик, в отдельных районах гончары были известны 
также под названием ху.мбузчи или ху.мдончи (обжигательная печь- ху.мдон). 
Оно получило большое развитие еще в античное время и сохранилось до 

154 



наших дней. В прошлом суще­
ствовали центры этого ремесла, 

изделия которых были известны 
далеко за его пределами. Наи­
более крупными керамическими 
центрами были в Ферганской до­
лине селение Риштон, в Бухаре -
Гиждуван, а в Хорезме- Мадир и 
Багат, где производили высокока­
чественную поливную посуду с 

тонким и изящным орнаментом. 

Важной отраслью ремесла оста­
валось гончарное производство в 

Ташкенте и Шахрисябзе. 
Гончарное производство 

было настолько развито, что вну­
три него произошло разделение 

труда и специализация по изго­

товлению отдельных изделий, 
еложились отдельные школы ор­

наментального рисунка. Ферган­
ские мастера умели делать тон­

костенную фаянсовую посуду с 
синим орнаментом по голубова­
тому фону, подражающую китай­
скому фарфору (что подчеркива-

Ремесленник, nродающий кувшины на базаре. 
Ферганская долина. Конец XIX в. 
Фото в к н.: «Народное искусство Узбекистана)). 1978 г. 

лось их названием фалгон··чинни). В Ташкенте производили поливную посуду 
с ярким многоцветным узором по кремовому фону - здесь основным видом 
изделий были блюда. В Бухаре гиждуванские гончары производили посуду 
с темнокоричневым фоном, на котором красиво выделялся узор кремового, 
зеленого и кирпично-красного цвета. Своеобразные по форме и отделке хо­
резмские изделия отличались густыми синезелеными тонами орнамента, осо­

бенно большие глубокие чаши с вертикальными бортиками и высоким под­
доном, имеющие красивый и строгий растительный узор, переплетенный с 
геометрическим. 

Помимо блюд хорезмекие мастера изготовляли хумы различной величи­
ны, сосуды для сбивания масла (куви), кувшины для молока (кjlза и шокоса), 
огромные миски для приготовления теста (товара), светильники (даш-чра), 
горшки для цветов (гуляп), кувшины для омовения (ибрик), горшочки для ко­
лыбели (тувак), кувшины-черпалки для чигирей, иногда детские игрушки и 
другие изделия. По заказу богатых людей, которые устраивали многолюдные 
торжества по какому-нибудь случаю, производили чашки-пиалы и специаль­

ные плоскодонные чашки (туй-товоги или пошшойи), количество которых 
достигало несколько тысяч. 

Поливная керамика широко применялась в Самарканде, Бухаре, Кокаиде 
и других городах для облицовок больших зданий, мечетей и медресе, дворцо­
вых и иных сооружений. Мастера по изготовлению орнаментированных по­
ливных кирпичей и плиток в Хорезме называли кашинчи. Они входили в цех 
ремесленников-строителей. Техника и орудия производства у них были почти 

155 



Мастер М уса Исмаилов за росписью керамической посуды. Риwтан 

Архив отдела этнологии Института истории АН РУз. Инв. N2 49. Коллекция «Ремесло» 

Хозяйственная посуда. Касби. 2008 r. 
Фото А. Хаl(имова 



такие же, как и у гончаров. В отличие 
от последних каши11чu наносили ор­

намент не на одно изделие, а на сот­

ни облицовочных кирпичей, искусно 
связанных между собой нумерацией. 
Кашинчи не нуждались в гончарном 
11.-pyre, но они имели обжигательную 
печь. Цвета красок и сырья для рас-
11.-раски у кашинчи и гончаров были 
одни и те же. 

Наряду с орнаментированной, 
более изысканной посудой, к началу 
ХХ в. почти вытесненной фабрично­
заводской фарфоровой посудой, за­

возимой в изобилии из России, в быту 
узбеков широко применялись про­
стые неполивные изделия, которые 

были вне конкуренции с фабрично­
заводскими товарами. Кувшины раз­
нообразной формы и корчаги для 
воды, лохани для стирки белья и дру­

гих надобностей производилисЪ во 
всех районах, в городах и селениях. 
Водопроводные трубы (I))Jвyp) име-
ли применение при проведении ары-

Кувшин для хранения зерна. Пастарrомский 

район, Самаркандская область. 2008 r. 
Фото А.А. Аширова 

ков под глинобитными заборами или строениями, чтобы ирригационная сеть 
~огла проходить по жилым участкам поселков и городов. 

Мастерская гончаров находилась в одном из помещений жилого дома или 
возле него во дворе. Гончарные печи располагались почти всегда вне жилого 

Кувшин для хранения воды. Бухарская область . 

2009 r. 
Фото А .А. Аширова 

157 

Кувшин для хранения воды. 
Бухарская область . 2009 r. 
Фото А.А. Аширова 



Узбекские гончары за работой. 1930-е годы 

Архив Института искусствознания All РУз. Инв. N~ 78. Коллекция «Ре~tесло» 

Изготовление тандыров 

Архив отдела этнологии Института истории АН РУз. Инв. N~ 54. Коллекция «Ремесло» 



здания. Основным оборудованием мастерской являлся гончарный круг (чарх). 

Он состоял из двух деревянных кругов, соединенных наглухо вертикальной 
осью, нижняя часть которой nокоилась на каменной nлите или бревне, а верх­

няя проходила под малым кругом через горизонтально nоложенную доску. 

Мастер сидел перед станком, вращая ногами нижний круг, приводя в дви­

жение и верхний. На nоследнем лежал комок глины, и мастер очень ловко 
и быстро nридавал ему при вращении желаемую форму. Иногда при этом 

на сосуде наносился палочкой или обломком гребня простепький орнамент. 
Окончив формовку, сосуд срезалея со станка ножиком или серnом, ставился 
на сушку во дворе, после этого на посуду наносились узор и глазурь, затем 

она шла на обжиг. 
Кроме гончарного круга, в мастерской находились разного размера чугун­

ные котлы для приготовпения глазури и красок, ручная мельница (тегирмон), 
маленькая стуnа с nестиком, сито и кисточки для нанесения орнамента, но­

жик и маленькая лоnата. Крупные корчаги для воды (хум), достигавшие ино­
гда метра и больше в высоту, изготовляли без гончарного круга, вручную, 

путем наращивания глиняного жгута и выравнивания ударами лопаточки. 

Таким Же способом изготовлялись тандир (печи для выпечки хлеба), со­
ставляющие особую отрасль гончарного ремесла. Они, имевшие вид большой 
корчаги без дна, лепились из гончарной глины с примесью шерсти, выравни­

ваясь при помощи особой деревянной лопаточки с короткой ручкой. Таидыр 
состоит из трех частей, каждую из которых, немного просушив, накладывают 

одну на другую. При этом мастер одной рукой прикладывает ко шву инстру­

мент вроде круглой выпуклой наковальни, сделанной из обоженной глины, а 
другой забивает шов с наружной стороны деревянной лопаточкой. Готовые 

таидыры просушивают на той же площадке, где их изготовляют в течение 
3-4 дней, после чего они уже готовы. Тапдыры реализовывались на местном 
рынке, и каждый, кто покупал, устанавливал его сам. 

ОБРАБОТКА ВОЛОКНА, 

ШЕЛКОТКАЧЕСТВО И ИЗГОТОВЛЕНИЕ ОДЕЖДЫ 
И ГОЛОВНЫХ УБОРОВ 

Самым развитым из среднеазиатских ремесел в течение ряда столетий 

оставалось ткачество, которое в конце XIX- начале ХХ в. объединяло в боль­
ших городах мелких мастеров и подмастерьев в крупные мастерские мануфак­

турного типа. О древности этой отрасли на территории современного Узбеки­
стана свидетельствуют не только археологические находки, но и письменные 

источники. Обработкой волокна, помимо ткачей, занимались красильщики, 
лощильщики, сновальщики, вязчики ремиз и гребней для берд, набойщики и 
др. Ни в кишлаке, ни в городе почти не было ни одного хозяйства, где бы не 
пряли и не имели ткацкого станка. Ткачиделились по видам вырабатьmаемых 
тканей (алача, буз, ~ама, шойи, адрас, бахмал и др.). 

Наиболее распространенной отраслью было nроизводство хлопчатобу­
мажных тканей, изготовляемых на примитииных ткацких станках в домаш­

нем хозяйстве. В дехканских семьях женщины пряли собранный с собствен­
ного поля хлопок и ткали грубые ткани для своих нужд. Этим занимались в 
зимнее время и мужчины, особенно в Зарафшанской и Ферганской долинах. 

159 



Сучение нити. Кишлак Ташкалак, 
Китабский район, Кашкадарьинекая 
область . 1957 r. 
Фото Г.А. Арrиропуло. Архив ИЭА РАН. 

Коллекция Б.Х. Кармыwевой 

.. 

Прядение (узбекн-кунrраты). 
Кишлак Акыртма, Дехканабад­

ский район, Кашкадарьинекая 

область. 1978 r. 
Фото С.Н. Иванова. Архив ИЭА РАН. 
Коллекция Б.Х. Кармыwевой 



Освобождали волокно из ко­
робочек, а затем очищали его 
от семян на небольшом дере­
вянном станочке. Последний 
состоял из вертикальной рамы 

и двух установленных на ней 
горизонтальных валиков, ко­

торые, вращаясь при помо­

щи рукоятки по направлению 

один к другому, захватывали 

волокно, не пропуская семян. 

Семена скатывались по при­
креnленной к станку тряп­
ке в сторону работающего, в 
то время как чистый хлоnок 
собирался по другую сторо­
ну станочка. Очистка хлопка 
производилась как в сельских, 

так и в городских семьях по 

заказу крупных ткачей. Для 
изготовления бумажной пря­
жи употреблялась ручная 
самопрялка-чарх обычного 
типа, известная во всей Сред­
ней Азии. На городских ба­

зарах продавались мотки 

кустарной nряжи (кШlава), 
которые поставлялись тор-

говцами из сельских районов. 
П.И. Небольсии сообщает, 
что бумажная пряжа в значи-

Приготовление кудели 

ФО1'0 из «Туркестанскоrо альбома», часть промысловая . 
Составители А.Л. Куи, Ж.И. Бородовский 

тельном количестве nоставлялась в Россию, особенно из Бухары (Небольсин, 
1855. с. 211). 

Исключительного развития достигло в регионе производство шелковой 
пряжи и ткани. По мнению отдельных ученых, «Иран и Туркестан (Средняя 
Азия) родина шелковичного червя, nроизводившего желтые коконы» (Петру­

шевский, 1960. С. 166). По свидетельству Табари, шелковыми тканями оnла­
чивалась служба воинов. Образцы древних среднеазиатских тканей, по дан­
ным источников, nредставляли собой произведения высокой технической и 
художественной культуры, свидетельствующие о наличии здесь старых тра­

диций в выработке шелковых тканей. По более поздним источникам, начиная 
с XVI в., существует много упоминаний о производстве шелковых тканей в 
Средней Азии, что позволяет проследить развитие шелкоткачества вnлоть до 
начала ХХ столетия. елавились местные ткачи производством бархата: За­
хириддин Бабур сообщает о nроизводстве малинового бархата в Самарканде, 
а антлийские путешественник Дженкинсон nишет, что в XVI в. из Бухары 
вывозили шелковые ткани в Индию и Россию (Джен.кинсон, 1938. С. 184). 
О nроизводстве в Бухаре «шелковых парчей», бархата и «других шелковых, 
также бумажных вещей» в середине ХVШ в. сообщает купец Н. Григорьев, 

11 Узбеки 161 



Каркас основы для адраса 

Фото из «Туркестанскоrо альбома>>, часть nромысловая. 
Составители А.Л. Кун, Ж. И. Бородовский 

а Ф. Ефремов nишет, что в Бу­

харе «выкармливаются шел­

ковые черви, кои производят 

множество шелку, из коего 

ткут парчи полосатые с золо­

тыми и серебряными узорами, 

атласы, бархат, магрематы, 
кутни полосатые золотыми 

мелкими травками и всякие 

другие парчицьш (Ефремов, 

1950. С. 26). Однако к концу 
XIX - началу ХХ в. ассорти­
мент изделий местных тка­
чей значительно сократился, 

nроизводство их в результате 

конкуренции с российскими 
фабрично-заводскими издели­

ями было развито неодинаково. 
Особое место занимали 

полушелковые ткани - поло­

сатые алача и бе~асаб и ткань 
адрас с пестрым (абровым) 
рисунком. Бе~саб и алача от­
личались один от другого не 

только качеством и техникой 

ткачества, но и главным об­
разом своей расцветкой (узор 

бе~асаба состоял из мелких полос, а алача- из более широких). Помимо ала­
чи и бе~асаба, местные мастера производили еще несколько менее ценных 
видов полосатых тканей, в которых в основе перемежались полосы из бумаж­

ной и шелковой пряжи (шоича, пари-паша), а также с чисто шелковой осно­
вой полосатого канауча, уnотребляемого для изготовления бе~асаба. Бе~саб 
также используется в парандже женщин из самых богатых семей. 

Полосатые ткани вырабатывались во всех без исключения центрах ткаче­

ства Средней Азии, но имели свои стили орнаментации и расцветки, различ­
ные варианты узоров, представлявшие умело найденные сочетания полос раз­
ного цвета и ширины. В городах полушелковые ткани производили таджики 

и узбеки, а выделкой чисто шелковых тканей в Бухаре и Самарканде занима­
лись так называемые форси и ирани. Особой популярностью пользовался бу­
харский адрас, который вывозился в Хорезм и Туркмению, Самарканд и Таш­
кент, кочевую степь, в Синьцзянь и Афганистан. Полушелковая ткань адрас 

отличалась от алачи и бе~асаба своим абровым узором и более сильным ло­
щением, придающим ему зеркальный блеск. Крупными центрами nроизвод­
ства адрас считались также Самарканд и Маргилан. Среди шелковых тканей 
огромным сnросом у богатых горожан и знати nользовался канаус, известный 

во всей Средней Азии под названием шохи (шахский). Круnнейшим центром 
по производству шохи был Маргилан. Технической особенностью этой тка­
ни является то, что она имеет шелковые основу и ут6к, равные по толщине. 
что придает ей плотную и гладкую поверхность. Местные ткачи nроизводили 

162 



Девушка-мастерица за изготовлением адраса 

Из фотоальбома «Маргилаи-2000». 2007 г. 

также атлас двух сортов с бумажным и шелковым утком, различные платки 
и шарфы, часто украшавшиеся сложными набивными узорами. 

Изготовляли все виды тканей на обычном для Средней Азии типе стан­
ка. Он имел опускаемые нажимом педалей ремизы, число которых определя­
лось сортом ткани, бердо, укрепленное в подвижной деревянной раме. Ста­

нок устанавливался на колышках или вкопанных в землю бревнах, несколько 

выше уровня земли; подножки опускались в яму, на края которой опиралась 
дощечка, служившая сиденьем для ткача. Характер тканья определялся чис­
лом ремиз и чередованием нитей основы. Двусторонние ткани простого мят­

калевого переплетения (алача, бе}}асаб, адрас) ткалисъ на двух ремизах, при 
двух педалях; более плотный канаус (шохи), хотя имел такое же переплетение 

нитей, ткался на четырех ремизах, но соединенных попарно с двумя педа­
лями. Наиболее сложно было тканье бархата. Основа его была двухрядная, 

одна- для ворса шелковая, орнаментированная перевязкой в узор абр, дру­
гая - одноцветная, из некрученого шелка или бумаги, держащая уток. Наво­

ев тоже было два: к одному прикреплялась шелковая основа, которая затем, 
перейдя через специальный аппарат, поднималась к потолку, на катушки бло­
ков, как при тканье друтих тканей. 

Самостоятельную отрасль представляла размотка коконов, которой зани­

мались квалифицированные специалисты (пиллакаш), имевшие свои мастер­
ские. Оборудование их состояло из установки для разматывания кононов и 
различных приспособлений для размотки и кручения грены. Распаривание 

коконов производилось в специальном котле, над которым было укреплено 
металлическое колечко, сквозь которое через блок нить шла к мотальному 

163 



Алоча. Начало ХХ в. 

В к.н.: «Народное искусство Узбекиста­

на>>. 1978 г. 

164 

Бархат. Бухара. Конец XIX - нача­

ло хх в. 

В к.н. : Садыкова Н. «Национальная 
одежда узбеков (XIX- XX вв.)». 2003 г. 



Бекасаб узоры: андижанский, зеле­
ный, светлый, алоча 

В кн.: «Народное искусство Узбекиста­
на». 1978 г. 

165 

Ханатлас . Узор ту­
мор. 1961 г. 

В кн.: «Народное ис­
кусство Узбекистана». 

1978 г. 



Ханатлас. 1967 r. 
В кн.: «Народное искусство Узбекиста­
на>>. 1978 г. 

Ханатлас. Узор черный ворон, ночная красавица. 
1964 r. 
В кв.: «Народное искусство Узбекистана». 1978 r. 

166 



Ткацкий станок. Кишлак 

Ташкалак, Китабский рай­
он, Кашкадарьинекая об­
ласть. 1957 r. 
Фото Г.А. Арrиропуло. Ар­

хив ИЭА РАН. Коллекция 

Б.Х. Кармышевой 

Ткацкий челнок 

Из фотоальбома «Марrилан-

2000». 2007 r. 

167 



Размотка шелка nри помощи самоnрялки 

Фото из «l'yp~>ecтaRcкoro альбома», часть nромьrсловая. Составите11И А.Л. Кун , Ж. И . Бородовскиil 

колесу. Шелкомотальщик, держа в правой руке простой сучок с развилка­

ми на конце, подхватывал им концы шелковых нитей от нескольких коко­

нов, добиваясь нужной толщины пряжи. Мотальное колесо (около l м диа­
метром) вращал nомощник nри помощи железной ручки. Другой работник 
при nомощи колеса меньших размеров сматывал грену на большие катушки. 

На большом колесе (девчарх) третий помощник накручивал грену, которая за­
тем отваривалась в растворе поташи, к которому nримешивался отвар сморч­

ков (чушна), придававший шелку белизну. Только после этогогрежа станови­
лась мягкой и пригодной для работы. 

Основа для полосатых и абровых тканей подвергалась окраске, что яв­
лялось отдельным промыслом. Для полосатых тканей основа делалась из 

окрашенной в различные цвета и nодобранной в узор пряжи, смотанной на 
круnные шпульки (зогута). Нанесение орнамента и перевязка (резервация) 

его отдельных частей для окраски производились специальным мастером -
абрбандом. В Самарканде многие ткачи были прекрасными красильщиками. 
а в Бухаре и Хиве мастера шелкоткачества выполняли только специфические 

операции и не занимались крашением. Крашение пряжи производилось горя­

чим и холодным способами, но горячий способ nрименялея для всех цветов. 
кроме синего. При окраске абровых тканей у красильщиков была выработа­

на своя система и очередность накладывания краски на краску. При много­

кратных крашениях основу прежде всего окрашивали кошенилью (~ирмиз), в 
раствор примешивали в качестве приправы половинную дозу бузгунча (рас­

тение, из которого изготавливают краски), что обеспечивало получение более 
чистых оттенков. 

Набивку на хлопчатобумажную ткань различным орнаментом делали спе­
циальные мастера-читкар, занимающиеся этим промыслом во всех крупных 

168 



Прялка 

Из фотоальбома «Маргилаll-2000». 2007 r. 

Тахбил. Станок для разматывания нити 

Из фотоальбома «Марrилан-2000». 2007 г. 



Разматывание шелковых ниток шелкопряда. Марrилан. ХХ в. 

Из фотоальбома «Маргилан-2000». 2007 г. 

городах и селениях Средней Азии. В Хорезме шелковые изделия окрашива­
лись и орнаментировались самими ткачами (жаммоб), они изготовляли цвет­

ные шелковые ткани (тур.ма), красочные поясные платки (мадалибелбог), 
шали и т.д. 

Узбекские читк.ары набивным цветным орнаментом покрывали бумаж­
ные ткани чит. Для орнаментации тонких шелковых платков применялея 

способ батикования. Производством набоек (штампов), которое было осо­
бо развито в Хорезме, занимались резчики по дереву. Набойщики помимо 
хлопчатобумажных тканей покрывали различным орнаментом кушаки, плат­

ки, шали и пояса (это было сложное производство, основанное на владении 
химическими реакциями и искусством орнаментирования). Красно-черный 
узор наносился резным набоем (JYoлun), особыми для красного и черного цве­
та. Черный цвет получалея в результате соединения железа с протравой буз­
гунчем, раствором которого предварительно пропитывалась ткань. Красный 
цвет получалея при отваривании ткани в растворе марены, окрашивавшей 
лишь те места, на которые положена квасцовая протрава (Народное декора­
тивное искусство .. , 1957. С. 49, 50). 

Читкарами употреблялись естественные красители. Так, для желтого 

цвета использовали испарак, для малинового- кошениль (JУирмиз), для крас­
ного - руян и бакам. К началу ХХ столетия начали использовать анилино­
вые краски из России, которые хотя и были более дешевыми, но низкоrс 

качества. 

Портняжничество являлось занятием лишь отдельных мастеров. Изготов­
ление одежды и белья производилось в каждом семействе. Особо выделялись 

170 



портнихи по пошиву халатов (чопон), которые пазывались чопондоз, жа­
.uадуз. Но большинство изделий из ткани производилось в семьях, являясь 
собственно домашним промыслом. Шили одежду вручную. В начале ХХ в. 
появляются в Туркестанском крае и ханствах швейные машины фирмы «Зин­
гер». Это привело к тому, что постепенно возникает новая отрасль портняж­
ничества - машиначи, в которой поначалу занимались мужчины. Внедрение 

швейных машин положило начало художественному шитью, получившему 
впоследствии весьма широкое распространение в Узбекистане. 

Особую популярность имело золотое шитье в Бухаре, где, помимо богато 
вышитой одежды и ее деталей, изготовляли женские халатики (кальтача), 

всевозможные головные уборы - тюбетейки, кулахи - шапки и женские ша­
ПОЧI<и , головные и поясные платки, мелкие предметы (кошельки, футляры, 
сумки). Из предметов придворного быта золотом вышивалась обувь (ичиги и 

ка.юши), лошадиные попоны, чехлы и т.д. 
В ряде районов, особенно в Хорезме, специальные мастера занимались 

изготовлением шуб и головных уборов (постиндуз и телпакдуз). Изделия хо­
резмских шубников мало чем отличались от продукции других районов, но 

изделия шапочников (чугурмадоз) были весьма своеобразными. Бытование 
занного промысла отмечал еще В.В. Бартольд (Бартольд, 1927. С. 34). Их 
мастерские находились дома. Орудия были весьма несложными, состоящи­

)Ш из специального приспособления с пестом для обработки шкур (ям), вы­
JI."РОЙки из кож (чаяз), ножниц, иголки и др. Шапочники имели деревянную 
болванку для сушки изготовленных шапок. В Хорезме были и тюбетеечники. 
Они отличались тем, что не имели цветную вышивку, как в других районах 
Узбекистана. Украшением тюбетеек служили разноцветная ткань, с приши­
той к ней помпоном, серебряными монетами и передко перьями. Очень раз­
вито было производство тюбетеек в Ферганской долине, где особенно елави­
лись чуетекие тюбетейки. В Бухаре и Кокаиде были золотошвеи, украшавшие 

богатые халаты и тюбетейки, традиции которых сохранились по настоящее 
время. Изготовление тюбетеек и вышивок являлось домашним промыслом и 
занимались ими женщины. 

В Средней Азии широкое распространение имел обычай дарения халатов 

во время свадебных и других семейных обрядов. Одаривали почетных го­
стей и родственников. Готовая одежда требовалась для нужд ханского двора и 
знати, полный костюм (capno) входил в ежегодное жалованье для служилого 
сословия. Богатые халаты дарили в знак благодарности и милости. Поэтому 
их изготовление превратилось в развитый промысел. Хотя он имел высоко­
товарный характер, особенно стеганые халаты на вате, это производство не 

оформилось в ремесло и не имело своей корпорации. Помимо огромного ко­
.1ичества поставляемых на местные рынки халатов, немало их вывозили в 

Россию и соседние страны. 

Товарный характер имели также промыслы по изготовлению тулупов из 

овчины, меховых шапок и тюбетеек, в крупных городах были свои торговые 
ряды и кварталы. Бухарские тюбетеечники шили твердые и конусообразные, 
из красивой шелковой и бархатной ткани, узорчатой тесьмой, вышитой там­

буром, а ташкентские мастерицы вышивали очень богатые цветочные изде­
.lИЯ, пользующиеся большие сnросом у покупателей. Особый промысел пред­
ставляло изготовление различных видов тесьмы и кистей, необходимых для 

украшения костюмов и халатов. Тесьма выплеталась на пальцах, иногда тка-

171 



лась на станочке с ремизами, переплетением разноцветных шелковых нитей 

создавались неповторимые узоры, некоторые из которых представляли под­

линное произведение искусства. 

ПРОИЗВОДСТВО КОЖИ И ШОРНЫЕ ИЗДЕЛИЯ 

Кожевенное производство представляло одно из самых крупных и рас­

пространенных отраслей ремесла во всей Средней Азии. Оно делилось на 
две большие группы: первую составляли мастера по обработке самой кожи 

(гуичи, чармгар), вторую- мастера, изготовлявшие различные кожевенные 
изделия, которую, в свою очередь, разделялись на отдельные самостоятель­

ные отрасли производства. Среди кожевников выделялись мастера по из­
готовлению подошвенной кожи (чарм), заводского типа качественной кожи 

(талатин, булгори) для верха обуви, грубой сыромятины. Особые мастера 
(мешигар) из бараньих и козлиных шкур изготовляли замшевую кожу, из ко­

торой выделывали всевозможные поделки и бытовые предметы, подкладки и 
шорные изделия. 

В Бухаре выработкой шагреневой кожи занималась групnа кемухтгаров, 

которая жила в центре города, на территории древнего шахристапа в своем 

отдельном квартале. Для очистки и nромывки шкур использовалось находив­

шесся здесь небольшое, но довольно глубокое болото, nитаемое подземными 
ключами. Вокруг него расnолагалось до 20 лавок-мастерских кожевенников, 

здесь же был установлен большой горбыль или бревно таррачуб со сглажен­
ной поверхностью, на котором скоблили кожу. Чармгары, как и в других го­

родах, селились в основном на окраинах города, возле водных источников. 

Заквашивание и дальнейшая обработка кож производились во дворе до­
мов, где находились специально вырытые ямы - чани. Количество их зависело 

от состоятельности владельца мастерской. Было предnриятие мануфактурно­
го типа, где работало более 80 наемных мастеров и рабочих. Но большинство 
кожевенных мастерских были небольшими, где работало несколько подма­

стерьев (халфа) и учеников (шогирд) во главе с мастером. 
Шаrренщики в основном работали на полуфабрикате, поставляемом 

чармгарами, выполнявшие первичную обработку целой кожи. Для шагрени 
использовали ослиные и лошадиные шкуры, причем этот сорт кожи получали 

только из шкуры с трупа животного - сагри (по предположению О.А. Суха­
ревой, вероятно, термин шагрень происходит от этого названия). Шаrренщи­
ки как и чармгары вымачивали кожу в известковом растворе и очень тща­

тельно очищали ее от остатков шерсти. Применялея примитивный способ 

обработки железным скребком (дос) и специальной лопаточкой (белча) для 
выскабливания внутренней части шкуры. Когда кожа была хорошо вычище­

на и отмыта, ее раскладывали внутренней стороной вверх, посыпали просом 

(тарык) и, покрыв старой кошмой, тщательно вытаптывали. После этого с 
кожи сметали просо, она закладывалась в специальную яму (чан), глубиной 
примерно в 1 м, находивщуюся под навесом во дворе дома. На дно чана сте­
лили специально изготовленную по размеру ямы циновку и камышовый пух. 

на них раскладывали кожу, пересыпая медными опилками, которые придава­

ли в процессе окисления зеленый цвет. Покрыв кожу второй циновкой, яму 

засыпали землей до 5-6 месяцев, иногда и на год. Затем готовая кожа снова 

172 



выскабливалась, nроветривалась и высушивалась, после чего лицевую сто­
рону натирали животным жиром, чтобы nридать коже блеск и таким образом 

mаrрень была готова. 
Наиболее распространенной отраслью кожевенного nроизводства было 

113rотовление обуви. Обувщики работали почти во всех городах и крупных 
се.."Iениях. Ремесло было настолько развито, что обувщики делились по виду 

вырабатываемой ими обуви: этикдуз изготовляли местные сапоги, ма.хсидуз 
вырабатывали ичиги (махси), ковушдуз производили кожаные галоши (ко­
sуш), ку~андуз или ЯМОI).дуз занимались nочинкой старой обуви. В Бухаре 
были сиё~кори (чернильщики), занимавшиеся обновлением лоношеиной 
обуви, которая чинилась и чернилась (отсюда и название этой специально­
сти) . Здесь выделились ма.хсидуз, которые шили золотошвейные сапожки для 

женщин из эмирекого гарема. Хорезмекие саnожники изготовляли мужские 
сапоги с высоким голенищем, заостренными и загнутыми вверх носиками 

Шf-адик). Н. Залесов в середине XIX в. писал, что хивинцы носят «особой 
формы саnоги, сшитые из белой кожи, у которых высокий каблук не больше 
rроша, а к концу носка пришит узенький ремешок, торчащий наnодобие мы­
шиного хвостика» (Залесов, 1859. С. 293). Производство махси повсеместно 
было почти одинаковым, отличались лишь по своей форме в отдельных райо­

нах местные калоши. 

Мастерские nроизводителей обуви находились в доме мастера, в круп­
ных городах имелись торговые ряды и жилые кварталы сапожников. Орудия 
производства по всем отраслям были однотипными. Так, у хорезмских обув­
щиков основными инструментами служили чугунный пест (кава), серпо­
образный нож (кажгорт) и другие специальные ножи для резки кож (газан, 
чjптарош), игла и шило (игна-бигиз), различные выкройки и т.д. 

По данным архива хивинских ханов, в Хиве были три специальности 

wвушдуз, изготовляющих татарские ковуш, ковуши из русской кожи и цвет­
ные ковуши. Орудия производства ковушдузов хотя и были схожи с сапожни­
чьими, но отличались по колодке. Кроме того, каушдозы изготовляли сами 
.:1еревянные каблуки (укча). Для этого требавались плотничья тиша и другие 

специальные орудия тиnа стамески (гулвур, чупкапан) и др. На готовые из­
..з.елия мастер горячей стамеской, а также инструментом типа утюга (дазмол) 
наносил узор (наl).ш). Ковуш, будучи еще на колодке, окрашивался в черный 
пвет, вся ее поверхность нередко покрывалась лаком и узором. 

СОUИАЛЬНЫЕ ОТНОШЕНИЯ, 
ОБЫЧАИ И ОБРЯДЫ РЕМЕСЛЕННИКОВ 

Организация производства и социальные отношения в ремесленной про­
мышленности в регионе в конце XIX - начале ХХ в. находились под влияни­
е~1 бурного развития товарно-денежных отношений и проникновения россий­
ского каnитала в Среднюю Азию. Важнейшими результатами этого сложного 

процесса явились социальное расслоение среди ремесленников, ломка ста­

рых консервативных устоев производства. Некоторое накопление движимого 

капитала в руках отдельных хозяев мастерских привело к выделению бога­
того меньшинства ремесленников, с одuой стороны, и значительного числа 
разоренных, лишенных орудий производства мастеров, превратившихся в на-

173 



емных рабочих, - с другой. Все это не могло не наложить определенный от­
печаток на социальную организацию ремесленников, представшшшую собой 

цеховую корпорацию производителей. 

В зависимости от значения и степени развития той или иной отрасли со­
циальную структуру в промышленности можно разделить на три типа. Пер­

вый - ремесла, работающие на широкий рынок, часть продуктов которых 
экспортировалась. Они были полностью и частично отделены от сельского 
хозяйства и от сбыта собственной продукции, в них было занято наибольшее 
число ремесленников, среди которых была значительно высокая специализа­
ция и глубокая социальная дифференциация. Второй - ремесла, производив­
шие товарную продукцию на узкий рынок и представленные сравнительно 
небольшим числом ремесленников. Социальная организация среди них была 
менее развита, ремесленники передко имели подсобное сельское хозяйство и 

продукцию свою сбывали сами. Третий - промыслы, остававшиеся в системе 
домашнего хозяйства, отличавшиеся малым объемом производства, их про­
дукция не носила товарный характер. 

Значительного развития достигли ремесла крупнейших, особенно сто­
личных, городов, где ремесленники имели свою строгую социальную орга­

низацию со своим уставом и главой цеха. Ремесленные цеха Средней Азии 

конца XIX - начала ХХ в., имевшие твердые, освященные временем тради­
ции и обычаи, были схожи с цехами западноевропейских и соседних вос­
точных стран, те и другие образовались для того, чтобы защищать интере­
сы ремесленников путем регулирования их деятельности. Однако цеховой 
строй узбекских городов имел некоторые свои особенности. Прежде всего 

следует отметить, что в силу экономической отсталости, раздробленности 

производства и патриархальных пережитков цеховые отношения оказались 

здесь необычайно устойчивыми. Вместе с тем организация узбекских ремес­
ленников не имела той строгой регламентации и ограничений в социально­

экономической политике, которые наблюдаются в цеховом строе средневеко­
вого Запада и Востока. Причина, видимо, заключается в том, что в это время 

уже отсутствовал широко распространенный в западноевропейских и некото­

рых восточных странах институт вассалитета, охватывавший и город. Этим 
объясняется также и отсутствие у местных ремесленников своих вооружен­
ных отрядов, цехового знамени и гербов. Сильно отличались цеховые уставы, 

которые больше преследовали религиозные цели и были составлены мулла­
ми, тогда как в западноевропейских странах цеховой устав вырабатывался 

самими ремесленниками и принималея на общем собрании мастеров. 
Ремесленные цеха пазывались '«<Саба или улпагор. Последний термин 

(он происходит от арабского улфат, что означает «дружба» и «близость», 
и персидекого суффикса «гар», «КОр», указывающего на род занятий), рас­

пространенный в Хорезме, более близок по этимологии к названию цехов 
ремесленников Закавказья, Крыма и Турции, широко известных под назва­

нием амкарских организаций (амкор-~амкор означает «люди, имеющие одну 
профессию, специальность») (Егиазаров, 1891; Гордлевский, 1927). Каждый 
цех имел свой письменный рисола, в котором излагались мифическая исто­
рия ремесла, некоторые технологические предписания, ритуалы посвящения 

и отдельные нравоучения по соблюдению чистоты в мастерских и этики взаи­
моотношений между членами цеха. 

174 



Цеховая корпорация имела стройную структуру, принявшую определен­
вые традиционные формы. Цеховая корпорация возглавлялась выбор­
вой администрацией, состоящей по большей части из двух человек - стар­

шины (боба, о~оi}Ол, калонтар, 8Олuб) и его подручного (пойкор, пойкал). 
В крупных корпорациях, широко применявших наемный труд и объединяв­
ших большое число мастеров, старшина корпорации имел одного-двух по­
мощников. Обычно в цеховую администрацию избирали наиболее обеспе­
ченных и авторитетных мастеров. На главе цеха лежало представительство 
1..-орпорации в сношениях с внешним миром. Если у него имелись помощни­
ки, то один из них ведал организацией сбыта продукции, определял цены на 

изделия, выступал nосредником между ремесленниками и их nокупателями. 

Второй помощник старшины цеха, избиравшийся из людей грамотных, ве­

.J.ал, nо-видимому, отnравлением цехового культа. 

Основными фигурами в цехе были мастер (уста) и ученик (шогирт). 
Полноправными членами цеха были все мастера, прошедшие ученичество 
и получившие посвящение. Пройдя обряд nосвящения, ученик становился 

мастером и мог открыть собственную мастерскую - это определялось лишь 
наличием или отсутствием у него необходимых средств. 

Мастер обучал соответствующей профессии чаще всего старшего сына, 
передавая ему профессиональные навыки, традиции и секреты ремесла (Мук­
.\щнова, 1997. С. 28). 

Ученик, освоив все приемы мастерства, многие годы работал на мастера 
бесплатно. В отношениях между мастером и учеником сохранялась патриар­
хальность, которая не исключала острых противоречий их интересов, хотя 
и затушевывала их проявление. Без согласия мастера до посвящения ученик 

не мог приступить к самостоятельной работе. Получение разрешения сопро­
вождалось пиршествам с участием цеховых мастеров, nодарками и празд­

неством, во время которого совершалея обряд посвящения, и ученик стано­

вился полноправным членом ремесленной корпорации. Несмотря на это, в 
некоторых местах (Хорезм) для ученика считалось обязательным прорабо­
тать бесплатно у учителя еще несколько месяцев, чтобы отблагодарить его 

таким образом за обучение. 
В отдельных случаях, когда требавались дополнительные рабочие руки, 

в обучение принимались и ученики-шогирды со стороны. Условия и сроки 

обучения их оформлялисъ письменным договором. Прежде чем получить зва­
ние мастера и открыть свою мастерскую (дукан), ремесленник должен был 
продемонстрировать свое мастерство на общем собрании мастеров цеха, по­

лучить их одобрение и разрешение на открытие мастерской. 
По сведениям Р.Г. Мукминовой, еще в XVI и XVII вв. отношения между 

учениками и мастерами закреплялись письменным договором. Хотя теорети­
чески продолжительность обучения иногда оговаривалась, практически же 

переход последнего в разряд мастеров осуществлялся далеко не всегда и не 

в те сроки, которые указывались в письменных соглашениях, - ученики со 

стороны годами находились в полной зависимости от мастера (Мукминова, 

1976. С. 162). 
Показателем более высокой ступени развития ремесла было наличие в 

системе производственных отношений не двух, а трех участников (мастер ­
ученик- халфа). Халфа являлся подмастерьем или, больше того, квалифи­

цированным мастером, но работавшим не в своей мастерской, а в мастер-

175 



ской хозяина, no найму. В такое nоложение зачастую nоnадали мастера, не 
имевшие средств для nриобретения материалов и к существованию. Иногда 

nоложение наемного мастера было временным и, nодкопив денег, он откры­
вал свою мастерскую. Но в наиболее развитых ремеслах круnных городов, 
nри углублении социальной дифференциации, наемный мастер очень редко 

nревращался в хозяина мастерской, обычно он всю жизнь работал в качестве 
~~. . 

Халфане был лично свободным работником. Сложилась своеобразная си­

стема закабаления наемных мастеров nри nомощи авансов-буиак. Получив 
бунак nри nостуnлении на работу, халфа nоnадал в положение средневеко­
вого закуnа: аванс не вычитался при еженедельных вьшлатах, а должен был 
быть выплачен единовременно nри уходе с работы. Не будучи в состоянии 
отдать сразу довольно круnную сумму, халфа был вынужден оставаться у 
хозяина либо уйти от него, запродав себя другому и nолучив деньги для того. 

чтобы вернуть старый бунак. Немногие ремесленники могли пойти работать 
в чужую мастерскую без бунака, они находились в гораздо лучшем положе­
нии, могли при недовольстве хозяином уйти от него и наняться к другому. 

Институт наемных мастеров был известен еще в Х в. (Якубовский, 1932. 
С. 8). Однако и в начале ХХ в. его еще не было во многих даже городских 
промыспах - в условиях сельского ремесла он был расnространен лишь в 
крупных промытленных селениях, где вырабатывалась высокотоварная nро­

дукция на широкий рынок. Иногда самые богатые хозяева нанимали масте­
ров лишь на горячий сезон, в остальное время в мастерской работал хозя­
ин с членами семьи. Только в самых развитых nромыспах халфа сделался 

основной рабочей силой. В таких круnных предnриятиях, как шелкоткацкие, 
в меньшей степени в сапожных и литейных, на одного хозяина работало по 
нескальку десятков человек, и это уже знаменовало переход к капиталисти­

ческой мануфактуре. 
Условия и обычаи приема учеников во всех цехах были одинаковы. Воз­

раст для поступления и срок прохождения ученичества никакими законами 

не предусматривался. Женщины оставались вне корпорации, хотя они до­

вольно широко участвовали своим трудом не только в домашних промыслах. 

но и в ремеслах, производивших товарную nродукцию. 

Между членами цеха была традиционная общность, они посещали друг 

друга в дни семейных торжеств и траура, собирались на собрания (анжу­
ман, пирави). У ремесленников сложилась строгая профессиональная этика. 
определявшая нормы поведения. Труд ремесленника считался священнЪDL. 

к нему относились с уважением, как бы тяжел, а порой и неприятен он ни 
был. Считалось аморальным перебивать у соседа заказчиков или покупате­
лей, отбивать у него кусок хлеба - корпоративное начало боролось nротив 

конкуренции внутри цеха. Профессиональная этика являлась и средством ре­
гулирования социальных отношений. В ней nрослеживается линия защиты 
интересов высшего слоя цеховой корпорации - мастеров. Обычай, подкре­
пленный предписаниями рuсола, требовал добросовестности и рвения в ра­
боте, почтительного отношения к хозяину, права которого поддерживались 
верой в особое покровителъство ему патрона ремесла (пир). Характер непре­

рекаемой религиозно-этической нормы имел заnрет ученику без разрешениs 
наставника, не пройдя обряда посвящения, заниматься самостоятельНЬDI 
ремеслом. В противном случае ученику грозила утрата покровительства со 

176 



Базар в Гиждуване. Середина ХХ в. 

Фото в кн.: «Народы СреднейЛзин н Казахстана». 1962 г. Т. 1 

стороны патрона ремесла, которые по поверью помогали ремесленникам 

овладеть навыками и давали удачу в делах. Этические нормы, сложившисся 
в ремесленных цехах, требовали от мастера, державшего хал фа или ученика, 
соблюдения общепринятого в данное время и в данной местности содержа­
ния зависимых работников. 

Каждое ремесло имело своего мифического патрона (пир), которому при­
писывалось основание ремесла. Под влиянием ислама в роли пиров высту­
пали мусульманские, нередко признаваемые исламом библейские святые: 

Ной (Ну~), по библейскому преданию, построивший первый корабль, считал­
ся покровителем деревообделочников всех специальностей; пророк Давид 
(Довуд) - патроном всех, кто работал с металлами, Адам - земледельцев и 
ткачей, Ева - прях. Мифическая история о том, как им было ниспослано от 
бога то или иное ремесло и кто из святых ввел какие-либо нововведения, из­
лагалосъ в рисолях. Некоторые ремесла имели покровятелей из местных свя­
тых. Так, покровителем гончарного ремесла бьш Накшбанди, могила кото­

рого находится в Бухаре. В такого рода сказаниях о происхождения ремесел 
можно видеть фантастическое отражение действительной истории ремесла, 
истории выделения в нем новых отраслей. Чтобы быть узаконенной, каждая 
из них получала своего «Святого патрона» из числа фигур, признаваемых ис­
ламом. 

Патрону ремесла был посвящен особый культ, который совершалея чле­
нами корпорации: самым важным был обряд арво~ипир или пирави (помино­
вение души патрона), который сопровождался большим празднеством, устра­

ивавшимся вскладчину; малый жертвенный обряд (uc чи~риш) совершалея 
каждым мастером отдельно. Проявлением профессионального культа был 
также обряд посвящения, когда молодой мастер вводился в корпорацию и в 
то же время приобщался в корпоративному культу. 

12 Узбеки 177 



В честь духов пиров-покровятелей на обряде арвохипир готовили риту­
альное угощение. Сбор векладчину средств на него преследовал единствен­
ную цель - коллективное жертвоприношение, посвященное покровителю 

(Сухарева, 1962. С. 91 ), тогда как пира в и в Хорезме созывал поочередно каж­
дый мастер, который был обязан приглашатъ всех членов цеха и устраивать 
угощение. На пирави решалисъ и вопросы текущей жизни цеха, что факти­
чески превращали пирави в цеховое собрание. В небольтих цехах обряд 
жертвоприношения совершали не регулярно, лишь по большим религиозным 
праздникам. С обычаем почитания пира связывали и то, что в мастерскую не 
допускались женщины. 

Профессиональные культы были неразрывно связаны с существовани­
ем корпорации: если последняя переживала упадок, ее члены переставали 

совершать обряды и прежде всего обряд арво~ипuр, который должен был 
объединять ремесленников. Профессиональный культ у ткачей города Буха­
ры, например, стал совершаться только в среде халфа, их хозяева участия в 
нем не принимали (Кун, 1874. С. 57). Это было выражением процесса рас­
пада цехового строя, расшатываемого новыми капиталистическими отно­

шениями. 

Большинство обычаев и обрядов ремесленников было связано с пережит­
ками культа предков. Особенно это относится к обычаю и ритуалу благослове­
ния, во время которого часто упоминалась и выражалась благодарность духам 
предков. Об этом свидетельствует также обычай, согласно которому каждая 

профессия считалась святой и должна была передаваться по наследству из 
поколения в поколение. Еще в середине XIX в. известный последователь 
А. Кун отмечал, что по хорезмекому обычаю после смерти отца ремесло пере­
дается старшему сыну, ближе знакомому с делом (Кун, 1874. С. 57). Каждый 
мастер все секреты своего искусства старался открыть прежде всего своему 

потомку. Чистота и порядок расстановки орудий производства в мастерской, 
соблюдение общественных норм поведения членами были также связаны с 
почитанием духов предков и духа покровителя. В рисаля кузнецов, напи­
санной в 1879 г., говорится в каком состоянии следует держать мастерскую, 
где, по выражению одного из мастеров, присутствует дух пира-покровителя. 

В ней, например, написано: 1) прежде всего, чтобы инструменты были рас­
ставлены по местам; 2) не сидеть на наковальне (ибо это грешно); 3) не го­
ворить неприличные слова в адрес инструментов; 4) не входить в мастер­
скую без омовения; 5) не класть инструментов в нечистую воду, чтобы их не 
осквернить; 6) не браниться между собой в мастерской; 7) следить, чтобы 
остатки и куски сырья не валялись в беспорядке; 8) не продавать изделия 
без отделки и т.д. (Гаврилов, 1912. С. 45). В этом требовании содержится не 
только уважение к пиру, но и стремление получить выгоду, привлечь больше 

покупателей. Сугубо ритуальный характер имело требование делать дверь 
мастерской низкой, чтобы проходящие через нее наклонялась в знак почте­

ния к пиру данного цеха. В некоторых цехах (сапожников и др.) мастерскую 
подметали старым головным убором (считается самой чистой частью одеж­
ды) сидя, высказывая тем самым свое почтение к пиру. 

178 



ТОРГОВЛЯ И ТОРГОВЫЕ КОРПОРАЦИИ 

Торговля на территории современного Узбекистаi:Iа появилась в глубокой 
древности. Развитие путей происходило в неразрывной связи с эволюцией 
социально-экономических отношений, от первобытного обмена сырьем и 

орудиями труда до первых торговых отношений, положивших начало исполь­
зованию древних транспортных средств, строительству дорог и придорож­

ньrх сооружений, что приобрело особо важное значение в жизни общества в 

эпоху становления государственности и городской цивилизации (Мавлонов, 
2008. с. 3). 

Различные древние пути, известные в исторической литературе как Ла­

зуритовый, Золотой, Шелковый, Серебряный, Степной, Царская дорога и 
другие, сыграли особую роль в экономических и культурных связях Сред­
ней Азии и Древнего Востока, в системе межцивилизационных отношений 

в целом. 

Великий шелковый путь, на протяжении многих столетий объединявший 
государства Евразии от Китая до СредиземноморЪЯ и Восточной Европы, 

сыграл важную роль в процессе развития интеграции экономики и культу­

ры народов Востока и Запада. Немаловажное значение в составе этих связей 
приобретали государства, располагавшиеся на территории Средней Азии и 

входившие в состав Хорасана и Мавераннахра (Буряков, 2006). 
Особенно широко развиваются товарно-денежные отношения в период 

восточного ренессанса (IX- XII вв.). По историческим данным, крупные ба­
зары появляются не только в городах, но и в больших селениях, куда съез­
жались торговцы из разных районов Средней Азии и других стран - Ирана, 
Ирака, Индии и др. В крупных городах и селениях проводились ежегодные 

торговые ярмарки, в отдельных больших земледельческих центрах - ежене­
дельные базары, происходившие по определенным дням. В одних селениях 
ярмарка длилась до 20, а вдругих - до 10 дней, на них съезжались десятки 
тысяч людей (Нарша.хий, 1967. С. 20, 23, 27). Торговля для жителей ремес­
ленных и земледельческих центров имела, по словам Наршахи, такое значе­
ние, что «свое богатство приобрели посредством торговли, а не земледели­

ем» (Нарша.хий, 1967. С. 20, 21). 
Еще больший размах получает товарное производство, а вместе с тем и 

торгово-денежные отношения в последующие века. Многие города превра­

щаются в крупнейшие торговые центры, в них появились многочисленные 
базары со специализированными торговыми рядами, еложились определен­
ные формы торговых сделок и организации обмена, где происходила торгов­

ля из разных районов региона и стран. 
В XVII- XJX вв. крупнейшими центрами торговли становятся Бухара, 

Ташкент, Хива, Коканд и Фергана. Ф. Скибин, посетивший в 1697 г. Бухару и 
Хиву, отмечал, что основную часть населения Бухары составляют ремеслен­
ники и торговцы, а Хива имеет много городов, и «люди ее поистине рукодель­
ны» (Материалы по истории .. , 1932. С. 266). 

Политическая нестабильность в стране, ослабление центральной власти, 
внутриплеменные конфликты привели к тому, что Бухара приобрела значение 
крупнейшего центра транзитной торговли, была «лодочным местом», «пере­

грузочным пунктом» (Петрушевский, 1948. С. 87) для товаров самого раз­
личного происхождения. Сюда стекались товары со всех концов Бухарского 

179 



ханства, которые привозились из России, Афганистана, а через него- из Ин­
дии, Ирана, Китая. Как говорят бухарцы, «товары приходили сюда с четырех 
сторон и уходили на все четыре стороны». Особенно велик был в этот пери­
од объем торговли с Россией. Российские товары имели настолько широкий 
спрос, что крупные бухарские купщ.I специально заказывали русским фабри­
кантам наиболее ходовые в регионе товары. 

В Бухаре, как и в других крупных городах региона, были обширные и 
благоустроенные базары со специализированными торговыми рядами, зани­
мавшими все улицы центральной части города, передко захватывая боковые 

улицы и nереулки. Здесь еложились традиционные формы торговых сделок 
и организации всего nроцесса торгово-денежных отношений. Каждый торго­
вый ряд состоял из множества лавок, где шла торговля одним видом товара, 

который нередко занимал целую улицу. На перекрестках были расположены 
пассажи и лавки со складскими помещениями (mol)u заргарон- пассаж юве­
лиров, mol)u саррафон-пассаж менял и др.). Такой порядок, характерный 
для средневекового города вообще и связанный с цеховым строем (каждый 

ремесленный цех имел свое торговое место), в Бухаре сохранял свое значение 
до начала ХХ столетия. Торговые ряды столиц ханства поражали не только 

своей протяженностью, но еще больше плотностью размещения в них лавок. 
Крошечные лавочки располагались тесными рядами, вплотную одна к дру­
гой, вдоль рядов и стен торговых сооружений и были похожи на большие от­
крытые шкафы, что соответствовало самим названиям (по-бухарски сандуi)О, 

от сандуl)- сундук). На задней стенке лавчонки, на полочках размещались 
товары, выставленные напоказ, торговец сидел на небольтом возвышении 
(супа), внутри которого устраивался склад запасных товаров. Таким образом, 
в самом крупном тиме (торговое здание) Бухары было около 100 лавок, в тим­
че (малое торговое здание) - 50, на nрилегающих улочках размещалось еще 
около 200 лавок торговцев разными тканями. В тиме сидели богатые купцы, 
торговавшие самыми ценными тканями, как фабричными, так и кустарными. 

Второе место по развитию торговли издавна занимал Ташкент, сформи­
ровавшийся в конце XIX в . главным торговым центром Средней Азии (Аза­
доев, 1959. С. 185). О размахе торговли Ташкента свидетельствует площадь 
главного городского базара, где в основном сосредотачивалась торговля про­
мышленными товарами. Согласно спискам налогового обложения торговцев, 
в 1873 г. здесь имелось 2292 лавки (Добросмыслов, 1912. С. 46; Тетерев­
ников, 1867. С. 38). Базары меньших размеров были разбросаны по другим 
частям города. Большую роль играла здесь, как и во всех других городах, 
торговля российскими фабричными изделиями, особенно тканями, продавав­
шимися отсюда по всей стране, что превращало Ташкент в важный перева­

лочный пункт. Он имел громадное значение для всей Средней Азии как центр 
транзитной торговли. Эта его роль значительно возросла после постройки 
железной дороги. Из товаров местного производства важное место занимала 

торговля кожами и кожевенными изделиями (на базаре было свыше 100 коже­
венных и 139 обувных лавок). 

Оживленная торговля проходила в большинстве городов Хорезма, где 
сбывали свои изделия и продукты многочисленные ремесленники, земле­
дельцы и соседние кочевники. 

В начале XIX в. значительно возросла роль Хивы в международной тор­
говле. Отсюда в Турцию, Иран, Афганистан, Индию, Китай и другие страны 

180 



вывозились растительные краски, каракулевые шкурки, ковры, шерстяные 

изделия и т.д., а сюда привозили разнообразные товары из других стран. По 
данным А. Дженкинсона, «главнейшие товары, которые здесь продают, - это 
те, которые привозят из Бухары или Персии ... » (Дженкинсон, 1938. С. 177; 
Мукминова, 1997. С. 29). 

Особое место на хорезмеком базаре представлял собой обнесенный сте­
ной участок с крытой улицей и лавками внутри, принадлежащими ремеслен­

никам и отдельным торговцам. По словам А.Д. Калмыкова, хорезмекие ба­
зары - это небольтое укрепление с зубчатой стеной, внутри крытая улица с 
лавками по обеим сторонам, где нет жителей. «Базарные дни, - пишет он, - в 
Хиве по понедельникам и четвергам, в Хавках - по пятницам и вторникам, в 

Ургенче -по воскресеньям и средам, в Хазараспе -по пятницам» (Калмыков, 
1908. С. 55; Иванин, 1873. С. 45). Это позволяло скуnщикам всю неделю про­
изводить торговлю то в одном, то в другом городе ханства, что способство­
вало проникновению торгового капитала во все уголки Хорезма. Столичный, 

т.е. хивинский, базар состоял из двух узких крытых улиц шириной в сажень 
с лавками и площадками, куда пригоняли скот. Здесь и в больших городах 
многие лавки производили торговлю ежедневно. В конце 50-х годов XIX в. в 
письме из Хивы Н. Залесов сообщил, что «мелочные лавки все глиняные, и 
правоверные располагаются в них, как дома, едят, пьют, ткут, шьют и готовят 

часто разные кушанья и здесь же совершают свои омовения и молитвы» (За­

лесов, 1859. С. 288). 
Насколько была развита в Хорезме внутренняя торговля, можно судить 

по числу лавок, имевшихся в городах. В Хиве насчитывалось 260 лавок, раз­
мещавшихся в разных частях города, вдоль внутренней стены и между во­

ротами Дарваза и Ширмухамедата, в Ургенче - свыше 300, расположенных у 
городской крепости с южной ее стороны, в Кунграде - 3, в Ходжейли - око­
ло 150, разбросанных в беспорядке (Кун, 1876. С. 250; Данилевский, 1851. 
с. 102, 1 09). 

К концу XIX в. бьmа сильно развита в ханстве и внешняя торговля. Од­
нако в это время Хивинское ханство, как и Бухарское, находилось в сфере 
таможенного влияния России и фактически во всем, в том числе в торговом 

отношении, зависело от последней. Поэтому имелась nолная возможность не 
допустить иностранной конкуренции. Вследствие этого Хивинское ханство 
вело внешнюю торговлю в основном с Россией и другими областями Средней 

Азии, в частности с Бухарой и Закаспийским краем. По официальным дан­
ным, в 1893 г. из Хивинского ханства через Чарджоу было вывезено до 350 
тыс. пудов груза, а через Кунград - до 375 тыс. пудов. За тот же год ввезено 
по первому правлениюдо 235 тыс. пудов. Торговля с Россией производилась 
караванами через Казалииск или лодками по Амударье до Чарджоу и дальше 

железной дорогой (Масалъский, 1913. С. 374). Внешнеторговый обмен Бухар­
ского и Хивинского ханств с Россией особенно усилился после завершения 
строительства Закаспийской железной дороги. 

В Ферганской долине выделялся по величине и по торговым оборотам 
Кокаидекий базар. В середине XIX в. он был полностью перестроен после 
пронешедшего там пожара. Были возведены торговые помещения, некоторые 

улицы перекрыты легкими крышами. По своему благоустройству и величине 
Кокаидекий базар считался вторым после Бухарского. Обширны бьmи базары 
и других городов. Даже в таком сравнительно небольшом городе, как Марги-

181 



Лавка изготовителя тюбетеек на базаре Самарканда. XIX в. 
Фото из кн.: «Atlas ofCentral Asian Artistic Crafts and Trades. Concem Sharq» 

лан, который являлся, однако, одним из крупных центров торговли шелковы­

ми тканями, лавки nомещались сnлошными рядами вдоль улиц на протяже­

нии 2,5 км. 
На базарах были особые ряды продавцов привозными фабричными и 

местными тканями, торговцев обувью, причем различные ее виды продавали 
в отдельных рядах. Торговля готовой одеждой, головными уборами, медны­

ми и ювелирными изделиями, седлами и уnряжью также сосредотачивалась в 

специальных рядах, где производилась нередко и выработка этих предметов. 

Такие лавки-мастерские были на базаре у кузнецов, ювелиров подковщиков, 
замочников, медников и жестянщиков. На базаре же, в специальных рядах 

располагались обычно лощильщики, выбивавшие кустарные ткани тяжелыми 
деревянными молотками. Совмещали в своих лавках изготовление и продажу 

изделий и ремесленники по обработке дерева: плотники, токари, седельщи­

ки и др. Постоянное место на базарах занимали торговцы всякого рода шер­

стяными товарами - непряденной шерстью, кошмами, ревками, шерстяными 

мешками, паласами. Особые ряды были заняты торговцами всякой мелочью 
и москательными товарами (аттор). 

Чаще всего городские ремесленники продавали свои изделия сами. Каж­

дая корпорация, объединявшая ремесленников одной специальности, имела 

на базаре свое собственное место: либо особый торговый ряд, либо площадь 
где-нибудь возле приметных зданий - крупной мечети или медресе. Посто­
ронние продавцы туда не допускались. С ремесленников взималась плата за 

182 



право торговать своими изделиями в отведенном для того или иного ремесла 

месте. Эта плата- тагижой (Хорезм) или танга - была формой обложения 
ремесленников государственным налогом. 

Базары были предметом постоянной заботы городских властей и ремес­
ленных корпораций. В некоторых городах базарные улицы закрывались кры­

шами для защиты покупателей летом от палящих лучей солнца, зимой - от 
дождя и снега. Часть лавок, принадлежавшая самым богатым купцам, поме­
щалась в торговых зданиях (тим), сложенных из жженого кирпича. 

Сельскохозяйственные продукты также продавали в определенном для 
каждого вида месте: в одном - зерно, в другом - хлопок, в третьем - сухие 

фрукты и т.д. Торговля зерном, хлопком, сушеными продуктами производи­

лась в особых складах, так называемых каппон, которые большей частью на­
ходились так же, как и карвон сарой, в частном владении. Хозяин получал 
обычно натурой определенную долю со всех складываемых и продаваемых 
там товаров. В каппоне имелись весы. Весовщики также взимали за взвеши­

вание более или менее определенную плату. 
На особых базарах, обычно расположенных ближе к окраинам города, 

шла торговля дровами, древесным углем, строевым лесом, фуражом. В круп­
ных городах имелось несколько скотских базаров, на каждом из которых про­

давался особый вид скота. В торговле скотом главным образом было развито 
посредничество. Посредники-профессионалы (даллол) играли большую роль 
в торговых сделках между горожанами и степняками. У последних оформле­

ние сделок через посредника вошло в обычай. Пока не вмешивался даллол, 
степня~ не решался ни назвать цену, ни вступить в какие-либо переговоры 
со своим покупателем. Даллолы очень злоупотребляли неопытностью и бес­
помощностью своих клиентов в торговых делах. 

Также преимущественно в торговле скотом сложился институт «торго­
вого друга» - постоянная личная связь сельчан и степняков из определенно­

го района с каким-нибудь горожанином. У него останавливался деревенский 

житель, приехавший на базар для продажи своих продуктов и для покупки 
городских изделий. «Торговый друг» выступал при сделках посредником, по­

лучая известное вознаграждение. Передко такая связь устанавливалась меж­

ду односельчанами, переселившимися в город и переходила из поколение в 

поколение. 

Кроме рядов, где иродавались различные товары, в каждом городе был 
также «рынок поденщиков» (мардикор бозори), где ежедневно с утра соби­

рались все ищущие работу и куда приходили те, кто хотел взять работников. 
Здесь нанимались только чернорабочие. Мастера-строители и другие ремес­
ленники нанимались через старшину корпорации. 

На базарах крупных городов торговля производилась каждый день, в 
обычные дни по купателями были только горожане. В «базарные дни» (один 
или два дня в неделю) в город съезжались по купатели и продавцы из ближ­

них и передко отдаленных селений. Улицы города переполнялисЪ народом. 

Базары служили не только пунктом торговли, но и местом развлечения, поэ­
тому каждый взрослый мужчина в базарный день считал своим долгом побы­
вать там. 

Большую роль в торговле играли карвон-сарой, которые бьши не толь­
ко складами, но и торговыми помещениями. Их число свидетельствовало 
о развитии товарно-денежных отношений. Так, в 1913 r. в Ташкенте было 

183 



45 караван-сараев, в Бухаре к началу ХХ в. насчитывалось 50, в Самарканде-
25 караван-сараев, по нескольку десятков в Хиве, Коканде, других крупных 
городах и селениях, где происходили базары. 

Караван-сарай представлял собой более или менее обширный двор, 
по периметру которого были выстроены, иногда в два этажа, небольшие 
комнатушки-кельи (хуж:ра), а внизу- складские помещения для товаров. 
Товары складывались также и во дворе. На ночь ворота караван-сарая заnи­
рались и он охранялея сторожем. В нем останавливались nриезжие купцы, 

которые вередко жили там подолгу. Богатые купцы, имевшие постоянную 
связь с городом и ведущие крупную торговлю, иногда строили собствен­
ный караван-сарай. В Бухаре хивинским купцам принадлежало несколько 

караван-сараев, в Самарканде свой караван-сарай имели урrутцы. Большин­
ство караван-сараев nринадлежало частным лицам, часть принадлежала ре­

лигиозным учреждениям (ва~ф), была собственностью казны и эмира. Они 
приносили своим владельцам большой доход в качестве арендной платы за 

пользование кельями, за содержание и постой верховых и вьючных живот­
ных, за хранение товаров и т.д. 

В крупных городах караван-сараи также были специализированными: в 
одних торговля обувью, в других - коврами, в третьих - красящими веще­
ствами, привозимыми из разных стран. В караван-сараях производилисЪ как 
розничная торговля, так и в особенности оптовые операции. Часть помеще­

ний крупных караван-сараев использовалась под жилье. Их нанимали у хозя­
ев караван-сарая приезжие, оставшиеся в городе на длительный срок. Мно­
гие крупные купцы устраивали себе в караван-сараях постоянные конторы, 
где происходили их встречи с клиентами. 

Торговцы разделялись по сnециальностям в зависимости от рода nрода­

ваемого ими товара, а также по их положению в обществе и благосостоянию. 
Выделялись круnные купцы-оптовики (савдогар), состоятельные владельцы 
лавок (дукондор); многочисленные мелкие торговцы имели либо местечко, 
где они раскладывали свой незатейливый товар прямо на земле, либо торго­
вали им вразнос. Торговцы-разносчики, например хлебники, обычно торгова­
ли не от себя, а от хозяина, в карман которого шла львиная доля их выручки. 

Были также разъездные торговцы, ездившие на лошади или на осле со своим 
товаром, умещавшимся вередко в переметной сумке- хуржуне. 

Широкий размах торговых операций крупных купцов, которые должны 
были совершать различные, в том числе и кредитные, операции, делал необ­

ходимым участие в торговле грамотных, хорошо подготовленных людей, сво­
его рода клерков. Они пазывались мирза. Клерков-мирзо имели все купцы, 
ведущие оптовую торговлю. Один из клерков исполнял у крупных торговцев 

обязанности казначея и доверенного лица бая. Он хранил наличные деньги, 
получал денежные поступления и расплачивался с клиентами. Обществен­
ное положение мирзо было довольно высоким. Те из них, которые работали 

на крупных баев и были полностью заняты в их конторе, получали большое 
жалованье, выплачиваемое помесячно, и вередко производили торговые опе­

рации и на свои средства. 

Чрезвычайно своеобразной фигурой среди прослойки, связанной с тор­
говлей, были «посредникИ>>- косид. Это были люди, с помощью которых 
осуществлялись расчеты при весьма распространенной торговле в кредит. 
Ни купцы, ни отпустившие товар в кредит, ни те, кто его получил - если 

184 



они жили не в городе - не затрудняли 

себя при расчете. Получение денег, 
когда наступал срок его уплаты, бра­
;m на себя косиды. Косиды все время 
разъезжали, направлялись то в один, 

то в другой район. Когда становилось 

известно, что косид едет в опреде­
:Iенное место, все торговцы города, 

имевшие там должников, забравших 
у них товар в кредит, поручали коси­

~ получить за это плату. Подобные 
сделки не оформлялись документами. 
Отпуская товар в кредит, купец отме­
чал это у себя в тетради ( дафтар ), с 
получившего товар расписки не тре­

бовал. Должник возвращал свой долг 
по устному требованию косида, кото­
рый на словах передавал поручение 

своего клиента. Получив деньги за 
товар, косид также не давал за это ни­
какой расписки. Без расписки сдавал 
он полученные деньги и давшему по­

ручение клиенту. 

Если косиды были институтом, 
порожденным условиями средневе-

Торговец. ~ UJерабад 

Архнв ИЭА РАН. Коллекция Б.Х. Кармышевой 

ковой торговли, то с зарождением капиталистической торговли можно свя­
зать такую фигуру торгового мира, как комиссионеры. Употреблявшийся для 
обозначения комиссионера термин (комиссия) показывает, что эта фигура 
появилась в среднеазиатской торговле вместе с развитием торговых связей с 
Россией. Крупные баи, закупившие товары в сель.ских районах для экспорта 
в Россию, действовали через доверенных лиц - комиссионеров, которые по­
;уучали от баев деньги, закупали для них товары и получали определенный 
процент с капитала, которым оперировали. 

Низший слой людей, занятых в торговле, составляли те, кто обслуживал 
караван-сараи и торговые ряды. Это были сторожа караван-сараев и торго­
вых рядов, в обязанность которых входило поддержание чистоты и поряд­
ка и охрана оставленных там на ночь товаров. Во многих караван-сараях 
имелись специалисты-упаковщики, которые умели хорошо паковать товары 

определенного вида - ткани, каракулевые шкурки, хлопок и т.д. Низшую ка­
тегорию обслуживающего персонала караван-сарая составляли грузчики. 

Они перетаскивали грузы в самом караван-сарае, носили товар по поручению 
покупателей к нему домой и там, сгрузив товар с животного, переносили и 

складывали его на места. Вязчики и носильщики не имели определенных до­
ходов. Они собирались ежедневно к обслуживавшему ими караван-сараю и 
ждали, пока появится наниматель, который и оплачивал произведенную ими 

работу. 
Общинное корпоративное начало, характерное для средневековой эпохи, 

проявлялось и в жизни узбекского купечества конца XIX- начала ХХ в., в 
первую очередь в крупнейших городах, где было много торговцев. 

185 



Особую корпорацию составляли крупные куnцы-оптовики (савдогар). 
В нее принимались лишь те, чье положение в торговом мире было достаточно 
высоко и прочно, а достоинство купца и его деловые качества доказаны со­

вершенными им крупными выгодными сделками. Главой корпоращш, а вме­
сте с тем и старшиной всего бухарского купечества было лицо, носившее ти­
тул карвонбаши (начальник каравана). Карвонбоши должен был пользоваться 

авторитетом и иметь общественный вес, что определялось и его личными 
качествами, и богатством. Его выбирали из своей среды члены корпорации 
савдогаров. Кандидатуры выдвигали крупнейшие, самые знаменитые купцы. 
Он ведал отношениями между купцами, разбирал возникшие в их среде недо­
разумения и ссоры, стремясь не допустить передачи тяжбы в казийский суд. 
В помощь старшине избиралея помощник- пойкор. В его руках находился 
гильдейский список, куда он вносил новых лиц, принятых в число савдога­
ров. Пойкор созывал в случае нужды членов корпорации к карвонбаши и при­
глашал их всех на семейные праздники членов корпорации. 

Корпорация савдогаров включала в себя лишь высший слой купечества. 
Средний и низший слои подобной организации не знали. Торговцы объеди­
нялись по торговым рядам, в которых находились их лавки, или базару, где 
они торговали. Торговцы одного ряда постоянно находились в общении, под­
держивали личное знакомство, приглашали друг друга на свои семейные 
празднества и поминки. Они избирали из своей среды старшину (о')СО')ол). 
Старшина торгового ряда избиралея из тех, кто имел лавку в этом ряду. Его 
обязанностью было наблюдать за порядком в своем ряду, следить за ходом 
торговли в нем, улаживать все недоразумения между торговцами, торгующи­

ми в одном ряду, а также между торговцами и покупателями. Когда откуда­

нибудь приходила партия товара, аксакал был обязан распределять его между 
торговцами своего ряда. При посредстве аксакала совершались сделки на от­
пуск или получение товара в кредит, и авторитет аксакала был порукой в том, 
что обязательства будут выполнены. 



ГЛАВА б 

РАЗВИТИЕ НАUИОНАЛЬНОЙ ЭКОНОМИКИ 
В ХХ - НАЧАЛЕ XXI ВЕКА 

ПРОМЫШЛЕННОСТЬ. ТРАНСПОРТ 

п 
ромышленностъ. Первые промытленные отрасли на террито­

рии Узбекистана возникают еще в рамках Туркестанского генерал­
губернаторства: это хлопкоочистительные, маслобойные, виноку­

i)еННЫе, пивоваренные, табачные и мукомольные заводы. Наиболее развитой 
ООластью являлась хлопкоочистительная промышленностъ. Достаточно ска-
13ТЪ, что в 1908 г. в ней насчитывалось уже 234 завода. 

Появление промышленности стало важным историческим шагом, по­

L1екшим за собой сдвиги не только в экономике края, но и в его социальной 
структуре, общественной жизни, быту и сознании людей. Это - оживление 
зmномической жизни городов и рост их населения, развитие железных дорог 

• инфраструктуры транспортных коммуникаций, расширение оборота тор­
;-овли, формирование национального рабочего класса, вовлечение больших 
:..1оев населения в общественную жизнь, повышение образованности, новые 
:..ультурные привычки и изменения традиционного быта. Промышленность 
~ала огромное влияние и на сельское хозяйство, в котором была занята по­
:хавляющая часть коренного населения. Так, задачи, которые ставила россий­
О:ЮiЯ текстильная промышленность перед местными хлопкоочистительными 

JЗВодами, привели к созданию селекционной базы и созданию сортов хлоп­
чатника с новыми свойствами, росту поставок продукции сельского хозяй­

~а на растущие городские рынки и культивации новых видов продуктов. 

С установлением советской власти экономическая жизнь в крае каче­
ственно трансформируется в связи с ее переводом на новые политические 

?еЛЪСЫ, поэтому в хозяйственной жизни и занятиях узбеков происходят 
большие изменения. Это - национализация промытленных предприятий, 
железных дорог, угольных шахт и земельных владений, а также включение 
]mномики Узбекистана в единый народнохозяйственный комплекс СССР, 

определившие в дальнейшем характер развития узбекской индустрии. Фор­
'lИруются принципы централизованного управления экономикой и командно­
uм:инистративный тип хозяйственного механизма. 

На базе политики индустриализации в республике создается современная 

Gогоотраслевая промышленностъ на основе государственной собственно­
:ти. Формируются национальный рабочий класс, занимавший, правда, незна­
;:;rrельный удельный вес, и инженерно-техническая номенклатура. Как пишет 

З.Х. Арифханова, в связи с тем, что в целых отраслях республиканской про­
'IОJшленности узбекский рабочий класс составлял меньшинство, созданный 
1а годы советской власти индустриальный комплекс характеризует скорее 

~ "Збекскую республику, нежели узбекскую нацию (Национальный вопрос .. , 
1989. с. 51). 

В 1920-1930~е годы многоотраслевая (современная в тот период) промыш­
енность позволила Узбекистану превратитъся в индустриально-аграрную 

187 



республику. Только в nредвоенные годы (1938- 1941) в Узбекистане было вве­
дено в строй 134 nромышленных и энергетических объекта. 

В годы войны Узбекистан стал одним из важных ресурсных регионов, nо­
ставлявших фронту военное вооружение и другую технику, обмундирование 

и продовольствие. В военные годы в республику было эвакуировано полно­
стью или частично около 100 крупных nромышленных nредприятий, введено 
в строй 280 новых предприятий. Это, в свою очередь, nовлияло на диверси­
фикацию экономики республики и уровень его индустриализации. Вместе с 

эвакуированными предприятиями в Узбекистан прибыло много инженеров. 
квалифицированных рабочих, технического персонала, что сnособствовало 

росту индустриализации республики и nрофессиональной квалификации на­

циональных кадров. Кроме того, работа бок о бок и совместная жизнь с эва­
куированными специалистами и рабочими привели к приобретению новых 
культурных навыков. 

Рост промышленности и расширение ее многопрофильности продолжи­

лись и в послевоенное время. В 1986 г. в ней насчитывалось 1543 производ­
ет-венных объединения и nредnриятия, из них 35 в электроэнергетике, 13 в 
топливной промышленности, 7 в черной металлургии, 39 в химической и не­
фтехимической nромышленности, 303 в машиностроении и металлообработ­
ке, 83 в лесной, деревообрабатывающей и целлюлозно-бумажной промыш­
ленности, 185 в промышленности строительных материалов, 1 О в стекольной 
и фарфорафаянсовой промышленности, 361 в легкой и 278 в пищевой про­
мышпениости (Народное хозяйство Узбекской ССР .. , 1987. С. 51). 

Формирование современной промышленности и урбанизированных аре­

алов повлекли за собой изменения в профессиональном уровне, овладении 
новыми профессиями и в традиционном мировоззрении узбеков. Работа нг 
современном технологическом оборудовании и в многонациональных тру­
довых коллективах, система квалификации и переквалификации рабочих ка­
дров, стажировки по обмену опытом на передовых предприятиях страны зна­
чительно раздвинули горизонты традиционного мировоззрения. В круnных 

городах, прежде всего в столице, образ жизни и урбанистическая культур.! 
населения стали существенно отличаться от традиционных поселковых обш­
ностей. Урбанизм привел к таким новым элементам образа жизни, как уве­

личение пространствеиного распределения жилья и работы, проживакие ! 

многоэтажных комплексах, сужение родственно-соседских отношений и «се­
мейного дела», сложная система социальных взаимосвязей и коммуникаций. 

интенсивные психологические нагрузки и темп жизни, появление субкульту;: 
и приверженных им социальных субгрупп, nолиэтничность окружения, рос: 
межнациональных браков, новые виды досуга, недоступный для села УIЮ­
вень технологий и т.д. 

В nромышленно-урбанизированных центрах система общежитий (в то: 
числе и семейных) и получения квартир от промытленных организаций пра­
вела к росту нуклеарных семей. Система оплаты труда, где рост заработн(} 
платы зависел от квалификации (разряда) рабочего, количества и качеств.. 
индивидуального труда и карьерного продвижения, формирует новую моn:­
вационную систему поведения, ориентированную на личный успех и ИНЮ1-

видуальный рост в системе иерархично связанных должностных nозишd. 
что отсутствовало в работе сельской трудовой общины и кустаря ремесле:=­
ника. Работа в многонациональных коллективах и отрыв от прежних ме..-

188 



проживания и родственно-соседского окружения, мультикультурная атмос­

фера города, появление друзей из прежде незнакомых народов стали основой 
формирования устойчивого русско-узбекского двуязычия, взаимопроникно­
вения культур и других трансформационных процессов в узбекской идентич­
ности. Через обучение в русскоязычных городских школах (по уровню выше, 
нежели сельские национальные) и систему рабфаков осуществлялся доступ 
юлодых узбекских рабочих в высшие учебные заведения. 

В годы независимости происходит качественно новый виток в развитии 

промышленности и транспорта республики. Прежде всего это связано с тем, 
что с распадом СССР образованные на постсоветском пространстве государ­
ства получили возможность самостоятельного моделирования национальных 

экономик. Так, в Узбекистане были сформулированы пять принцилов модели 
аерехода к рыночной экономике: деидеологизация экономики, государство -
r:~авный реформатор, обеспечение верховенства закона, проведение сильной 

социальной политики, поэталиость и постепенность в осуществлении ры­

ночных реформ (Каримов, 1996. С. 286, 287). Для реализации этой модели 
был принят ряд законов и постановлений (либо изменения в действующих 
законах), направленных на поэтапный и системный переход к рыночной эко­
номике. Это такие законы, как «0 собственности в Республике Узбекистан», 
О предпринимательстве в Республике Узбекистаю>, «Об аренде», «0 разго­
~арствлении и приватизации», «0 конкуренции и ограничении монополи­
стической деятельности на товарных рынках», «0 биржах и биржевой дея­
тельности», «Об иностранных инвестициях в Республике Узбекистан», «Об 
обществах с ограниченной и дополнительной ответственностью», «0 бан­
q>отстве», «0 концессИЯХ>>, «0 стимулировании развития малого и частного 
nредпринимательства», «Об акционерных обществах и защите прав акционе­
ров», «0 палатах товаропроизводителей и предпринимателей», «0 гарантиях 
и мерах защиты прав иностранных инвесторов» и др. 

В итоге в республике сформирована многоукладная экономика- появля­

ются частные, кооперативные и совместные предприятия, общества с огра­

ниченной ответственностью, филиалы зарубежных компаний и др. Поэтапно 

реализуется политика приватизации. Так, с 1997 по 2007 г. приватизировано 
10 896 предприятий и объектов (Статистический ежегодник. 2009. С. 205). 
В экономику республики привnекаются значительные иностранные инвести­
пии: в 2007 г. в республике зарегистрировано 3579 предприятий с иностран­
ными инвестициями из 44 стран (Статистический ежегодник. 2009. С. 355-
357); осуществляются проекты при поддержке международных финансовых 
организаций - Всемирного банка, Азиатского банка реконструкции и разви­
mя и др. Создана новая финансово-банковская система и собственная на­
пиональная валюта. Достигнуты важные стратегические цели - топливно­
энергетическая и зерновая независимость. 

Продолжается новое промытленное строительство, причем на основе 

новейших технологий. Это такие важные в стратегическом отношении объ­
екты, как Шуртаиский газохимический комплекс, Бухарский нефтеперера­
батывающий завод, Асакипекий и Самаркандский автомобильные заводы, 

Кунградский содовый завод, Дехканабадский завод калийных удобрений, де­

С11Тки текстильных комплексов, новых предприятий и объектов инженерно­

шммуникационной инфраструктуры. 

189 



Бухарский нефтеnерерабатывающий завод 

Из фотоальбома «Узбекистан на nути проrресса». 2001 r. 

Не только городское, но 
и сельское население стало 

вовлекаться в сферу инду­
стриального труда путем ма­

ятниковой миграции. Это!'.~­
способствовало массовое вы­
свобождение рабочих мест за 
счет миграции русскоязычно­

го населения в 90-х годах, что 

повлекло за собой приток узбе­
ков в крупные города. Кроме 
того, построенные в годы не­

зависимости промытленные 

объекты также стали активно 
привпекать в сферу квалифи­
кационного индустриального 

труда новые слои узбекского 
населения, в связи с чем узбе­
ки стали овладевать новыми 

профессиями. 

Энергетическая система 
Республики Узбекистан полно­
стью покрывает потребностк 
в электроэнергии экономики 

и населения страны. Излиш­
ки электроэнергии экспорти­

руются в соседние страны.. 

В годы независимости энерге­
тическая система страны ста-

ла развиваться в направлениях 

гидро- и теnлоэнергетики. В гидроэнергетике взят курс на развитие мало;. 
гидроэнергетики - в строительстве малых ГЭС. 

С 1995 г. Узбекистан прекратил импорт нефти и обрел нефтяную неза­
висимость. Начался процесс модернизации нефтеперерабатывающих заводо~ 
(в г. Фf-ргане), построенных в годы советской власти, и строительства новЬl:" 
объектов (в г. Бухаре). При участии японских компаний «Мицуи» и «Тойот. 
инжиниринг» на Ферганском нефтеперерабатывающем заводе было налаж~­
но производство элементарной серы, технология аминовой очистки газа и ги­
дтюсульфурация дизельного топлива. Сегодня на заводе производится бо;зе: 
5r} видов нефтепродуктов, отвечающих мировым стандартам. Общая rодовг.J 
М:)щность нефтеперерабатывающих заводов республики в годы независим~.­

сти достигла возможности переработки 11 ,2 млн т нефти и газового конде:::­
сата. Коллективы nредприятий в основном состоят из узбеков. 

Газовая промышленность является самым развитым направление 
топливно-энергетического комnлекса страны. Узбекистан стал одним из rл21"~ 
ных поставщиков природного газа в соседние страны. К 2005 г. показате.=. 
газификации населенных пунктов республики составил 74,5%, а в города.\ -
98%. В 2001 г. в республике на основе американской, итальянской и японскr. 
технологий был внедрен в строй крупнейший в Средней Азии Шуртаис 

190 



газохимический комплекс. 
В результате местными специ­
алистами были освоены тех­
нологии производства полиэ-

тилена, разжиженного газа и 

газового конденсата. 

Цветная металлургия яв­
.:tяется ведущим направлением 

металлургической промыш­

."'енности республики. Узбе­
кистан занимает пятое место в 

~mpe по запасам золота и де­

вятое место по ее переработке. 
Если в советский период золо­
то ВЫВОЗИЛОСЪ за пределы ре­

спублики только в виде сырца, 
то, начиная с 1993 г., наряду с 
.:tобычей золота налажена его 
переработка (СП «Зарафшон­
Нъюмонт» ). 

В химической промыш­
:Iенности одним из важней­
ших направлений является 
производство минералънь~ 

удобрений. В период незави- Добыча золота в карьере 
СИМОСТИ Узбекистан наладил Из фотоальбома «Узбекистан на пути проrресса». 2001 г. 

экспорт минеральных удобре-
ний и химических веществ. Если в 1994 г. экспорт минеральных удобрений и 
.1.ругих химикатов был осуществлен на сумму 26 млн долл. США; то в 2005 г. 
этот показатель составил более 74 млн долл. В республике наладилось про­
изводство фосфорита, целлюлозы, калийных удобрений, полимеров, которые 
раньше не производились. В 2006 г. был введен в строй единственный в Цен­
тральной Азии Кунгратский содовый завод, мощность которого составляет 
1 00 ты с. т продукции в год. 

В годы независимости получило широкое распространение производство 

товаров из пластмассы, полиэтилена и полипропилена (Джизакский пласт­
~tассовый завод, СП «Совпластитал» и др.). А продукция Ташкентского лако­
красочного завода, в результате модернизации, постепенно стала вытеснять 

импортные изделия на рынке страны. 

Тракторостроение считается одним из важных направлений машиностро­
ения республики. Продукция Ташкентского тракторного завода была широко 

известна и в период СССР. В годы независимости на базе завода началось 
производство новых моделей тракторов. В 1994 г. предприятие начало про­
изводить универсальные трактора с дизельным мотором, которые получили 

широкое применение в сельском хозяйстве. 
Одним из новых направлений машиностроения в период независимости 

стало автомобилестроение. С 1996 г. совместно с южнокорейской компанией 
ДЭУ в г. Асака Андижанской области, одной из самь~ густонаселенных ре­
гионов республики, началось производство современных легковых автомо-

191 



Завод Ташкенткабелъ 

Из фотоальбома «Та!ПJ(ент 2000». 1983 r. 

Про.цукция ЗЛО «GM - UZBEКJSTAN» (бывшее СП «УзДЭУавто») 
Из фотоальбома «Узбекистан - на nути nporpecca». 2001 г. 

билей марок «Тико», «Нексия», микроавтобуса «дамас». В 2001 г. завод рас­

ширил свое производство, выпустив легковой автомобиль «Матиз», с 2003 r 
начато производство легкового автомобиля представительского класса «Ла­

сетти», а в 2010 г. - автомобиля «Спарю>. В 2005 г. экспорт автомобилей пре­

высил их продажу на внутреннем рынке. Значимость асакипекого завода не 

только в том, что Узбекистан присоединился к клубу стран, производящих 

автомобили, и не только в роли автомобилестроения в национальной эконо­

мике. Ферганская долина всегда испытывала избыток трудовых ресурсов. 

особенно среди местных национальностей. Завод в Асаке позволил не толы,"С 

создать новые рабочие места, но и вовлечь в современное высокотехноло-

192 



гичное производство узбеков. Вначале основные электромонтажные работы 
и управление над сборочным процессом автомобилей осуществлялись спе­
uиалистами из Южной Кореи. Постепенно технология была освоена и мест­
ными специалистами, и сегодня все операции по производству автомобилей 

выполняются ими. Если в первые годы работы автозавода основные запчасти 
ввозились из Южной Кореи, то теперь постепенно в республике было нала­
жено производство комплектующих, список которых расширяется. 

В 1995 г. в Самарканде совместно с турецкой компанией «Коч холдинг» 
был построен завод по производству автобусов и грузовых автомобилей. Эти 
автобусы вместительностью 35-45 пассажиров составили основу городского 
транспорта городов и районов республики. 

Около 1
/

3 
населения республики, занятых в промышленности, сосредото­

чены в легкой отрасли, в которой производится 50% товаров народного по­
требления. За годы независимости были созданы десятки тысяч новых рабо­
чих мест. 

Хлопкоочистительная промышленность является ведущим направлени­
е~1 легкой промышленности республики, в которой преимущественно заняты 
узбеки. Узбекистан занимает пятое место в мире по выращиванию хлоnка 
сырца и второе место по экспорту хлоnкового волокна. В годы независимости 
в данной отрасли произошли кардинальные перемены, в частности, респуб~ 
:шка сократила экспорт хлопка в виде сырца, как это было в советский пе­
риод. Собственная переработка хлопка способствовала расширению тек­
стильной промышленности. При участии корейского, турецкого, японского 
и швейцарского капитала в 1995- 2005 гг. в республике было построено не­
сколько крупных текстильных заводов с современным оборудованием, ко­
торые в основном ориенти­

рованы на экспорт. Трудовые 
коллективы предприятий, рас­
положенных в черте города, в 

основном состоят из рабочих, 
приезжающих из близлежа­
щих окраин городов, которых 

привозят на работу спеuиаль­
RЪIМ транспортом. Тем самым 
наблюдается маятниковая 
~шграция населения, кото­

рая способствует увеличению 

числа рабочих-узбеков, осо­
бенно женщин, и ярко nросле­
живается на примере крупных 

городов. 

С созданием предприятий 
с иностранными инвести­

пиями узбекские рабочие и 
инженерно-технический пер­
сомал начинают осваивать за­

рубежные технологии, совре­
менный стиль труда. То же 
самое происходит с теми 

\3 Узбек11 

Узбекеко-турецкое СП «СамКочавто» ло выnуску 
автобусов и среднетонважных грузовиков (ныне ­
узбекеко-яnонское СП) 

Из фотоаJJьбома «Узбекистан- на пути nporpecca». 2001 r. 

193 



узбекскими трудовыми контрактниками, кто оказался на современных пред­
приятиях зарубежных стран (например, в Южной Корее по межправитель­
ственным соглашениям). Кроме того, длительное пребывание за рубежом 
стало оказывать влияние на вкусы в одежде, еде, дизайне помещений, аксес­

суарах и т.д. 

Транспорт. Современный транспорт также играет значительную роль в 
изменении традиционного образа мышления и моделей поведения узбеков. 
Известно, что вплоть до ХХ в. на территории Узбекистана для переездов на 

более или менее значительные расстояния применялея в основном караван­
ный способ передвижения. В городах и сельских местностях также было рас­
пространено передвижение верхом: на лошади, осле, верблюде и муле. Роль 

водного транспорта была незначителъной. 
В ХХ в. все виды современного транспорта (городской, железнодорожный, 

автомобильный, воздушный, речной и трубопроводный, а также различные 
промышленные виды транспортировки, как ленточные канатно-подвесной и 
т.д.) получают широкое развитие, являясь составной частью единой транс­

портной системы. Он становится не только средством передвижения людей, 
но и оказывает существенное влияние на развитие и размещение производи­

тельных сил в республике, обеспечивает экономические связи между отрас­

лями народного хозяйства, внутренними районами и республиками. 
Транспорт является важнейшей составной частью рыночной инфраструк­

туры. Сегодня в Узбекистане развиты все его виды, которые постоянно нахо­
дятся в процессе модернизации. Причем транспорт сегодня имеет не только 

локальное, но и международное значение. Так, Национальная авиакомпания 
выполняет регулярные рейсы более чем в 40 городов мира, в том числе Аме­
рику, страны Европы, Ближнего и Среднего Востока, Юго-Восточной и Цен­
тральной Азии, СНГ. Были построены международные центры логистики 

«Аэропорт Навои» и «Ангрен», создающие единую систему страны, обеспе­
чивающие выход к транснациональным транспортным коридорам и мировым 

рынкам. Через международный аэропорт г. Навои выполняются регулярные 

рейсы в такие города мира, как Франкфурт, Сеул, Брюссель, Милан, Банг­
кок, Дели, Дакка, Мумбаи и др. Оказываются транспортно-экспедиционные, 
погрузочно-разгрузочные услуги и услуги по хранению грузов через Центр 

логистики г. Ангрена. 
Развитие современного транспорта кардинально изменило традиционную 

жизнь узбеков. 
Во-первых, сжались пространство и время, которые принципиалъно от­

личны в аграрном и индустриальном обществах. Возможность быстрого пе­
ремещения на большие расстояния создала предпосылки для динамичного 

восприятия мира и перемен. Во-вторых, благодаря современному транспорту 
пространство и время становятся все более однородными по принциnу «в 
любое место в любое время». Благодаря этому многие жители, в том числе 

и сельские, могут работать в городах или районных центрах, удаленных от 
места жительства. Занятие малым и средним бизнесом также требует посто­
янного оперативного передвижения от рынка закупки к рынку продажи. Во 
многих областных центрах курсируют маршрутные такси, что, в конечном 

счете, удовлетворяет и эти потребности людей. Конечно, данный принцип 
пространствеино-временной однородности еще относителен, если говорить о 
международных поездках, однако по сравнению с видами трансnорта XIX в. 

194 



и ХХ в. и особенно в наши дни современный транспорт обеспечивает пере­
.:mижение населения в том числе и за рубеж. В-третьих, знакомство с друrи­

!>tи культурными ареалами (Россия, Кавказ, Прибалтика и другие советские 
республики, а после независимости и страны дальнего зарубежья - США, 

Западная Европа, Южная Корея, Индия, Китай и т.д.) позволило расширить 
1\.}'льтурные контакты. То же самое можно сказать о постоянных контактах сел 

и городов (прежде всего столицы Ташкента), в которых проживало большин­
ство представителей различных этнических групп. Посредством постоянных 
поездок также транслируются столичные культурно-бытовые нововведения в 

отдаленные районы. В-четвертых, современный транспорт позволил многим 

людям в более полной мере реализовывать свои духовные и ритуальные по­

требности. Это - посещение святых мест, которые рассредоточены по всем 
областям Узбекистана и соседних стран, а также важный для всех мусульман 

хадж. 

В годы независимости Узбекистан прошел сложный путь от решения за­

дач макроэкономической стабилизации и ускоренного развития базовых от­
раслей (в основном нефтяной и газовой), оживления экономики за счет рас­
ширения импортозамещения до обеспечения темпов экономического роста 
преимущественно за счет экспортной ориентации промышленности. Одной 

из задач современной экономики Узбекистана является ее структурная пере­
стройка. Так, доля промышленного производства в ВВП с 14% в 2000 г. уве­
личилась до 24% в 2009 г., транспорта и связи - с 7,7 до 12% (Структурные 
преобразования ... ).Наряду с этим важнейшими направлениями современной 
экономической политики являются модернизация, техническое и технологи­

ческое обновление производства и ресурсосбережение, а также дальнейшая 
либерализация экономики. Меняется и облик рабочего-узбека, прошедшего 
путь от ручного труда к механизированному производству, от механизации 

к автоматизации и производству на основе современных информационных 

технологий. 

СЕЛЬСКОЕ ХОЗЯЙСТВО 

В ХХ в. в сельском хозяйстве республики и жизни узбекского дехканства 

произошли коренные изменения. Это был период большой реконструкции 
в земледелии и животноводстве, который имел существенные последствия 
для всего хозяйства и образа жизни узбеков. Аграрные реформы 1920-1930-х 
годов, коллективизация сельского хозяйства резко изменили социальную 
структуру кишлака, систему организации труда, буквально в одночасье был 
осуществлен переход от индивидуальной трудовой деятельности к коллек­

тивному ведению хозяйства. Однако объединенные в колхозы дехканские хо­
зяйства, в силу новых способов регулирования и оплаты труда, не дающих 
материальные стимулы, не были заинтересованы в повышении производи­

тельности труда в обrцественном производстве, предпочитая трудиться на 
своих личных участках. 

Коллективизация сопровождалась «раскулачиванием» и выселением в 
другие регионы страны тысяч семей. При этом отсутствовали четкие кри­

терии, кого считать кулаками. Раскулачивали за религиозность, проявление 

недовольства действиями администрации, нередко просто сводили личные 

195 



МеханизироваШJая обработка хлопкового nоля. Вторая nоловина ХХ в. Кашкадарьинекая 
область 

Из фотоальбома «К.арши-2700». 2006 г. 

счеты. Крестьяне, в том числе середняки и даже бедняки, опасаясь попасть в 

списки кулаков, сужали свою хозяйственную деятельность. Тяжелый удар по 
сельскому хозяйству нанесли массовые репрессии и аресты многих организа­

торов колхозного движения. В целом политика «сплошной коллективизацию> 
сопровождалась снижением жизненного уровня дехкан и объема произведен­
ной сельхозпродукции, массовым голодом 1932- 1933 гг. 

В ходе коллективизации решалась и другая большая задача - расширение 
хлопковых посевов и достижение хлопковой независимости СССР. Тради­

ционные отрасли земледелия при этом сокращались, значительно менялась 

структура посевных площадей. Доля хлопка в структуре посевов неуклонно 
возрастала, дойдя в 1986 г. до 75% от общей nосевной площади ресnублики. 
Уменьшение площадей nод личными nодсобными хозяйствами, которые на 
протяжении советского периода были одним из главных источников дохода 

дехкан, вело I< ухудшению их материального состояния. 

Вместе с насильственной коллективизацией утвердились жесткие не­

экономические рычаги уnравления сельским хозяйством. Административно­

командные методы сохранялись и в последующие годы, нанося интересам 

колхозников огромный урон, сдерживая их инициативу, обостряя продоволь­

ственный дефицит, тормозя социальное и экономическое развитие села. 
Вместе с тем обобществление мелкого индивидуального хозяйства дало 

возможность использования современной техники, а также применекия но­

вых агротехнических способов введения хозяйства. В течение многих деся­
тилетий была nроделана большая работа по механизации сельскохозяйствен-

196 



вого производства. На конец 1986 г. на полях республики работало 192,8 
тыс. тракторов, 14,2 тыс. хлопкоуборочных машин, 37,9 тыс. зерноубороч­
ных комбайнов. Большинство этой техники было произведено в Узбекистане, 
в котором сформировалась собственная индустриальная база. Техническая 

оснащенность позволила механизировать основные работы во всех отраслях 

сельского хозяйства. 

Широко стали использоваться минеральные удобрения, выпускаемые хи­
мической промышленностью республики, что повлияло на повышение уро­

жаев. Но в погоне за перевыполнением планов злоупотребление минеральны­

ми удобрениями, которые превышали всякие нормы, nриводило к истощению 

почвы, ухудшало здоровье людей. 
В советское время началась работа по селекции новых сортов растений, 

а также пород животных. Увеличилась общая посевная площадь, благода­
ря ирригационно-мелиоративным работам в посевной оборот были введены 
2 млн га новых земель. Но непомерное увеличение орошаемых площадей 
имело и пагубные последствия. Это заболачивание и засоление земель, нера­
циональное использование водных ресурсов Сырдарьи и Амударьи, что при­
вело к катастрофическому уменьшению бассейна Аральского моря. 

Господство государственной и колхозной собственности на землю, 

командно-административная система управления, жесткие госзаказы на про­

изводство продукции и регулирование цен государством явились причиной 

кризиса в сельском хозяйстве. 

В годы перестройки начинаются реформы в этом секторе (арендный под­
ряд), которые более активно продолжились с первых лет независимости. Се­

годня сельское хозяйство по-прежнему является важной составной экономи­

ки современного Узбекистана, на него приходится 30% ВВП, 60% валютных· 
поступлений. В 2008 г. в сельском хозяйстве занято 27,5% работающих (Узбе­
кистан в цифрах. 2009. С. 45). 

Были приняты законы «0 земле» (1990), «0 разгосударствлении и при­
ватизации» ( 1991 ), «0 дехканских хозяйствах» ( 1992), «0 хозяйственных 
обществах и ширкатах» (1992), «0 земельном налоге» (1993), «0 воде и во­
допользованию> (1993) и другие, ставшие правовой основой перемен в сель­
ском хозяйстве. Конституционно закреплено, что земля не подлежит nродаже 

в частную собственность, а может лишь передаваться на условиях ее долго­
срочной аренды. Земля предоставляется в пожизненное пользование с пра­
вом наследования. 

Припятые законы и постановления правительства заложили основу для 

создания в сельском хозяйстве фундамента многоукладной экономики. Изме­
нения претерпели система управления и методы хозяйствования. 

18 марта 1998 г. был принят Указ Президента Ресnублики Узбекистан 
«0 программе углубления экономических реформ в сельском хозяйстве в 
1998-2000 годах». В эти же годы были утверждены «Земельный кодекс» Ре­
спублики Узбекистан, законы «0 сельскохозяйственных кооперативах (шир­
катных хозяйствах)», «0 фермерских хозяйствах», «0 государственном зе­
мельном кадастре». 

После обретения независимости на месте бывших совхозов и колхозов 
стали формироваться новые формы хозяйствования, среди которых перспек­

тивными были призваны ширкаты, дехканские и фермерские хозяйства. 

197 



Важнейшим результатом начального этапа осуществления экономиче­
ских реформ в Узбекистане явилось наделение населения землей путем рас­
ширения личных приусадебных участков, отвода новых, как правило, оро­
шаемых, земель под личные подворья и садово-дачные участки. В эти годы 

стали формироваться и развиваться дехканские хозяйства, которым давались 
земли для бессрочного пользования. Если в 2005 г. их насчитывалось 4544,4 
тыс., то в 2008 г. их число составило 4703,0 тыс. (Сельское хозяйство .. , 2009. 
С. 35, 160). 

Особое внимание уделялось фермерским хозяйствам. Первые фермер­
ские хозяйства в Узбекистане были созданы в форме дехканских хозяйств 
согласно закону «0 дехканских хозяйствах», принятому 3 июля 1992 г. С кон­
ца 1990-х годов организация фермерских хозяйств и правовые отношения в 

области их деятельности регулируются законом «0 фермерских хозяйствах>> 
(1998 г., новая редакция- 2004 г.). В отличие от дехканских хозяйств, земля 
фермерским хозяйствам выдается на определенный срок. 

На основании «Концепции развития фермерских хозяйств 2004-2006 гг.» 
были приняты меры по организации фермерских хозяйств на месте низко­
рентабельных и убыточных ширкатных хозяйств. В 2005 г. число фермерских 
хозяйств составило 125,7 тыс. , а в 2008-218,6 тыс. На каждое фермерское 
хозяйство в эти годы приходилось в среднем по 26- 30 га земли. Земельная 
площадь, выделенная фермерам, увеличилась с 3775,3 тыс. га в 2005 г. до 
5896,8 тыс. га в 2008 г. (Сельское хозяйство .. , 2009. С. 35). 

Возросла доля фермерских хозяйств в валовом производстве сельхозпро­
дукции. В 2008 г. в производстве хлопка она возросла до 99,1%, увеличил­
ся удельный вес фермерских хозяйств в производстве картофеля - до 16,2%, 
овощей- до 32,9 %. (Сельское хозяйство .. , 2009. С. 39). 

Для более эффективной деятельности фермерских хозяйств была прове­
дена работа по расширению земельных площадей. В 2008 г. в среднем она 
составила 93,7 га в хлопководстве и зерноводстве, а в животноводстве -164,5 
га (Каримов И.А., 2009. С. 158). 

Изменилась система госзаказов на сельхозпродукцию, исключая хлопок и 

пшеницу. Госзаказы на пшеницу и хлопок сократились, вместе с тем закупоч­
ные цены на них увеличились. Кроме того, сегодня все хозяйства республики 
освобождены от налогов на доходы и на добавленную стоимость. Дехканину 
и фермеру дано право на основе договорных цен продавать свою продукцию 

собственникам акционерных и частных компаний. 
Для эффективной работы фермерских и дехканских хозяйств было не­

обходимо создание новой материально-технической базы сельского хозяй­

ства, комплексной механизации производства. За 1995-2000 гг. учеными ре­
спублики создано более 60 новых машин и усовершенствовано 103 машины. 
Предприятиями республики обеспечен выпуск пахотных тракторов, плугов, 
механических и пневматических сеялок, опрыскивателей-опылителей венти­

ляторных и штанговых, приспособлений для обработки гербицидами и дру­
гой эффективной техники. В середине 1990-х годов были налажены постав­
ки из-за рубежа высокопроизводительной техники, учреждены совместные 
предприятия по их производству и ремонту. 

Одной из ключевых отраслей народного хозяйства Узбекистана являет­
ся водное хозяйство, так как 95% сельхозпродукции собирается с орошае­
мых полей. В целях управления водными ресурсами в республике построено 

198 



много каналов, водохранилищ, гидроузлов, насосных стандJtй. За последние 

25-30 лет освоено или улучшено мелиоративное состояние около 2 млн га 
орошаемых земель. 

Узбекистан покрывает основную часть потребности в воде за счет регио­

нальных водных ресурсов Аральского моря. 20% воды, используемой в народ­
ном хозяйстве, формируется на территории республики, 80% поступает через 
территории Кыргызстана и Таджикистана. В целях эффективного, рациональ­

ного и бесконфликтного пользования этими водами между государствами ре­

гиона была создана Комиссия по координации межгосударственного водного 
хозяйства (ККМВХ) и объединения водоемов Амударьи и Сырдарьи. 

В сельском хозяйстве Узбекистана ведущее место занимает земледелие. 

В республике возделывают технические растения (хлопчатник, табак, сахар­

ная свекла), зерновые (пшеница, рожь, рис, кукуруза, бобовые), масляные 

(зигир, махсар, рапс), овощи, картофель, бахчевые, кормовые, выращивают 

также фрукты и виноград. За последние годы в республике заметно изме­

нился состав посевных площадей. Сократились площади хлопчатника. В це­

лях улучшения обеспечения населения продовольствием увеличены площади 

зерновых культур, овощей и картофеля. 

Ведущей отраслью земледелия является хлопководство. Около 35% са­
мой плодородной земли отведено под хлопок, на ней занята большая часть 

трудовых ресурсов. Хлопковое волокно - важнейший экспортный товар, по 

его продаже на мировом рынке республика занимает 2-е место в мире после 

США. На экспорт хлопка приходится 50% всех экспортных поступлений ре­
спублики- это 1 млрд долл. (Герман, 2010. С. 102). 

В технологию хлопководства вносятся постоянные изменения. С 1996 г .. 
начала применяться апробированная в зарубежных странах и имевшая поло­

жительные результаты технология посева хлопчатника под пленку. Учеными 

Механизированный сбор хлоnка. Конец ХХ в. Кашкадарьинекая область 

Из фотоальбома «Карши-2700». 2006 r. 

199 



Хирман хлопка. Кишлак Карлук, Касбинский район, Кашкадарьинекая область. 2007 г. 
Фото А.А. Аширова 

Механизированная обработка хлоnкового nоля 

Из фотоалъбома «Узбекистан - на пути проrресс~ш. 2001 г. 



республики выведено около 175 сортов хлоnчатника (более 20 из них тонко­
волокнистого). 

Возделывание технической культуры кенаф начато в республике в 1936 г. 
Из волокна, получаемого из стебля кенафа, изготавливаются ткани, оберточ­
ный материал, мешки, брезент, веревки, канаты, нити, кабельные нити. 

Табак выращивался на территории Узбекистана издревле. На его произ­
водстве сегодня специализируется Ургутский район Самаркандской области, 
частично табак произрастает в Китабском, Шахрисабзском, Яккабагском 

районах Кашкадарьинекой области. С 1995 г. в качестве эксперимента воз­
делываются сорта Виржиния, Парлей, турецкие и болгарские сорта. Его пе­

рерабатывают и поставляют на Ташкентскую и Самаркандскую сигаретные 
фабрики. Созданное совместно с компанией «Бритиш Американ Тобакко» 

(1996 г.) СП АО «УзБАТ» в Самарканде также работает на местном сырье. 
В сельском хозяйстве Узбекистана важное место занимает зерноводство. 

В республике сеют осенние и весенние зерновые: пшеницу, ячмень, рис, ку­
курузу, пшено, гречиху. Выращиваются бобовые (горох, маш, вигна, фасоль, 

земляной орех) и масляные культуры (зигир, кунжут, соя, махсар, подсол­
нечник, индов и др.). В годы независимости была проделана большая работа 
по развитию отрасли и достижению зерновой независимости. Был взят курс 

на ликвидацию монокультуры хлопка и увеличение площадей под зерновые. 
Для этих целей наряду с неорошаемыми стали выделяться под зерновые и 
орошаемые земли. Общая площадь под зерновые достигла 1300 тыс. га, из 
них 62% - орошаемых земель. В 2009 г. урожай пшеницы составил около 
7 млн т. 

Во всех областях Узбекистана развивается рисоводство. Основные план­

тации риса расположены в Республике Каракалпакстан, Хорезмской, Сырда­
рьинской, Сурхаидарьинской и Ташкентской областях. 

Сбор урожая nшеницы 

Из фотоальбома «Узбекистан - на пути прогресса». 200 1 г. 

201 



Урожай арбузов и дынь, r. Марrилан 
Из фотоальбома «Марrилан-2000». 2007 г. 

Важными отраслями сельского хозяйства Узбекистана являются ово­
щеводство, бахчеводство и картофелеводство. В республике выращиваются 
морковь, свекла, репа, редька, редис, помидоры, баклажаны, перец, огурцы 
(всего около 70 видов овощей), кроме этого, бахчевые- арбузы, дыни, тык­
ва, а также лук, чеснок, капуста, лиственные овощи (салат, кинза, укроп, пе­
трушка), разные сорта картофеля. 

Посадки овощей и бахчевых являются важным источником доходов фер­
мерских и индивидуальных хозяйств. Овощеводство развивается в районах, 
расположенных рядом с крупными городами и промышленными центрами. 

Бахчевые сеют в основном в пустынных зонах. Ранние овощи выращиваются 
на открытых площадях под полиэтиленовой пленкой. В южных областях ре­
спублики развивается раннее овощеводство (капуста, лук). Если в 2005 г. у дех­
кан валовой сбор овощей составлял 2716,0 тыс. т, то в 2008 г. - 3470,0 тыс. т; 
соответственно у фермеров: в 2005 г. - 480,3 тыс. т, в 2008 г. - 1718,5 тыс. т 
(Сельское хозяйство .. , 2009. С. 107). Сегодня дехканские и фермерские хо­
зяйства удовлетворяют почти весь спрос многомиллионной республики. 

Валовой сбор картофеля по республике в 2008 г. достиг 1398 тыс. т (Сель­
ское хозяйство .. , 2009. С. 103). С 1993 г. в картофелеводстве стали сеять гол­
ландские сорта (Кардинал, Диамант и др.). В последние десятилетия в связи с 
тем, что дехканские и фермерские хозяйства заинтересованы в возделывании 
картофеля, в республике спрос удовлетворяется за счет собственного карто­
феля. 

Важное место в аграрном секторе занимают виноградарство и садовод­
ство. Общая площадь плодовых садов в Узбекистане составляет 158,9 тыс. гг 

202 



Виноградник. Ферганская долина 

Из фотоальбома «Маргилан-2000». 2007 г. 

(Узбекистон миллий энциклопедияси. 2006. С. 293). Основное место занима­
ют яблоки, груши, айва, урюк, персики, слива, черешня, вишня, алыча и дру­
гие, возделываются и субтропические фрукты - гранат, инжир, лимон, орехи, 
пекан, фисташки, миндаль, а также ягоды - клубника, малина, смородина, 
чаканда. Все больше площадей выделяются для растений, nривезенных из 

тропических и субтропических регионов: лимоны, апельсины, мандарины, 
унаби, пекан. В Андижанской, Наманrанской, Сурхандарьинской и Ташкент­
ской областях установлены теплицы - лимонарии. 

Виноградарство издревле развивалось в Ташкентской, Самаркандской об­
.1астях и в Ферганской долине. Общая nлощадь под виноградниками состав­
ляет 96,2 тыс. га. Развиты 4 основных направления: выращивание столовых 
сортов, изготовление кишмиша и консервной продукции (шинни, варенья, 
соки), производство сырья для виноделия. Валовой сбор винограда в 2005 r. 
по республике составлял 641,6 тыс. т, в 2008 г.- 792,5 тыс. (Сельское хозяй­
ство .. , 2009. С. 119). 

Природно-климатические условия республики, плодородные земли, сте­
пи, пустынные и предгорные пастбища, долины рек очень удобны для разви­
тия животноводства. На орошаемых территориях развиваются скотоводство, 
птицеводство, кролиководство, свиноводство, пчеловодство. В стеnных, nу­
стынных и предгорных районах разводят овец, коз, лошадей, верблюдов. 

Доля животноводства в валовой сельскохозяйственной продукции сегодня 
составляет 45%. 

В годы независимости уделяется большое внимание частному сектору 
животноводства, где наблюдаются коренные преобразования. Согласно по-

203 



становлениям правительства «0 мерах по углублению экономических реформ 
в животноводстве республики» (1993 г.) и «0 мерах совершенствования эко­
номических реформ в животноводстве и защите интересов дехканских ( фер­
мерских) хозяйств и приватизированных ферм» (1994 г.) 1499 убыточных 
ферм были отданы в качестве частной собственности коллективам рабочих 

данных ферм и фермерам. Приватизация убыточных ферм проходила быстро, 
путем распределения поголовья скота по домашним хозяйствам. В результате 

94% мяса и 96% молока, производимого в республике, приходится на долю 
частного сектора (Узбекистан Республикаси. 2006. С. 295). 

Важное место в животноводстве занимает скотоводство (75-80% всего 
производимого мяса и 99,9% молока). В различных природно-климатических 
районах республики откармливают крупный рогатый скот на молоко (ки­
зилчул, бушуев), молоко-мясо (швиц) и мясо (козоки окбош, сантагертруда, 
аберидин-ангус). Для увеличения производства молока и мяса используются 

лучшие породы скота (голштин, англер, австрийская и Американская селек­
ции породы швиц). В 2005 г. в республике осуществляли деятельность 184 
скотоводческо-племенных хозяйств, выращивалось 57,2 ты с. голов крупного 
рогатого скота, в том числе 21,3 ты с. коров, средний надой которых составил 
1074 кг (Узбекистан Республикаси. 2006. С. 296). 

В 2006 г. была разработана и припята государственная программа по 
стимулированию развития в личных подсобных дехканских и фермерских 
хозяйствах поголовья скота, в первую очередь крупного рогатого. Для осу­

ществления этой программы в сельской местности бесплатно предоставляли 
крупный рогатый скот малообеспеченным и многодетным семьям. Поголо­

вье крупного рогатого скота по республике в 2008 г. составило 8026,3 тыс. 
голов. 

Овцеводство. В Узбекистане овец выращивают в основном на пастбищах. 
Развиты отрасли овцеводства - каракулеводство, мясо-сальное и производ­

ство шерсти. 

Порода каракулевая- результат народной селекционной работы. Кара­

куль продается на рынках меха, в частности на ярмарках в Санкт-Петербурге, 

Копенгагене (Дания) и на аукционах Финляндии, международных ярмарках и 
рынках Америки и Европы. 

Важное место в овцеводстве республики занимают породы xucapu и жай­
дари, откармливающиеся на мясо и сало. Около 5 млн голов овец с курдю­
ком и обильной шерстью содержатся фермерскими хозяйствами и населени­

ем, 26,8 тыс. голов- ширкатными хозяйствами. Практически половину всех 
овец, содержащихся на приусадебных участках, составляют овцы породы 

жайдари. 

Одна из важных отраслей сельского хозяйства Узбекистана - шелковод­
ство. Шелк, получаемый из кокона, используется в различных сферах про­

мышленности и техники. Узбекистан занимает 4-е место после Китая, Японии 
и Индии по производству кокона и сырого шелка. Шелкопряд выращивается 
в весенний период в специальных помещениях, в частных домах, дехканских 

и фермерских хозяйствах и является важной статьей дохода сельских семей. 

В 2005 г. в республике выращено 16211т кокона (Сельское хозяйство .. , 2009. 
с. 28). . 

204 



Развитие сельского хозяйства в годы независимости связано не только 
с продовольственным самообеспечением республики, освоением новых ви­
дов растениеводства и пород скота, но и его интеграцией с обрабатывающей 
промышленностью, позволившей перейти от сырьевой направленности экс­
порта сельскохозяйственной продукции (овощей, фруктов и т.д.) к созданию 

высокотехнологических производств и экспорту конечной продукции (соков, 
джемов, молочных изделий и др.). 

ТРАДИUИОННЫЕ РЕМЕСЛА 
В ПЕРИОД НЕЗАВИСИМОСТИ 

В 1920-х годах состояние кустарных ремесел стало определяться эконо­

мической и социальной политикой советского государства. Программы по 
коллективизации, индустриализации страны, процессы урбанизации также 
изменили социально-бытовой уклад населения Узбекистана. Соответственно 
выросла потребность в целой категории хозяйственных и бытовых изделий, 
который стал удовлетворяться наплывом промышлеиных товаров из России и 
других регионов СССР. В то же время спрос населения на многие виды хозяй­

ственных и бытовых изделий -сельхозинвентарь, домашняя утварь, бытовые 
предметы, мебель, одежда - удовлетворился продукцией местных артелей ре­

месленников. Их создание было связано с установивmейся монополией го­
сударственной собственности и фактической ликвидацией системы частных 

кустарных промыслов. Домашнее ремесло сохранялось, но большей частью 
для нужд семьи. Такова была ситуация с изделиями ковровщиц и вышиваль­

щиц, которые традиционно создавзлись молодыми девушками для собствен­
ного приданого. Сохранялась традиция производства конского снаряжения, 

в процессе которого был задействован целый ряд специалистов - шорников, 
кузнецов, ковровщиц, т.е. мастеров по изготовлению седел, стремян, подков, 

попон и т.д . Однако продажа продукции ремесла на рынке была ограничена и 
такая деятельность рассматривалась как запрещенное частное предпринима­

тельство. Реформы по отмене частной собственности и налоговая политика 
отрицательно сказзлись на развитии в прошлом рентабельных видов худо­
жественных промыслов - ювелирного искусства, ковроткачества, производ­

ства дорогих шелковых и хлопчатобумажных тканей, золотошвейного искус­

ства, резьбы и росписи по дереву и т.д. К 1950-1960-м годам в Узбекистане 
практически не осталось работающих на дому ювелиров, чеканщиков. Так, в 
1976 г. во время экспедиции Государственного музея искусств Узбекистана в 
Сурхандарьинскую область не было зафиксировано ни одного работающего 
~1астера-ювелира и чеканщика. Однако у населения еще сохранялись тради­

ционные ювелирные украшения из серебра и золота, которые были созданы 
в начале ХХ в. Спрос населения на ювелирные изделия из драгоценных ме­

таллов стал частично удовлетворять созданный в середине ХХ в. в Таmкенте 
завод ювелирных изделий. 

В конце 1930-х годов и особенно в послевоенное время в Узбекистане 
создается собственная художественная nромыmленность. Здесь открьmают­

.;я шелкомоталъные и ковроткацкие фабрики, в промышленных масштабах 
налаживается производство тканей. В середине ХХ в. в Узбекистане было 

аалажено собственное фарфоровое производство: в 1-953 г. фарфоровый за-

205 



Изготовление кошмы. Кишлак Ташкурrан, Яккабагский район, Кашкадарьинекая 
область. 1978 r. 
Фото С.Н. Иванова. Архив ИЭА РАН . Коллекция Б.Х. Кармышевой 

вод был открыт в Ташкенте, в 1 960 г. - в Самарканде, в 1978 г. - в г. Кувасай 
Ферганской долины. В 1970-е годы было налажено производство изделий из 
стекла и хрусталя на ташкентском заводе «Миконд». 

В 1961 г. в сфере производства ремесленной продукции произошла еше 
одна крупная реформа. В республике были созданы Министерство бытово­
го обслуживания и Министерство местной промышленности, в введение ко­
торых перешла большая часть ремесленников. Они стали работать во вновь 
созданных комбинатах бытового обслуживания и фабриках системы местноf 
промышленности. Эта реформа имела негативное значение для сохраненш 

локальных традиций ремесла, особенно для тех видов, в которых проявля­

лись художественные качества. Пострадали такие виды, как поливная кера­

мика, ручная вышивка, ковроделие, поскольку местные мастера были вынуж­

дены создавать изделия по эталонам, которые вырабатывалнеЪ в Центрально. 

художественно-конструкторском бюро в Таwкенте без учета локальных ху­

дожественных особенностей региональных ремесел. Такой же была участь 

206 

-· 



знаменитой риштанской голубой поливной керамики, исконные традиции ко­
торой утрачивались в рамках промытленного производства Риштанской ке­
рамической фабрики. Ее чудом удалось спасти в конце 1970-х годов. 

Таким образом, к 1980-м годам в республике в сфере ремесленной про­
дукции сложилась следующая ситуация. Массовая ремесленная продукция, 
в том числе художественного значения (художественная промышленность), 
поставленная на конвейерную основу, создавалась на предприятиях Мини­
стерства легкой промышленности (в основном фарфоровые изделия и ткани), 
Министерства местной промышленности и Министерства бытового обслу­
живания. В характере продукции косвенным образом отразилась политика, 

нацеленная на нивелирование этнокультурных особенностей и ориентация 
на создание некоего общенационального узбекского стиля. Это ярко прояви­
лось в дизайне национальных тканей, фарфоровых изделий, ковров и юве­

лирных украшений. 
Общее снижение социального статуса ремесел, изменения в укладе жиз­

ни населения Узбекистана привело к упадку или полному исчезновению це­
лого ряда традиционных технологий и приемов. Тем не менее, благодаря СЛО­

жившемуся вековому традиционному укладу, многие виды ремесел в формах 
домашнего производства еще сохранялись. Это касается традиционной вы­
шивки и ковроделия. В ограниченных масштабах сохранялось производство 
ремесленной продукции бытового назначения. Это была хозяйственная по­
суда из неполивной керамики - хумы, корчаги, кувшины, продукция масте­
ров кузнечного дела - конское снаряжение, мотыги, серпы, замки, ножницы, 

ножи, самовары и т.д., изделия жестянщиков - желоба для стока воды, тазы, 
корыта, кровля для крыш и т.д., мастеров деревообработки - предметы быта 

Изготовление кошмы. Узбеки-тагчи (катагаи). Кишлак Таwкурган, Яккабагский 
район, Каruкадарьивская область, \978 r. 
Фото С.Н. Иванова. Архив ИЭА РАН. Коллекция Б.Х. Кармыwевой 

207 

---------- ~-



Юные вышивальщицы. Тюрки-барласы. Кишлак 
Ташкалак, Китабский район, Кашкадарьинекая об­
ласть. 1957 г. 

Фото Г.А. Aprиpony11o. Архив ИЭА РАН. Комекция 
Б.Х. Кармышевой 

и мебель - двери, ворота, ко­
лонны, традиционные крова­

ти ( суры), обеденные столики 
(хан тахта), детские люльки 
(бешики), изделия для пря­
жи и очистки волокон хлопка, 

образцы традиционной обу­
ви (ичити, махсы), отдельные 
виды тканей и т.д. 

Развитие туризма в 1960-
1980-е годы привело к фор­
мированию национальной су­
венирной отрасли, в рамках 
которой стали развиваться от­
дельные виды художественно­

го ремесла, потерявшие прак­

тическое значение в бытовом 
укладе населения, - это пред­

меты чеканки и керамики, зо­

лотошвейные изделия и т.д. 
Объявление Узбекистаном 

своей независимости в 1991 г. 
стало важным событием, во 
многом определившим харак­

тер последующего развития 

традиционных ремесел. Не­

смотря на огромные экономи­

ческие трудности, с которыми 

столкнулось государство на 

первых этапах своего суверен­

ного развития, экономическую 

ответственность за состояние 

культуры и искусства, в том числе и за отрасли художественных ремесел, оно 

взяло на себя. Важным было и обстоятельство идеологического характера­
исторически закономерный рост национального самосознания вызвал повы­

шенный интерес к культурному наследию и традиционным ценностям. Два 
эти фактора сыграли значительную роль в изменении статуса узбекского тра­
диционного художественного ремесла. Примечатсльно, что почти одновре­

менно в первой nоловине 1997 г. были приняты два Указа Президента Узбе­
кистана и соответственно правительственных постановлений. Первый Указ 
о создании Академии художеств Узбекистана, содержание которого было на­

правлено на nовышение социального и профессионального статуса народных 
мастеров-ремесленников в связи с избранием их действительными и почет­
ными членами Академии. Росту социального статуса народного мастера со­
действовало и впервые законодательно учрежденное в республике почетное 
звание «Народный мастер», которое присваивается за выдающиеся заслуги 
в развитии традиционного народного прикладиого искусства. Второй Указ 
Президента Узбекистана имел неnосредственное отношение к nоддержке, в 
том числе экономической, развития традиционных художественных ремесел. 

208 



Речь идет о мерах по дальнейшему развитию народного прикладиого искус­
ства, в соответствии с которым создавзлись новые и реформпровались nреж­
ние институции народных мастеров (Ассоциация «Хунарманд», Объединение 
«Муссавир») и самое главное - были созданы льготные условия для реализа­
ции изделий народных мастеров . Это решение лравительства заметно стиму­
лировало развитие художественных ремесел. 

В результате деятельности государственных, общественных, частных и 
международных организаций за годы независимости в Узбекистане нако­
пился позитивный опыт управления в сфере возрождения и развития тради­

ционных художественных ремесел. В ряду положительных итогов в сфере 
nрикладиого искусства следует отметить регулярные ярмарки-продажи, про­

екты по восстановлению утраченных традиций народного искусства, в ко­

торых принимали участие международные организации. Например, проект 

возрождения Нуратинской вышивки (Швейцарское Агентство по развитию 
и сотрудничеству), который изначально был глубоко продуман и научно вы­
верен. За основу для создания вышивок были взяты лучшие образцы нура­

пmской вышивки конца XIX - начала ХХ в. С этой целью, на первом этапе, 
были возрождены традиционные технологии изготовления тканей и приго­
товпения растительных красителей, а на втором были внимательно изучены 

цветовые и орнаментально-композиционные особенности этих образцов. Ры­
нок мгновенно отреагировал на этот творческий проект - стоимость изделий, 
варьировавшаяся от 200 до 500 долл. США, оказалась достаточно реальной 
и изделия стали очень хорошо раскупаться. Средства, выделенные на первые 
опыты, дали ожидаемый эффект- мастерицы со временем перешли на са­
моокупаемость. 

Более существенной оказалась помощь международных организаций в 

возрождении ремесел Байсуна. В 2006 г. по инициативе представительства 
ЮНЕСКО в Узбекистане при спонсорской поддержке других международ­
ных организаций был создан Центр возрождения ремесел в Байсуне, восста­
новлена керамическая мастерская И. Эшаякулова и открыт Музей народного 

прикладиого искусства Байсуна. В Центре ремесел Байсуна на основе науч­
ной методики изучения маркетинга был проведен ряд тренингов среди мо­
:юдых мастериц. Их обучали приемам окраски нитей растительными краси­

телями, составлению на основе старых уникальнрJХ образцов узоров ковров 
и вышивок. Результаты оказались успешными - в салоне при Центре новые, 
сделанные на основе растительных красителей ковровые изделия и вышив­

ки продаются в 5- 6 раз дороже, чем прежние изделия, создававшисся из 
фабричных материалов и искусственных красителей. В рамках проекта 
ЮНЕСКО мастером из Маргилана Р. Мирзаахмедовым восстановлены ста­
ринные рецепты окрашивания нитей природными красителями. Им были об­

учены мастера Бухары, Хивы, Байсуна, Марrилана и других центров произ­
водства ковров, тканей, набоек и т.д. 

Примечателен опыт Шафирканской потомственной вышивальщицы (Бу­

харская область), мастерицы Зухры Облабердиевой. В начале 1990-х годов 
она работала с искусственными красителями (акрил) и изредка продавала 
свои изделия. В 1997 r. она открыла у себя школу вышивки, в которой обу­
чалось 150 вышивальщиц, разделенную на четыре группы. В 2002 г. стала 
nобедителем республиканского конкурса «Ташаббус», изделия этой школы 
относительно неплохо реализовывались, получали и международные призы. 

\ ~Узбеки 209 

----------------~ 



Об их хорошем качестве можно было судить на прошедшей в 2007 г. в Таш­
кенте выставке-ярмарке народных ремесел. 

Государственная поддержка и помощь международных общественных 
организаций ЮНЕСКО, Швейцарского бюро по сотрудничеству и развитию. 
Особое значение для развития традиционных ремесел страны имеет деятель­
ность созданного в 2004 г. Фонда Форум культуры и искусства Узбекистана. 
Фонд активно поддерживает мастеров-ремесленников - созданы специаль­

ные номинации в различных отраслях традиционного ремесла, победителям 

которых выдаются гранты. При Фонде организована Ассоциация художни­
ков, искусствоведов и народных мастеров, создан Центр национальных тра­

диций, проводятся аукционы по продвижению на мировой рынок шедевров 
народного традиционного искусства. 

В настоящее время в Узбекистане продолжают развиваться свыше 20 ви­
дов традиционных художественных ремесел. Остановимся лишь на наиболее 

распространенных. 

Художественная керамика. Спад в развитии традиционной керамики Узбе­

кистана наблюдается со второй половины 1980-х годов и начала 1990-х годов, 
когда наступил общий экономический кризис в бывшем СССР. Положение 
стало выравниваться с 1993 г., когда произошла стабилизация социально­
экономической ситуации в Узбекистане. Мастера Риштана У. Ашуров, И. Ка­

милов (младший), Ш. Юсупов, А. Таиров, Р. Усманов, А. Исанов, Н. Кады­
ров и другие восстановили технологию изготовления ишкоровой глазури и 

основные традиционные формы изделий. В настоящее время здесь изготов­
ляют два типа керамической посуды: плоские (чаши, блюда и др.) и вытя-

Изготовление керамических изделий. Риштан, Ферганская область. Конец ХХ в. 

Из фотоальбома «Узбекистан - на пути проrресса». 2001 r. 

210 



нутые вверх (кувшины, хумы 
и др.) . С 1990-х годов в де­
коративное оформление пло­
ских блюд ряд мастеров Риш­
тана (А. Назиров, А. Исанов 
и др.) стали включать калли­
графические надписи араб­
ской вязью, расширять спектр 
используемых приемов и ор­

наментальных узоров. Другим 
признанным центром ферган­

ской керамики является Гу­
румсарай. С начала 1990-х го­
дов здесь остался один мастер 

М. Турапов, но в 1998 г. его не 
стало и продолжателем тради­

ции гурумсарайской керамики 

стал мастер В. Буваев. Гурум­

сарайскую керамику отличает 
больший консерватизм, более 
тесное следование и привер­

женность исконным традици­

ям, вся процедура изготовле­

ния изделия осуществляется 

одним мастером. Известная 
обособленность этого центра 
способствовала определенной 
консервации традиционных 

элементов. Основными цен-

Гончар за гончарным станком. Самарканд. Конец 

хх в. 
Архив отдела этнологии Института истории АН РУз." 
Инв. N2 82. Коллекция «Ремесло». 

трами хорезмекой керамики является село Мадыр, близ районного центра 
Ханка и селение Катrабаг, близ районного центра Янгиарыка, а также Кат­
табаг. По своим формам изделия бухаро-самаркандской школы в 1990-х го­
дах развивают традиции предшествующих десятилетий. Техника нанесения 
узоров в различных центрах бухаро-самаркандской школы носит специфиче­
ский характер. Так, мастера Гиждувана и Шахрисабза используют в основном 
роспись кистью, а мастера Ургута и Денау часто используют и гравирован­
ный орнамент. Неполивная керамика сегодня представлена крупными хозяй­
ственными изделиями, пользующимися в быту сельского населения, - это 
хумы (большие корчаги для хранения продуктов и воды), таидыры-печи для 
изготовления лепешек, кувшины и т.д., которые выделывают мастера в неко­

торых центрах Узбекистана. Одним из таких малочисленных мест является 
Касби - известный в прошлом центр производства неполивной и глазурован­
ной керамики. Здесь успешно работает династия керамистов Очиловых- это 
3-4 дома, расположенные вдоль дороги. Можно остановить машину, зайти к 
ним и заказать или купить понравившееся изделие. По словам мастера Тахира 
Очилова, летом лучше продаются хумы, офтоба- кувшины для воды, а весной 
вазы для цветов - гульдоны. Таким образом, общая динамика развития тра­
диционной керамики за последнее столетие свидетельствует о сокращении 
центров керамического производства. В то же время меры, предпринимаемые 

211 



Лали - nоднос. 1967 г. 
Из фотоальбома «Народное искусство Узбекистана». Таш­

кент. 1978 r. 

Офтоба- сосуд для воды. 1976 г. 
Из фотоальбома «Народное искусство Узбекистана» . Таw­

хент. J 978 г. 

212 

правительством и рядом меж­

дународных организаций в 

деле развития народных ху­

дожественных промыслов, 

вселяют надежды на восста­

новление и развитие лучших 

традиций узбекского керами­
ческого искусства. 

Художественная чеканка. 
В 1990-х годах чеканка актив­
но развивается в Бухаре, воз­
рождена чеканка в Маргилане, 
Хиве, Ташкенте. Изделия со­
временных мастеров представ­

ляют в основном выставочный 

или сувенирный характер. Ма­
териалом для современной че­

канки служат чаще латунь, 

бронза, реже медь, алюминий, 
мельхиор. Для инкрустанции 

некоторых частей изделий 
используются серебро, медь, 
перламутр, бюрюза и эмаль. 
В 1990-х годах традиции ко­
кандской школы чеканки про­
должает развивать мастер 

Максуд Мадалиев и его семья, 
создающие элегантные по 

формам и изысканные по ор­
наментике изделия. В сложных 
композициях он передко при­

меняет элементы орнамента 

различных школ, но удачно из­

бегает эклектичности стиля. 
В настоящее время в Узбеки­
стане производятся разноо­

бразные виды чеканных из­
делий: высокие сосуды для 

чая - чойдиш, для воды -
офтоба, обдаста и кумган, 
чайники - чойнак; кувши­

ны - куза, тун; тазики для 

умывания - дастшуй, селобча; 

чашеобразные сосуды для со­
ков - шарбаткоса, для фруктов 
и сладостей - мискоса. Появи­
лись нетрадиционные для че­

канки формы и комплекты из­
делий - сервизы из высоких 



кувшинов и nиал, декоративные чеканные панно и др. Орнаментальный строй 
каждой школы сохраняет свои прежние каноны. В Бухаре мастера исnользу­
ют традиционные узоры «бодом», «занжира»; архитектурные nамятники и 
т.д. В Хиве по-прежнему излюбленными являются изображения «айланма­
йисли.ми», «савр» и геометрические мотивы. В Кокаиде и Маргилане nредnо­
чтение отдается маргиданекому «!).алампир», полюбившейся миндалевидной 
формы узора, в других школах называемого «бодом». В Ташкенте больше 
обращаются к вариантам маргиланского узора «!).алампир» и растительному 
узору «UCЛUMU». 

Ювелирное искусство. В настоящее время в Узбекистане работает большое 
количество народных мастеров, продолжающих развивать традиции ювелирно­

го искусства. В Ташкенте работают мастера Н. Холматов, Ф. Дадамухамедов, 
Г. Ташева, пытающиеся сочетать в своих изделиях вековые традиции узбекского 

ювелирного искусства с индивидуальными творческими поисками. 

Ножи. Традиционные узбекские ножи различаются по форме, материалу, 
декору и технике изготовления. Разнообразными были лезвия ножей, отли­
вавшиеся из высококачественной стали или изготовлявшиеся из железа. Ру­

коятки делались из металла, дерева, кости и декоряровались растительным и 

геометрическим орнаментом. В 1990-е годы искусство изготовления художе­
ственных ножей продолжает сохраняться и развиваться в Андижане, Кокан­
де, Маргилане, Чуете и Ташкенте. 

Золотошвейное искусство. В 1990-е годы золотое шитье становится ши­
роко расnространенным видом художественного ремесла. Кроме историче­
ски сложившегося центра в Бухаре, оно стало развиваться в Андижане и селе 

Пичок- ножи. 1958 r., 1959 r. 
Фото в кв.: «Народное искусство Узбекнста.J:Нш. 1978 г. 

213 



Золотошвейное ремесло. 
Мастерица со своей учени­
цей 

Из фотоальбома «Карши-2007». 
2006 г. 

Девушк~1 ~t З Сурхандаръи за 
вышивкой золотошвейных 

изделий. 2009 г. 
Фото А. Хакимова 



Мархамат Андижанской области, Учкургане и Касансае (Наманганская об­
ласть), Язъяване (Ферганская область), Самарканде, Ургуте, Карши, сегодня 
мастерицы золотошвейного искусства работают nрактически во всех обла­
стях Узбекистана. Ведущими современными мастерами-золотошвеями явля­
ются Б. Джумаев, С. Акбарова, Т. Садыкова, Г. Бозорова, Г. Пиримкулова. 

Ковроделие. В настоящее время живет и развивается искусство ковроде­
лия в Хорезме, Самарканде, Ургуте, Нурате, Ферганской долине, Кашкада­
рьинекой и Сурхандарьинской областях. Народные мастера, создавая новые 
ковровые изделия, заимствуют и возрождают глубокие традиции техниче­
ских приемов и художественные принципы орнаментации ковровых изделий. 
Особым спросом традиционные ковры пользуются у таких узбекских племен, 
как кунrрады, каттаганы, мангыты и другие, проживающих преимуществен­

но в южных и юго-западных регионах Узбекистана. Узбеки Ферганской доли­
ны выделывают ковровые изделия, в которых ощущаются традиции соседних 

киргизских центров ковроткачества. 

Художественные ткани и набойка. В 1990-е годы в связи с возрождением 
традиционных обычаев и празднеств, заслуженным вниманием к националь­
ной одежде усилился спрос на художественные шелковые ткани ручного про­

изводства. В различных регионах Узбекистана, особенно в городах Ферган­
ской долины - Маргилане, Коканде, стало восстанавливаться производство 

ручных шелковых тканей. Они пользуются большим спросом не только у ино­
странных туристов, но и местного населения. Яркие, красочные шелковные 
ткани идут на изготовление женских летних шарфов, платков, активно ис­
пользуют различные шелковые ткани современные модельеры Узбекистана. 

Изготовление кошмы в кишлаке Мунчок. Байсун. 2003 r. 
Фото А. Хакимова 

215 



Палас. Самарканд. 1 940-е годы 
Фото А. Хакимова 

Палас, сделанный из хлоnка. Байсун. 2002 г. 
Фото А.А. Аширова 



Войлок с вкатанным узором. Узбеки-кунrрат. Урочище Хамкан, кишлак Байназар, 
Шерабадский район. 1966 г. 
Фото М . Б. Смирина. Архив ИЭА РАН. Коллекция Б.Х . Кармышевой 

В последние годы интерес к традиционным шелковым тканям Узбекистана 
проявляют известные итальянские, французские, японские и американские 

кутюрье. Особой популярностью пользуются ткани известного маргилан­
ского предприятия по изготовлению ручных шелковых тканей «Ёдгорлик» 
(Наследие). 

Одной из разновидностей традиционных художественных тканей явля­

лись ткани с набивным рисунком - набойка. Цвето-колористический спектр 

орнаментированных набивных тканей был довольно широк - от красно­
черной, многоцветной набойки до выразительной, интенсивной по гамме 

сине-черной- индиговой. Изготовление набоек в 1930-е годы было приоста­

новлено, но в 1990-е годы возрождаются древние традиции набойки. Творче­
ски используя традиционные мотивы и технологические приемы, современ­

ные мастера создают новые красно-черные и желто-черные набивные ткани 

в Ташкенте (А. Рахимов) и красно-черную и сине-черную набойку в Марги­
лане. 

Ручная вышивка. В настоящий период вышивальный промысел продолжа­

ет свою жизнь в системе промытленного производства и в форме надомного 
рукоделия. Современная вышивка, развивающаяся в форме домашнего про­

мысла, претерпела некоторые изменения. Настенная вышивка крупных форм 

(типа сюзапе) все больше стала локализоваться в таких городах и пригород­
ных зонах, как Ургут, Нурата, Каттакурган, Байсун, Денау, Шерабад, Шурчи, 

Сарыасия, Китаб, Шахрисабз, Касан, Камаши, Гузар, Наманrан, Андижан, 
Галлаарал, Бахмаль, Шафиркан. Из них самым крупным центром стал Ургут 
и прилегающие к нему кишлаки: Гус, Испензе, Суфлен, Пайшанба. Стиль их 

вышивок продолжает традиции самаркандской вышивки конца XIX в. Круп­
ные центры по вышивке продолжают функционировать в Чуете, Касансае, 
Маргилане, Андижане, Шахрисябзе, Китабе, Байсуне. Вышивка, предназна­

ченная для украшения отдельных деталей одежды и мелких бытовых вещей, 

217 



Изготовление адраса. Бухара. Ремесленный центр. 2004 г. 
Фото А.А. Аширова 

Изготовление атласа. Маргилан. 2006 г. 
Фото А.д. Аширова 

218 



Изготовление отделочной 

тесьмы. Сурхандарья. 2000 г. 

Фото А. Хакимова 

Бjiгжама - образец народной 
вышивки. Байсун. Сурханда­
рьинская область. 1996 г. 
Фото А. Курбаиова 

219 



Современная вышивка 

Фото в кн.: «Народы Сред11ей Азии fl Казахстана». 1962 r. Т. 1 

Современная мастерlща по вышивке 

Из фотоальбома «Карши-2700». 2006 r. 

220 



Сюзане. Кашкадарья. 1960 г. 
Фото А. Хаккмова 

Сюзане. Кишлак Кучках. Байсун. 1980 г. 
Фото А. Хакимова 

221 



·-- - . - - -- - -- -- - - - -

........ ----··· ---- ~ --- - - -- - -__ .. ___ -- --- - - !& • 1 

----- - -
== = .-.: =: -:: -= 

- - . . -
==- = == -- = -- . - . 

-- - -- - - ---------
- - -- - -

", . 

Художественные изделия. 

Кашкадарья. 2000 г. 
Из фотоалъбо~а «.Карwя-2700» . 
2006 г. 

Вышитая сумочка, пенал и 

тканая дорожка. Кашкада­

рья . 2000 г. 
Из фотоальбома «.Карши-2700». 

2006 г. 

существует почти повсюду. Как и прежде, вышивка на дому производилась по 

рисунк:1м народных рисовальщиц- чизмакаш. В настоящее время произво­
дятс:~ следующие виды вышивок: сюзане, молитвенные коврики, покрывалг 

на r.одушки и на постель, поясные платки, тюбетейки, тесемки для одежды. 

Резьба по дереву. В настоящее время в сельских районах местные мастерг 
ссздают изделия из дерева с использованием техники резьбы- это деревян­
ю 1е двери, колонны для жилых домов или местных мечетей, бытовые изде­

лия и т.д. Наиболее активно этот вид искусства развивается в Ташкенте, хоп 
мастера по резьбе работают и в таких призванных центрах, как Хива, Коканд. 

Самарканд, Бухара. 
В Ташкенте наряду с известным мастером, академиком Академии Х) • 

дожеств Узбекистана А. Файзуллаевым, успешно работает группа его уче­
ников - Г. Юлдашев, А. Азларов, С. Рахматуллаева и др. Они создают лав­

хи - подставки для книг, сувенирные резные блюда, шкатулки, леналы и T . .:I 

В Хорезме плодотворно трудятся О. Якубов, У. Машарипов, Х. Багибе­
ков, К. Курбанов, в Андижане - Й. Утолонов, в Наманrане - Н. Муйдинов 

222 



Вышитые изделия: хуржун, чехлы 
для ножа и других предметов. Каш­

кадарья. ХХ век 

Из фотоальбома «Карши-2700». 2006 г. 

223 

Мастера резьбы no дереву. Таwкент. 
1970-е годы 

Из фотоальбома «Ташкент-2000». \983 г. 



224 

Росnись деревянных колонн 
народным мастером Усто 

Абду-Вакилем. Ташкент 

Фото в кн.: <<Народы Средней 

Азии и Казахстана». 1962 г. Т. 1 

Деревянные колонны. Таш­
кент. 1998 г. 
Фото в кн.: «Atlas ofCentral Asian 
Artistic Crafts and Trades. Concem 
Sharq» 



Традиционная орнаменталь­
ная росnись no rапчу 
Фото в кн.: «Atlas of Central 
Asian Artistic Crafts and Trades. 
Concem Sharq» 

Росnись no rанчу 
Фото в кп.: «Atlas of Ceпtral 
Asian Artistic Crafts and Trades. 
Concem Sharq» 

15 Узбеки 225 



в Джизаке - Ш. Маметов, в Ко­
канде - М. Джалалов, О. Ума­
ров, А. Абдуллаев, Х. Умаров 
и др. Следуя многовековым 
художественным традициям, 

узбекские мастера нового по­
коления вносят свой неоце­
нимый вклад в сохранение 
такого уникального вида на­

родного искусства, как резь­

ба по дереву. Современная 
узбекская школа резьбы от­
личается большим разноо­
бразием фоновой резьбы по 
дереву с плоско-рельефным 
узором, которая требует от ма­

стера большого технического 
мастерства и профессиональ­
ного совершенства. Преиму­
щественно использовались 

для резьбы деревья ореха, чи­
нары, бука. Орнаментальное 
решение работ узбекских ма­
стеров определяет гармонич-

Изготовление и nродажа колыбели. Джизак. 1995 г. ное сочетание растительных 
Фото в кн.: <<Atlas of Central Asian Artistic Crafts and Trades. И геометрических МОТИВОВ, В 
Concern Sharq» зависимости от конкретной 

резной поделки. Помимо изго­
товления бытовых изделий, узбекские мастера резьбы по дереву участвуют в 

орнаментальном декорировании ряда архитектурных сооружений как в Узбе­
кистане, так и за его пределами. 

Роспись по ганчу и дереву. В 1990-е годы орнаментальная роспись по 
ганчу и дереву остается одним из ведущих видов народного декоративно­

прикладиого искусства Узбекистана. Продолжают сохраняться и развиваться 
такие ее центры, как Хива, Бухара, Самарканд, Ташкент, Коканд, Маргилан, 
Наманган, Фергана, Андижан, Чует, Алтыарык, Риmтан и др. Опытными ма­
стерами, развивающими традиции локальных школ, являются А. Ильхамов, 
А. Акпаров, А. Мухитдинов, А. Хусаинов, М. Хусаинов, М. Эралиев, Р. Захи­
дов, 3. Салиев, О. Якубов, Э. Сапаев и др. 

Сегодня традиционная орнаментальная роспись практикуется в основном 
в интерьерах архитектурных сооружений - кафе, ресторанах, театрах, музе­

ях, в ряде случаев роспись по дереву и ганчу используется в оформлении ин­

терьеров культовых сооружений - современных мечетей. 
Резьба по ганчу. В 1990-е годы резьба по ганчу остается одной из ве­

дущих видов народного декоративно-прикладиого искусства Узбекистана. 

Основными центрами резьбы по ганчу остаются Хива, Бухара, Ташкент, Са­
марканд, Андижан, Наманган, Коканд. Тем не менее ее роль в оформлении 

архитектурных сооружений меняется. Современными мастерами резьбы по 
ганчу, снискавшими известность своими работами и продолжающими худо-

226 



жественные традиции различных школ, являются М. Усманов, 3. Юсупов, 
У. Тахиров, М. Каримов, Х. Абдуллаев, А. Султанов, М. Усманов, А. Пула­
тов, М. Рахматов, Х. Мурадов, М. Султанов, О. Якубов и многие другие. 

Этот вид народного промысла в период независимости стал активно при­
меняться в архитектурных сооружениях как культурно-просветительского 

или административного, так и религиозно-культового и мемориального на­

значения. Примером могут служить ряд современных построек в Ташкенте -
Государственный музей истории Темуридов, Выставочный зал «Культура и 
искусство Узбекистана», здания Олий Мажлиса, Сената, Ташкентского хоки­
мията (муниципалитета), Мемориальный комплекс на площади Мустакиллик 
(Независимости) и др. Среди культовых или мемориальных построек сле­
дует выделить построенный в Самарканде мемориальный комплекс Имама 
Бухари, восстановленный религиозно-культовый комплекс Хазрати Имам в 
Ташкенте, а также большое количество реконструируемых мечетей и медре­
се в разных городах Узбекистана, в которых современные мастера резьбы и 
росписи по дереву и ганчу демонстрировали свое искусство. 

В настоящее время во многих областях Узбекистана возродились тради­
ционные семейные ритуальные праздники и обычаи, что вызвало потреб­
ность в ряде традиционных изделий мастеров-ремесленников. В частности, 
стали широко изготовляться традиционные бешики - колыбели для детей, 
кокаидекие телеги (арава), изделия ковроделия и вышивки для приданого не­
весты и другие предметы. 

В целом, общая политика, направленная на укрепление социального ста­
туса традиционного народного ремесла, вкупе с организационными мерами 

и налоговыми льготами дали возможность народным мастерам заметно по­

править свое материальное положение и более уверенно представлятъ свои 
изделия на рынке. В то же время сохраняются и традиции прежних времен, 
когда мастера сами вынуждены были заниматься реализацией своей продук­
ции. Создание условий для развития частного предпринимательства, предо­
ставление экономических и налоговых льгот мастерам прикладяого искус­

ства стимулировали развитие и возрождение традиционных художественных 

ремесел Узбекистана. 



ЧАСТЬ III 

МАТЕРИАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА 

УЗБЕКОВ 

ГЛАВА 7 

ПОСЕЛЕНИЯ И ЖИЛИIJJЕ 

ПОСЕЛЕНИЯ 

(ГОРОДА И СЕЛЕНИЯ) 

т 
ерритория современного Узбекистана является одним из древних оча­
гов человеческой цивилизации. Народы, живущие здесь издавна, за­
нимались земледелием, животноводством, ремеслом и торговлей. Они 

строили города и создавали многочисленные селения. Еще в период антично­
сти и раннего Средневековья в среднеазиатских оазисах возникли многочис­
ленные города-крепости и крупные торговые пункты. В средневековую эпоху 
здесь функционировало более 200 городов. Такого их количества не было ни 
на Ближнем, ни на Среднем Востоке. Наблюдается бурный территориальный 
рост самих городских центров, особенно в IX- X вв. В первую очередь это 
происходит за счет разрастания ремесленного производства, торговых база­
ров, караван-сараев. Исследователи отмечают, что если крупные городские 
центры Востока, такие как Дамаск, Алеnпо и другие, вырастают на 30-40%, 
то население Бухары в это время увеличивается в 15 раз, СамаркаНда - в 3-4 
раза, Бивкета - в 20 раз (Большаков, 1970. С. 98, 99). 

На протяжении XJII-XVIII вв. в результате беспрерывных нашествий 
и междоусобных войн города передко подвергались разрушению, но затем 
поднимались из руин, восстанавливались или строились рядом со старыми 

городами, но уже с более укреnленными оборонительными сооружениями. 

Большинство населения региона с давних времен жило в сельской местно­
сти - в кишлаках. Оседлое население было сосредоточено главным образом в 
древних земледельческих оазисах. Однако оседлость населения в оазисах во 
многом зависела от социально-экономической и политической жизни страны. 
В период относительного затишья, с развитием земледелия, ремесла и тор­

говли численность населения, а следовательно, и кишлаков в оазисах уве­

личивалась, и наоборот, во время войн и династийных интриг разрушались 
орошаемые сети и селения. 

Во время междоусобных войн в Бухарском ханстве в начале XVIII в . были 
значительно разрушены ирригационные сети в Средней Зарафшанской до­
лине, в связи с чем происходило опустошение большой части сельскохозяй­
ственных оазисов. Население этих районов, преимущественно оседлое, бьшо 
вынуждено покинуть насиженные места (Кармышева, 1969. С. 32). После 

228 



преодоления разрухи запустевшие районы постепенно восстанавливались, 

строились новые каналы и кишлаки. Была восстановлена Дартомская плоти­
на (1743-1749 гг.) и проведена работа по восстановлению заброшенной оро­
сительной сети, проводилось строительство новых каналов. Некоторая часть 
населения, по кинувшая эти места в годы бедствий, возвращалась в родные ме­
ста. В центральных районах долины Зарафшана поселилась группа туркмен 

из средней Амударьи. Сюда же переселились таджики из верхнего Зарафша­
на и Каратегина, среднеазиатские арабы из Кашкадарьи, некоторые узбеки­
тюрк из районов Гиссара и Уратюбе и др. В районах орошаемого земледелия 
Зарафшанской и Ферганской долины осели группы кипчаков и каракалпаков 

с берегов Сырдарьи (Наливкин, 1886. С. 17; Шаниязов, 1974. С. 103). После 
проведения каналов Ханарык в Ташкентском оазисе, Улуг-Нахр в Ферган­
ской долине, на орошаемых ими территориях возникли десятки новых се­

лений. Новые селения возникли и в Хивинском ханстве, главным образом в 

районах новых орошаемых каналов (Сухарева, Турсунов, 1982. С. 31). 
Во второй половине XVIII в. в среднеазиатских ханствах произошли 

определенные позитивные процессы. Расширение ирригационных сетей, 

оседание кочевых племен на землях, развитие товарно-денежных отношений 
и усиление экономических связей с Россией (соседних стран) стимулирова­
ли хозяйственное развитие в ханствах, появилась тенденция к централиза­

ции власти. Постепенно налаживалась жизнь в городах. Во второй половине 
XVIII в. городская жизнь была восстановлена в Самарканде, Хиве, Термезе. 
Развивалея и город Ташкент (Сухарева, Турсунов, 1982. С. 11). 

В первой половине XIX в. в Хивинском ханстве насчитывалось 25 го­
родов, в Кокаидеком - 20, в Бухарском - 19 (Данилевский, 1851. С. 109- 114; 
Тимаховский, 1843. С. 78, 79). Крупными городами считались Бухара, Самар­
канд, Ташкент, Хива, Коканд, Наманган, Андижан, Шахрисябз, Карши. Су-· 
ществовали малые города. Значительная часть городов в Кокаидеком ханстве 
имела не более 500 домов. Незначительными по размеру были и малые горо­
да в Хивинском ханстве. 

Хивинские города скорее всего имели сходство с небольшими крепостя­
ми. Жилых построек в них было мало, но и они огораживались высокими гли­

нобитными стенами с Закрывающимнея на ночь воротами. В таких городах 
еженедельно устраивались один-два (а в отдельных городах и три) базарных 
дня, в них было множество торговых лавок, несколько мечетей, а в некото­
рых из них - медресе. Одним словом, несмотря на свои маль1е размеры, они 

были ремесленными, торговыми, а также культурными центрами, в которые 
съезжались живущие в ближайших и дальних селениях, а также скотоводы 

кочевых стеnей. 
Средневековые города в прошлом были не только крупными центрами 

ремесленного производства, но и являлись крупными узлами караванной тор­
говли, через которые народы Средней Азии поддерживали постоянные связи 
с народами других стран и государств, что способствовало экономическому и 

культурному развитию ханств. 

Во многих среднеазиатских городах сохранилось древнее деление их на 
две и четыре части (дtЦа). Так, например, Ходжент, Шахрисябз, Хива состоя­

ли из двух частей; Коканд, Маргелан, Чует, Ташкент, Самарканд и Андижан -
из четырех частей (Сухарева, Турсунов, 1982. С. 20; История Андижана. 1980. 
С. 11 ) . Четьiрехчастное деление имелось в прошлом и в Бухаре, но здесь оно 

229 



сохранялось слабее, чем в других среднеазиатских городах. Зато в городе на­
мечаласъ традиция членения на 12 районов. Такая структура сложилась в Бу­
харе позднее и оказалась неустойчивой, а в начале ХХ в. она исчезла (Суха­
рева, 1976. С. 63- 66; Сухарева, Турсунов, 1982. С. 20). 

В каждую часть города входило определенное число кварталов (ма~алла) 
и в целом по городу их было значительное число. Например, Ташкент состо­
ял из 280 кварталов, Бухара- 220, Самарканд имел около 100, Шахрисябз-
52, Андижан- 43, Китаб- 42, Гиждуван -12 кварталов (Сухарева, Турсунов, 
1982. С. 21). Число кварталов в городах свидетельствует об общественно­
экономическом значении города, его древности и степени развития городской 

жизни. 

Кварталы (мщалла) представляли собой исторически сложившуюся 
административно-бытовую ячейку города, в которой нашли свое отражение 
цеховая структура общества, родоплеменная организация отдельных групп 
населения и потребности административно-налогового управления. Жилой 

квартал был не только территориальной единицей города. Его жители объеди­
нялисъ в квартальную общину, внутри которой протекала жизнь населявших 
квартал семей, связанных между собой взаимной помощью и поддержкой. 

В колониальный период каждой частью города ведали волостные уnравите­
ли, а махапли возглавляли (и в ханствах) квартальные старшины (о~со~оллар) 
(Ре.мпель, 1981. С. 116). 

Средневековые города Средней Азии отличалисъ своей замкнутостью, 

скученными строениями, изолированными от улиц высокими стенами. Дома 
и двор, располагавш~;~еся внутри каждого квартала, были размещены вплот­
ную один к другому, во многих случаях имели общую стену или ограду с 

соседними дворами. Но фасад имел глухую гладкую стену, оштукатуренную 
глиной с саманом. Богатые дома стояли на высоких кирпичных цоколях с 

массивными прогонами (таг сиич) в основании каркасных стен, с монумен­
тальными, чаще резными дверьми с большими кольцами (хал~). Внешний 
вид и внутреннее устройство городских домов подчинялисъ особенностям 

уклада жизни, установленным законами ислама. Окна в стенках, выходящих 
на улицу, отсутствовали. Парадного входа в большинстве случаев не было. 
С улицы через ворота сначала проходили во внешний двор (таш~ари), а от­
туда во внутренний (ичкари). 

По мнению специалистов, замкнутость жилого комплекса не только была 
вызвана специальными условиями, но и являлась ограждением, препятству­

ющим проникновению во двор уличной пыли, иными словами, для созда­

ния необходимого микроклимата. Двор играл роль термического регулятора, 
удерживая до полудня охладившийся за ночь воздушный слой. Вечерняя по­
ливка увлажняла и охлаждала его (Воронина, 1982. С. 51). 

Дворы отдельных городов (например, Ташкента и Самарканда), при на­

личии поблизости оросительных каналов и арыков, озеленялисъ кустами ви­
ноградника, фруктовыми деревьями и цветочными клумбами. Города Буха­
ра и Хива бъши лишены обильных зеленых насаждений ввиду отсутствия 

проточных вод. Во вновь образовавшихся городах (Коканд, Наманган) дома 
планяровались так, чтобы внутри стен двора оставались орошаемые участки 
земли для сада. В этих садах выращивалисъ фруктовые деревья и виноград­
ники. Городами-садами, не имеющими ограждений, были Андижан, Наман­
гаи и Маргелан. 

230 



Те городские семьи, в домах которых не имелось земельных участков, 

имели их за городом. Они летом уезжали в пригородвые сады и усадьбы 
(дала, дала ~овли), занимались земледелием, обеспечивая семью овощами, 
фруктами, а в некоторых случаях зерновыми культурами. Бедные семьи горо­
жан, имея лишь небольшой дом без земельного участка, жили весьма скудно, 
нанимаясь на любую работу в хозяйстве баев и богатых горожан. 

Во второй половине XIX в. происходит заметное развитие среднеазиатских 
городов, усиление их экономического и культурного значения. В них строят­

ся предприятия фабрично-заводского типа, число которых с каждым годом 
растет. Строительство Закаспийской железной дороги, а также Оренбургско­
Ташкентской линии железной дороги еще больше способствовало росту про­

мытленных предприятий в городах. В 1900 г. в Туркестанском крае было бо­
лее 100 фабрично-заводских предприятий, а в 1913 г. их насчитывалось уже 
702 (не считая предприятий добывающей промышленности). 

Фабрично-заводские предприятия в основном были расположены в горо­
дах и поселках городского типа (городках). Например, в Ташкенте, по дан­
ным 1905 г., было 53 промытленных предприятий, а в 1913 г. число их уве­
личилось до 111 (Заорская, 1915. С. 23). В Самарканде в конце XIX - начале 
ХХ в. было около 50 фабрично-заводских предприятий, в которых работали 
1,5 тыс. рабочих (Узбекская советская .. , 1977. Т. 9. С. 297), в Кокаиде- 45 
(Узбекская советская энциклопедия. 1980. Т. 14. С. 464). Ряд предприятий 
фабрично-заводского типа возник в Маргелане, Джизаке и в других городах. 

С завоеванием Российской империей Средней Азии на азиатские рынки 

ввозится все большее количество российских фабрично-заводских товаров, 
на которые был большой спрос у местных жителей. На городских базарах 
были широко представлены фабричные ткани, платки различных расцветок,. 
отвечающие спросу и вкусу местного населения. Однако основными покупа­
телями привозных товаров былн баи и местные чиновники, которые приоб­
ретали дорогие ткани, посуду, строили дома в европейском стиле и др. 

С развитием торговли и промышленности и ростом городского населе­

ния городская застройка выходит далеко за пределы его стен. Города ста­

ли терять отличавшие их раньше черты средневекового города. Окружавшие 

их высокие стены с запиравшимися на ночь воротами потеряли nрактиче­

ское значение. Они постепенно разрушались. Рядом со старым городом, где 
жило в основном местное население, появились новые кварталы (например, в 
Ташкенте, Самарканде), строившиеся по плану с широкими прямыми улица­

ми, по обеим сторонам которых былн проведены арыки и посажены деревья. 

В новых частях городов жили представители российской интеллигенции и 

чиновничества, находившиеся на службе в колониальных государственных 

учреждениях (Народы Средней Азии .. , 1962. С. 218, 269). 
Процветанне городской торговой буржуазии очень заметно сказывалось 

на размахе городского строительства, стиле архитектуры. Зажиточная часть 

населения европейского nроисхождения и часть местного начала воздвигать 

большие дома евроnейского и полуевропейского типа с остекленными окна­

ми, железной кровлей, изменилась и отделка жилых помещений. Состоятель­

ные горожане соперничали между собой в возведении новых больших домов. 
Кирпичные здания торговых фирм появились не только в городах Туркестан­
ского края, но и в столицах Бухарского и Хивинского ханств. 

231 



Социальная структура городского населения во второй половине XlX -
начале ХХ в. была неодинаковой. Значительное количество городских жите­
лей составляли ремесленники и торговцы. Например, в Намангане 64% на­
селения было занято ремеслом, 9,9 - торговлей; в Кокаиде - 52 ремеслами и 
16 -торговлей; Маргелане -50 ремеслом и 18 -торговлей; Самарканде - 29,5 
ремеслом и 21 - торговлей; Андижане - 45 ремеслом и 17% - торговлей (Су­
харева, Турсунов, 1982. С. 29). Остальная часть населения состояла из земле­
дельцев, разного рода обслуги (цирюльники, банщики и др.) и духовенства. 

Этнический состав городского населения также был неоднородным. 
Большинство жителей городов составляли узбеки, а в некоторых городах 
(Самарканде, Бухаре и Чуете), наряду с узбеками, значительное количество 
городских жителей составляли таджики. Отдельные города бьmи по своему 
составу многонациональными. Например, в Бухаре, помимо узбеков и тад­
жиков, жили незначительное количество туркмен, среднеазиатских арабов, 

евреи, ирани, русские, татары, афганцы, индийцы, лезгины и др. Прожива­
ло здесь также некоторое количество узбеков, принадлежащих вшрошлом к 
различным радоплеменным группам - мангыты, кекегес, буркут, кырк, юз, 

дурмен, -кпаган, калмак и др. Основной состав жи:гелей г. J(арши составляли 
искокно •оседлые узбеки. Но, наряду с этим, жили здеоь некоторые группы 
узбеков, •являвшиеся в прошлом выходцами из Даш\Ги l<ипчака - мангыты, 
каучин, уймаут,. кунград и др. Наряду с узбеками в конце XIX - начале ХХ в. 

жили в городе и nредставители других наций и народностей - уйгуры, ирани, 
среднеазиатские евреи, русские, украинцы, татары, армяне и др. (Сухарева, 

1956. С. 123- 181; Сухарева, 1958. С. 74- 90, 109- 127; Релтелъ, 1981 . С. 117). 
Этнический состав ' населения Шахрисябза в конце XIX - начале ХХ в. 
был узбекским. Жившие здесь таджики еще к концу XIX столетия полно­
стью смешалисъ с узбеками. В Шахрисябзе жили значительные группы узбе­

ков из племени кенегес (и их роды очамайлы, чуют, кайрасаллы), мангыт, 
сарай, кунград, а также незначителъное количество среднеазиатских евреев 
(Сухарева, 1958. С. 129- lЗS;) . .В . г. Самарканде помимо узбеков и таджиков (по 
данным 1916-1917 гг.) находияись русские, армяне, ирани, среднеазиатсюие 
евреи и незначительное количество евреев европейского nроисхождения, по­
ляки, литовцы, грузины и др. · (ЗQрубин, 1926. С. 23). Основными жителями 
г. Ташкента были узбеки, но в :формировании населения этого города уча­
ствовали (как это видно из названия некоторых его улиц) отдельные группы 
nлемен - кангл:ы, кият, кипчак, курамаи др. (Поливанов, 1926. С. 27). В горо­
де жили также русские, армяне, татары, казахи, среднеазиатские евреи и др. 

В конце XIX- начале ХХ в. сельское население в среднеазиатских хан­
ствах значительно увеличилось в основном за счет перехода к оседлости в 

прошлом полукочевых и полуоседлых групп узбеков, особенно тех, в хо­
зяйстве которых преобладали каракульские породы овец. В суровые зимкие 
годы, когда выпадало· много снега или когда длительное время была гололе­
дица, а также ввиду скудности кормов, наблюдался массовый падеж скота. 

Лишившиеся значительного поголовья овец, скотовладельцы, особенно бед­
ные слои, вынуждены были переходить к оседлости и заниматься земледели­
ем, образовав в оазисах новые селения. 

Основную массу сельских жителей составляли узбеки. По данным начала 
ХХ в. они составляли 608 590 хозяйств или 79,4% хозяйств сельской местности 
возникшей Узбекской республики (Материалы Всероссийских переписей .. , 

232 



1924. С. 20). Историческими условиями формирования хозяйства и культуры, 
этническим составом населения, а также природно-географическими усло­

виями занимаемого пространства определяется плотность населения. Исходя 
из этого, можно выделить четыре группы районов расселения населения в на­

чале ХХ в.: районы наибольшей плотности населения - от 70 человек и выше 
на 1 км2; средняя nлотность населения - от 20 до 70 человек на 1 км2; малона­
селенные - до 20 человек на 1 км2; наименее населенные районы - 1 человек 
и менее на 1 км2 (Кузнецев-Уга.мский, 1929. С. 36, 37). 

К районам наибольшей плотности населения относились Ташкентский 
оазис (вместе с г. Ташкентом), культурные оазисы Ферганской долины, меж­
дуречья Нарыва и Карадарьи, Наманганский оазис, бассейн Зарафшана ( осо­
бенно районы Миянкаля) Бухарский оазис. Это места наиболее интенсивно­
го поливного земледелия, развитой культуры и ремесленного производства. 

К районам средней nлотности населения относились южные части Ташкент­

ского оазиса, окраины названных выше культурных оазисов, Каршинекий оа­

зис, Каракульский оазис, правый берег средней части Сурхандарьи, Северная 
Фергана по Гавасаю и др. Эти районы болъшей частью были расположены на 
территории поливного земледелия, а некоторые вплотную подходили к по­

лосе богарного земледелия, выгонного и пастбищного скотоводства. Райо­
ны малонаселенные охватывают: западную часть Кураминского хребта (на 

границах Ташкентского и Ходжеятекого округов и между долиной Ангрена 

и Северной Ферганы на востоке), Голодную степь, отроги Туркестанского 
и Малъгузарского хребтов, Нуратинских гор, окрути Гиссарского хребта и 
Верхней части бассейна Кашкадарьи и Гузардарьи, окраины долины Сур­
хандарьи, оазис Шерабаддарьи, верховья рек Тупаланr и Сангардака, отроги 
Зарафшанского хребта к югу от Зарафшана и др. Малонаселенные районы 
расположены, главным образом, в полосе богарного земледелия, а также вы­
гонного и пастбищного скотоводства. 

Наименее населенные районы занимали обширные территории Узбеки­

стана. Сюда относятся предгорья Чаткальского хребта, средняя Ферганская 

пустыня, наименее населенные части Гиссарского хребта, Кызылкума, пу­

стынная часть Сурхандарьинского округа. Районы наименее населенные были 
расположены, главным образом, в горных и пустынных зонах, где основ­
ным занятием населения является отгонное скотоводство (в основном овце­
водство). 

Наиболее распространенным видом поселения сельской местности явля­

ется кишлак, состоящий из усадеб. В 1926 г. на территории Узбекистана было 
зарегистрировано 12 811 кишлаков, в абсолютном большинстве из которых 
жили узбеки. Больше всего кишлаков насчитьmалось в Самаркандском, Бу­
харском, Кашкадарьинеком и Заравшанеком округах. Значительная часть их 

была малонаселенной. Кишлаки, расположенные в Ферганской, Андижан­

ской и Ташкентском округах, бьти более густонаселенными (Шаниязов, Ис­

маилов, 1981. С. 15). 
Размеры кишлаков были различны: в них проживало от 1 О до 1 ты с. и 

более человек. Исходя из количества жителей можно выделить пять груnп 
кишлаков: небольшие (карликовые) с числом жителей до 100 человек, мелкие 
до 200 человек, средние до 500 человек, крупные до 1 тыс. человек, наиболее 

многолюдные свыше 1 тыс. человек (Кузнецев-Уга.мский, 1929. С. 36, 37). 

233 



Восточные округа Узбекистана, являвшиеся древними очагами орошае­
мого земледелия, отличались высокой численностью населения. Средняя на­

селенность кишлаков Андижанского округа была 782,5 человек, Ферганско­
го- 673,3 и Ташкентского - 495,6 человек. Некоторые кишлаки этих округов 
являлись более многолюдными. В Андижанском округе в 25 кишлаках Изба­
скакекого района жили 36 656 человек, что составляло 76% населения, в 32 
кишлаках Намаитанекого района- 57 459, или 72,1 %. В Ферганском округе в 
18 кишлаках Андижанского района было 50 360 человек, или 90,9%, в кишла­
ках Ферганского района- 17 282, или 46,6%. В Ташкентском округе наиболее 
многолюдными были кишлаки, входившие в Паркентский район. В восьми из 
них жили 22 939 человек, или 87% населения, в семи кишлаках Янгиюльско­
го района- 26 009 человек, или 62,5% населения данного района. 

Кишлаки Бухарского, Зарафшанского и Самаркандского округов были 
преимущественно небольшими, их население не превышало 200 человек. Од­
нако в этих округах имелось несколько кишлаков с населением свыше 1 тыс. 
человек. Подобные очаги сосредоточения населенных пунктов с большим ко­
личеством жителей имелись в юго-западной и западной части Узбекистана. 

Примером могут служить Бешкентский и Касанские районы Кашкадарьин­
екой области. В первой из них было зафиксировано 15 кишлаков с общим 
количеством жителей 26 512 человек, т.е. 47,2% всего населения указанного 
района. В 11 кишлаках Касанского района жили 19 913 человек, или 47,4% 
населения этого района. Другой район повышенной плотности населения -
Шафирканский район Бухарского оазиса, где насчитывалось 14 крупных 
кишлаков с общим ,количеством населения 17 576 человек, или 36,2% жите­
лей данного района. Высокой плотностью населения отличались и Пастдар­
гамекий и Акдарьинской районы Самаркандской области. В трех круnных 
кишлаках первого количества жителей составляло 5058 человек, или 14,7%, 
а в двух селениях Акдарьинского района было зафиксировано 4129 человек, 
или 14,2% населения этого района (Шаниязов, Исмаилов, 1981. С. 14). 

Выделяются четыре группы оседлых кишлаков, расположенных в разных 

условиях рельефа местности: поселения в оазисе, в предгорных равнинах, 
горной местности и степных зонах. Такое расположение кишлаков, несомнен­
но, связано с историческими условиями сложения узбекской народности, а 
также с хозяйственной деятельностью разных групп узбекского населения. 

Большинство оседлых поселений находилось в оазисах, где жили, глав­
ным образом, земледельцы и ремесленники. Селения, находившиеся в зоне 
орошаемого земледелия, располагались в основном вдоль каналов и проезд­

ных дорог, окруженные пахотными полями и насаждениями. Основными вод­
ными источниками этого типа поселений были проточные арыки, родники, 
искусственные водоемы, а в маловодных селениях - колодцы. Поселения 

были неодинаковыми по своему размеру. Среди них выделяются наиболее 
крупные ремесленные и торговые селения, которые соединяли в себе черты 
города и кишлака (Народы Средней Азии .. , 1962. С. 274). Обычно они нахо­
дились поблизости от древних поселений-крепостей и образовались, видимо, 

на развалинах последних. К их числу относятся: Вабкент, Ромитан, Шафир­
кан, Гиждуван, Каракуль и другие в Бухарской области; Иштихан, Чархин, 
Ургут и другие в Самаркандской области; Маймана, Касан, Бешкент, Гузар и 
другие в Кашкадарьинекой области; Денав, Шурчи, Шерабад и другие в Сур­

хандарьинской области; Пскент, Паркент, Тойтепа и другие в Ташкентской 

234 



Фасад самаркандской пригородной усадьбы 

В кн. : Воронина В.Л. «Народные традиции архитектуры Узбекистана». 1951 r. 

области; Касансай, Чует, Шаханд, Шахрихан и другие в Ферганской долине. 
В центре таких поселений на пересечениях двух-трех и более улиц находил- · 
ся обычно базар, ремесленные мастерские и торговые лавки. Только в Фер­
ганской долине в начале ХХ в. насчитывалось 78 рынков. Многие поселения 
оазисного типа былинебольшими (Абдуллаев, 2005. С. 221). 

В описанном оазисном типе поселения у оседлых узбеков выделялись две 
формы усадеб: с оградой и без нее. 

Замкнутая усадьба обносилась высокими глинобитными стенами и име­
ла главный вход - ворота (дарвоза). Такие усадьбы в прошлом были широ­
ко распространены в долине Зарафшана, Хорезма, Ферганской долине, дру­
гих областях и различались внутренней планировкой. Во многих усадьбах 
двор делился на две части: внутреннюю (ичкари ~овли) и внешнюю (таш~ри 
~овли). Во внешнем дворе обычно находились помещения, предназначенные 
для приема гостей (мех.мон~она), конюшни и навесы для лошадей, а во вну­
тренней части двора - жильё, помещения, хозяйственные постройки различ­
ного назначения. У некоторых усадеб позади дворов был участок с бахчевыми 
посевами, виноградниками и фруктовыми садами с выходом через калитку. 
В некоторых селениях Ферганской долины (наnример, в селении Миндон) 
фруктовый сад и виноградники были расположены во внутренней части зам­

кнутого двора. В отдельных дворах виноградники были отгорожены от жи­
лой части глинобитными заборами. 

В замкнутом тиnе усадьбы, с разделением двора на ичкари и таш~ари, 
выделяются одиночные усадьбы типа крепости (~ургон, ~алъа), бытовавшие 
еще до 60-х годов XIX в., и усадьбы, имевшие оборонительные назначения. 

235 



Фасад хорезмекой усадьбы. Пишканик, близ Хивы 

В кн.: Ворсиина В.Л. «Народные традиции архитектуры Узбекистана». 1951 r. 

а) уголок двора в кишлаке Сохтари. Гиждуванский район, Бухарская область; б) дом хивинско­
го узбека- «хаулю>. Окрестности Хивы, 1922 г. 

В кн.: «Народы Средней Азия и Казахстана. 1962». Т. 1 

Они были огорожены высокими массивными стенами. Курганы являлись ре­
зиденциями отдельных знатных людей и предводителей некоторых узбекских 
племен (киnчаков, кирков, юзов, найманов, мингов, ктай и др.). 

Усадьбы типа оборонительных крепостей бытовали в nрошлом (вnлоть до 
конца XIX в.) в средней части долины Зарафшана в Гиждуванском, Шафир­
канском и других районах (на границах со стеnью) Бухарского оазиса и в не­
которых районах Ферганской долины (Наливкин, Наливкина, 1886. С. 6). На­
личие укрепленных крепостей не только обесnечивало оборону от нападения 

врагов, но и служило гарантией благополучного исхода грабительских набе­
гов на nоселения (Гребенкин, 1871 ). Одиночные nодворно-гнездовые усадьбы 
тиnа курганчи, также обнесенные высокими стенами, многие из которых укра­
шены орнаментом, являлись основным двором и жилищем населения Хорезма 
и многих жителей бассейна среднего Зарафшана и отчасти Бухарского оазиса 
(Жданко, 1952. С. 522). Несколько усадеб объединялись в одну водоземельную 
общину (элат). В южном Хорезме насчитывалось 1355 общин-элатов с числом 
хозяйств 54 529 (Военно-статистическое оnисание .. , 1902. С. 116, 117). 

236 



Дома-усадьбы состоятельных семей представляли собой замкнутый 
комплекс, окруженный со всех сторон толстыми пахсовыми стенами и по­
луколоннами. На верхней части последних очень часто делались ложные 
башенки. Фасады и внутренние стены богатых домов орнаментировались. 
Ворота-двери, колонны айвонов были покрыты художественной резбой (Са­
зонова, 1952. С. 295-301). 

Ховли состоятельного владельца делилось на две половины: внешнюю -
мужскую (дишан ~овли) и внутреннюю - женскую (ичкари ~овли). Каждая 
часть дома в свою очередь имела зимнюю (1fUшкu уй) и летнюю (ёзги уй) ча­
сти. Вход в дом осуществлялся через ворота, от которых шел крытый проход­
долан. По обеим сторонам далана располагались хозяйственные помещения 
и помещения для гостей (мех.мощона). Во внутреннем дворе были располо­
жены жилые помещения, кухня, кладовка и другие подсобные помещения. 

Здесь же находилась открытая терраса-терс айван или навес-чорmоl}. 
В замкнутой усадьбе без разделения двора на ичкари и maшl}apu, без 

участка сада, виноградника и огорода все жилые и хозяйственные постройки 

п 

о 5 10 15 м 

m 
с 

1 

IV 

Планировка узбекской усадьбы и дома в селении Вуадиль, Ферганская область. 1 -План усадь­

бы; А - ташкари; Б - ичкари; В - сад; 1 - кукуруза; 2 - огород; 3 - цветник; 4 - виноградник; 
5 - скотник; 6 - курятник; 7- хлебная печь; 8 - уборная; 11 - План жилого дома; Ш - Часть 

стены внутреннего айвана с нишами и камином; rv - Ниша с деревянными полочками в ком­
нате 

В кн.: «Народы Средней Азии н Казахстана». 1962 г. Т. 1 

237 



1 эт. 
• 

• 
• 

• 
а J • • • • • • • • 

t 
2эт. 

О 2 4 б 8 10 12м 

б 
в 

Планировка ичкари и ташкари в Шахрисябзе. а) первый дом: 1 - вход, 2 - хозяйственные по­
мещения , 3 - комнаты, 4 - мадонн, 5 - очаrи, 6- виноградник, 7 - огород; б) второй дом: 1, 
2- комнаты, 3 - кухня, 4 - nодеобнос помещение, 5 - скотник; в) ташкари дома: 1 - дахлиз, 
2 - мехманхона, 3 - водоем, 4 - болахона 

Фото в кн.: «Среднеазиатский этнографический сборвию>. М., 1959. Т. П 

размещались в одном небольтом дворе. Выделяются три разновидности та­
ких строений. 

Первая- усадьба-~овли, огороженная стенами (высотой 5- 6 м) и во мно­
гом напоминающая 1fУргонча, но в отличие от последней без разделения дво­
ра на ичкари и таш~ари. Подобные усадьбы зафиксированы в Гиждуванском, 

Вабкентском районах, а также в Ферганской долине. Большинство их находи­
лось в оазисах и принадлежало крупным землевладельцам, главам отдельных 

групп узбекских племен. 

Вторая -замкнутая усадьба-~овли, огражденная высокими стенами (1 ,5-
2 м). Этот вид постройки встречался у полуоседлых и отчасти оседлых узбе­
ков. Усадьба последних состояла из комплекса жилых и хозяйственных по­
строек. Во дворе и около двора замкнутых усадеб имелись искусственные 

водоемы (ховуз) или колодцы (~уду~). Этот вид усадьбы бытовал во всех ре­
гионах. 

Основным жилищем в таких усадьбах полуоседлых узбеков была войлоч­

ная юрта (~ра уй, кийгиз уй), а в некоторых районах - шалаш (капа). Юрта 
или капа устанавливалась в центре двора ~овли. Хозяйственные постройки, в 
некоторых и ме~онхона, были расположены вдоль стен - справа и слева при 

238 



входе во двор (Этнографические очерки .. , 1969. С. 128). Многие семьи, живу­
щие в этих усадьбах, весной кочевали вместе со скотом на летние пастбища, 
а осенью и зимой находились в своих усадьбах. 

Третья разновидность - когда в замкнутой усадьбе все постройки находи­

лись под сплошным покрытием, а во дворе росли одно-два фруктовых дерева 
(чаще всего тутовник или урюк) или был разбит небольшой цветник. При 
круговой постройке задние стены этих помещений служили одновременно 

и стенами усадьбы. Такие усадьбы бытовали в начале ХХ в. на территории 
Ферганской долины, Ташкентского оазиса, в долине Зарафшана, Кашкада­
рьинекой и других регионах и в них жили в основном состоятельные земле­

владельцы. 

Описанный здесь вид двора имеет близкое сходство с так называемым 
припамирским типом, все постройки которого также находились под одним 

сплошным покрытием. Этот тип считался наиболее древним. Такая усадьба 
в прошлом бъша распространена в Западном Припамирье, Восточном Турке­
стане, в других районах Средней Азии, на южных склонах Гнидукуша (Ан­
дреев, 1958. С. 267- 273, 423-425; Кисляков, 1939. С. 149- 170; Моногарова, 
1959. С. 43). 

Замкнутые усадьбы без ограды бытовали в прошлом у узбеков и других 
народов Средней Азии (Антипина, 1962. С. 209, 210). Наблюдалось два вида 
расположения жилых домов и хозяйственных построек: 1) усадьба, в кото­
рой жилой дом и хозяйственные постройки были сосредоточены под одной 

крышей, а в плане расположены: а) на одной прямой линии; б) Т-образно; 
в) П-образно и Г-образно; 2) усадьба, где жилые помещения и хозяйствен­
ные постройки располагались раздельно. Подобных усадеб в прошлом было 

Бухарский дом с открытыми террасами 

В кн.: Вороиина В.Л. <<Народю,~е традиции архитектуры Узбекнстана». 1951 r. 

239 



Айван в жилом доме в Коканде, имеющий в центре приnоднятый кайвон 

Фото В.Л. Ворониной в кн.: «Среднеазиатский этноrрафический сбориню>. М., 1954. Т. 1 

много на всей современной территории Узбекистана, что объясняется их при­
сnособлениостью к быту сельского населения. 

Постоянные поселения второго типа располагались на окраинах оазисов 

и в пригородных районах, в полосе богарного земледелия. Многие усадьбы 

этого тиnа возникли в конце XIX- начале ХХ в., а некоторые из них гораз­
до раньше. Поселения, а также усадьбы описываемого типа, образавались в 
результате перехода к оседлости бывших кочевых и полуоседлых узбеков и 

потому в их усадьбах, вплоть до начала ХХ в., ваблюдались следы их прош­
лого скотоводческого быта. Следует отметить, что бывшие скотоводы пе­
реходили к оседлости на местах их зимовок в течение долгого времени - в 

некоторых районах до 20-30-х годов ХХ столетия (Этнографические очер­
ки .. , 1969. С. 127, 128; Шаниязов, 1964. С. 91), и продолжали жить в юртах, 
устанавливая их в центре усадьбы. Те, кто переходил жить в глинобитные 

жилища, строили обычно однокомнатные, в некоторых случаях и двухком­

натные жилые помещения. Во многих сельских районах Кашкадарьинской, 

Сурхандарьинской, Бухарской и Самаркандской областей усадьбы строились 
без террасы-айван, а усадьбы этого типа в предгорных районах Ферганской 

долины и в Ташкентском оазисе строились с айваном. В последнем, несо­

мненно, сказывалось влияние архитектурной традиции оседлого населения 

оазисов. 

Таким образом, в описываемом типе поселения наблюдаются усадьбы 

как с глинобитными жилищами, так и с юртой вместо глинобитных жилищ. 
Встречались также усадьбы переходиого характера от юрты к глинобитно­

му жилищу. В них одновременно с юртой бытовало и глинобитное жилище. 

240 



В юрте обычно продолжали жить главы семьи (мать-отец с несовершенно­
летними детьми), а для женатого сына строили глинобитное жилище. 

Поселения предгорных районов можно разделить на три вида. 
К первому относятся поселения, где усадьбы располагались компактно в 

одну или две линии и тянулись вдоль дороги, берегов горных рек или саев. 
Этот вид селения условно назван «линейным» (Шаниязов, Исмаилов, 1981. 
С. 14). Однако линейность не всегда строго соблюдалась: одни дома распола­
гались ближе к источникам воды или проезжей части дороги, другие находи­

лись вдали от них. В начале ХХ в. в них жили как полуоседлы е, так и оседлые 
узбеки. 

Второй вид поселения представлял собой несколько (3 и более) усадеб, 
которые располагались отдельными компактными группами на расстоянии 

100- 200 м и более одно от другого. Каждая такая группа в отдельности на­
зьmалась туп, а у отдельных групп узбеков (кипчаков, кунградов, найман и 
др.) - овул. Несколько аулов или топов составляли кишлаки, которые обычно 
не имели улиц. От одной группы домов к другой вела дорожка или тропинка. 

В каждом топе или ауле жила одна семейно-родственная группа (Шаниязов, 
1974. с. 219). 

Третий вид поселения предгорных районов - одиночно-разбросаняого 

типа, при котором каждая усадьба располагалась на значительном расстоя­
нии одна от другой (до 150-200 м и более). Эти поселения занимали огром­
ную площадь. Такой вид поселения появился, видимо, в прошлом у полу­
оседлых и полукочевых узбеков в результате перехода их к оседлости. Он 

был расположен в долинах горных речек при выходе их на предгорную рав­
нину и на самой равнине, а также у родниковых ручьев. К примеру, в Ферган­
ской долине они располагались по Сумсар-саю, Резак-саю, Чадак-саю и др. 

Многие селения Нуратинских гор расnоложены у родников. 
В постоянных поселениях горных районов этого тиnа выделяется не­

сколько видов. Первый - отдельные усадьбы, расположенные одна от другой 
на значительном расстоянии (1 - 2 км и более). Десятки таких разбросанных 
усадеб зафиксированы в западной части Туркестанского хребта. Усадьба это­
го подтипа была образована в процессе перехода в прошлом полукочевых 
узбеков к оседлости. Другой вид - усадьбы, беспорядочно разбросанные на 

склонах гор по берегам речек на расстоянии 50- 100 м и более одна от дру­
гой. Большей частью они образовались в результате перехода полуоседлых и 
полукочевых узбеков к оседлости. Во многих поселениях такого типа обосо­
бленно жили либо отдельные узбекские роды, либо родовые подразделения. 

Эти селения часто носили название того рода, который nроживал там. 
Постоянные поселения, расположенные в степной зоне, возникли на ме­

стах зимовок в прошлом кочевых, полукочевых групп узбекских племен. 

Жители этого типа поселений (полукочевые узбеки) вплоть до начала ХХ в. 
занимались исключительно животноводством. К такому виду поселения от­
носятся кишлаки Кукдала, Талактева, Майлиджар, Кошкудук, Шуркудук и 
другие Каршинекой степи, в которых жили группы из племени найман, ча­

стично и из племени сарой. 
Усадьба четвертого типа поселения состояла исключительно из юрт и от­

дельных глинобитных построек: помещения для содержания лошадей (от­

хона), для хранения топлива (Утинхона, тезак хона, последняя для хране­
ния сухого помета животных), а также загоны (~уй хона, ~тон) для мелкого 

16 Узбеки 241 



скота. Усадьба этого типа, как у богатых, так и у бедных семей, почти ни­
чем не огораживалась. Основными источниками водоснабжения здесь были 
глубокие колодцы, у которых устанавливали специальные приспособления -
чигир, для выкачивания воды при помощи животных. 

СТАUИОНАРНОЕ ЖИЛИI,UЕ 

Конструкции узбекского жилища были просты и выполнялись из мест­
ных строительных материалов. Таким материалом является в nервую оче­
редь лёссовая глина (па.хса), из которой возводили глинобитные стены, из­
готовляли сырцовый кирпич (вишт) квадратной или прямоугольной формы, 
овальные комья гувала. Жженый кирпич квадратной формы, обжигаемый в 
печах хумдон, применялея почти исключительно в монументальном строи­
тельстве. Из древесных nород на конструкцию стен и кровли шел, главным 
образом, тоnоль. Раствором служила глина; штукатурили глиной с саманом. 

Для архитектурной отделки помещений в богатых домах употребляли але­
бастр (ганч). 

Дома ставили обычно без фундамента - подготовка грунта сводилась к 

выравниванию и трамбовке строительной площадки. До середины XIX в. цо­
коль в домах либо отсутствовал, либо делалея очень низким; nод стены укла­
дывали ряд булыжника или один-два ряда жженого кирnича. Лишь кое-где 

наличие грунтовых вод и почвенных солей заставляло nоднимать цоколь и 
уnотреблять изоляцию в виде камышовой nрокладки. Со второй половины 
XIX в. в городах круnные торговцы начали строить дома с невысоким цо­
кольным этажом, который использовался в качестве складского nомещения. 

Стена из битой глины типа «nильталик-пахса-девор» в Марrилане. 1939 r. 
В кн.: «Среднеазиатский этнографический сборнию>. М., 1954. Т. 1 

242 



Стена из rуваля (кесак девор) в Марrилане. 1939 г. 
В кн.: «Среднеазиатский этнографический сборник». М., 1954. Т. 1 

• 

Жилая комната. Верхний Зарафшан 

В кн.: Нозилов А. «Марказий Осиё меъморчллиrnда интерьер». 2005 г. 



а) деревянный каркас 

дома в кишлаке Сохтари. 
Гиждуванский район, Бу­
харская область ; б) дом в 
кишлаке Муминабад. Сур­
хандарьинская область 

В кн.: «Народы Средней Азии 

и Казахстана». 1962. Т. 1 

В Бухаре в полуподвальных помещениях, где летом прохладно, а зимой теп­

ло, иногда жили или устраивали здесь мастерскую. 

Пол дома приходилея почти вровень с землей. Обычно он был земляной, 

хорошо утрамбованный, иногда обмазанный глиной, в городских домах со­

стоятельных людей его выстилали жженым кирпичом. 

Наиболее распространенной конструкцией стен жилища был каркас, со­

стоящий из верхней и нижней обвязки, между которыми укреплялись стойки 

и подкосы с жердями. Различался каркас однорядный (яккасинч) и двухряд­

ный (J}уш-синч). Его заполняли кладкой из сырца или гуваля. Кладка стен из 

сырца на современной территории Узбекистана встречалась преимуществен­

но в Фергане. Из rуваля стены возводили тоже, главным образом, в Фергане 

(притом в восточных ее районах), отчасти в долине Кашкадарьи (Гузор). Пах­

совая кладка стен применялась в сельских усадьбах. 

Плоская крыша покоилась на деревянных балках (устуи, болор), поверх 

которых укладывали мелкие rорбыльки (васса) - те и другие образовывали 

открытый ребристый потолок. Поверх васса настилали камышовую плетен­

ку (буйра), затем делали земляную засыпку, довершаемую глиносаманной 

обмазкой. Вода с крыши отводилась деревянными желобами или керамиче-

244 



скими трубами. Саманную обмазку кровли приходилось ежегодно обновлять, 
что доставляло много хлопот и требовало немалых расходов. 

Простая внешняя архитектура дома оживлялась воротами, лоджией вто­
рого этажа, а иногда возвышающимся над домом затейливым надочажным 

колпаком с ажурными стенками. Входные ворота в домах крупных городов 
обычно располагались в нише, иногда с парой стоек и глинобитными ска­
мьями по обе стороны. На ворота бухарских и хивинских домов навешивали 
бронзовые и железные молотки или кольца. 

Жилое помещение (уй) дома старинного типа имело по фасаду два-три 
оконных проема и двери (эшик), выходящие в переднюю или на террасу­
айвон. Сходные по форме и размеру двери и ставни (дарча) начинались от 
пола; различие между ними заключалось в том, что ставни отворялись нару­

жу, а дверь - внутрь. Оконный проем снизу закрывали иногда решеткой или 
доской; над проемом оставляли фрамугу (тобадон), через которую проникал 
свет при закрытых ставнях, её закрывала вделанная наглухо деревянная или 

алебастровая решетка. У входа в помещение устраивали прямоугольное углу­
бление (пойгак), куда ставили обувь. В Бухаре и Самарканде его покрывали 

мраморной плитой, в Хиве делали специальные керамические покрышки для 
водосливов (адан, тошнав). Пропорции комнат обычно представляли собой 
наиболее простое и удобное отношение 2 х 3. Размер их определялся числом 
балок потолка, как правило, всегда нечетным (7, 9, 11). 

По условиям климата в узбекском жилище издавна видную роль игра­
ла крытая терраса (айвон). Иногда ее заменяла открытая площадка супа-

Айвав. Ташкентская об­
ласть. Бостаилык 

В 1<н.: НозиловД.А. «Мар~<а­

зий Оси!! меъморчилигида ин­

терьер». 2005 г. 

245 



Айван жилого дома. Хива 

В кн. : НозиловД.А . «Марказий Осиё меъмор'П!лиrида интерьер». 2005 г. 

о 1 2 3 
1 1 1 1 

4 
1 

f ~ • • t ... f' ~-: 
' ~ ~ . _,._ 

5 
1 

б м 
1 

Айван дома половины XIX в. в Шахрисабзе 
В кн. : Воронина В.Л. «Народные традиции архитектуры Узбекистана» . 1951 r. 

возвышение из кирпича и глины. В зависимости от сложившейся в каждой 

области старой традиции, айван располагали либо в одну линию с комнатой, 

либо под углом к ней. 

Характерной чертой планировки усадеб больших городов - Ташкента, 

Бухары и Хивы, где дворы были очень малы или вовсе отсутствовали, было 
наличие различно ориентированных жилых помещений, которые использова-

246 



лись в соответствии со временем года. Обращенные к северу летние комнаты 
были выше, вместительнее и богаче отделаны. На противоположной стороне 
двора ставили зимние помещения, фасадом на юг. 

Чрезвычайно декоративно было убранство жилища, тесно связан­
ное с его конструкцией. Отделке комнат всегда уделяли особое внима­
ние. В домах с двухрядным каркасом вдоль всех стен были устроены пря­

моугольные или стрельчатые ниши (тахмон, токча), в которых размещали 
предметы домашнего обихода. Бедняки оrраничивались глиносаманной 
штукатуркой стен; в домах людей среднего достатка стены покрывали гру­

бой ганчевой штукатуркой; у состоятельных их затирали чистым мелкоот­
сеянным ганчем, который предоставлял широкую возможность для тон­

чайшей художественной декорации. Затейливые ячейки ниш оформляли 
тонкой ганчевой дощечкой с фестончатым прорезом, решеткой или пла­
стинкой с ажурным рисунком в форме кувшинчика. Иногда ниши или ка­
мины богатых домов завершались сталактитовым полукуполом (Маргилан, 

Коканд). 
Стены жилых комнат в состоятельных домах украшали росписью и резь­

бой по алебастровой штукатурке. В Бухаре более тщательно отделывали жи­

лую комнату внутреннего двора, в восточных районах- мцмонхона. В Бу­
харе в первую очередь покрывали орнаментом стены, а потолки большей 
частью даже у богатых оставались неукрашенными; в Фергане и Ташкенте, 

наоборот, потолкам уделялось особое внимание, и они в первую очередь раз­
рисовывались. Для домов богатых ферганцев характерны фигурные, подчас 
сложного профиля, расписные потолки, и пышные сталактитовые капители 
колонн и айванов. Резьба и роспись применялись в Ташкенте, Бухаре, Самар­

канде; в конце XIX в. техника их отличалась богатством и разнообразием. 
В Хорезме потолки и стены комнат не декорпровались совсем. Там все старания· 

Большой айван Хивинского дома 

В кв.: Воронина В .Л. «НародJ!Ые традиции архитектурl)l Узбекистана». 1951 г. 

247 



Жилой дом. Гостиная. Самарканд 

В кн.: НозиловД.А. «Марказий Осиё ме·ьморчилигида интерьер». 2005 г. 

Стена жилой комнаты. XIX в. Ферrана 
В кн.: Нозилов А. <<Марказнй Осиё меъморчнлнГI\дЗ интерьер». 2005 г. 



Двухстворчатая филенчатая дверь с орнаментом. Ташкснт 

В кн.: «Среднеазиатский этнограф11чесю1й сборник». 1959. Т. 11 

были наnравлены на отделку художественной резьбой деревянных частей 

дома - дверей, колонн и nодбалок. 

Для обогревания в зимнее время в начале ХХ в. nочти nовсеместно упо­
треблялся сандал - низенький столик, установленный над углублением в 

nолу, куда насыпались горячие угли. Семья усаживалась вокруг столика, про­

тягивая ноги под наброшенное поверх него одеяло; возле сандала и сnали. 

В Фергане и некоторых других районах, nомимо сандала, в домах устраивали 

камины, где готовили зимой nищу. В Хорезме в комнате рядом с водосли­

вом находился очаг (учо~), а перед ним была расnоложена небольшая nрямо-

249 



угольная или овальная площадка (тандирча), куда выгребали уголь и вокруг 
которой грелись. 

Внутреннее убранство жилища было своеобразно декорировано. Полы 
покрывали плетенными из камыша циновками, а поверх них - кошмами, па­

ласами или (в более богатых домах) коврами. 
Мебель в узбекских домах в старину отсутствовала. Обитатели дома си­

дели на полу, на постланных вдоль стен длинных ватных одеялах (курпача); 

во время еды на полу обычно расстилали скатерти. Лишь зимой ели за санда­
лом; в Ташкенте и Бухаре имел некоторое распространение низенький столик. 

В большие ниши (тахмон), которые устраивали обычно в передней стене, 
против входа на уровне пола, ставили сундук и на него укладывали сложен­

ные на день постели. Во многих местах одеяла и тюфяки перекладывали пло­

скими подушками с красивыми вышитыми краями, виднеющимися между 

одеял. Иногда постель закрывали вышитым покрывалом - сузана. В нишах 

меньшего размера, которые в богатых домах разделялисЪ на отделения раз­
ной формы и размера - майда токча, реза токча, косамон, расставляли мел­
кую посуду - пиалы, чайники и пр. Большие нижние полки были предназна­
чены для деревянных ларцев, подносов, блюд, кувшинов, иногда самовара. 

Оформленные с большим художественным вкусом, такие ниши представляли 

собой очень красивое зрелище. По стенам комнаты на колышках и протяну­
тых веревках и жердЯх развешивали одежду, мелкие вышивки и разную до-

машнюю мелочь. 

Наиболее почетным местом в комнате считалось то, которое находилось 

в самой удаленной от входа части (тури). Здесь сидели гости, а в отсутствие 
гостей - хозяин дома. 

Во второй половине XIX в. в узбекском жилище начали применять кир­
пич заводского обжига, кровельное железо, остекление окон, но все эти усо­
вершенствования главным образом происходили в богатых городских домах. 

ПЕРЕНОСНОЕ ЖИЛИIJJЕ 

В конце XIX в., с интенсивным переходом некоторой части полукочевых 
и полуоседлых узбеков к оседлости, юрта постепенно вытеснялась глинобит­
ными домами. У отдельных групп узбеков (карлук, кунграт, найман, сарай, 
каучин, мангыт и др.) юрта в качестве основного жилища бытовала вплоть 
до начала 1930-х годов. Нередко этот тип жилища встречается и в настоящее 

время у узбеков, уходящих летом пасти скот на пастбища. Он используется 
теперь лишь как летнее жилище и не имеет былого значения. 

Войлочная юрта у узбеков называлась уй, а новая, свадебная юрта-утов 
или Оl}-уй (белая юрта). Многие полуоседлые полукочевые узбеки утов при­
обретали при женитьбе сына. Установка свадебных юрт (Утов тиклаш) явля­
лась большим семейным праздником (Задыхина, 1952. С. 359). 

Деревянные части юрты заказывали мастерам, которые имелись почтя 
среди всех полукочевых групп узбеков, или покупали на рынке. Покров, кре­

пление и все предметы внутреннего и внешнего декора изготовлялись в семье 

искусными руками женщин. Юрту убирали орнаментированными украшени­
ями из шерстяной или хлопчатобумажной ткани, завешивали специально со­

тканными коврами, кромки которых украшали бахромой. Все стенные укра-

250 



шения для юрты были темно-красного или бордового цвета в сочетании с 

белыми полосками или орнаментом. Исходя из особенностей цветовой гам­
мы, процесс убранства новой юрты отдельные группы узбеков (кипчаки, са­
рай и др.) называли уйни ~изил ~илиш (буквально - сделать юрту красной). 

Покров юрты для новобрачных по традиции шился из белого войлока. 

Однако в бедных семьях вместо этого поверх войлочного покрова нашива­
лась белая хлопчатобумажная ткань ручного или фабричного производства. 
Юрта узбеков (Задыхина, 1952. С. 355-359; Кармышева, 1954. С. 133; Шани­
язов, 1964. С. 95- 100; Васильева, 2000. С. 2~9) отличалась от юрт соседних 
народов-туркмен, киргизов, казахов, каракалпаков лишь незначительными 

отдельными деталями орнамента, внутреннего и внешнего убранства. 

Узбекская юрта, как и у других народов Средней Азии, состояла из дере­

вянной части (уйнинг суяги), кусков войлока определенного покроя для по­
крытия остова, а также средств крепления -тесьмы различной ширины и на­

значения, веревок, шнурков и т.д. Остов юрты состоял из складных решеток 

(керага), образующих стены юрты. Керегу устанавливали, соединяя несколь­
ко отдельных решеток (~нот). Решетка делалась из узких планок, скреплен­
ных крест на крест с помощью сыромятных ремней. Высота установленной 

решетки достигала 1,2- 1 ,3 м. Отдельные части кереги при установке юрты 

3) переносвое жилье узбе­

ЕDв-карлуков. Касанский 

?Зйов, Сурхандарьинская 

область; б) юрта узбеков 
:-сунград. Камашинекий 
;:~айон, Кашкадарьинекая 

::Юласть 

3 IQI.: «Народы Средней Азии 
11 Казахстана>>. 1962. Т. 1 

251 



Сшивная кошма ойма-кийиз. Узбеки-кунгра'rы. Узунекий район, Сурхандарьинская 
область. 1952 r. 
Фото Н.В. Темпова. Архив ИЭА РАН. Коллекцня Б.Х. Кармышевой 

прикреплялись одна к другой nри nомощи узкой (около 2 см) орнаментиро­
ванной тесьмы (тангич). Верхнюю кромку кереги снаружи обтягивали узор­
ным nоясом шириной около 20 см (бош тортгuч, бош-~ур, бош-белпи), длина 
которого у узбеков-карлуков равнялась окружности юрты (Шанuязов, 1964 
С. 95). 

Снаружи стенки юрты покрывались камышовыми циновками (чий), кото­

рые обтягивались шерстяной узорчатой лентой-nоясом (бог, айuл) шириной 
8- l О см. Оба конца ленты nрикреnлялись к боковым стенкам дверного косяка 

Каркас перекрытия юрты состоял из гнутых жердей (уу~. увуг) . Количе­
ство их, как и решеток, зависело от величины юрты. Юрта небольтого раз­

мера (диаметром 4-5 м) состояла из 4 решеток, а большого- из 6-8. По изги­
бу жердей nротягивалась широкая (около 30 см), богато орнаментированная 
шерстяная дорожка (богиш), несколько выше ее nроходила длинная узорчатая 
лента. Креnко обтягивая жерди, она придавала куnолу юрты необходимую 

устойчивость. Верхние концы уука вставлялись в отверстия деревянного обо­
да чангарак, который представлял собой деревянный круг диаметром околс. 

2,5 м. 
Снаружи юрта покрывалась семью кусками войлока различной величи­

ны. Два больших куска, вырезанных в форме широкого полукольца (узук), на­
кидывались на верхнюю часть юрты (ор~а уст, ор~ узук), друтие - сперед1 
(олдu уст, олдu узук). 

Для покрытия макушки юрты поверх чангарака уnотреблялась четырех­
угольная кошма (туйнук), по углам которой прикреплялись длинные толстые 

веревки (туйнук бог). С их nомощью открывалось отверстие в верхней часп 

252 



юрты (туйнук). Во время сильных ветров концы туйнук бог крепко привя­
зывались к кольям, вбитым рядом с юртой. Внутри юрта также укреплялась 
при помощи специальных шерстяных веревок (элбог, элбов). Верхний конец 
элбог крепко закрепляли в центре чангарака, друтой, нижний, натятивали и 
привязывали к колу у очага. Юрта по кругу покрывалась четырьмя кускам 

войлока (ёи кийгиз, турлук). Ён кийгизлетом убирались, зимой юрту покры­
вали поверх камышовых циновок. Нижняя часть юрты снаружи засыпалась 
землей для отвода воды, стекавшей с кошмы. Вся юрта дополнительно при­
креппялась к земле веревками (ошир.ма). 

Многие узбекские племена (карлуки, найман, сарай, каучин и др.), а так­
же каракалпаки ориентировали дверь юрты на юг, узбеки-кипчаки ставили 
юрту дверью на восток. Это, видимо, связано с древним поклонением кипча­
ков культу солнца, сохранявшеrося до начала ХХ в. (Шаниязов, 1974. С. 37). 
Внутренняя площадь узбекской юрты делилась на четыре части: место непо­
средственно против входа (тури или тури жой); часть помещения, располо­
женная справа от входа - двери (юк жой, жук жой); место, находившееся 
справа и слева при входе в юрту (эшик олди); место у очага (jlчo~ олди или 
учо~ боши). В глубине юрты находилось почетное место (тури жой), куда 
обычно усаживали гостей, а при отсутствии их у самой стенки, на почетном 

месте (тури) сидел глава семьи. Летом юрту застилали паласом, а зимой кош­
мой. Зимой под кошму на земляной пол укладывали толстый слой сена или 
камыша, чаще - камышовую циновку (бордон, буйра). Поверх кошмы рассти­
лали ковры, кошмы или паласы. 

На верхней части задних стенок юрты, на развилках кереги вешали квад­
ратные или прямоугольные сумки (халта, турва, илгич) (Кар.мышева, 1955. 
С. 145- 147; Шаниязов, 1964. С. 99). Эти сумки делали из кусков ворсовой 
ткани. Нередко они изготовлялись из разноцветных лоскутов хлопчато­

бумажной материи ('9'РО~). 
На расстоянии 1- 1 ,5 м, несколько левее от входа, устраивался очаг в виде 

ямы овальной формы, обведенной глинобитными бортиками с трех сторон. 
У некоторых групп узбеков (например, у кипчаков) очаг имел вид неглубокой 
ямы (8- 10 см). В таких случаях при варке пищи над очагом ставили желез­
ный треножник (уч оё~). Площадь вокруг очага (jlчo~ боши) была местом, где 
хозяйка юрты готовила пищу, кипятила чай и т.д. Позади очага располагалась 
различная посуда (идиш) и котел (~озон). На стене этой части юрты вешали 
несколько сумок (~оп, халта, турва или осмо~) - мешки для деревянных ло­
жек (~ши~), половника ( чумич, сусо~) и шумовки (капгир) вазывались чумич 
халтаили чумич ~оп. Рядом висел мешок для хранения хлеба (нон халта, нон 
~оп, нон турва), а также небольшой шерстяной мешок для соли (тузлик, туз 
халта). Сумку делали из шерстяной полосатой либо однотонной коричневой 
ткани из верблюжьей шерсти. В летнее время здесь же находился и мешок 

для хранения кислого молока (сузма халта, айрон турва, чакки халта, айрон 
;.;оп, ~сма, иркит) (Шаниязов, 1974. С. 201). 

Слева от очага размещались различные сосуды для воды, масла, моло­
kа и т.д. Здесь же находились некоторые виды домашней утвари: такие как 

:tеревянная ступа для толчения зерна (кели), сосуд цилиндрической формы 
.1ЛЯ сбивания масла (куви, гуппи), кожаный мешок для хранения масла (чаноч 
rL'lи саноч), кожаный сосуд, сделанный из шкур домашних животных, в ко­

тором хранились кислое молоко или вода. В юртах многих узбекских семей 

253 



(у кипчаков, юзов, мингов и др.) для домашней утвари отводилось место за 
специальной перегородкой из циновки (jрача), установленной слева от оча­
га (между очагом и стеной юрты) на высоте 1- 1,5 м от пола. Делалась она 
из плетеной камышовой циновки, украшалась разноцветными шерстяными 
шнурками. 

Юк жой находились справа от входа, примыкая непосредственно к входу. 

Сюда в определенном порядке складывали постельные принадлежности (ват­

ные одеяла, подстилки из овечьих и козьих шкур, тюфяки, подушки). Пред­
меты, которыми пользавались повседневно, покрывали вышитым покрыва­

лом, а новые постеЛI?НЫе принадлежности складывали отдельно, заворачивая 

их в ковровую ткань, специально предназначенную для этой цели (бугжома). 
Рядом с буFжомой ставили большой мешок (напрамач). Под этим названием 
он был известен у ряда групп узбеков, например канrли, кипчаков и других, 

а у кунгратов, локайцев и дурмен - под названием .мапрамач (Кар.мышева. 
1976. С. 145, 147; Борозна, 1966. С. 96, 97), у группы узбеков среднего За­
рафшана - напрач (Этнографические очерки .. , 1969. С. 116), узбеки-карлуки 
такой мешок называли карчuн. 

Справа от входа ставили мешки с зерном, запасные сосуды для воды. 

складывали различные веревки для хозяйственных нужд, ведра, серпы и т.п. 

За дверью находилась обычно сбруя, слева от входа устанавливалась руч­

ная мельница (ёргuчо~, 1}j/лтегuрмон). Юрта освещалась огнем из очага, а 
также масляным светильником с ватным фитилем (к.ора чupol)-, жuн чuро~). 
сделанным из обожженной глины или чугуна. У узбеков бассейна Зарафша­
на и Кашкадарьи· жилище освещалось своеобразным фонарем-светильником 
(чуло~-хотuн, буквально: хромая женщина), у карлуков низовья Кашкада­
рьи - хумай. Он представлял собой круглодонный глиняный сосуд с отвер­
стиями по бокам и сверху, в нем сжигали сухой верблюжий помет. 

У узбеков-кипчаков Булунгурского района Самаркандской области еще в 

начале ХХ столетия наряду с обычной войлочной юртой бытовал старинныi 

тип переносиого жилища - кутарма (Шанuязов, 1974. С. 88, 89, 234, 235} 
Его перевозили в веразобравном виде на повозке. Кутарма относится к ти~ 
войлочных юрт. Но в отличие от последней это было неразборное жилищ~ 
меньшего размера. 

Наряду с юртой и кутармой у узбеков бытовали жилища типа шалаiШ 

(капа, чайла, лочиl)-). Шалаш ставили как оседлые, так и полуоседлые и по­

лук:.>чевые группы узбеков. Поскольку о шалаше-капе оседлого населения rо­

ворилось выше, коротко опишем шалаш переносиого типа. 

Шалаш-капа являлся одной из древних и наиболее распространенн~ 
ф )РМ жилища народов Средней Азии. Он бытовал вплоть до 1930-х годов ) 
карлуков, юзов, дурмен, найманов и др. Узбекская капа имела много общеrt 

с таким же типом жилища у других среднеазиатских народов, тем не мен~ 

у каждого народа были свои, специфические особенности во внешнем BRll~ 
жилищ, формах перекрытия и т.д. 

Основным материалом для изготовления капы служили жерди (хода), ка­
мышовые циновки (буйра, бардон), тростник (чий), войлок, а также канаnо: 
и веревки различной величины. Жерди заготавливалисъ из местных матери&­

лов - тутовых или ивовых прутьев, карагача, етволов молодого древовидноrt 

можжевельника. 

254 



Узбеки-кипчаки бассейна Зарафшана строили капу с острым коническим 
верхом. Размер ее был сравнительно небольшой - диаметр нижней части со­
ставлял 3-3,5 м. Для строительства требовалось 8- 10 и более жердей длиной 
до 3- 3,5 м, которые втыкались наклонно по кругу в землю, верхние тонкие 
концы связывали в пучок. Таким образом, верхняя часть укрепленных жердей 

приобретала конусообразный вид, а нижняя - становилась немного шире. 
Капу (как круглую со сводчатым перекрытием, так и с острым кониче­

ским верхом) покрывали толстым слоем соломы, камыша и камышовыми 
циновками. Летом нижнюю часть капы, как и юрты, устилали тонким сло­
ем камышового тростника, на зиму покрывали капу войлоком. Бедные семьи 

Ташкентского оазиса и бассейна Зарафшана поверх камыша или соломы об­
мазывали капу саманной глиной. 

Вход в капу устраивался между двумя вертикальными жердЯМи, играв­
шими роль боковых косяков, отстоящими один от другого на расстоянии 

50-60 см. Устанавливалась одностворчатая решеточная дверь (эшик). У ряда 
групп узбеков (кипчаков, сараев и др.) дверной nроем капы закрывалея при 
помощи nлетеной камышовой занавески. Зимой дверной nроем закрывали 

войлочной занавеской. 
Внутри капа украшалась коврами, застилалась камышовыми циновками 

и кошмами; вдоль стен, как и в юрте, устанавливались напрамач, бугжама 

и другие предметы быта. Однако в отличие от юрты во многих шалашах не 
было очага для варки, следовательно, отсутствовало и дымовое отверстие 
(туйнук). В центре капы имелось небольшое углубление круглой формы, ко­
торое играло роль жаровни, в ней зимой держали горячий древесный уголь. 

У узбеков, расселившихся в конце XIX- начале ХХ в. в поймах Сырдарьи (в 
нынешних пределах Ташкентской и Сырдарьинекой областей), бытовала по­
лусферическая капа, имеющая круглый обод наверху и дымовое отверстие, 

внутри ее строили очаг. В отличие от предыдущего типа верхняя часть капы 
поверх камыша и циновки обмазывалась саманной глиной. 

В Ферганской долине, в некоторых районах долины Зарафшана и в юж­

ных районах на современной территории Узбекистана строили прямоуголь­
ною капу с двухскатными Перекрытиями простой конструкции. Для этого на 
развилках двух стоек, закопанных в землю на расстоянии 5- 6 м, ставили про­
гон и крепко закрепляли его при помощи веревок или лент из свежей иво­

вой кожуры. Поверх прогона клали заранее приготовленные жерди, причем 
нижнюю утолщенную ее часть втыкали наклонно в землю, а верхние тонкие 

концы связывали поверх прогона. Задние и передние стенки закрепляли стой­
ками, оставляя при этом дверной проем. Верх закрывали камышами, цинов­

ками или соломой. В Ферганской долине для этого использовали стебли риса, 
которые обмазывали глиной. 

Овальная туиелеобразная капа (эг.ма капа или ийма чайла) была распро­
странена во многих районах Ферганской долины, у групn узбеков долины 

р. Ангрен и бассейна среднего Зарафшана. Такая же капа бытовала и у узбеков­
дурмен Бабатага, но у них она называлась лочигом (Борозна, 1966. С. 1 О 1, l 02). 

Другим видом переносиого жилища типа шалаша является лочи7\-. Он бы­
товал в прошлом у некоторых узбекских племен (карлуков, кунгратов, дур­
мен, юзов, найман и др.) Сурхандарьинской области и в отдельных районах 
Кашкадарьинекой и Самаркандской областей. Лочи'\- является основным жи­
лищем племени карлук южного Таджикистана (Кармышева, 1956. С. 14). 

255 



По своей конструкции лочи~ отличался от юрты и капы тем, что покры­
вался исключительно войлоком. Лочик в прошлом был, видимо, жилищем 
кочевых и полукочевых скотоводов, а капа (отдельные формы капы смазьхва­
лись глиной)- преимущественно жилищем полуоседлых и оседлых народов. 
Если капу хотели перенести в другое место, то брали лишь деревянные жер­
ди, а для покрытия использовали местные растения. Кроме того, кошмовый 

nокров лочика закреплялся почти теми же тесьмами, лентами, шнурками, что 

и юрта. Для устройства лочика очень часто применялись старые детали юрты 

(решеточные стены, жерди, обод, кошмы). 
Главным отличием лочика от юрты было то, что деревянная часть первого 

составлялась в основном из гнутых дугообразных жердей и лишь в отдель­
НЪIХ случаях для стенки применяли решетки (керага), а для верхней части в 
качестве дымохода- деревянный обод (чангаро~) от старой юрты. Лочик, для 

установки которого применялись старые детали от юрты, карлуки низовьев 

Кашкадарьи называли чатма или чатма л очи~, а группа узбеков среднего За­
рафшана (сарай, найман и.д.) - ~ора лочи~. Ветхая юрта, у которой отсутство­
вали верхние обручи и другие части, называлась бурма лочи~. 

Одним из типов переносиого жилища, бытовавшего в конце XIX - нача­
ле ХХ в., был шатер-чодир. Он являлся временным летним жилищем групп 
оседлых узбеков Бухарского оазиса, среднего Зарафшана и Кашкадарьинекой 

области. 
Шатры делали из плотной хлопчатобумажной ткани. Бытовали два типа 

чодира. Первый '- небольшой двускатный чодир удлиненной формы, весьма 
сходный с современной туристской палаткой. Он устававливалея при помо­
щи двух-трех жердей-стоек, кольев и канатов и выполнял функцию перенос­
иого жилища у среднеазиатских цыган, вмещая до пяти человек. Другой чо­
дир представлял собой шатер квадратной формы, более вместительный - до 
30 и более человек. 

Из всего сказанного следует, что самым распространенным и наиболее 
совершенным жилищем переносиого типа, бытовавшим у узбеков и других 
народов Средней Азии в конце XIX - начале ХХ в., являлась решетчатая вой­

лочная юрта. Другим типом был л очи~. Оба вида жилища были приспособле­
НЪI к быту в прошлом кочевых и полукочевых народов . Что касается капы, то 
она в конце XIX - начале ХХ в. являлась, в основном, жилищем некоторых 
групп полуоседлых и оседлых узбеков. У последних она обмазывалась гли­
ной и выполняла функцию постоянного жилища. 

СОВРЕМЕННОЕ ЖИЛИI,l!Е 

В ХХ в. произошли заметные изменения в жилище узбеков. Появились 
новые стройматериалы (жженый кирпич, кровельное железо, оконное стек­
ло), которые применялись сначала лишь в зажиточных домах, постепенно 

расширилась зона их использования. Внешний и внутренний вид традици­

онного жилища начал меняться. Стали строиться дома, фасад и окна кото­
рых были обращены на улицу. Новые дома с 1940-х годов как в городе, так 
и в селе строилисъ по плану. Строительство новых домов проводилось как 

индивидуальными застройщиками, так и государством, которое выделяло зе-

256 



-
мельные участки для этих целей. В отличие от старого названия х.овли вновь 

построенные дома часто вазывались по-русски участок. 

При возведении новых домов использовали жженый кирпич для фунда­

мента, применялея шифер, кровельное железо, но вместе с тем сохранялись 

некоторые национальные особенности строительства - сырцовый кирпич, 

крыши, покрытые глиной, без карнизов. Во вновь построенных домах часто 

возводили печи-голландки, чугунные печи, иногда сохраняли сапдал (нацио­
нальное отопление), в Ферганской долине оЧаг так называемые мури. В до­
военное время стали делать потолки из фанеры, с резным орнаментом. Их 

популярность у населения и широкое распространение в 1960-х годах обу­
словливались практичностью в условиях частых землетрясений. 

Изменилось убранство внутренней части жилища, в которой появились 
столы, стулья, кровати, в городских квартирах - такие предметы мебели как 

буфеты, шкафы для одежды. Но многие дома еще долго сохраняли нацио­

нальные формы убранства - ковры, паласы, узкие туфяки (курпача), сунду­
ки, столы на низких ножках (хонтахта) и др. Посуду продолжали хранить в 

специальных нишах (токча, тахмоп). Национальным колоритом отличались 
обычно комнаты пожилых людей, а также новобрачных. Украшением дома 
по-прежнему была посуда, которая выставлялась в застекленных нишах. 

Во второй половине ХХ в. в крупных городах широко развернулось rocy- . 
дарственное, плановое строительство сначала 2-3-х, а потом и многоэтажных 

домов, имеющих все удобства. Землетрясение 1966 г. принесло городу Таш­
кенту большие разрушения, особенно пострадал центр, сохранивший старую 

одноэтажную сырцовую застройку и планировку узких улиц и небольших 
кварталов. После землетрясения массовой перестройке подвергся прежде 

всего Ташкент. Помимо строительства новых жилых районов - Высоковольт- · 
ного, Рисового, Северо-востока, Юнусабада, Каракамыша - начались работы 

по реконструкции центра города. (Ташкент. 1983. С. 41 .). Здесь возникли но­
вые центры (Ц l, Ц 2, Ц 3 и др.). В 1970-1980-е годы значительно расшири­
лась индустриальная база строительства, бьши построены крупные заводы 
сборных железобетонных конструкций, домостроительные заводы, введены 
в строй предприятия по выработке цемента и других стройматериалов. Жи­
лищное строительство развертывалось активными темпами, в крупных го­

родах возникли новые, благоустроенные жилые массивы. Однако эти дома 

не всегда соответствовали образу жизни, специфике быта узбекского насе­
ления, которое привыкло жить на земле и иметь двор. Если молодые семьи 

благодаря этому получили возможность иметь свое отде~ьное жилье, стар­

шее поколение долго nривыкало к новым жилищным условиям. Узбеки ча­
сто объединяли комнаты, чтобы сделать одну вместительную (ме~юпхопа), 
приспосабливали новые квартиры (секции) к условиям традиционного быта. 
Сегодня строятся, но еще в небольшом количестве многоэтажные дома, от­
вечающие требованиям национального уклада жизни. 

С электрификацией кишлаков, почти повсеместным появлением водопро­

водов значительно улучшидись бытовые условия не только в городе, но и в 
селе. В жизнь вошли радио, телевизоры, стиральные машины и др. 

В условиях независимости Узбекистана большое внимание уделяется 

проблемам градостроения и благоустройства городов и кишлаков, что сказы­

вается также в постройке отдельных частных жилищ. 

17 Узбеки 257 

•• 



-

В домах, построенных в начале 1990-х годов, mироко использованы тра­

диции национальной архитектуры. В эти годы в связи с дефицитом лесных 
материалов и подорожанием жженого кирnича в различных регионах стены 

домов строились из пахсы (глинобитный слой) и необожженного кирпича. 

С целью строительства стойких домов в кишлаках, обеспечения рынка до­
брокачественным строительным материалом увеличилось количество малых 
и средних предприятий, выпускавших жженый кирпич. 

С первых лет независимости государством большое внимание уделялось 
улучшению бытовых условий жизни населения, улучшению их коммуналь­

ного обслуживания. С 1992 г. газификация городов и особенно сел республи­
ки, обеспечение чистой nитьевой водой, отоплением домов и решение других 
проблем стали приоритетными направлениями государственной политики. 

Эти меры по благоустройству жилищ повлияли на их внутренний стиль и 
структуру. До газификации сел кишлаки отапливались чугунными печами, а 
в качестве сырья использовались уголь или дрова. Некоторые семьи строили 
и сандалы. После газификации домов они прекратили своё существование, 

воздух в домах стал чистым, исчезли темные налеты от печей на стенах. Вну­
тренняя часть жилища стала приобретать современный вид. С газификацией 
многие семьи предnочли строительство собственных бань, вместо посеще­

ния общественных. 
В 1990-2000-е годы заметно активизировалось индивидуальное жилищ­

ное строительство. Большая часть домов теперь строилась самим населени­

ем. Только в 2008 г. было построено 7290 тыс. кв. м жилья, в том числе на­
селением за свой счет 713 тыс. кв. м. В результате в 2008 г. было построено 
62,7 ты с. квартир. Большая часть этих квартир была возведена в сельской 
местности (Узбекистан в цифрах .. , 2009. С. 124- 126). 

В новых домах наряду с традиционными архитектурными элементами 
присутствуют также современные элементы. Постройка новых жилищ по 
европейскому типу и евроремонт свойственны на сегодняшний день как го­

родскому, так и сельскому домостроению. Это стало возможным благодаря 
тому, что строительные рынки Узбекистана насыщены новыми местными и 
имnортными стройматериалами. В республике налажена продукция таких 

новых кровельных материалов, как металлические, керамические и песочно­

nолимиерные черепицы, мягкие кровельные материалы («Бикром», «Помп­
зол»). Были организованы различные выставки, где широко демонстриро­

вались современные стройматериалы, домашняя утварь, продукция легкой, 
мебельной промышленности, бытовой техники. 

Более активному использованию евроnейского стиля в современном жи­

лье также способствовало повышение квалификаций отдельных строителей­
мастеров в различных городах Узбекистана, Центральной Азии, а также Рос­
сийской Федерации. 

На селе всегда строили, исходя из своих финансовых возможностей. Кто­

то возводил сразу большой просторвый дом с учетом того, что традиционно 
узбекские семьи, особенно на селе, многодетны, и, как правило, совместно 
в одном доме или дворе проживают несколько родственных семей. Кто-то 
строил дом поскромнее. А у кого-то строительство жилья растягивалось на 

годы и no мере накопления средств к основному дому пристранвались допол­
нительные комнаты. В последние годы жители села, пользуясь государствен­
НЪIМИ кредитами, стремятся построить сразу весь комплекс дома. С ростом 

258 



Фасад двухэтажного жилого дома, г. Ташкент. 20 1 О г. 
Фото А.Р. Та1·асва 

Двухэтажный жилой дом с бассейном во дворе, г. Ташкент. 201 О г. 
Фото А.Р. Таrаева 



Интерьер гостиной J\"ОМнаты, г. Ташкент. 201 О г. 
qротоА.~ Тагаева 

благосостояния сельского населения возросла и nотребность в современном 
жилье, nостроенном с nрименением современных строительных материалов 

и располагающим всеми бытовыми удобствами. В доме усадебного типа воз­
растает значение контура здания. Роль силуэта в восnриятии архитектуры 
сельского жилища значительна, так как в отличие от городского жилой дом 

на селе не восnринимается фрагментарно, а обозревается целиком. 
В nоследнее время узбеки стремятся иметь дома с большими, nросторны­

~tи комнатами со всеми удобствами. В этом состоит характерная черта совре­
:-.1енного жилищного строительства. В городских условиях, где земля огра­
ничена, строят чаще всего двухэтажные особняки, с красиво оформленным 

фасадом. По своему архитектурному стилю эти дома похожи на западноев­
ропейские особняки. Состоятельные семьи, исnользуя современные строй­
:-.tатериалы (мрамор, пластические стройматериалы), в то же время сохраня­
ют и традиционный архитектурный стиль. Например, современные стены 
.:tо.мов обклеиваютел обоями, но одновременно присутствует традиционная 
.:1епка . В состоятельных городских узбекских семьях стало модно строить 
окна с затемненными стеклами, а во дворе возводить бассейны или малень­
кие, декоративные пруды. Двор выкладывается бетонным кафелем, в городах 

традицией становится оформление газонов и посадка круглогодично зеле­
ных елок. Вместе с тем в каждом доме есть виноградник и традиционный 
цветник. 

В современных сельских узбекских домах становится поnулярным иметь 

.1ве "-'УХНИ - зимнюю и летнюю. Летняя кухня в современных усадьбах, как 
nравило, представляет собой комплекс из тандыра и одного-двух очагов, со-

260 



оруженных вблизи дома nод открытым небом. Зимняя кухня имеет два вида: 
сnециальное nомещение вне жилого дома (в одну линию с домом и кладов­
кой, примыкая к ним) или же кухней является одна из комнат жилого дома. 
В nервом случае над тандыром и очагом сооружают колnак для отвода дыма. 
Во втором - в кухне делают плиту, а леnешки пекут в таидыре летней кухни. 
Иногда кухней служит веранда (айвон). 

Неотъемлемой частью быта городских узбеков стали мебель - гарнитуры, 

шифоньеры, шкафы, а также ковры, паласы, музыкальные центры, теле-видео­
апnаратура, компьютер, современные кухонные предметы и т.п. В кишлаках 

наряду с домашней утварью, изготовленной местными мастерами, можно 

также встретить домашние предметы быта, изготовленные за рубежом. Про­
изведенные в Китае, Турции мебель, хозяйственные товары нашли свое при­
менение в узбекских домах. Широкое использование новой утвари в быту 

населения заметно повлияло на внутреннюю структуру современных жилищ, 

в которых традиция постройки михрабов, малых и больших ниш скоро, види­
мо, полностью исчезнет. 

В густонаселенных районах жители с целью продуктивного использова­
ния земельного участка и его увеличения стремятся построить двухэтажные 

дома. Высота комнат второго этажа такая же, как и высота комнат перво­
го этажа. Строится гостиная комната (.м~онхона) у входа во двор, чтобы 

сохранить национальную специфику, традиционное планирование. Во дворе 
сажают фруктовые деревья и цветы, розы, базилик (райхон), а в приусадеб­
ных участках в кишлаках выращивают картошку, помидоры, зелень и другие 

овощи. 

Происходит обогащение традиционного стиля строительства новыми эле­

ментами, т. е. идет наслоение современных элементов на старые. В планировке 

Жилой дом с болаханой. Постройки 1980-х годов. г. Ташкент 

Фото Г.Ш. Зунуновой 

261 



Новые сельские постройки. Село Кукунбай, Касансайский район, Наманганская 
область. 201 О г. 
Фото А. Аширова 

дома обязательными остаются айвон, дарвозахона и внутренний дворик, вход 
в гостиную - м~монхона по-прежнему изолирован от общего входа. В со­
стоятельных домах имеются две комнаты для гостей: одна обставлена в тра­
диционном стиле, другая - в европейском. 

Хотя в последние годы принято строить современные жилища, вместе с 

тем сохраняются многие традиционные ритуалы и обычаи, связанные тра­
диционными архитектурными типами постройки жилищ. Например, в горо­
де Ташкенте на внешнюю стену современных домов подвешивается перец 

или uccupu~ (исфанд) против дурного глаза (Зунунова, 2004. С. 79). Подобная 
традиция оберега от дурного глаза существует практически во всех областях. 
Также до сих пор имеется некоторое следование обычаям и традициям в пла­
нировке дома. При покрытии крыш, как и раньше, используется нечетное ко­
личество брусьев -7, 9, 11. После окончания строительства дома обязательно 
устраивается х,овли туй (угощение по поводу нового дома). Узбекские семьи 
сохраняют обычай строительства нового дома для сына, который женится. 

В национальном стиле убирают комнаты молодоженов. Характерной особен­
ностью такого убранства являются различные ручные работы, в частности, 
декоративные вышивки, развешиваемые на стенах. 

Большинство населения республики Узбекистан проживает в сельской 
местности и государство, учитывая этот фактор, придает особое значение 

благоустройству кишлаков, строительству современного жилья в сельской 

местности. Это проявилось в том, что 2009 г. был назван правительством «Го­
дом развития и благоустройства села». Было принято несколько Постановле-

262 



ний и Указов, направленных на благоустройство кишлаков. В августе 2009 г. 
издан Указ Президента Республики Узбекистан И.Каримова «0 дополнитель­
ных мерах по увеличению объёма жилищ в сельских местностях». Согласно 
постановлению планируется наладить широкий выпуск быстро восстанавли­
ваемых и стойких стройматериалов, в 2009-201 0-х годах в различных регио­
нах республики планируется построить 42 образцовых населенных пункта. 
Таким образом, в период независимости мы наблюдаем модернизацию жилья 
при сохранении некоторых традиционных подходов как в архитектуре, так и 

в убранстве жилья. Как государство, так и само население продолжает уде­
лять большое внимание организации собственной среды обитания, каковым 
является жилище. 



ГЛАВА 8 

ОДЕЖДА 

ТРАДИ!JИОННАЯ ОДЕЖДА 

о 
дежда более вс.ех друnих элементов материальной культуры связана с 
национальной спецификой и относится к числу устойчивых этниче­
ских признаков. Глубокая традиционность форм одежды, отражение 

в ней ряда особенностей и влияний, связанных с историческим процессом 
формирования этноса, является одним из источников изучения этногенеза и 
истории культуры, отражая его образ жизни, эстетические вкусы и нацио­
нальные особенности. В целом, национальная одежда является своеобраз­

ным этнохарактерным символом каждого народа (Лобачева, 2001а. С. 70). 
Формы одежды, формировавшиеся в течение многих веков, и ее от­

дельные элементы, декоративное оформление несут на себе отпечаток 
природно-климатических у·словий, уровня развития производительных сил 

и Сложившихея исторических традиций (Шаниязов, Исмоилов, 1979. С. 68). 
Особенности одежды определялись возрастом, социальным положением лю­
дей, которые ее носили, мировоззрением, горестными или радостными со­

бытиями, хозяйственными циклами. Эти нормы и требования влияли на ис­
пользуемые ткани, их оформление и рисунок, расцветку, величину и покрой 

предметов одежды (Исмоилов, 1978. С. 3). Ритуальная одежда и определен­
ные формы комплектов костюма, связанные с исполнением различных обря­

дов, дают ценный материал для изучения верований и идеологии населения 

(Сухарева, 1954. С. 289). 
Национальная одежда - даже в самом ее традиционном виде - не может 

рассматриваться как неизменная: в ней прослеживается определенная эволю­
ция, а порой и смена форм. 

На протяжении длительного исторического развития в традиционной 

узбекской одежде и составляющих ее частях происходили изменения, проя­
вившиеся в их конструктивно-технологических и композиционных решени­

ях. В особенности в конце XIX-XX вв. происходят грандиозные события, 
охватившие социально-политическую и культурную сферу жизни общества 

(Сухарева, 1982. С. 6; Шаниязов, Исмоилов, 1981. С. 68). На изменения в 
традиционной одежде узбеков повлияло завоевание Российской империей 

Средней Азии и иревращение последней в сырьевой придаток метрополии. 
Приток фабричных тканей из России привел к упадку местных кустарных 

производств, в частности, ткачества. Использование фабричных тканей, рез­
ко отличавшихся от местных по ширине полотна и расцветке, вызвало из­

вестные изменения в фасонах одежды как в мужской, так и в женской. Про­

исходило стирание особенностей одежды различных районов, начали широко 
распространяться элементы общеевропейского костюма. Более тесное обще­

ние с другими народами Российской империи отразилось на крое одежды. 
Появление в советское время текстильной и швейной отраслей промышлен­

ности как массового производства, новые технологии и материалы, интен­

сивные связи между народами, кинематограф и средства массовой информа-

264 



ции с рекламой привели к изменению эстетических вкусов людей, что в свою 
очередь вызвало коренные изменения в развитии костюма. 

Покрой традиционной одежды. Традиционная одежда узбеков состояла 
в основном из рубахи (куйлак), штанов (иштон) и халата (тун) (Исмоилов, 
1979. С. 53). При их раскрое ткань измеряли мерами пальцев; так, расстояние 
между большим пальцем и мизинцем в развернутом виде называлось ~рич, 
расстояние между четырьмя пальцами, как в развернутом, так и в сжатом 

виде, называлось 1, 2, и т.д. (Исмоилов, 1979. С. 53). Одежду кроили обычно 
при помощи ножа, разрывая ткань по прямой нитке на куски нужного раз­
мера, только при работе со скошенными частями одежды пользовались нож­
ницами. 

Для кроя одежды даже выбирались определенные дни недели (Устаев, 
1989. С. 146). По глубокому убеждению людей, понедельник, четверг и nят­
ница считались «счастливыми», т.е. благоприятными для любых добрых на­
чинаний, поэтому именно в эти дни одежда кроилась и шилась. Вторник и 
суббота воспринимались как «неблагоприятные дню>, следовательно, ши­
тьём не занимались. 

В конце XIX и начале ХХ в. почти каждая женщина обшивала семью. Так­
же были профессиональные портные, шившие одежду на заказ или на про­
дажу, которых называли тунчи, паранжи тикувчи, мурсак тикувчи, бичи~чи, 
чевар, а с появлением швейной машинки в быту их стали называть еще и 

машиначи. 

Ведущее место в Хивинском ханстве занимал пошив мужской и женской 
одежды. Хивинские портные, как и мастера швейного дела других среднеази­
атских государств, специализировались на производстве мужских рубашек, 
штанов, халатов, чекменей, разных головных уборов, а также женских пла­
тьев, камзолов и других наименований одежды. 

Хивинские мужские халаты, предназначенные для торжеств, отличались 
от бухарских наличием серебряной пуговицы. Они пользовалисЪ большим 
спросом и на внешнем рынке (Вельяминов-Зернов, 1856. С. 359). 

Несмотря на наличие некоторых национальных и местных особенно­
стей, старинный костюм народов Средней Азии, проживающих на протяже­
нии многих веков в условиях культурного взаимовлияния, имеет одну общую 
основу покроя, условно названного в этнографии туникообразный - тугри 

бичи~ (Сухарева, 1979. С. 79). Этот покрой выполняли в двух вариантах. Оба 
варианта существовали издавна, о чем сообщают настенные росписи ранне­
средневековых дворцов и миниатюры XV- XIX вв. 

В первом варианте тунякообразного покроя ~дди (перед и спинка) ру­
бахи или халата делали из одной или полутора точи ткани (обычно местные 
ткани были узкими от 24 до 51 см), перегнутой в плечах. На уровне плеч 
вырезалось место для воротника. Яхтак или халат тун отличался от рубахи 
кjlйлак осевым разрезом спереди и клиньями (чалгай), пришитыми к срезам 
от подола до груди и образующими запах халата. Сзади стоячий, суживаю­
щийся к концу, продолговатый воротник смыкалея у груди с клином. Ворот­
ник кроили из двух частей и простегивали частой стежкой на тонком слое 

ваты, в результате он становился как твердая планка. Его называли в народе 
яхтак ё~. К бокам стана от проймы до подола nришивали боковины (ён) в 
виде трапеции. Поперечные рукава (енг) пришивали к стану прямо по кром­

ке. Эта особенность покроя рукавов по поперечной нити у народов Средней 

265 



23,5 53 см 

r 
i 

1 
1 
1 51 см 1 

~~ 
~ ... 
,:-r 

J :Е 
u 

~ ..... 

1 
1 
1 
1 
1 

1 1 

L : 1 
1 
1 

12 104см 

1 
1 

1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 

1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 

47см 

42см 

::Е 
u 
о 
r-

12 

Покрой мужской рубахи «куйлаю> . 
XIX- XX вв. Мужская рубаха с го­
ризонтальным разрезом ворота 

<<КИПтаки tка» и формой воротни­
ка с вертикальным разрезом <<ЯХТаК 

ёка», характерным ДJIЯ Ферганской 

ДОЛИНЫ 

В кн.: Садыкова Н. <<Национал:ьвая одеж­

да узбеков (XIX- XX вв.)». 2003 r. 

Покрой женского халата курта. 
XIX - начало ХХ в. Женское платье 
с прямоугольной полоской ёка, при­

шитой сзади, у шеи 

В кн.: Содыкова Н. <<Нациовал:ьная одеж­

да узбеков (XIX- XX вв.)». 2003 r. 

Азии особенно четко была видна в одежде из полосатых тканей. Между рука­

вом и боковиной пришивали ластовицу (ЮJлпак, !fУЛфак) треугольной или че­
тырехугольной формы, предохраняющую это место от разрыва. Этот вариант 

тунякообразного покроя распространен во всех регионах Узбекистана. Так 

как покрой ферганской распашной рубахи (яхтак) является основой этого 
покроя, в некоторых местах его называют еще яхтак бичи~. 

Нераспашные рубахи (кjйлак) отличались формой воротника: с горизон­

тальным разрезом (кифтаки ё~) и вертикальным разрезом до груди (олди 

очи~). 
Покрой женских халатов мурсак, калтача и елак отличался от мужского 

халата глубоким и широким вырезом воротника, откуда виднелся перед на­

рядного платья с украшениями; накидка паранджи имела широкие боковины 

266 



Покрой женского халата калта­
ча. Бухара, Самарканд. СередJI­
на XIX - начало ХХ в. Женская 
верхня.я одежда с широкими ру­

кавами и густой сборкой по бо­
кам 

В кв.: Садыкова Н. «Национальная 

одежда узбеков (XIX- XX вв.)». 2003 г. 

~ 
0 44см : 

15 

о 
о r-------
0 
о 
о 
о 
о 

~ : 

,..--......__.. 
42 см 58 см 

17 1 21 l ltl 34 см 

~ :----=:::....::::.::_ __ +! 
о 
о 
о 
о 
о 
о 
о 
о 

58 см 

Покрой женского халата мур­

сак. Ташкент, Фергана. Середкна 
XJX в. Женская верхняя одежда 

с широким и глубоким вырезом 
воротника и широкими рукавами 

В кв. : Садыкова Н. «Национальная 

одежда узбеков (XIX- XX вв.)». 2003 г. 

и длинные ложные рукава. По бокам мурсака, калтачи и елака делали разрезы 
(йиртмоч), как на мужских халатах, для увеличения шага. 

Во втором варианте туникообразного nокроя стан и верхнюю часть рука­
вов халата составляли две или более точи ткани, nерегнутые в nлечах. Под 

рукавом срезалея клин (1fuйmu1f), обращенный острым концом вниз, который 

267 



48см 

29см 

Покрой женского камзола. 

Вторая nоловина XIX-XX вв. 
Женская верхняя одежда, 
сильно nрилегающая по та­

лии и расширенная книзу 

В кн.: Сады.кова Н. «Нацио­

нальная одежда узбеков (XIX­
XX во.)». 2003 г. 

52 см 

45 см 

1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
\ 
\ 
1 
1 
\ 
1 
1 
1 
\ 
\ 
1 
1 
1 
1 
1 

13.5 7 -

23,5см 

45см1 

52 см 

46см 

'L 12 с:____) 10 см 

38см 

Покрой женского платья ку­
крах бурма хуйлах. Начало 

ХХ в. Женское платье на ко­

кетке со сборхами на груди 

6 кн.: Сады.кова Н. «Нацио­

нальная одежда узбеков (XIX­
~X во.)». 2003 г. 



58 см 
14см 

Е3~ 

,___ __ ....... ___ ; 
1 12см 6 

~6 

14см 

32см 

Покрой женского платья. Хорезм. XIX - начало ХХ в. Женское nлатье с горизонтальным 
разрезом «киптаки ~ка». Формы воротников с вертикальным разрезом 

В кн.: Садыкого Н. «Национальная одежда узбеков (XIX- XX вв.)». 2003 г. 

пришивалея к бокам подола. В этом покрое халата отсутствовал передний 

клин ( чалвай). На ранних халатах у шеи к спинке пришивали прямоуrольную 
полоску (ёl)а), позже к вырезу воротника стали пришивать продолговатый 
воротник яхтак ё1)а, доходящий до груди. Этот второй вариант туникообраз­
ного покроя характерен для бухарской одежды: мужские халаты тун, жома, 
женские платья курта из дорогих тканей шили в основном в этом покрое. 

В некоторых местах его называют рум бичи!). Предпочитали шить в этом nо­

крое также ташкентские мужские халаты из дорогих тканей, особенно пар­
човые халаты женихов, так как считалось, что он красиво сидит на человеке. 

В этом же покрое шили и первую детскую рубашечку чилла кjйлак, надевае­
мую в первые 40 дней жизни ребенка. 

Одежда каждого региона отличались не только nокроем, но еще и шири­
ной, и длиной, а также расцветкой тканей. Одежда бухарцев, кашкадарьинцев, 

сурхандарьинцев шилась широкой и длинной, из ткани с крупными узорами 
яркой расцветки. Одежда ташкентцев и ферганцев была средней длины и ши­

рины, шилась из тканей спокойных тонов. На одежду самарканддев влияли, 

с одной стороны, бухарцы, а с друrой- таmкентцы. Простеганные частой 
стежкой прилегающие, стройные халаты хорезмийдев шились в основном 

из местных, сильно лощеных тканей алача, в мелкую полоску с преоблада­
нием малиновой расцветки. Женские платья Таmкента, Ферганы, Самаркан­

да и Хорезма были очень длинными и широкими, с длинными и широкими 

269 



37см Збсм 

18 

17 см 

24см 

Покрой женсКflх штанов лозим. XIX-XX вв. 
В кн.: Садыкова Н. «Национальная одежда узбеков (XIX-XX вв.)». 2003 г. 

рукавами. Платья женщин Бухары, Кашкадарьи и Сурхандарьи были более 
короткими, но с длинными и широкими рукавами, что, очевидно, было свя­
зано с климатическими условиями, хозяйственной деятельностью, мировоз­

зрением и образом жизни населения (Давлатова, 2006. С. 213). 
Со второй половины XIX в. в моду входит одежда нового покроя, ха­

рактерные черты которой - разрезное плечо, отдельные полочки и спинка, 

вшитые в вырезную пройму рукава. Спинка платья свободного покроя была 
цельной, а приталенного- состояла из двух частей. Воротники были стоячи­

ми - бугма ёl)tl, отложными -J)tlйтарма ёl)tl, а также традиционными - яхтак 
ё~а. Новый покрой одежды в народе называли камзул бичи~. В результате 
новые виды одежды - тун, пешмат, камзул, безрукавки нимча постепенно 
превратились в традиционную одежду. Особенно халат тун нового покроя с 

традиционным воротником яхтак ёl)tl и поперечными рукавами стал излюб­
ленной одеждой пожилых людей и ост~ется ею по сей день. 

Женское платье нового покроя на кокетке кукрак бурма, появившееся в на­
чале ХХ в., видоизменилось и стало в настоящее время излюбленной тради­

ционной одеждой узбечек. Покрой платья состоял из верхней прилегающей 
части -кокетки, и нижней свободной части -этак, которая присборивается и 
пришивается к кокетке. Удобное при движении и для жаркого местного кли­
мата платье кfкрак бурма является популярной одеждой не только узбечек, но 
и женщин других национальностей, проживающих в Узбекистане. 

В начале ХХ в. в моду вошли укороченные рубашки с отрезными рука­
вами, со стоячим, так называемым ногайским воротником. Они постепенно 
превратились в часть национальной одежды. Платья с поперечным вырезом 

270 



или с так называемым плечевым воротом, казахским воротом, воротом вак­

вака или с отложным воротником в основном носили пожилые и замужние 

женщины. Платья с плечевым воротом вдоль выреза обшивались тесьмой -
джияк, чироз, широз или украшались особым видом вышивки (йурма) шёл­
ковыми нитками всех расцветок. 

Одной из составных частей традиционной одежды являются штаны - пой­
жома, иштон, лозим, покрой которых состоит из двух штанин. Лозим по сей 
день являются необходимой домашней одеждой пожилых женщин и девочек. 
Длинные до щиколоток штаны-лозим, сшитые из дорогих тканей и отделан­
ные блестящими тесемками понизу, дополняют комплект одежды невесток. 

Мужская одежда. Мужская одежда узбеков отличается разнообразием. 
Для нее характерен одинаковый покрой независимо от возраста, что свиде­

тельствует об архаичности мужского костюма. Отличия и особенности регио­
нов в мужской одежде проявляются в цвете материала и манере носить тот 
или ивой костюм. 

По своему составу мужскую национальную одежду узбеков можно разде­

лить на нижнюю (нательную) и верхнюю- плечевую и поясную. 
Нательной одеждой служили нераспашная туникообразная рубаха и 

штаны. 

В старину мужскую рубаху кУйлак шили преимущественно из белой одно­
цветной хлопчатобумажной ткани домашнего, ремесленного или фабричного 
производства (Шаниязов, Исмоилов, 1981. С. 68). По покрою рубаха относит­
ся к разновидности туникообразной одежды. Она имеет стан из прямого, сло­
женного пополам полотнища и боковин, расширяющихся к подолу. Ее шили 
длиной ниже колена, позже она была укорочена до середины бедра. Ворот 
рубахи был двух фасонов. В Ферганской долине к длинному вертикальному 

разрезу nришивали воротник, выкроенный из nродолговатого куска ткани, 
разрезанного наискось на два клина, сшитых широкими концами. В рубахах 

другого фасона разрез был горизонтальный от плеча к nлечу - в Ферганской 
долине и Ташкенте их называли муллача кУйлак (НшlИвкин, Наливкина, 1886. 
С. 94). Под этим названием она бытовала на всей территории современного 
Узбекистана и многих районах Таджикистана (Шаниязов, 1974. С. 69). По­
крой этой рубахи восходит к глубокой древности. Об этом свидетельствует 
рубаха, найденная при раскопках Кеньколского могильника с гуннским захо­
ронением 1 в. н.э. (Бернштам, 1940. С. 24). 

Широко была распространена также рубаха со стоячим воротом, у которой 
к разрезу ворота на груди пришквалась сложенная вдвое планка. Носили ее 
дети и мужчины средних лет. У кипчаков бассейна Зарафшана рубаха со стоя­

чим воротом называлась l}OЗO~u куйлак (казахская рубашка). Действительно, 
еще одним видом лёгкой одежды являлась рубашка, отличавшаяся широки­
ми длинными рукавами и существенной длиной, назьmавшаяся ~озо~и ё~, 

l}OЗO~u кУйлак или татар жа~ (Шаииязов, Исмоилов, 1981 . С. 70). В начале 
ХХ в. такие рубашки вышли из моды у узбеков, а вместо них у исконно осед­
лого населения стали популярны так называемые ногайские рубашки. 

Применеине фабричных материалов nривело к изменению формы одеж­

ды. Покупные ткани - более широкие и плотные по фактуре, можно было 
кроить не только по прямой, но и по косой нитке, собирать в складку, выре­
зать мелкие детали. Это способствовало появлению новых фасонов. Наряду 
с традиционными туникообразными стали появляться рубахи со скошенны-

271 



38см 

1 
--------------- 1 

ЗОсм 

1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 

Покрой мужских штанов XIX-XX вв. 
В кн.: Садыкова Н.,«Национальная одежда узбеков (XIX- XX вв.)». 2003 r. 

ми· плечиками, с полукруглой проймой и зауженным, собранным на манжет 

рукавом, с небольшим стоячим воротником и пешпрокой планкой, аккуратно 
прикрывавшей разрез на груди. · 

У ферганских уЗбеков и узбеков Ташкентской области была широко рас­
пространена распашная мужская рубаха яхтак. Обычно она использовалась 
как лёгкий халат без подкладки. Ее шили из хлопчатобумажной ткани (бязь, 
ситец, шелк). Яхтак носили и молодые, и пожилые люди. Такая легкая и 
удобная рубаха шилась длиной до колен и ниже, ворот ее обшивали с по­
мощью крючка несколькими вертикальными стежками, а в настоящее время 

застрачивают на машинке плотными швами. На груди пришивали одну пуго­
вицу или самодельную застежку и петлю, а чаще всего - тонкий шнурок из 

той же материи. 
Мужские штаны иштон были широкими, книзу сужались и доходили до щи­

колоток. На верхней кромке делалея рубец для протягивания завязки - иштонбоz. 
Штаны шили из хлопчатобумажной ткани. Они имели традиционный покрой: к 
сложенному вдвое среднему полотнищу с двух сторон пришивали прямоуголь­

ные штанины; подвижность шага достигалась не только за счет ширины средне­

го полотнища, но и вставленного между ним и штаниной клина. 
В холодное время года поверх штанов носили шаровары шим без под­

кладки или с подкладкой из толстой хлопчатобумажной или шерстяной ма­
терии. Штаны, сшитые из войлока, надевали участники конных состязаний 

при верховой езде в холодную погоду, а охотники надевали шерстяные мехо­

вые штаны без подкладки. Эти штаны -древняя одежда мужского населения 
Средней Азии. 

Верхняя одежда мужчин- халаты- была нескольких видов: стеганый на 
вате тун или чопон, без стежкияхтакили авра тун, из домотканого сукна 
чак.мон, камзул - однобортные и двубортные, безрукавки - длинные или ко­
роткие и нагольный тулуп пустин. Обязательной принадлежиостью любого 
комплекта мужской одежды являлся стеганый халат из кустарных тканей -

272 



бумажной или полушелко­
вой олача, бе~асам. 

Поверх рубахи мужчи­
ны носили распашной ха­

лат чопон. Халаты шили в 

основном туникообразно­
го покроя двух вариантов. 

Первый вариант - халаты 
кроили из целого полотни­

ща, складьiвали поперек, 
образовывая перед и спин­
ку без шва на плечах. Пер­
пендикулярно полотпиюосу 

стана, без вырезной прой­
мы, пришиваются прямые 

или несколько суженные 

к концам рукава. Под под­
мышкой почти всегда вши­
вали ластовицу, в бока -
клинья в форме вытянутого 
усеченного треугольника, 

их пришивали к стану ко­

сыми сторонами. 

Второй вариант муж­
ских халатов со·ставляют 

ИЗ двух ПОЛОТНИЩ, СШИТЫХ 

вместе и одинаковой шири­

ны. Перегнутые вдвое по­
перек полотнища они об­

разуют спинку (со швом 
посередине), переднюю и 
верхнюю часть рукава, ко­

торая получается путем вы­

резания под рукавом кли­

на, обращенного вершиной 
вниз. В полах халата с обе­
их сторон делали верти­

кальные разрезы для уве­

личения шага. Воротник, 
полы, подол и края рукавов 

обшивали узкой плетеной 
тесьмой или полоской ма­
терии, на груди пришивали 

две завязки. Халаты шили 

без подкладки, с тонкой 
подкладкой и теплые зим­
ние халаты на вате. 

В Ферганской долине, 
Ташкенте и Хорезме были 

18 Узбеки 

51 см 

' -.. 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 З5см 1 
1 
1 
1 
1 
1 

:!( 1 
(J 1 .... 1 

1 ~ 1 ...... 1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 
1 

:!( 1 
1 (J 
1 ..r .... 

68см 

Покрой мужского халата тун. Бухара. Середина XlX в. 
Мужская верхняя одежда с прямоугольной полоской, 
nришитой сзади у шеи 

В КJI.: Садыкова Н. «Нацноналъная одежда узбеков (XIX- XX вв.)». 
2003 r. 

1 
1 
1 
1 

-J 

Збсм 

~ 
<.> 

~==~==;Ь=d~~==~~ 
20 см 18 11,5 4{) см 

Покрой мужскопахалата тун. XIX- XX вв. Мужская верх­
няя одежда с воротником . я:хтак !!ка, широко расnростра­

ненная в Узбекистане · 
В кн.: Садыкова Н. «Национальная одежда узбеков (XIX­
XX вв.)». 2003 r. 

273 



Костюм мужчины среднего возраста. Фергана. Наqа­
ло хх в. 

В кн.: Садыкова Н. <<Национальная одежда узбеков (XIX­
XX вв.)». 2003 г. 

широко распространены сте­

ганые халаты, плотно обле­

гавшие тело. Шили такие ха-
латы для стариков, чаще всего 

из сатина черного или сине­

го цвета, однотонного, либо 
с мелким рисунком. Для мо­

лодых, чопон изготовляли из 

полушелкового полосатого 

бе}}асам, кустарной или фа­
бричной выделки, такой чопон 
назывался бе}}асам тун. Под­
кладкой acmap обычно слу­

жит ситец. Весь халат просте­
гивается крупными стежками 

вдоль точи, таким образом 

рукава оказываются выстро­

ченными поперек. Традици­
онность покроя туна наглядно 

выявляется при сравнении с 

халатами, изображенными на 
миниатюрах XVI в. (Пугачен­
кова, 1956. С. 110, 115, 121 , 
126, 127). 

В прошлом во всех регио­
нах Средней Азии наиболь­
шее распространение имели 

полосатые ткани. В Ферга­

не их производили особенно 

много и разнообразных ри­
сунков. Большое внимание 

обращалось на расцветку по­

лосок, их сочетания и ширину. 

Излюбленными шелковыми и 
полушелковыми бекасабами 

считались те, в которых зеле­

ные полоски перемежались с 

желтыми, розовыми и фиоле­

товыми, причем небольшой и 
одинаковой ширины и некон­

трастных нежных оттенков. 

Жители ферганских городов, 
маргиланцы и особенно ко­

кандцы, предпочитали желтый цвет с фиолетовым и розовым. В наманган­

ских халатах преобладали оттенки зеленого с синим и красным. Тем не ме­
нее, несмотря на разнообразие расцветок ферганских тканей, халаты из них 

елавились спокойной строгостью. Последнее качество сконцентрировалось 

особенно в бекасабах с зеленоватым и синеватым оттенками, известных под 

274 



названием мош ранг. Чаnаны, 
сшитые из бекасаба, получили 

широкое распространение во 

всех регионах Узбекистана. 
Первые чупаны готовили 

для мальчиков к суннат туй, 
т.е . мусульманскому обряду 

обрезания, затем к свадьбе. 

После свадьбы куёв тун (ча­
пан жениха) обычно и в дан­

ное время носят в домашних 

условиях в качестве верхней 
теплой одежды. Этот же ха­

лат надевается во время трау­

ра молодыми мужчинами из 

близких родственников умер­

шего. 

В Ферганской долине в 
1920-х годах были модными 

красные стеганые халаты -
длинные, с узкими рукавами. 

Красные халаты носили и в 

годы Второй мировой войны. 

Призывпики-кавалеристыухо­
дили на фронт в красных ха­

латах, подпоясанных солдат­

скими ремнями. Халаты шили 
из фабричной бязи, окрашен­

ной в бордовый цвет. Наряду 

с этим, в Ферганской долине 
бытовал летний халат, так на­

зываемый авра тун, который 

шили из бекасаба и надевали 
поверх стеганого халата без 

пояса. 

В XIX и в начале ХХ в. бу­
харские эмиры носили парад­

ные золотошвейные халаты 
(зарчупан). В дворцовых ма­

стерских были собраны луч­

шие золотошвеи. Узоры золо­
того шитья вырезал из кожи 

или картона художник (гул-

Костюм пожилого мужчины. Самарканд. Конец 

XIX в. 
В кн.: Садыкова Н. <<Национальная одежда узбеков (XIX­
XX вв.)». 2003 г. 

бур), затем они обшивались золотыми и серебряными нитями, что создавало 
легкую рельефность вышивки гулдузи и замиидузи. Золотом вышивали и на 

местных, и на европейских бархатах. 

В середине XIX - начале ХХ в. среди представителей городской и сель­
ской администрации вошли в моду камзолы (ксu1Зур)- прилегающий глу-

275 



Костюм мужчины среднего возраста. Хива. Конец 
XIX - начало ХХ в. 

В кн .: Садыкова Н. <<Национальная одежда узбеков {XIX­
XX вв.)». 2003 г. 

хой сюртук без разреза сзади, 

без лацканов, со стоячим во­
ротником. Он шился из ткани 
темного цвета, часто из сатина 

либо более плотной хлопча­
тобумажной ткани. Камзолы 
надевали поверх рубашки под 

верхний халат, а летом его но­
сили и без халата. Эта одежда 

была новой для узбеков. Вре­

мя появления и распростране­

ния ее в сельских местностях 

относится к 30-м годам ХХ в. 

(Шаниязов, Ис.ilюuлов, 1981. 
с. 73). 

Зимой зажиточные муж­
чины поверх стеганого ватно­

го халата носили чакмон, ке­

банак. По покрою чакмон не 
отличается от халата, но был 
значительно DIИpe и простор­

нее его. Ворот - узкий, сзади 
стоячий, спереди постепен­

но сужался и сходил на нет, 

обычно его обшивали тесь­
мой ж:ияк. Чакмон изготовля­
ли из домотканой материи, из 

овечьей или верблюжьей шер­

сти (Шаниязов, 1974. С. 112). 
Узбеки, занимающиеся ско­

товодством, носили шерстя­

ной халат на теплой подклад­

ке кебанак. Зимой мужчины 
среднего и по»еилого возраста 

надевали шубу из дубленой 

овчины- пустин. Шубу шили 

мехом вовнутрь, овчину окра­

шивали в оранжевый цвет. Как 

и халат, шуба была двубортной 
и запахивалась слева направо; 

края бортов, подол и обшлага 

рукавов обшивались узкой по­
лоской меха. Верхнюю зимнюю одежду носили обычно без пояса. 

Для опоясывания рубах и халатов употреблялись пояса. Ими служили 

кушаки из местной ткани, квадратные платки белбов, бел}).арс, чорси, укра­
шенные вышивкой (Шаниязов, Исмоилов, 1981. С. 74, 75). Состоятельные 
люди и чиновники носили 1)-айиш - широкие пояса из бархата и позументов 

с серебряными наборами или вышитые крестом. Эти пояса заетегивались 

276 



массивными пряжками, по­

крытыми эмалью, чернью 

или инкрустацией - тагни­

шон, выполненные местными 

ювелирами. Зимой мужчины 
подпоясывали одежду поясом 

урама белбог из хлопчатобу­

мажной или шелковой ткани. 
Длина такого пояса доходила 

до 11 метров. 
Обычай, корни которо­

го уходят в ислам, запрещал 

взрослым мусульманам хо­

дить с неnокрытой головой. 
В теnлое время года не только 

дома, но и за его пределами, 

мужчины надевали тюбетей­

ки, называемые по-разному ­

дуппи, 1)-aлnol), каллапуш и т.д. 
Тюбетейки бывают разны­

ми, в соответствии с особенно­

стями определенных районов, 

возрастных групп: мужские, 

женские, детские, в том числе 

для мальчиков, девочек, груд­

ных детей, стариков. Различны 
и их формы: островерхие, ко­
нусообразные, полусфериче­

ские, nлоскодонные, круглые, 

четырехгранные и др. Шили 
тюбетейки из материи и обыч­

но украшали вышивкой шел­

ковой, золотой и серебряной 
канителью. Мужские тюбе­

тейки изготовляли из черного 

сатина, бархата, женские - из 
разноцветного шелка, парчи, 

украшали золотым шитьем. 

Форма тюбетеек сначала была 
остроконечной, приспосо­

бленной для ношения под чал­

му, с широкой тесьмой на око­

лыше. В последующие годы 

1 .. 
... ) 
• , , 
'-. 

~ 

Костюм qиновника. Бухара. Конец XlX в. - начало 

ХХв. 

В кн. : Садыкова 11. «Нацноиальная одежда узбеков (XJX­
XX вв.)». 2003 1·. 

формы тюбетеек изменились: верх стал круглым или квадратным, тесьма на 
околыше сузилась. В Ферганской долине и в Ташкенте стали носить тюбетей­

ки чуетекого типа - чует дуппи с узором стручкового перца - l)алампир или 
миндаля - бодом, вышитым белыми нитками на черном фоне, на околыше 
расположены в ряд арочки. Также распространены многоцветные тюбетейки, 

277 



Костюм богача и интеллигента. Ташкент. Конец XIX в. 
В кн.: Садыкова Н. «Нащюналъная одежда узбеков (XIX-XX вв.)». 2003 r. 

вышитые сплошным швом иро]\.и. В Кашкадарьинекой области наибольшее 

распространение получили вышитые ироки тюбетейки типа гилам дуппи, в 

Сурхандарьинской- пилтадузи. Наряду с вышитыми в Ташкенте были по­
пулярны тюбетейки из бархата. Одна из разновидностей тюбетеек - шобпуш, 

она изготовляется из хлопчатобумажной ткани, простроченной на машинке 
или вручную. Шопбуш носили зимой под шапкой или одевали на ночь. Не­

которые представители аристократии, духовенства и очень старые мужчи­

ны носили куло~ - высокую круглую шапочку, сшитую из четырех- или тре­

угольных кусков материи. 

Летом сельское население Ферганской долины предпочитало носить шап­

ку киргизского образца - ]\.GЛnO]\., сшитую из белого войлока, зимой - мехо­

вую шапку (мехом вовнутрь)- тумо]\., аналогичную казахской. Узбеки Хо­

резмского оазиса носили чугурма - большую круглую приплюснутую шапку 
из шкуры барашка с длинной волнистой шерстью. Подкладка чугурма имеет 

вид круглой войлочной шапочки. 

Зимой поверх тюбетейки надевали телпак - круглую меховую шапку. 

В Бухарском оазисе и прилегающих районах носили меховую шапку в форме 

278 



полого конуса, верхнюю часть ее шили из каракуля, край отстрачивали ме­
хом выдры. Шапку обычно подбивали бараньим мехом. В Ферганской доли­

не и в Ташкенте носили шапки, верх которых шили из четырех частей мате­
рии (обычно черного бархата), а опушку делали из лисьего или куньего меха, 
иногда из мерлушки. Такие шапки могли носить только люди зажиточные, 

большинство же носили чалму или обвертывали голову поверх тюбетейки 
платком. 

Чалму салла изготовляли из хлопчатобумажных, полушерстяных тканей 

и кисеи дока, нередко дорогих сортов. Каждой социальной группе населе­
ния был присущ свой способ наматывания чалмы. В Бухаре этим занимались 

специальные люди, и это занятие называли ремеслом. Во время работы и 
дома вместо чалмы голову повязывали поясным платком или куском материи. 

В XIX - начале ХХ в. чалму носили даже подРостки, затем она стала обяза­

тельным головным убором стариков и молящихся молодых мужчин. Люди 
преклонного возраста носили белую чалму, среднего - серую, а молодые -
цветную. В некоторых областях Бухарского, Самаркандского районов Зараф­
шанской долины и на современной территории Таджикистана цветную чалму 

носили иногда и взрослые мужчины. Зимой предпочитали носить чалму из 
бумазейной ткани. 

В первый раз чалму торжественно надевали во время суннат mjlй, свадь­

ба по поводу обрезания (мальчика), а затем в день свадьбы. Длина ткани, 
шедшей на чалму, доходит 

до 6 м. Носят ее с подо­
гнутым концом. Только во 
время чтения намаза конец 

чалмы опускается вниз. 

Повседневную обувь 
в начале ХХ в. составля-
ли махси ковуш, чори~, 

та~аки этик, мукки, тош­

товон, чори~-пойпуш (Ша­
ниязов, 1964. с. 106, 107). 
Из традиционных видов 
обуви основной среди лиц 

преклонного возраста до 

сих пор являются мягкие 

сапоги - махси, которые 

носят с резиновыми га­

лошами среднеазиатско­

го типа, пришедшими на 

смену кожаным кавушам с 

высоким передком. Высо­
та махси в среднем 31 см. 
Особенно ценились и<rn­

ги с туфлями, сшитыми из 
лакированной кожи амир­

кон. Мужские ичиги и туф­

ли были длиннее женских 

г--------; 
1 ЗОсм 1 125см 

Покрой женской накидки nаранджи. XIX. - начало ХХ в. 

Женская накидка, набрасываемая на голову nри выходе 

на улицу 

В кн.: Садыкова Н. «НаlU!Ональная одежда узбеков (XIX­
XX вв.)». 2003 г. 

279 



Женская шуба. Ташкент. Конец XIX в. 
В кн.: Садыкога Н. «Национальная одежда узбеков (XIX­
XX 88.)». 2003 r. 

и изготовлялись из более твер­

дой кожи. В теплое время года 

НОСИЛИ туфли без ИЧИГОВ. 
Кроме того, мужчины носи­

ли этик - сапоги на высоком 

каблуке. В сельской местно­
сти обувь была проще: кроме 
сапог здесь носили чори'l} -
грубую, полуоткрытую обувь 

без голенищ, сшитую из цель­
ного куска сыромятной кожи. 
Края собирали на узкий ко­

жаный ремешок, для изготов­

ления которого брали кожу 
лошадей и верблюдов. Корот­

кие сапоги с рантом мукки 

шили без каблуков из мягкой 
и твердой кожи; в некоторых 

местностях их называли тош­

товои. Зимой и в дождь в се-
лениях носили :>~саккари кавуш 

или товулдири'l} - деревян­
ные башмаки на трех ножках. 
Их надевали либо на босую 

ногу, постелив стельки, либо 

на сшитые из бараньей кожи 
мехом вовнутрь ичиги mepu 
махси, закрывающие икры, 

либо на кожаные ичиги мах­
си. Во время работы в поле 

надевали хом кавуш, сшитые 

из сырой коровьей или кон­
ской шкуры. Имеются также различные интересные образцы обуви, выши­

тые шелком и украшенные золотым шитьем, - чаруки, бытовавшие у народов 

Средней Азии в XIX-XX вв. 
Женская одежда. В женской одежде превалируют традиционные элемен­

ты у старшего поколения, реже - среди молодежи и в наибольшей степени в 

ритуальной одежде. 
Состав и покрой одежды различен у разных возрастных групп. Одежда 

подразделялась на нательную, верхнюю и выходную. Традиционную жен­

скую одежду в прошлом составляли платья туникообразного покроя - куйлак 
и штаны - лoзUJ"f. 

Нательная одежда состояла из туникообразной рубахи, отрезной ниже та­
лии, по талии и отрезной только впереди, с вшивными рукавами и рубахи на 
кокетке. 

Верхнюю одежду женщин составляли разнообразные легкие халаты (мун­
сак, калтача и друтие), широкий халат, стеганый на меху халат, безрукав­

ка - короткая (типа жакета) и длинная. Выходной одеждой являлись napa11-

280 



джи- халат с ложными рукавами, который накидывается на голову поверх 
головного убора, лицевое покрывала - чачвон. 

Платье было длинным, доходившим до щиколоток, с прямым, иногда не­
много расширяющимся книзу станом. У девичьих платьев разрез ворота де­

лали горизонтальным и обшивали по краю кантом из материи другого цвета 
или тесьмой. На плече ворот завязывали тесемкой из той же ткани или за­

стегивали на одну пуговицу. Замужние женщины носили платья с вертикаль­
ным разрезом, который делали на середиве груди, дливой примерно 25 см, 
и завязывали тесемками, застегивали на одну пуговицу или закалывали бро­

шью. В Бухарской и Самаркандской областях края в6рота женских платьев 
с вертикальным вырезом об-
шивали пешкурт - тесьмой из 

золотого шитья - и украшали 

вышивкой. Рукава шили пря­
мыми и длинными, закрываю­

щими кисть руки. 

В конце XIX в. , когда рас­

ширились контакты Сред­
ней Азии с Россией, поя­

вились платья со стоячим 

воротником, который позд­

нее украшался плисси­

рованвой рюшью. В Тур­
кестанском крае (сначала в го­

родах, а затем и в кишлаках) 
стал входить в моду высокий 
стоячий воротник, сочетав­

шийся с вертикальным раз­

резом, который прикрывалея 
планкой. Он был известен под 

названием нугой ёi)Ll, а платья 

со стоячим воротником в до­

лине Зарафшава пазывались 

~озо~и кj)йлак (Народы Сред­
ней Азии .. , 1962. С. 292- 295). 

Молодые женщины до 

рождения первого ребенка 

носили платья со стоячим во­

ротником - парпара, отделан­

ным зубцами (в виде множе­

ства треугольников, острием 

вверх) или плиссировкой. 

В конце XIX в. появились 
платья с отрезной кокеткой 
кj)крак бурма, позже прочно 

занявшие место в женском 

гардеробе. В ХХ в. эти пла­

тья являлись основной формой 

Выходной костюм женщины сред11еrо возраста. Каш­
кадарья. ХХ в. 

В кн.: Садыкова Н. <<Наuно11 альная одежда узбеков (XIX­
XX вв.)». 2003 г. 

281 



Выходной костюм женщины среднего возраста. Сур­

хандарья. Середина ХХ в. 

В кн.: Садыкова Н. <<Национальная одежда узбеков (XIX­
XX 88.)». 2003 г. 

национального костюма. Были 

популярны платья со стоя­

чим воротником и рукавами 

с манжетами. Платья с верти­

кальным разрезом ворота или 
со стоячим воротником без 

плиссировки продолжают но­

сить только старые женщины. 

Носили платья с узкими у 
запястья и длинными рукавами, 

поперек которых между локтем 

и запястьем пришивали узкую 

вышитую полоску. В старину 
посередине этой полоски дела­

ли разрез, в который при рабо­

те просовывали руки, а конец 

рукава закатывали; такие пла­

тья отмечены в основном в Хо­

резмском оазисе. В настоящее 
время разрезов на рукавах пла­

тья уже не делают и вышитая 

полоска имеет только декора­

тивное значение. 

Дома носили одно платье, 

в холодное время года- по два. 

Знатные женщины в празд­
ники и для выхода надевали 

по три платья одновременно. 

Причем рукава их были оди­
наковой ширины, но разной 
длины, чтобы концы рукавов, 

украшенные вышивкой, вид­
нелись один из-nод другого. 

Если же женщина хотела nо­

казать богатство своего гарде­
роба, то, идя в гости, брала с 

собой еще несколько nлатьев и время от времени меняла туалеты. Количе­

ство одновременно надеваемых зажиточными женщинами nлатьев в Бухаре и 
Самарканде доходило до семи. Иногда под nлатья на тело надевали рубашку 

ички кjlйлак из белой хлопчатобумажной ткани. Длина их была различной. 
Старые женщины носили nлатья длиной nочти до земли, а молодежь - более 

короткие. 

Вторая основная часть женского костюма- глухие штаны лозим, стягива­

емые на талии поясом из тесьмы, продетым в загнутый рубцом верхний край 
штанов. Очень часто штаны шьют из двух тканей: нижнюю часть, видную 

из-под платья, из более дорогого и нарядного материала, а верхнюю (nример­
но от середины бедра и до верха) из более nростой и дешевой материи. Низ 
штанин обшивают узкими плетеными и вышитыми тесемками жияк, концы 

282 



Женские шаровары. Бухара. 80-е годы ХХ в. 

В кн.: Садыкова Н. «Национальная одежда узбеко8 (XIX- XX 88.)». 2003 r. 

которых образуют кисточки. В городах, пригородах и селениях все женщины 
носили длинные штаны, сейчас их носят старые женщины, а молодежь - бо­

:~ее короткие и сужающиеся книзу. 

К верхней женской одежде относились стеганные ватные халаты-чопои, 
туникообразного, несколько отличавшегося от мужских халатов покроя. 

Ворот женского халата, более открытый и широкий, не застрачивали и не вы­

шивали, борта женского халата почти не сходились. Рукава были несколько 

короче, но свободнее, чем у мужских халатов. Очень интересны и своеобраз­
ны женские ватные халаты хорезмских женщин. Вместо ручной стежки здесь 

сделана более узкая машинная застрочка, а на уровне локтя - горизонталь­

ный вырез для рук. При работе конец рукава застегивали, чтобы он не мешал 
работать и не пачкался. 

Кроме ватных халатов, женщины сельских местностей, особенно Зараф­

шанской долины, летом носили делегай - халат без подкладки. Женщины Бу­

харской и Самаркандской областей в качестве верхней выходной одежды но­
сили легкие, только на подкладке, длинные распашные халаты ру.мча, немного 

283 



Костюм пожилой женщины. Мурсак и платье. 
Таwкент. Середина XIX в. 
В кн.: Садьtкоqа Н. «Национальная одежда узбеков 

(XIX- XX ВВ.)». 2003 г. 

прилегающие по талии, с узкими и 

короткими (до запястья) рукавами и 

вырезной проймой. К середине ХХ в. 

женский халат вышел из моды и пре­
вратился в старушечью одежду (ха­

лат был заменен камзолом). 
Халат не был в прошлом един­

ственным видом верхней женской 

одежды. Наряду с этим женщины 

носили особого вида халаты мурсак, 

довольно широко распространенные 

в регионе под разными названиями: 

в Ташкенте - мурсак, в Хорезме -
мисак, в Самарканде- мунисак, кал­
тача, в Фергане - мунисак, мунсак, в 

Бухаре и Шахрисабзе - калтача (Аб­
дуллаев, Хасанова, 1978. С. 7; Бик­
жанова, 1960. С. 47-53; Шаниязов, 
1964. С. 117- 119; Сухарева, 1982. 
С. 34-44). Отличие мурсака от хала­
та состояло в отсутствии воротника. 

Ткань под рукавами собирали в мел­

кие складочки, полы внизу расширя­

ли за счет пришиваемых к ним кли­

ньев, одна пола заходила на другую, 

как и в халатах, по бокам мурсака де­

лали разрезы. Мурсак шили на под­
кладке и простегивали; в зимний мур­

сак подкладывали тонкий слой ваты. 

В Ташкенте рукава мурсака былл 
немного короче, чем у обыкновенного 
халата (до второй половины XIX в.) . 

Позже рукава халата стали шить до 

локтя - тирсак, отсюда и название тирсак енг- долактевой рукав, из-под него 

выпускали длинные рукава nлатья. В Самарканде узкие внизу рукава мурсака 
доходили до кистей рук. В Бухаре и Кашкадарье носили мурсак с широкими 

рукавами ниже локтя, из-под которых выставляли нарядные рукава рубахи. 
В Хорезме от обычного халата мурсак отличался только рукавами. 

В старину мурсак был обычной выходной женской одеждой. К началу 

ХХ в. его стали подпоясывать кушаком и надевали только во время оплаки­

вания покойника. Однако многие женщины старшего поколения надевалn 
мурсак (без кушака) на свадьбу или в гости (Самарканд). В Ташкенте уже 
с начала ХХ в. мурсак перестали носить, но он должен был быть у каждой 
женщины, потому что им прикрывали умершую. Таким образом, в комплекте 
женской одежды не халат, а мурсак являлся традиционной распашной одеж­

дой, позднее ритуальной, освященной обычаем. 
После завоевания Российской империей Средней Азии на смену староЁ 

одежде пришел камзол (камзур, камзул, пешмет) (Абдуллаев, Хасанова, 1978. 

284 



С. 7). Он nредставлял собой 
nрилегающие в талии хала­

ты с короткими и узкими ру­

кавами, вырезной nроймой и 

отложным воротником, ино­

гда с хлястиком, карманами 

на боках и изредка на груди. 
Чаще всего камзолы шили из 

яркого nолосатого бекасама 

или цветного бархата, nлюша, 

привозных материалов. В этот 
же nериод здесь nоявляется 

короткая безрукавка - нимча 

(Ташкент), камзур (Ферган­
ская долина). Ее носили и под 

камзолом и просто на платье. 

Безрукавку шили преимуще­

ственно из темного бархата 
или плюша, девочки носили 

безрукавку из черного сати­

на с вышивкой nонизу. Безру­

кавка стала необходимой nри­
надлежиостью национального 

женского костюма. 

Паранджа была обязатель­
ной частью в женском тради­
ционном костюме и служила 

выходной, уличной одеждой 

женщин - горожанок и бога­
тых сельских женщин. Ноше­

ние nаранджи регулировалось 

обычаем, этикетом и суеве­
риями, знание которых при­

вивалось с детства. Паранджа Камзол (бешбел). Ташкент. XIX- XX вв. 
nредставляла собой бОЛЬШОЙ В кн.: Садыкова Н. «Национальная одежда узбеков (ХlХ­
И широкий халат с откинуты- хх вв.)». 2ооз г. 

~rn на сnину и скреnленными 

внизу один с другим длинными и узкими ложными рукавами сочвок, скры­

gавшими фигуру женщины с головы до nят. Лицо женщины закрывала густая 

зрямоугольная сетка чачвон, чимбат из черного конского волоса, со всех сто­
;:юн обшитая обычно черной материей, иногда украшенной тамбурной вы­

::mвкой или выстроченным на машинке орнаментом. Сетку изредка украша­

:в цветными бусинками, нанизанными на волосинки, как оберег от сглаза. 
;]стория nаранджи длительна и сложна. Слово фаранжи (искаженное napaн­
..::~rn) в nереводе с nерсидекого означает nлатье. Фаранжи возникла в Егиn­
~. откуда расnространилась в другие восточные страны. В Средней Азии 
-;>и Шейбамидах (XVI в.) фаранжи-халат был одеждой ученых. В Индии и 
:редней Азии nри Захириддина Бабуре и других Тимуридах фаранжи была 

285 



Выходной костюм nожилой женщины. Паранджа. 
Фергана. Наqало ХХ в. 

В кн .: Сад!>lКО6а Н. «Национальная одежда узбеков (XIX­
XX вв.)». 2003 r. 

верхней одеждой ученых, го­
сударственных чиновников и 

духовенства. Слово фаранжи 
означало и мужскую, и жен­

скую одежду (Сухарева, 1945. 
С. 38-40). 

У среднеазиатской nаран­

джи есть древний прототиn. 

Эта богатая одежда трансфор­
мировалась в Средние века, 

видоизменяясь в соответствии 

с новыми вкусами, но все же 

сохраняя древнюю основу. 

Во времена позднего Средне­
вековья функция паранджи 

изменилась. Она скрыва­

ла женщину от посторонних 

взглядов. Ношение паранджи 

соответствовало нормам исла­

ма, требовавшего максималь­
но закрывать лицо и фигуру 

женщины. В процессе пере­

устройства быта в ХХ в. па­
ранджа вышла из моды. 

Самый традиционный 
женский головной убор - ква­

дратный или прямоугольный 

nлаток румол, который можно 
повязывать разными сnособа­
ми. В Бухаре носили большие 

косынки- ридо, в Ферганской 
долине - калгай, в Хорезме ­

шелковой платок ру.мол. Наи­

более любимыми головными 
платками женщин были nлат­

ки nроизводства российскю .. 
фабрик: шелковые с выткан­
ными цветами того же тона -
фаранг румол или с букета­
ми цветов по углам и круrлоi' 
розеткой в центре - чорг).· 

румол, газовые- ~алил иш 

~apup ру.мол и кашемировы~ 
с цветочным орнаментом -

июл румол. Более состоятельные женщины в торжественных случаях носиш 

nлатки, затканные золотой или серебряной мишурой. Их завозили из Росси 
или через Афганистан из Индии. В будничные дни голову покрывали платко 

из белой кисеи -дока, иногда украшенным вышивкой. 

286 



Женская накидка пешвонча. Кишлак 
Каклятон, Китабский район, Кашка­
дарьинекая область. 1957 г. 
Архив ИЭА РАН. Коллекция Б.Х. Кар­
мышевой 

287 

Женщины из Яккабаrского райо­
на на скотном базаре. Шахрнсабз. 
1971 r. Кашкадарьинекая область 
Фото Г.А. Аргиропуло. Архив ИЭА РАН. 
Коллекция Б.Х. Кармышевой 



Шелковый nлаток и налобное украше­

ние. Конец XlX - начало ХХ в. 

В кн.: Садыкова Н. «Национальная одежда 

узбеков (XJX- XX вв.)». 2003 r. 

288 

Платок «чорrул». Ташкент. Начало 
ХIХв. 

В кв.: Садыкова Н. «Национальная одеж­
да узбеков (XIX- XX вв.)». 2003 r. 



Женщины в национальных головных уборах 

Кашкадарьинекая область. 2010 г. 

Фото А. Аширова 

Молодежь носила в основном тюбетейку- дynnu. В старину женщины· 
обычно вместо тюбетеек надевали шаnочки, поверх которых повязывали 

платки или чалму. Женскую шапочку култа, кuйгuч шили с высоким мятким 
околышем, плотно облегавшим голову. На макушке старых шапочек остав­

ляли круглое отверстие с накосником в виде длинного прямоугольного куска 

ткани; многие узбечки сшивали его, придавая ему форму мешочка с отвер­

стием, через который пропускали косы. Давно вышедшая из употребления 
девичья шапочка отличалась от женской отсутствием накосника. Женщины 

из ханского двора и богатых семейств носили в основном т<алтапушак с зо­
лотым шитьем. К началу ХХ в. стали широко распространяться вышитые тю­

бетейки. 
В старину основной формой головного убора женщины являлась салла­

чалма. В Самарканде женщины перестали носить чалму еще в середине 
XIX в., в Ташкенте и Андижанской области- в последней четверти XIX сто­
летия. У полукочевых в прошлом узбекских племен она сохраняется местами 

в измененной форме и поныне. Большинство женщин носили ее nоверх спе­
циального убора - лачак. Лачак плотно облегал лицо и прикрывал грудь. У не­

которых групп узбеков, в частности в дельте Амударьи, лачак nредставля.1 
собой кусок ткани, который надевалея на голову, задняя часть лачака спадает 

по спине углом, а передняя, более короткая, закрывает плечи и часть грузи 
Для лица делалея специальный вырез. При надевании лачак плотно натягн­

вается подбородком, не прикрывая ушей, сверху закрывается коротким х"­

латом - култа. Лачак сходен с казахским и каракалпакским женским уборо'. 

19 Узбск11 289 



Тюбетейки. Ташкент. Фергана. Конец XIX - начало ХХ в. 

В кн . : Садыкова Н. «Национальная одежда узбеков (XIX- XX вв.)». 2003 r. 

Тюбетейки. Самарканд. Вторая половина ХХ в. 

В кн.: Садыкова Н. «Национальная одежда узбеков (XIX- XX вв.)». 2003 r. 

290 



Головной убор. Култа. Сурхандарья. 
Середина Х:Х в. 

В кн.: Садыкова Н. <<Национальная одеж­
да узбеков (XIX-XX вв.)». 2003 r. 

291 

Головной убор лачак. Хива. Конец 
XIX - начало ХХ в. 

В ки.: Садыкова Н. «Национальная одеж­
да узбеков (XIX- XX вв.)» . 2003 г. 



Обрядовый головной убор женщины - баш. Сурхан­

дарья. 80-е годы ХХ в. 

В кн.: Садыкова Н. «Национальная одежда узбеков (XIX­
XX вв.)». 2003 r. 

кимишекол1. В основном лачак 
шили из хлопчатобумажной 
ткани карбас. В Самарканде 
лачак шили из продолговатого 

куска. В Южном Хорезме ла­
чак не носили, там при навер­

тывании чалмы одну петлю 

сnускали на грудь и проводи­

ли под подбородком, обрам­
ляя лицо. Лачак бытовал и у 

других народов (Ершов, Ши­
рокова, 1969. С. 8). 

Среди женщин из окрест­
ностей Бухары, узбеков дель­
ты Амударьи, племени кар­
лук бытовали головные уборы 
~опдон, касава и шох-бош. Из­
за большого количества плат­
ков этот убор достигал почти 
50 см в высоту и по своему 
строению напоминал козьи 

рога, из-за чего и произошло 

это название. Иногда женщи­
ны из состоятельных семей 

во время свадебных торжеств 
наматывали до 20-30 nлатков 
разного цвета, придавая зна­

чение особой цветовой гамме. 
Этот головной убор назывался 
салла (чалма, тюрбан). У раз­

личных этнических групп и в разных туманах оазиса данный убор называл­
ся по-своему: карлуки Касанского тумана, например, называли его бош или 
шохбош (Шаниязов, 1964. С. 119). 

Жены и дочери высокоnоставленных лиц надевали золотошвейные налоб­
ные nовязки пешонабанд и дорогие золотошвейные шапки телпак с остроко­
нечным верхом. 

В настоящее время большинство узбечек уже не носят старинных голов­
ных уборов. В основном nреобладают платки из различного материала, раз­
ного цвета и величины. Изменилисьи способы повязывания платков, не отра­
жающие, как прежде, семейное и общественное положение женщин. Платок 
повязывают так, чтобы было удобно и красиво. Только у женщин старшего 
поколения сохранилисЪ платки из белой кисеи дока, которые они носят, пере­
крестив под подбородком и забросив концы платка на плечи. 

В Ферганской долине бытует особый головной убор румол - квадратной 
формы платок, сложенный по диагонали и накинутый на голову, поверх него 
повязывают дуррача- небольшой платок черного или какого-нибудь темного 
цвета. Его прикладывают ко лбу, концы заводят на затылок, перекрещивают, 
затем переводят на лоб и завязывают узлом, либо заправляют в складки плат­
ка. На этот темный nлаток крест-накрест повязывают узкий кусок белой ма-

292 



терии локи, концы его закре­

пляют сзади. В Бухаре вместо 
локи наматывают длинный 

кусок марли. В настоящее вре­
мя повязку на голове румол и 
дуррача продолжают носить 
женщины сельских местно­

стей Ферганской долины и 
некоторых районов области. 
В Ташкентской области вме­

сто румол повязывают платок 
фабричного производства, 
вместо дуррача - платок мень­

шего размера. 

Обуви в Средней Азии 
уделялось болъшое внимание. 
Существовала поговорка, что 
враг первым делом смотрит на 

ноги, друг - на голову. Жен­
ская обувь была разнообраз­
ной. В городах и селениях на 
выход обычно надевали мах­
си - uчuгu с мягкой подошвой 
и высокими голенищами, в ко­

торые заправляли штаны. Ичи­
ги были очень легкой и удоб­
ной обувью, приспособленной 
к среднеазиатским условиям. 

Ичиги надевали обязательно 
с кожаными туфлями ковуш. 
Богатые люди, как правило, 

носили upo~u махси - ичиги 

и вышитые кавушu. В зимнее 
время носили деревянные -
хаккарu ковуш, ёгоч ковуш на 

трех ножках. 

Детская одежда. Первой 

одеждой для новорожденнь~ 

Кост10м пожилой женщины. Самарканд. Конец XIX ­
начало ХХ в. 

В кн.: Сад!>lкQва Н. «Национальная одежда узбеков (XJX­
XX вв.)». 2003 г. 

была чилла куйлак- рубашка-сорокодневка из хлопчатобумажной ткани. 
Обычно такую рубашку шила мать или бабушка. Рубашка шилась без ворот­
ника (иногда с воротником) с разрезом вдоль правого или левого плеча. Подол 
и рукава в основном не подшивались, чтобы рубец не натирал кожу ребенка, 
кроме того, это было связано с обычаем, согласно которому считалось, что за 
не подшитой рубашкой последует следующий ребенок. Подобную рубашку 
надевали в течение 40 дней, отсюда и ее название. Далънейшая судьба чилля 
куйлак была связана с рядом магических обрядов, что должно было обеспе­
чить ребенку благополучную жизнь в будущем. 

Следующая рубашечка, которую надевали на ребенка, была также цельно­
кроеной (распашонка), с прямыми широкими рукавами и разрезом впереди. В 

293 



Головной убор хонпешанбог. Ташкент. Начало ХХ в. 

В кн.: Садыкова Н. «Национальная одежда узбеков (XIX­
XX вв.)». 2003 г. 

большинстве случаев выреза­
ли лишь отверстие для головы, 

но не только горизонтальное, 

а и треугольное. Дельнокрое­
ный рукав с овальной линией 
выреза подмышками, как и 

цельные плечи, сохранялись 

во всех рубашечках. 
Рубашечки (курта) для де­

тей 3-4 лет бьiли одного типа, 
как для мальчиков, так и для 

девочек. Среди детских ру­
башек встречаются такие с 

воротником-стойкой - ~озо~u. 
Шьются они с плечевым 
швом, выкроенным по прямой 
для широких, несколько сужи­

вающихсяк концам рукавов, с 

пристроченным воротником, 

с планкой на груди вдоль про­

дольного разреза. 

После 7- 8 лет дети начи­
нали носить одежду для взрос­

лых. Девочки носили рубашки 
до щиколоток и длинные шта­

ны. Детские штаны шалвар 
шили широкими, примерно до 

середины голени, где они со-

бираются на резинку. Нижняя 

и верхняя одежда для девочек шилась из одноцветной ткани - красной или 
бордовой. На детей обоих полов старше 10 лет надевали рубашки (кuфтакu) 
с воротом горизонтального разреза. Их носили до определенного возраста: 
мальчики до 16-20 лет, а девочки - до выхода замуж. Головным убором слу­
жили тюбетейки с вышитыми узорами. 

Из теплой детской одежды следует выделить жилеты и камзолы, которые 

надевали по вечерам и зимой, а также рубашку - гуппuча - короткую, про­
стеганную по ватной или шерстяной подкладке, с горизонтальным вырезом 

ворота. Под нее надевали рубашку до колен, служившую и подкладкой для 
гуппuча, поверх нее -распашной тун, простеганный с ватой вместе с верхом 
и подкладкой. Его шили на рост ребенка, поэтому какое-то время им защища­

ли и ножки ребенка, как правило, необутые. Рубашку или верхнюю одежду 
подпоясывали платком, как только ребенок начинал ходить самостоятельно; 

эти платочки готовили заранее - к году. Всюду были распространены детские 
переднички, закрывавшие в основном грудь - олдu, ошхурак, они предназна­
чались для защиты одежды от загрязнения. Пользование передничками пре­

кращалось годам к трем - реже четырем. 

Головным убором для маленьких детей служила тюбетейка тахья, стега­
ная на вате, шапочка дуппи и украшенная перьями, кистями или помпонами 

шапочка. В начале ХХ в. среди девочек распространился камзул, камзулча-

294 



Покрой детской рубаш­

ки чилла куйлак. ХIХ­

ХХвв. 

В кн.: Садыкова Н. «Нацио-. 

нальная одежда узбеков 
(XIX- XX вв.)». 2003 г. 

r----1--------.:o·-·-·-· -·-·-·-·-

Покрой рубашек куй­
лак для мальчика и 

девочки. XIX- XX вв. 

Рубашки мальчика и де­

вочки с горизонтальным 

разрезом воротника кип­

таки ёка 

В кн . : Садыкова Н. «На­

циональная одежда узбеков 
(XIX-XX ВВ.)». 2003 г. 

10 м 

10 12 см 38 см 20 см 

20см 

48см 

б 

14 16 СМ 38 СМ 20 СМ 

жилетка на подкладке. Верхом служил плюш и бархат, иногда шелк, бекасаб 
или простые хлопчатобумажные ткани. Если верхом служила легкая ткань, 
жилетку утепляли тонким слоем ваты. Шили ее с плечевым швом и вырез­

ной проймой. Полы заетегивались на пуговицы и прорезные петли. Зимней 
верхней одеждой детей служили стеганые халаты тун, чопон. Зимним голов­
ным убором являлись стеганые шапочки тумок, меховые шапки-ушанки, на 

295 



Детская рубашка. Самарканд. Середина ХХ в. 

В кн.: Садыкова Н. «НаuнопальнаJ! одеЖда узбеков (XlX- XX 88.)». 2003 г. 

Детская рубашка. Середина ХХ в. 

В кн .: Садыкова Н. <<Hauuoнam.нaJ! одеЖда узбеков (XJX-XX 88.)». 2003 r. 



тюбетейки мередко наматыва­
ли белбог, бел~арс. В холод­
ное время дети обоих nолов 
носили ковуши, саnоги, ку­

старные детские ичиги - мах­

~· и местного фасона, которые 
2ЗГОТОВЛЯЛИСЬ ИЗ КраСНОВаТО­

:ы>рИЧНеВОЙ КОЖИ. 

Ювелирные украшения. 
:·омnлект женской одежды 

.:оnолняли ювелирные укра­

~ения. 

Узбекские женщины имели 
!Ногочисленные ювелирные 

. ·крашения: накосвые- под­

::;ески из бус, монет, бляшек, 
хистей (массивные серебря­
Е.Ые украшения); височные 

ушные подвески - серьги 

_11Iные и носовые; шейные и 
""згрудные украшения; укра­

:::ения для рук - кольца, брас­
-еты; украшения на одежде -

. товицы, бляхи, поясные 
-:->яжки; амулеты, прикрепля-

-= rые к одежде; украшения, 

--.икреnляемые поверх жен-

.:rих головных уборов (Бороз­
.:1. 1974. С. 33; Фахретдино­
..;, 1988. С. 79). 

Кроме головных уборов 
::>.1одые женщины, особенно 
'1ервое время после замуже­

_-ва, в гостях или принимая 

сrей, надевали различные 

1овные ювелирные укра-

~ния : тилла~ош (Бухара, Мальчик из Андижана. 50-е годы ХХ в. 

~кент, Ферганская область) 
'"iдуллаев, Хаса11ова, 1978. 
11) - позолоченная ажур-

Архив отдела этнологии Института истории АН РУз. 

Ин в. N2 46. Коллекция «Одежда» 

- зиадема со вставками из бирюзы и разноцветных стекол; осмадузи (Xo­
:1!.::\f)- похожее на бровь налобное украшение с многочисленными подве­

~'m, вставками из полудрагоценных и драгоценных камней; тиллабаргак 
"Хара, Самарканд, Ташкент и Ферганская долина) - налобное украшение в 

:ше nовязки, состоящее из скрепленных шарнирами квадратиков с глазком 

е.11<ой бирюзой вокруг него, иногда с многочисленными подвесками. 
Весьма разнообразны и другие женские украшения. Это кольцо (узук), 
ююе на всех пальцах, кроме трет6его (на третьем nальце кольцо носили 
~о.1 - обмывальщицы мертвых), браслеты билак узук, дастпона различных 

297 



Детская обувь. Ташкент. Начало ХХ в. 

В К}!.: Садыкова Н. «Национальная одежда узбеков {XIX- XX вв.)». 2003 г. 

Детские сапожки. Кашкадарья. ХХ в. 

В кн.: Садь1кова Н. «Национальная одежда узбеков (XIX- XX вв.)». 2003 r. 

298 



Головной убор невесты у узбеков­
карлуков. Кашкадарья 

В кн.: «Народы Средней Азии и Казах­
стана». 1961. Т. 1 

299 

Молодая женщина. Тюрки-барласы. 
Кишлак Кудуклук, Сариасийский 
район, Сурхандарьинская область 

Фото Н.С. Кармазина. 1964 г. Архив ИЭА 
РАН. Коллекция Б.Х. Кармыwевой 



Старинные серьги бибишок. XIX в. Самар­

канд. 2008 г. 
Фото А. Аширова 

Шейный амулет. Конец XIX в. 
Фото А . Ашliрова 

размеров и форм. По ширине и объему браслеты иногда были ажурными -
шабака (Бухара, Самарканд), массивными (Хорезм), очень легкими с резным 
орнаментом, покрытым чернью (Ташкент, Ферганская долина) и др. 

Одним из излюбленных украшений являются серьги сирга с несколькими 
драгоценными камнями-зирак (Ташкент), золотые серьги шибирмак (Буха­
ра) с большим рубиновым камнем в центре, окруженным жемчугом, лепест­
кообразной формы с подвесками и баргак (Бухара, Самарканд). В Ферганской 
долине распространены золотые и серебряные серьги l).аШI).ар-болдоl)., луно­
образной формы болдоl). и др. Виды и формы серег разные. Женщины укра­

шали нос золотыми серьгами булоl).и, холбинди. Широко были представлены 
серебряные, позолоченные нагрудные украшения - зебигардон, нозигардон, 
буйии тумор, J).yлmиl). тумор, сипсила, тавк, хонабанд, тепиш и другие, шей­
ные украшения - маржон, иозик, головные - тахя-дузи; поясные - калит 
боги, камарбанд; украшения для волос- туф, сочпопук и др. 

До первой четверти ХХ в. в комплекте женских украшений важное место 
занимали такие предметы, как тиллаi).ОШ (позолоченная металлическая под­
веска, надеваемая на лоб), силсила (цепочка), гажжак (завитые колечками 
хвостовые перья селезня, которые носили женщины в волосах около ушей). 
Со второй половины ХХ в. появились украшения нового типа, постепенно 

300 



вытеснившие устаревшие, они больше отвечали социально-экономическим и 

культурным потребностям женщин. 
В целом в жизни узбеков ювелирные украшения имели многофункцио­

нальное назначение. Ценились их художественная выразительность и искус­
ство мастера, престижная значимость: золотые изделия с самоцветами и жем­

чугом предназначались для знати. У средних слоев преобладали серебряные 

и позолоченные изделия с цветными камнями. Самым распространенным ма­
териалом для изготовления украшений служило серебро. 

Украшения изготовляли разными техническими приемами - ковкой (хо­

искори), литьем (табанак), штамповкой (~олипоки), ажуром (шабака), фи­
лигранью (рсцкори), зернью (зигирак) и др. Ювелирные изделия украшали 
чеканкой (каидакорлик), гравировкой - (чизма). Узоры или фон узора покры­
вали чернью (совод) или эмалью (мийне), для вставок использовали бирюзу 
(феруза), кораллы (маржои), перламутр (садаф), сердолик (хакик), из дра­

гоценных камней - рубин (ё~ут), изумруд (зумрад), жемчуг (дур), часто ис­

пользовали для имитации стеклянные и мастиковые бусы, цветные стекла и 

бисер, реже - полудрагоценные уральские камни и т.д. 

Ювелирные изделия являлись результатом творческого труда мастеров 
Бухары, Хивы, Коканда, Самарканда, Шахрисабза, Карши, Ташкента, Мар­
гилана, Намангана, Андижана и других городов Средней Азии, выполнялись 

в соответствии с требованиями моды и заказами потребителей. В продук­

ции местных мастеров широко отразились культурно-экономические связи и 

взаимовлияние мастеров-ювелиров соседних стран. Ювелирные украшения 
служили показателем возрастных градаций и социального положения. 

-·еиские украшения. Хива. Конец ХТХ в . 

3 IOJ.: Садикова Н. «У'збек миллий кийимлари. 
'\JX-XX асрлар». 2006 г. 

301 

Женские украшения. Хива. XIX в. 
В кн.: Садикова Н. «У'збек мюший кийимлар11 . 
XlX-XX асрлар». 2006 г. 



Ювелирные изделия. Ташкент. Конец XIX -
начало ХХ в. 

В кн. : Садыкова Н. «Национальная одежда узбе­

ков (XIX- XX ВВ.)». 2003 г. ' 

Женское украшение. Кашкадарья. ХХ в . 

Из фотоальбома «Карши-2700>>. 2006 г. 

Обрядовая одежда. Традиционная 
обрядовая оде~а узбеков делилась 
на свадебную и траурную. 

Приданое девушки начинали го­
товить задолго до свадьбы. В его со­
став, наряду с различными матери­

альными ценностями, . предметами 

домашнего обихода, входили также 
ткани и одежда. В свадебной одежде 
наибольшее предпочтение отдавали 
белому цвету, как приносящему сча­
стье: для этого торжества специаль­

но шили белое хлопчатобумажное 
платье. Обычно покрой такого пла­
тья был туникообразный с распро­
страненным в тот или иной период 

фасоном ворота. Платье обязательно 
шили очень длинное (до щиколоток), 
с длинными и широкими рукавами, 

закрывавшими руки. Белые платья 
сохраняются до настоящего времени. 

На голову обязательно накидывали 
белый платок, иногда вышитый. Сва­

дебные штаны обычно были тунико­
образного покроя из шелковых, хлоп­

чатобумажных тканей, в основном из 
хонатласа. Обувь надевали новую, 
традиционную - uчuгu и туфли. Во 
время переезда в дом жениха на не­

весту накидывали паранджу или ха­
лат, лицо закрывали легкой тканью 

(Самарканд, Бухара). На второй день 
свадьбы во время церемонии келин 
салом невестка набрасывала на пра­
вую руку вышитый платок. 

В приданое невесты входило от 
15 до 20 нарядных платьев (покрой 
их обычный туникообразный) - их 
шили из местных и привозных тка­

ней. Поверх платья надевали халат­

мурсак, камзул, нuмча. 

Мужской свадебный костюм бьL-: 

проще и однообразнее. Белая рубаш­

ка и штаны, белая чалма и тюбетейка.. 
Поверх надевали стеганый халат нз 
местной ткани, который подпоясыва­
ли платком белбо8, и надевали кожа­
ную обувь, в основном сапоги. Сва­
дебную оде~у изготовляли с учето 

302 



Костюм невесты. Начало ХХ в. Ташкент 

В кн .: Садикава Н. «Узбек миллий кийимлари 
XLX- XX асрлар». 2006 r. 

Костюм невесты. Хива. Конец XIX ­
начало ХХ в. 

В ки.: Садикава 11. «Узбек миллий кий­
имлари XIX- XX асрлар». 2006 ·r. 



социального положения: бедные семьи шили одежду из кустарной хлопчато­
бумажной ткани, богатые - из полушелкового, шелкового и привозиого до­
рогого материала фарангu. 

Траурная одежда узбеков предназначалась в основном для женщин, у 
мужчин специальной траурной одежды не было. Если в семье умирал близ­
кий человек, женщины в течение трех дней шили платье из материи синего 

или черного цвета. На четвертый день проводили обряд надевания платья и 
организовывали угощение. Этот день называли кук кийди. По обычаю (ири.м) 
края подола и рукавов обрядовых платьев не подшивали. Через год обрядо­

вые платья снимали и проводили обряд надевания белого платья о~ кийдu. 
В Ташкенте и Ферганской долине поверх платья надевали мурсак, кото­

рый подnоясывали. В настоящее время мурсаком покрывают лишь гроб 
усопшей. 

В Самарканде траурную одежду для женщин готовили с ранних лет. 

В комплект входят платье, мурсак, платок, ичиги и туфли. В других областях 

Узбекистана такой обряд подготовки траурной одежды не практикуется. 

СОВРЕМЕННАЯ ОДЕЖДА 

Народная одежда на протяжении нескольких десятилетий ХХ в. про­

шла сложный путь развития. ХХ век был эпохой огромных социально­
политических перемен и научно-технического прогресса. Всё это стала 

причиной заметных · преобразований и в узбекской традиционной одежде. 
Трансформацию узбекской национальной одежды вызвали следующие важ­
ные факторы: происходившие в регионе общественно-политические прео~ 

разования и идеологическая политика; проводимая в стране политика ин­

дустриализации, внедрение современных технологий, а также достижеRИ.[ 

лёгкой и химической промышленности; массовое производство фабричн:ш. 

тканей и их интенсивное распространение среди населения; расширяющиеа 

этнокультурные и торговые связи с разными историко-этнографическими ре­

гионами; быстрое распространение «городской моды». 
В 1920-е годы существенные изменения, особенно изменение и травс­

формация формы и покроя одежды произошли лишь в мужском костюме, _ 
затем постепенно новшества коснулись и женской. По-разному была пре; 
ставлена одежда и по регионам. 

В 3~0-е годы ХХ в. в республике начала формироваться трикотажни. 
промышленность. В этот период развернули свою деятельность трикотажвы.. 
фабрики в Коканде, Андижане, Бухаре, Самарканде, на них было налажен: 

производство различной нижней и верхней одежды для мужчин, женщин 

детей (Оли.мбоев, Давидов, 2002). Это привело к изменениям в стиле место~ 
го населения: в местный гардероб вошла нижняя одежда, а также трикотах 

ные платья, джемnеры, носки. 

Начиная с первой четверти ХХ в., традиционная одежда простого покрс 
заменялась сложным кроем, была утеряна прежняя традиционная гapмoНJJit 
ность. Также начали изменяться прежние формы национальной одежды, об; 
словленные климатическими и социальными условиями. Одежда стала па.:­

черкивать фигуру, женская мода стала более короткой и узкой. Европейс 

304 



платья на кокетке и с отложными воротниками постепенно вошли в повсед­

невную жизнь. 

Открытие в 1949 r. первого в республике Дома моды положило начало 
моделированию, созданию новых линий национальной одежды. Постепенно 

распространялись современные выкройки, что обусловило внедрение обще­
европейских компонентов в национальную одежду узбеков. 

В 60-е годы ХХ в. мужские костюмы и брюки стали одеваться как жите­
_'Jями городов, так и кишлаков. Они одевались поверх рубашек с вышитыми 

воротниками. В 70-е годы среди молодежи стало модно носить брюки-клёш, 
с нейлоновой рубашкой и широким воротничком. Также вошли в обиход руч­
ные часы. Именно в это время произошли значительные перемены в при­

чёсках, особенно среди молодёжи. 
К 1980-м годам прочное место в комплексе мужской одежды заняли 

.1жинсы и брюки из шерсти, а также сорочки из хлопчатобумажных тканей 
н трикотажа. К этому времени воротники рубашек стали значительно уже. 
Среди учащихся наиболее распространёнными были белые рубашки и чёр­
ные брюки. 

Говоря о трансформационных процессах в мужской моде, следует оста­
вовиться на комплексе зимней одежды. Начиная со второй половины ХХ в. 

сначала городские мужчины, а nозднее и сельские, стали носить пальто и 

WJащи фабричного производства. Дополнением к верхней одежде служили 
шарфы. Именно в этот период в моду вошли джемnеры из шерсти ручного 

и фабричного производства. С 1950-х годов узбекские мужчины покупали 
обувь фабричного производства, а такая повседневная обувь какмуккии чорик, 
полностью вышла из уnотребления. Именно в это время в моду вошли хромо­

вые сапоги и ботинки. В начале 1990-х годов стало модно носить кроссовки. 
Вошла в моду одежда, связанная с профессиональной деятельностью ( спе­

циальная одежда для рабочих, врачей, продавцов, парикмахеров, учителей 
и др.). 

В 1980-1990-е годы традиционная национальная одежда не менялась в 
основном у пожилых людей. Юноши и молодые мужчины традиционную 
одежду надевали, как nравило, во время свадебных торжеств и траурных ме­

роприятий (Давлатова, 2006. С. 24). Сегодня в городах и в сельской мест­
!Юсти все мужчины одеты в основном по европейским образцам. Вместе тем 
rногие носят национальные головные уборы - тюбетейки (дуппи) и нацио­

нальные халаты ( чопон. ), а некоторые - национальные рубашки без воротника 
яктак). 

Говоря о трансформации женской одежды, следует отметить, что в конце 
Z0-30-x годов ХХ в. в результате политико-идеологических процессов и дви­
ения «.Худжум» в традиционной одежде произошли серьёзные изменения. 

Исчезали паранджи и чачвон, а национальные платья простого покроя заме­
•шли наряды новых фасонов и сложного покроя. 

К 1940-1950-м годам исчезло и традиционное различие между платья­

m девушек и женщин. В моду вошли платья с вертикальным воротником . 
.,.. 1960-х годов узбечки стали носить верхнюю одежду европейского образца, 
а>торая гармонично сочеталась с традиционным стилем. Среди девушек и 

олодых женщин стали весьма популярны платья с отложным воротником, 

:..lИНными рукавами и широкой юбкой в сборку. В эти годы были модны ко­
.. ьmки из крепдешина, газовые с люрексом, цветастые шерстяные платки и 

: Узбеки 305 



Верхняя женская одежда. Кашкада­

рья. ХХ в. 

Из фотоальбома «Карши-2700». 2006 г. 

Верхняя мужская одежда. Кашкада­
рья. ХХ в. 

Из фотоальбома «Карши-2700». 2006 г. 



шали разных расцветок. Но к 
концу ХХ в. головные уборы 
женщин также nодвершись 

кардинальной трансформа­
ции. Девушки nерестали но­
сить тюбетейки. 

Современные узбечки на 
работу, на торжественные ме­
роприятия носят в основном 

nлатья современного европей­

ского покроя, а также женские 

костюмы. Широкое распро­
странение нашли в nоследние 

десятилетия брючные костюмы 
и брюки (Ташкент, Самарканд, 
Бухара). Значительно обога­
тился гардероб, в который се­
годня входит несколько ком­

плектов различных костюмов, 

nлатьев как евроnейских, так и 
национальных, изделий из три­
котажа (джемnера, кофточки, 
халаты, спортивные костюмы). 
Верхняя одежда состоит из не­
скольких пальто (зимнее, осен­
нее), плаща, куртки. Узбечки 
наряду с платками (шелковыми 
и шерстными) носят меховые 

шапки и шляпы. 

Традиционные виды жен­
ской одежды сохраняются в 

сельской местности, в горо­
;щх женщины надевают их в 

.:tомашних условиях или когда 

идут в гости в женской компа­

нии. Такой традиционный эле­
\lент женского комnлекта как 

1озим в ХХ в. начал в боль­
шей части носиться женщина­
чи с домашними nлатьями - и 

сегодня он является состав­

ной частью традиционного 

Выходной костюм молодой женщины. Фергана. 
30-40-е ГОДЫ ХХ В. 

В кн. : Садыкова Н. «Национальная одежда узбеков (XIX­
XX 88.)». 2003 г. 

·:о~шлекта, но в городе его носят лишь дома, чаще надевают его в кишлаке. 

Составной частью домашней одежды является жилетка (нимча), удобная в 
работе и теплая. 

Начиная с 90-х годов ХХ в. в моду стала входить одежда, существенно от­
·:нчная от традиционной. Так, с одной стороны, на рынок хлынул nоток запад­
~й одежды, обнажающей тело, а с другой - некоторые женщины начали носить 
юсточный хиджаб, т.е. покрывала разных цветов, скрывающие фигуру. 

307 



Выходной костюм невесты. Самарканд. 80-е годы 
ХХв. 

В кн .: Садыкова Н. «Национальная одежда узбеков (XJX­
XX вв.)». 2003 г. 

Послеобретения независи­
мости Узбекистаном большое 
внимание уделяется не толь­

ко возрождению историче­

ских национальных традиций 

и ценностей, но и восстанов­
лению национальной одежды. 

В этот период женщины стали 
больше носить одежду тради­
ционного покроя, вновь в моду 

вошли шелка: атлас, адрас и 
бархат. В работах узбекских 

модельеров-художников боль­
шое внимание уделяется ис­

пользованию традиционных 

элементов в новых моделях. 

Национальная тенденция в 

одежде стала чаще просле­

живаться на различных тор­

жествах, народных гуляньях, 

праздниках республиканского 

уровня, а также в семейных 

мероприятиях. 

Большие изменения пре­
терпела и детская одежда. 

Многие родители, вопреки 
обычаю, еще до рождения ре­
бенка готовят пеленки, распа­

шонки, шапочки, которые по­

купают в магазине или шьют 

сами по фабричным образцам. 
Как только ребенок начинает 

сидеть и активно двигаться, на 

него надевают штанишки, пла­

тьице или кофточку, теплые 

шерстяные носочки или баш­
мачки. Ребенок уже в возрас­

те l ,5-2-х лет имеет полные 
комплекты одежды для каждо­

го сезона. Начиная с первого года жизни малыша, родители заботятся о его 

теплой одеЖде - покуnают пальто и теплую шапочку, приобретают туфельки. 

Почти вся одежда, особенно детей старших возрастов, фабричного производ­

ства. Именно поэтому в ней меньше прослеживается традиционное. 
Однако в сельской местности мальчики надевают чопон, стеганный на 

вате, тюбетейку, а девочки - платье с отрезной кокеткой, тюбетейку и длин­
ные штаны лозuм. 

В целом комплекс одежды узбеков национального покроя в сочетании 

с современными фасонами и покроем создали совершенно новое направле-

308 



ние, которое объединяет но­
вые тенденции и в то же время 

продоЛУКает сохранять струк­

туру, цветовую гамму тради­

ционной одежды, ее этниче­

ские особенности. 
На основе Государствен­

ной программы на 2005-
20 1 О гг. государственный кон­
церн «Узбекенгилсаноат» на­
ладил пошив современной 
национальной одежды в го­
сударственных и негосудар­

ственных производственных 

объединениях (например, 
«Машх.ура», «Азиза зиё», 
«Ибратли келию> и др.). Соз­
данием узбекской нацио­
нальной одежды, внедрением 

современных дизайнов, отве­
чающих национальному мен­

талитету узбеков, занимаются 

такие организации как Респу- Одежда молодой женщины Байсуна. Конец ХХ в. 
бликанекий дом моделей, Ре- 2000 r. 
с nубликанекой дом моделей Фото А. Аралова 

обуви, Республиканский дом 
моделей трикотажных изделий и другие. В nроцессе сохранения националь­
ных черт в современной одежде важное место занимают Республиканское 
общество моделей «Осиё рамзю> (Символ Азии) и Таткенекий дом моды. 

1 сентября 2005 г. в районе Старого города Ташкента начала свою дея­
тельность Галерея узбекской одежды. Здесь проводятся выставки, конкурсы 

и фестивали узбекских национальных костюмов и материй, изготовленных 
на предnриятиях легкой промышленности страны и отдельными дизайне­

рами и отличающихся своей яркой окраской, неповторимостью, красотой 
и изящностью. 

Итак, традиционная одежда узбеков претерпела существенные измене­
ния. Изменился покрой, ткани и фасоны. Возрастные, сезонные и прочие 
комплекты одежды характеризуются иначе, чем в прошлом. Сезонная одежда 
в современной жизни стала обязательной в гардеробе каждого человека, не­
зависимо от возраста и положения в семье. Благодаря широкому выбору то­
варов в торговой сети она теперь является более разнообразной и в большей 
степени Приспособлена к изменениям в моде. 



ГЛАВА 9 

ПИIJJA 

ТРАДИ!JИОННАЯ ПИI.,UА 

п 
ищевой ассортимент узбекского народа разнообразен и довольно бо­
гат. Он связан, как с природными, так и с хозяйственными особенно­

стями страны. 

Своим разнообразием и богатым ассортиментом выделялись кушанья 
оседлых земледельческих оазисов и городов в прошлом. В их пище боль­
шое место было отведено продуктам земледелия (зерновые, овощи, фрукты). 
Питание полуоседлых узбеков состояло в основном из продуктов скотовод­
ства (мясо, сало, молоко). Однако в процессе слияния земледельческой и по­

луоседлой части узбекского населения это различие постепенно исчезает, 
утверждаются единые узбекские общенациональные блюда. 

Национальные блюда узбеков имеют большое сходство с блюдами тад­
жикского народа, сравнительно меньше - с туркменским, казахским и кир­

гизским народами. Влияние на составление, способ приготовпения пищи 
узбеков оказали отдельные этнические и национальные группы (например, 
уйгуры, татары, дунгане). Это говорит о том, что состав и характер приготов­

пения пищи узбеков складывался в результате взаимовлияния и в тесном кон­
такте различных (в основном родственных) народов и этнических групп, про­

живающих длительный период совместно в Среднеазиатском междуречье. 
Растительная пища. Преобладающими в узбекской кухне были зерновые 

и мясо-молочные продукты, овощи и фрукты, производимые в хозяйствах 
крестьян. Основными покупателями этих продуктов являлись городские жи­

тели, главным образом, ремесленники. ПоследнИе, в свою очередь обеспечи­
вали дехкан различными видами сельскохозяйственных орудий труда, ремес­

ленными товарами, кондитерскими изделиями и другой продукцией своего 

труда. Такой постоянный взаимообмен стимулировал непрерывный рост и 
обогащение пищевого ассортимента узбеков. 

В пище узбеков большое место занимают мучные и крупяные изделия. 
Мука в основном употреблялась пшеничная (бугдой уни), джугарная ( жухори 
уни), кукурузная (маккажухори уни), ячменная (арпа уни). Нередко исполь­
зовалась просяная мука (тариl).уни), мука из итальянского проса (l}yнol}yнu), 
чечевицы (ясмиl). уни) и др. Из круп употреблялись в основном рис (гурунч); 

приготовлялись блюда также из маша, ловия, гороха (нухот) и др. В настоя­
щее время мука, получаемая из ячменя, чечевицы и проса в пищу почти не 

употребляется. Очень редко стали использовать муку, получаемую из джуга­

ры и кукурузы. 

Большое значение в питании узбеков издавна имел хлеб - нон, выпекае­
мый, главным образом, из пшеничной муки. Хлеб выпекалея из кислого теста 
(хамиртуруш, ачитl)и), оставляемый от предыдущей выпечки. 

Для семьи пекли обыкновенную круглую лепешку (нон, чурек, послед­
ний - в Хорезме) разного размера и вида. Когда эти же лепешки готовились 

специально для гостей, семейных nраздников или для nродажи на рынке 

310 



Приготовление теста. Кишлак Бойназар, Шерабадский район. 2003 г. 
Фото М. Файзуллаевой 

Женщина кладет на голову скатерть, на которой замешивалось тесто для того, чтобы 

'Uieб (достаток) постоянно был в ее доме. Начало XXl в. Сурхандарьинская область 
Фото М. Файзуллаевой 



Процесс nриготовпения и выпечки лепешек 

(бозорлuк), то при выnечке лицевую 
леnешку nосыnали джутовыми (кун­
жут) семенами, семенами чернушки 
(седаиа) и делали на ее nоверхности 
орнаменты,надnиси(как,например,в 
Самарканде). В nраздники, на свадь­
бу и в других торжественных случаях 
пекли сдобные леnешки с добавлени­

ем сливок (~ай.моi)Ли нон), сахарного 
сироnа и масла (шакар .мойлu, гиж­
да .мойли), выжарок бараньего и го­
вяжьего сала (жиззали нон), мелко 
нарезанного лука, nосыnанного крас­

ным nерцем (пиёз.Jiи нон) или тыквы 
(~овоi)Ли нон) и др. Из теста делали 
также небольшие круглые леnешки 
(кулча или кулча нон), иногда приго­
товленные с молоком (сутли кулча), 
выжарками (:жиззалu кулча), тыквой 
(~овоi)Ли кулча) и др. 

В Бухарской области и в ряде рай­
онов Самаркандской и Хорезмекой 
областей была широко расnростра­
нена выnечка тонкой леnешки боль­
шого размера (до 60 см в диаметре, 
толщиной около 0,3- 0,4 см). Тонкую 
леnешку под названием лочuра (35-
40 см в диаметре, толщиной 0,3-
0,5 см) пеклив Ташкенте и Ташкент­
ском оазисе. Обычные тонкие леnеш­
ки хорошо выпекались в таидыре и 

считались диетическим хлебом. Ло­
чиру с нсзначительным добавлени­
ем жира или молока готовили в тор­

жественных случаях, по nраздникам 

или в связи с nриездам уважаемых 

гостей и nодавали вместе с мясным 

бульоном (шурва). Сдобную лочиру 
мелко крошили в бульон. Это счита­
лось лакомым блюдом. 

В городах и круnных селениях 
были распространены лепешки, из­
готовленные из высшего сорта пше­

ничной муки (ширмой 1/ОН, ширмой 
кулча), а в остальных сельских мест­
ностях - небольшие круглые ле­
пешки из джугарной муки (зогора). 
В бедных семьях nекли хлеб из яч­

менной муки (арпа-нон), nросяной 

Фото В. Тарана 312 



Выnечка хлеба на таве (камне). Кизирикский район, Сурхандарьинская область. 2004 r. 
Фото М. ФайзуллаевоИ 

муки (тариl). нон, тари!). зогора) и др. Во многих районах в бедных семьях, 
особенно в голодные годы, пекли лепешки из отрубей (кепак-ноn или :»сириш­
нон). 

В торжественных случаях (свадьбы, праздники и др.) пеклилепешки из 
пресного теста, называемые патир. Тесто для них делалось слоеным, в него 

::tобавляли много животного жира, сливок или растительного масла. Наелое­
вый патир, который был широко расnространен в Ташкенте и Ферганской 
.1олине, приготавливался с добавлением неболъшого количества масла, шква­
рок, молока, тыквы, лука и др. 

Все виды леnешек (в том числе па тир) в основном выпекаются в nечках 
тандир (Шишов, 1904. С. 56, 57; Шаниязов, 1964. С. 126, 127), которые в го­
родах делали сnециальные мастера. В сельских местностях таидыр ставили 

сами же жители, иногда приезжали мастера по тандырному делу (та11дирчи). 

Печи эти делались из необожженной глины. В некоторых местах, например, 
в Ташкенте, в глину добавляли конскую шерсть или шерсть круnного рога­
того скота. В долине Кашкадарьи примешивали лишь мелкую пшеничную 
.::олому. Таидыр устававливалея на широком глиняном постаменте, высота 
лоторого несколько выше пояса взрослого человека. В большинстве районов 
-;андыр строился у одной из стен двора или кухни (outxona). В верхней части 
.:Iеч и оставлялось небольшое отверстие для выхода дыма, другое - в нижней 
-=1асти -для поступления воздуха. 

Отдельные группы узбеков (наnример, киnчаки, карлуки, локайцы и др.) 
.::1екли хлеб на плоских раскаленных камнях (тоштова) и чугунных сково­
:юдках (топа !).Озон, това топа). Нередко выпечка хлеба nроводилась и в 
штле - 1)-Озои, в нем пекли, например, быстро приготавливаемые лепешки -
oтup;wa и чавоти. Котирма - круглая лепешка из пресного теста (диаметром 

313 



Вьrnечха хлеба в таидыре 

Из фотоальбома «Узбекистан ­

на пути nporpecca». 2001 r. 

Самаркандские леnешки, 
r. Самарканд. 2008 r. 
Фото А. Аширова 



Самса сло/!ная с мясом 

Фото В . Тарана 

')- \8 см), ее обычно пекли тогда, когда дома не было печеного хлеба или до­
;:--зточного количества муки для лепешек. }\отирму тонко раскатывали и при­
JL.:.:Uывали к раскаленной стенке котла. Чавоти -лепешка небольтого разме­
- 6-8 см в диаметре), ее пеклив котле, добавляя немного масла или жира. 
· Ташкенте и Ташкентской области чавоти готовили также и в тандыре. 

Пекли хлеб (в виде круглой буханки) также, закладывая тесто в мелкие 

-.и:каленные угли, слегка покрытые золой (~ур). Хлеб, испеченный в горячей 
~е, назывался кjiМJwa нон, или 1g'МОЧ . Таким способом очень часто пользо­

:шсь пастухи. В летнее время тесто для кумоча месили на молоке, что улуч­
:tО вкус и питательные качества хлеба (Шаниязов, 1964. С. 76; Шаниязов, 

. -4. с. 274). 
Во всех городах и крупных селениях было развито промытленное из-

товление хлеба в специальных хлебопекарнях (ноивойхона). Среди вла­
~1ьцев пекарен были крупные предприниматели, державшие по несколько 
а.:.стеров-хлебопеков и подсобных рабочих. Они торговали прямо у пекарии 

з разнос. Промытленной выпечкой хлеба занимались мужчины, проходя­
е перед этим специальную долгую выучку. Однако производительность 
tx пекарен была весьма низкой. Они были основаны на ручном труде . 

..:еб выпекали для продажи и во многих домах - в этих случаях выпечкой за­
-tались женщины, а в отдельных случаях и мужчины. Это давало заработок 
огим семьям горожан (Народы Средней Азии .. , 1962. С. 305). 
Существовало много форм и типов хлеба. Так, например, ташкентские 

~ -ешки отличались относительно небольшой величиной и толщиной (тол­
-.е только края лепешки, а середина тонкая), самаркандские - значительно 

315 



Жаренная самса (Вараки-самса) 

Фото В. Тарана 

большего размера и толще ташкентских, а бухарские в несколько раз больше 
самаркандских, но значительно тоньше ташкентских. 

Из кислого теста, помимо лепешек, готовят еще бугирсо~- ромбаобраз­
ные пышки, жареные в масле. Такая форма бугирсо~ широко распространена 
в Самаркандской, Бухарской, Сурхандарьинской областях, а также в Хорез­
ме. В Ташкенте и во многих районах Ферганской долины бугирсоl) делали 
и делают теперь круглый (шарикообразный), величиной с грецкий орех или 
несколько больше. Круглый бугирсо~ приготовлялся еще из сдобного теста 
Для придания узора бугuрсоl) кусочки сырого теста катали по дну сита, а за­
тем одновременно несколько штук бросали в раскаленное масло и жарили дС' 

тех пор, пока тесто не приобретало розовый цвет. Из кислого теста готовили 
пирожки (сомса) с различной начинкой: с мясом (гуштлu сомса), самса кру­
глой формы (фармуда сомса), самса с луком (пuёзлu сомса), со съедобныМЕ 
травами (Утли сомса), с тыквой (ош~ово~ сомса), с горохом (нухатли сомса) к 
др. Все указанные виды самсы пеклив печах (тандырах), в настоящее врем.f 
выпекают в печных духовках, на электрических и газовых плитах. Некото­

рые виды самсы приготовляются из пресного теста: вараl)и сомса с мясноf 

начинкой, жареная в масле; тандир вараl)и сом са (способ выпечки последнеt 

316 



такой же, как и вара~и сомса, но только печется она в тандыре, а не жарится 
в масле) и многие другие (Махмудов, 1960. С. 158- 164, 170- 173). 

Из пресного теста также Приготовляли и приготовляют теперь в виде 
rучных изделий разные блюда. В частности, из неё делали слоеную лепешку 

:атлш.ю. Это тонко раскатанное тесто, которое смазывали салом или сливками 
1\аймо~), растительным маслом, свертывали в несколько слоев и жарили в кот­
lе в большом количестве масла. Чалпак - тонко раскатанное тесто, жаренное 

~1асле. Чуз.л.ю и юп~а - тесто, приготовленное так же, как и для чалпака, но 
выпекается на стенке котла, предварительно смазанной тонким слоем масла. 

После того, как одна сторона испечется, его переворачивают, слегка смазывая 

!спеченную сторону маслом. Затем поверх нее клали и пекли еще 10-12 сло­
~в юп~а. В Ташкенте между слоями юп~ делают начинку из мелко нарезан­
юга мяса, жаренного с луком и красным перцем. Чузма печется так же, как и 

on~a, но каждый слой здесь складывают вдвое или вчетверо, поэтому чузма 
,олучается значительно мягче, чем юп~а. В Ташкенте отдельные слои чузмы 
ак же, как и юпка, перекладывают мясным гарниром. В городах, особенно 

- Ташкенте, готовили и готовят теперь кушанье, сделанное из пресного те-

-та и называемое галмана: поверхность тонко раскатанного теста смазывали 

tаслом, чаще всего топленым, и посыпали тонко нарезанным луком (в весен­
ий и летний период- мелко нашинкованным зеленым луком), четыре края 

1>ИГотовленного теста складывали к середине, получив, таким образом, ква­
.:ратную лепешку, состоящую из нескольких слоев (Махмудов, 1960. С. 97, 
~ ) и в таком виде обжаривали в котле. Из такого сдобного теста (добавляя 
::1а молоко, топленое или растительное масло, яйца) в городах делали фи­

.. урный хворост - ~уш тили (букв. язык птиц), а также хворост, свернутый 

Катлама (жареные слоёные леnешки). Кишлак Хомкон, Шерабадский район, 
Сурхандарьи11ская область. 2003 г. 
Фото М. Файзуллаевой 

317 

.. 



Традиционное блюдо rилминди. Сурхандарьинская область. 2007 r. 
Фото М. Файзуллаевой 

в рулон - урама. Эти виды хвороста жарятся в раскаленном масле. Мучные 
изделия , такие какурамаи ~уш тили, обычно готовились на праздники и для 

семейных торжеств, ~атлама, бугирсо~ и чуЗJwа - для свадебных церемоний 
и поминальных обрядов, а чштак готовят исключительно для поминального 
обряда. 

Из теста приготовляют еще ряд других видов кушаний. Например, в Хо­
резме делали и делают теперь небольшие круглые лепешки посук (диаметро~ 
5- 6 см), жареные в масле, пирожки в виде полумесяца гумма, с мясной на­
чинкой (куда добавляется мелко нарезанный лук и перец), также жаренные 
на топленом масле. Лакомым кушаньем в Хорезме является пакла.ма - пироr 
приготовленный из нескольких (обычно до 1 О) слоев тонко раскатанного те­
ста. В него добавляли яйцо и молоко, каждый новый слой смазывали топле­
ным маслом, клали толченый миндаль или грецкий орех, самый верхний ело~ 

смазывали яичным желтком, медом или посыпали сахарной пудрой. Этот rm­
poг готовят в торжественных случаях, в праздники, на свадьбу. 

Сходное по форме с хорезмским гумма, но с несколько иной начинкок 
готовили блюдо под названием гилминди. Оно широко распространено в Д(lо­
лине Зарафшана. Для этого приготавливается густая болтушка из муки, М(lо­
лока, а в отдельных случаях и яйца, и кипятится на медленном огне при пс­

стоянном помешивании. Отдельно готовят пресное тонко раскатанное тест, 

(диаметром 7-8 см). После того, как обе стороны лепешки слегка обжарЯТС"" 
в котле, ее вынимают, складывают пополам, наполняют 2- 3 ложками мучнс 
болтушки и склеивают, придавая изделию форму полумесяца, а затем опус~С­
ют в кипящее масло. Fилминди считаются самыми сытными и лакомыми уп:­
щениями. В летний период из тонко раскатанного теста готовили четыре­
угольные пирожки, несколько удлиненной формы с начинкой из съедобвъ.:­
трав, слегка зажаренные в масле. Такие пирожки в южных и юго-западн:ь:: 

318 - '~ k о ..Q * - ы с 



районах Узбекистана известны под названием бичак. Во многих кишлаках 
Кашкадарьинской, Сурхандарьинской и Бухарской областей пекли лакомые 
пироги с мясной начинкой- ишлик. Для этого готовили два листа раскатанно­

го в круглой форме теста. На одном листе раскладывали масло, нарезанную 
свежую баранину и курдючное сало, лук, перец, и вторым листом плотно за­
крывали первый. В центре верхнего листа оставляли небольтое отверствие, 

куда вставляли трубочку, сделанную из камыша или из самого теста, затем 
сырой пирог закапывали в горячую золу, оставляя открытой только верхнюю 
часть трубки. Такой пирог обычно готовили по случаю приема гостей. 

Из муки делают еще много различных блюд. Из муки, поджаренной в сале 
или топленом масле, готовили жидкую похлебку - атала. Она была чаще 

всего пшеничной, реже из ячменной муки. В Ферганской долине приготов­
ляли аталу и из кукурузной муки (маккайи атала), заправляли ее жареным 

луком, кислым молоком или маслом. Иногда аталу готовят на молоке, вбивая 
несколько яиц - такая атала считалась диетическим кушаньем, ее давали (и 
теперь дают) больным или роженицам. В крестьянских семьях и у бедных 
городских жителей в прошлом очень часто (особенно зимой) варили умоч -
блюда из затертой муки на пресном молоке или заправленное кислым моло­
ком. Такое же кушанье, только с рубленым на мелкие куски тестом, называют 
тутмос. Готовили также угра (или угра ош, ун ош, кескан ош, лахчак), тип 
супа с лапшой, заправленного кислым молоком или маслом. Лапша, сварен­
ная на куриином бульоне, считается диетическим блюдом. Если лапшу дела­

ют несколько шире, то ее рвут руками и варят в мясном бульоне или воде, это 
кушанье называется юлма ош, а некоторые группы узбеков Самаркандской 

области (юзы, кырки, минги и др.) называют его :жулма гужа. Отваренная 
в воде длинная лапша называется ~айла. После варки ее извлекали из воды, 

Ритуальное блюдо холвайтар. 2007 г. 
Фото М. Файзуллаевой 

319 



отцеживали воду и перекладывали в миску, заправляя соусом из различных 

овощей. Это же кушанье с тем же гарниром, если его подавали вместе с бу­
льоном, называется лагмон. 

Одним из излюбленных кушаний в прошлом полукочевых и полуоседлых 
узбеков, а также у оседлого населения (особенно жителей Ташкента), был тю­

рии, приготовленный из тонко раскатанного теста из пшеничной муки. Норин 
и сегодня является излюбленным блюдом узбеков. Куски теста в расскатан­
ном виде предварительно варятся в мясном бульоне или воде, затем их выни­
мают из котла, дают воде стечь, слегка подсушивают, каждый кусок отдельно 

смазывают маслом и нарезают мелко, как на лапшу. Так же мелко нарезают 

лук, баранье мясо, сало и сваренную конскую колбасу (~азu). Все это (лапша, 
мясо, сало и кази и лук) смешивают и подают к столу в холодном виде. Это 
блюдо называется (например, в Ташкенте) ~уру~ норин. Очень часто к норину 

подается отдельно бульон или заливают норин бульоном, тогда это называ­
ется ~у л норuн. Это блюдо является любимым кушаньем многих в прошлом 
полуоседлых и nолукочевых узбеков (кипчаков, кирк, юз, минт и др.). 

Из пшеничной муки Приготовляли (и теперь приготовляют) блюда под 

названием ~айиш или кулча. Последний термин больше всего употреблялся у 
полуоседлых узбеков, а термин l}айuщ- главным образом у оседлого населе­
ния южных и юго-западных областей Узбекистана. Аналогичное кушанье ) 
ряда групп узбеков (например, юзов, м:ингов), проживающих на территории 
нынешней Сырдарьинекой области, а также у населения Ташкентского оази­
са, называется, как у казахов и киргизов, бещбармоf}. l(айиш или кулчу делал н 
из тонко раскатанного теста, которое нарезается небольши~ш квадратикам1t 

(умещающимися на ладони взрослого человека) и варят в киnяченой воде, за­
тем их вынимают из котла и кладут в отдельное блюдо, заправляют мясным 
соусом, кислым молоком или поджаренным в масле луком. Кулчатой - те­

сто приготавливают так же, как и кулча, но размером значительно меньше 

варят их в мясном бульоне, затем вынимают из котла, выкладывают на пло­
ское блюдо и посыпают нарезанным небольшими кусками мясом (варенным 
морковью, репой, тыквой и другими , при этом в отдельной миске (коса) nо­

дается бульон, которым заливают кулчатой . Кулчатой у населения Ташкемт­
известен nод названием шuлпилдо~. Тонко раскатанное тесто, сваренное в ЮJ­
пящей воде и заправленное жареным луком, у сельского населения Средне~ 

Зарафшана называется мойлu кулча. 
У узбеков были широко расnространены пельмени с рубленым мясом 

луком, которые называются у большей части населения чучвара или барак (: 
узбеков бассейна Зарафшана), этбарак (у узбеков Хорезма). Пельмени, но и 

более толстого теста, у оседлого населения были известны nод термином об.. 
(Шишов, 1904. С. 159). Едят пельмени как с бульоном, в котором они варJ.­
лись, так и без него, заnравляют их кислым молоком, топленым или расти­

тельным маслом. Иногда, например, в Ташкенте, пельмени жарятся в мас.1. 

(~овурма чучвара). Широко были распространены nельмени или варению 
приготовленные из съедобных трав (первые nобеги люцерны, мяты или ша­
веля, пастушьей сумки, кинзы, зеленого лука и др.) в смеси с курдючны 
салом и яйцами. Пельмени, сделанные из трав, называются кук барак - L 

употребляют, подливая кислое молоко или топленое масло. Кук барак де.1-
ется обычно ранней весной, когда толькопоказываются зеленые побеги ди!\t­
растущих и культурных трав. Семья, где готовят кj)к барак первый раз весне 

320 



настуnившего года, раздает еду на блюде ближайшим соседям, родственни­

кам, оставшуюся часть съедают в семейном кругу. Этот обычай сохранился в 
Хорезме до нашего времени. 

В городах и во многих селениях Узбекистана (большей частью в Фер­
ганской долине и в Ташкенте) готовили и готовят теперь лакомое блюдо -
манти, в мясную начинку которого кладут мелкие кусочки курдючного сала, 

мелко нарезанный лук, молотый черный перец, тмин (зира), а в летний 
период- определенную дозу укропа, кинзы и др. Манти делают и из тыквен­

ного фарша (ош "'ово"'манти). В летний период начинкой для манты служили 
такие же съедобные зеленые травы (jlmлu манти). Бытовало несколько форм 

~1анты. Самыми расnространенными являются обыкновенные семейные маи­

ты в виде крупных nельменей. Особо отличаются андижанские манты ша­

рообразной формы большого размера. Обычно их подают по одной штуке на 
порцию (в косу), тогда как другие кладут по 2-4 на nорцию. Манты готовятся 
на пару, в особых кастрюлях с ярусами (манти "'озон или "'ас~он). 

Среди узбеков, особенно в сельской местности, было популярно кушанье 

n ma оладьи - ~уймо~, для которых делалась болтушка из пшеничной муки, 

пресного молока, масла и яиц. В Самаркандской, Бухарской, Сурхандарьин­
ской и Хорезмекой областях славится лакомое кушанье - тухум барак или 
\ЮЯк барак. Для этого из куска тонко раскатанного теста (величиной прибли­
зительно 8х5 см) лепят продолговатые конвертики, через верхнее отверстие 

~-оторых наливают заранее nриготовленную болтушку из яиц и топленого 

асла. Варят тухум барак в кипящей воде, на блюде их заправляют кислым 
.юлоком. 

Некоторые виды кушаний приготовляли также из джугарной муки: 

бу.1амu~ - густой варенный мучной кисель, разведенный пресным молоком и 
Jаnравленный кислым молоком или маслом; си~он -мягкое тесто, из которо­
:-о руками выжимали меж nальцев тонкие клецки и варили в мясном бульоне, 

иногда вместе с машем. Сикмон делали также и из кукурузной муки (маккайи 
~~он). Из джугары и кукурузной муки готовили кушанье куртук - неболь­

::!Ше клецки, сваренные в мясном бульоне или в воде, в последнем случае их 

заправляли кислым молоком или маслом. Все эти блюда (булами~, си~он, 
ртук) были основным nитанием крестьян. Чаще всего их готовили nоздней 

..:енью или зимой. В настоящее время их приготовляют очень редко. 

Выше оnисаны разнообразные блюда узбекской кухни, сделанные, в 

-.::новном, из пшеничной муки, а в некоторых случаях также из ячменной, 

.:А-угарной и кукурузной. Но из пшеницы, ячменя, джугары можно готовить 

~:ne целый ряд других видов кушаний. Например, из ячменя делали тал"'он . 
... "товился он из только что созревшего ячменя, который nредварительно nод­
юривалея в котле, очищался от шелухи, nосле этого его измельчали в ступке. 

:...--тем полученную сечку опять жарили в котле, добавляя туда немного масла, 
~~ар или сушеные кусочки измельченной дыни, тутовые ягоды. Готовили 

В)р.ноч - жаренную в котле на масле пшеницу или ячмень, а в некоторых 

~-чаях и пшено (тари~<;), а также ярма (ёрма)- nохлебку, приготовленную из 
~еничной или nросяной круnы, которую заnравляют маслом, nресным или 

(:.:rым молоком. Ярму варили иногда вместе с тыквой (~ово~ ёрма), репой и 
• )ffiorиx случаях с сушеным урюком, что придавало ярме особый вкус. Из 

=rеничной и ячменной круnы готовили (особенно узбеки долины Зарафша-

321 



Приготовление ритуального блюда сумалак 

Из фотоальбома «Карши-2700». 2006 r. 

на, Кашкадарьи, Сурхандарьи) густую похлебку - zужа ош или бугдай гужа 
(из пшеницы), арпагужа (из ячменя), тариТ} гужа (из проса). 

Из пшеницы приготавливали такие виды обрядовых кушаний, как халим 
и сумалак. Халим обычно делалея односельчанами коллективно по случаю 
религиозного праздника жертвоприношения - к.урбон хайит, а также в тех 

случаях, когда год выдавался засушливый. Для этого варили пшеницу (в на­

туральном виде) вместе с мясом (баранина, говядина и редко - конина) в те­
чение 10-12 часов, затем раздавали как односельчанам, так и прохожим и 
нищим. Сумалак, весьма распространенное в прошлом обрядовое кушанье. 

готовилось также коллективно (Наливкин, Наливкина, 1886. С. 126; Задыхи­
на, 1952. С. 394). Варили сумаляк весной из пшеничного сока (солод) и муки. 
Сок получали путем искусственного выращивания пшеницы. Полученвые зе­
леные ростки (.майса) рубятся большим ножом (ош-пичоТ}) и из полученной 

массы выжимается сок. В одном из дворов устанавливается котел - каждая 
женщина, желавшая принять участие в приrотовлении сумаляка, приноси­

ла по 1-2 чашки муки и вручала ее кайвони, которая избиралась из среды 
опытных женщин, старших по возрасту (Снесарев, 1960. С. 138). Пшеничныit 

сок и собранную муку опускали в котел, варили, помешивали и дoбaвJULI: 

требуемое количество воды. Содержимое котла варилось всю ночь. Утро 
следующего дня женщины приходили со своими чашками и начиналась раз­

дача сумаляка. В наши дни сумаляк готовят в дни праздника Навруз во все 

кварталах, махаллях городов и в некоторых учреждениях. Варка и раздач_ 

сумаляка проходит празднично, особо торжественно. 

Широко была распространена гужа (кашевидная похлебка). Гужа варк:­
ся в воде и заправляется пресным или кислым молоком. Она употреблялас-. 

как в горячем, так и в холодном виде. Холодную гужу употребляли в летвк. 

322 



период, так как помимо пищевых качеств блюдо обладало свойством утолять 

жажду. 

Одним из часто уnотребляемых блюд был жидкий суп из маша (сорта бо­
бовых) с добавлением туда пропорционального количества риса - мошхУрда 
и..1и л10шгуруч; варят этот суп на мясном бульоне, а можно и на воде, в масле 
и..1и на животном сале, с поджаренным луком, приправой для него служит 

укроп, кинза, мелко нарезанный лук (особенно зеленый), черный или крас­

ный молотый перец. Из маша также варили густую кашу кичири. Ее же гото­
вят также с добавлением риса -мошкичири, заnравляют маслом. 

Значительное место в питании узбеков занимали блюда из риса (гуруч). 

Его исnользовали для приготовnения многих видов кушанья. Наnример, из 
риса готовили и готовят хjрда или мастава - жидкий суп на мясном бульо­
не или с поджаренным луком и мелко нарезанным мясом. Готовится из риса 
также жидкий молочный суп ширхjрда, cym гуруч или cym биринж, густая 
~юлочная каша ширгуруч или ширбирииж, а также густая каша с мясом и 

чорковью - шавла, корма (последний в Хорезме) . Шавлю заправляют расти­
тельным, топленым маслом или животным салом. Такую же кашу варят (но 
без моркови) с добавлением к рису ловия (сорт бобовых). Готовили и готовят 
телерь также густую рисовую кашу на молоке с тыквой - 1)-Ово~ош, шир~ово~, 

ширкади. 
Самым излюбленным и традиционным блюдом узбекского народа являет­

ся плов (палов), приготовляемый из риса в сочетании с мясом, луком, морко­

вью. В него кладут много жира, растительного или животного масла. Очень 
часто варят плов, засыпав в него немного гороха, кишмиша, черного (нетол-

Плов (чайхана-nалов). Чует, Намаиганская область. 2007 г. 

Фото А.А. Аширова 

323 



Самаркандский nлов 

Фото В. Тарана 

ченого) перца, барбариса, что придает этому блюду особый вкус. В зависи­
мости от мяса, способа приготовления, добавляемых приправ, плов имеет 
десятки разновидностей. Особенно выделяются ферганский плов (туовурма 
палов), самаркандский (софи или сафаки палов) и бухарский, который счита­
ется диетическим. Своеобразным вкусом обладает плов, который готовится 
на обрядовых пиршествах (туй-палов, тj)й-оши, марака оши и др.). Широко 

распространено приготовление плова с доулмой (мелко рубленное мясо, за­
вернутое в виноградные листья)- каватак ош или коватак палов, дулма ош. 
Этот вид плова готовится в основном в мае и июне, так как для голубцов под­
ходят только свежие виноградные листья. Мясо рубится с луком, после чего 
оно заворачивается в листья, каждая доулма нанизывается на нитку, затем 

кладут в котел вместе с приправой и кипятят до закладки риса. 
В пище узбеков в качестве приправы в значительном количестве исполь­

зуются разные травы: мята (ялпиз, пудина), дущица обыкновенная (жамбил). 
базилик (рай~он), буниум персидекий (зира), кашнич посевной, укроn, пе­
трушка, барбарис (зирк, туоратуант), nерец черный (туорамурч), перец красный 
(туалампир, гармдори) и др. 

В традиционной кухне узбеков используются самые разнообразные виды 
овощей - в большом количестве употребляются, в частности, лук (пиёз) п 

морковь (сабзи). Важное место в рационе питания узбеков занимает также 
тыква, репа, огурцы, тара. Последний по вкусу и виду напоминает огурец. 
но значительно длиннее. Тара распространен во многих районах Ферганской 

324 



долины (Сухарева, Бикжанова, 1955. С. 112). В южных областях Узбекистана 
его не сеяли. Едят тара в сыром виде. 

После завоевания Российской имnерией Средней Азии, началось посте­
пенное культивирование и nроникновение в рацион местного питания таких 

видов овощей, как картофель, помидоры, капуста и многое другое. Следу­

ет указать, что с появлением помидоров был изобретен особый вид сала­
та- аччиl} чучук (в Ташкенте) или шакароб (в Бухаре, Ферганской долине), 
который делалея из мелко нарезанных nомидоров, лука и огурцов. Помидо­
ры добавляются во многие виды кушаний узбеков. Широко вошла в обиход 
узбекской кухни и капуста. Из нее готовят супы (карам шурва), научились 
варить борщ, щи, голубцы и т.д. Употребляется в nищу и болгарский перец, 
его мелко нарезают и кладут в супы, салаты. Болгарский nерец фаршируют 
мясом с рисом и готовят лакомое блюдо дулма. 

Важное место в питании занимают фрукты: тутовые яrоды, урюк, вишня, 
груши, черешня, яблоки, nерсики, виноград, гранаты, айва, сливы и пр. Не­

которые сорта винограда, яблок, айвы, груш сохраняют в свежем виде всю 
зиму. Для семейных нужд приготавливают варенья (l}иём, мураббо) из таких 
видов фруктов, как урюк, айва, вишня, яблоки (особенно мелких сортов), ин­
жир и др. Из тутовых ягод, винограда, дыни делали nатоки (шинни), являю­
щиеся излюбленным лакомством. Летом большое значение в питании, осо­
бенно сельского населения, имели продукты бахчеводства - дыни и арбузы. 

Дыни сушили (I}Овун I)OI)U) и заготовляли впрок. Ковун коки делается сле­
дующим образом: дыню разрезали на множество тонких долек (тилим), сни­
мали кожуру, а мякоть сушили на солнце, затем не совсем еще высушенную 

собирали, скручивали в nлет или складывали куски один на другой. В таком 
виде вяленную дыню хранили всю зиму. Выжатый сок из дьmь и арбузов 
варили в котле, добавляя немного муки. Полученную массу ложкой выкла-· 
дывали на скатерть или циновку отдельными кучками и сушили на солнце. 

В сушенном виде масса приобретает черно-коричневый цвет и nотому она 
носит название I)Opa ~fYpm. Излишки I)Opa ~fYpma и l}овун 1}01}U продавали на 
рынке. Из дыни и арбуза приготавливали также nатоки (шинни). В наше время 

I)Opa ~fYpm не делают, а ковун-коки заготовляется в тех районах, где выращи­
вают дыни. 

Узбеки, особенно жители кишлаков, исnользовали в пищу некоторые ди­
корастущие плоды и травы. В частности, население Ферганы употребляло 

олги (рябчик Ферганский). Корень этого растения имеет плоды, похожие на 
картошку. Осенью корни высушивали и толкли. Полученную массу замачи­
вали в воде, чтобы исчезла горечь. Затем ее сушили и заготовляли впрок. 

Из муки олги nекли леnешки, а также готовили nохлебку - атала. Другим 
съедобным растением являлся корень хажика, его употребляли в пищу толь­
ко в вареином виде, наливали полкотла воды и клали множество упругих пру­

ПiКОв, делая, таким образом, своеобразную решетку. Поверх нее аккуратно 

раскладывали корни ха:жика, а затем засыпали слоем земли (толщиной около 
4 см). В очаге разводили огонь. В результате кипячения корни хажика утра­
чивали горечь, становились съедобными. 

В пищу употребляли корень растения татрон (солянка nочконосная). 
Он схож с корнем хажика, но больших размеров. После определенной обра­
ботки (промывания, толчения) из него Приготовляли муку и пекли хлеб. Съе­

:щбным был также корень горного тюльпана. Выбранные из него луковиuы 

325 



жарили в масле или варили в молоке. Употребляли в пищу и плоды растения 
лагалак (иначе ёввойи картошка- дикая картошка). В голодные годы в пищу 
употребляли так-так (или ёввойи apna- дикий ячмень), из зерен которого 
варили кашу, а из муки делали лепешки. Весной в пищу употребляли также 
такие съедобные травы, как исмало~ (шпинат туркестанский), :жаг-жаг или 
очам бити (пастушья сумка), ялпиз или пудитш (мята дикая), беда или юнуч~ 
(люцерна посевная), ёввойи пиёз (лук суворова), ёввойи турп (редька дикая) 
и пр. В пищу употребляли плоды дикорастущих деревьев - олчи, фисташки, 
яблоки, плоды северса, боярышника (дулана), вишню тянь-шаньскую, грец­
кий орех и др. 

Мясная пища. Значительное место в питании узбеков занимает мясо 
(гушт) и мясные продукты. Его кладут во многие виды кушаний. Если в жид­
кой пище отсутствует мясо, то блюдо принято называть явгон, явгон ош. Этот 

продукт употребляли как в горячем виде (варенном или жаренном), так и в 
холодном (яхна гушт). В ряде случаев, особенно в хозяйстве овцеводов, оно 
употреблялось и в сушеном виде (гушт ~o~u, ~о~эт). Чаще всего ели барани­
ну (~уй гушти), говядину (мол гушти), реже курятину (тову~ гушти) и рыбу 
(бали~). Употребляли и козлятину (эчки гушти). Верблюжатину и конину в 

Разделка туши. Кишлак Хомкон, Шерабадский район, 

Сурхандаръинская область. 2003 г. 
Фото М. Файзуллаевой 

Q б 

основном готовили в прошлом 

полуоседлые и полукочевые 

группы населения. Жители 
Ташкента также в значитель­
ной степени предпочитали 
конину. 

Среди жидких кушаний 
большое место занимал и за­
нимает теперь крепкий мясной 

бульон - шурва, одно из са­
мых распространенных и из­

любленных кушаний узбеков. 
Вшурва кладут мясо (барани­
ну, говядину, иногда курятину, 

конину, последнее в Ташкенте 

и Ташкентском оазисе), лук, 
морковь, в зависимости от се­

зона - репу, тыкву, помидо­

ры, картошку, капусту, зелень 

(укроп, петрушку, кашнич и 

др.), перец и др. Очень часто в 
шурва добавляют немного го­
роха (нухатли шурва), ловия 
(ловияли шурва). При употре­
блении часто крошат в шурва 
мелкими кусочками лепешку 

(оби нон, лочира, особенно па­
тир). Шурва готовили двумя 
способами. Первый - кипяче­
нием (~айнатма шурва). Мясо 
и овощи варят в котле, зали-



вают сырой водой и кипятят 

до тех пор, пока все содержи­

мое котла не сварится окон­

чательно. Второе - жарением 
(J}овурма шурва). Здесь мясо, 
лук, помидоры (или томатная 
паста) жарятся в котле, затем 
заливаются водой и довари­

ваются. Подают шурва, посы­

пая сверху мелко нарезанным 

укропом, луком, перцем ( осо­
бенно J}овурма шурва), ее за­
правляют сметаной или кис­
лым молоком. 

Жители городов и крупных 
населенных пунктов времена­

ми готовят мясные кушанья на 

пару - димлама. Для этого в 
котле вместе с мясом уклады­

вают разные овощи (картош­
ку, помидоры, репу, морковь, 

лук и др.) и варят на медлен­
ном огне, накрыв крышкой. 

Это блюдо является весь­
ма лакомым и диетическим. 

В тех случаях, когда резали 
животных (овец, коз, круп­

вый рогатый скот), из головы 
и ног (кала-почча), желудка, 
кишечника, легких и других 

Таидыр кабоб. Баран, запеченный целиком в таидыре 
(печь). Кишлак Хомкон, Шерабадский район, Сурхан­
дарьинская область. 2007 г. 

внутренностей ГОТОВИЛИ суп- Фото М. Файзуллаевой 

бульон кала шурва (букв. суп 
из головы). В таких случаях суп употребляли не только в семейном кругу, 
но и созывали для угощения своих родственников и ближайших соседей. 
В очищенные кишки и желудки животных (главным образом, овец, коз и те­
.1Ят) закладывали мелко нарезанное мясо, сало, легкие и другие части внутрен­
них органов, крепко завязывали концы и варили в мясном бульоне. Когда все 
содержимое котла сварится, кушанье вынимали и клали на большое блюдо, 

нарезав мелкими кусочками, подавали к столу. Бульон также наливали в от­
.:t.ельной миске. Это лакомое блюдо шахлуд у населения низовьев Кашкадарьи 
nриготавливалось для самых уважаемых гостей. Излюбленным кушаньем не­
которых групп узбеков Ферганской долины (например, кипчаков и каракал­
nаков, проживающих здесь) была укма или укма шурва, приготовляемая из 
.1егких животных (овец, коз, крупного рогатого скота) . В легкие через гортань 
вливали 6-8 литров (а в легкие крупного рогатого скота еще больше) моло­
ка, смешав с 1 кг и более курдючного сала, затем крепко завязывали гортань 
шнурком, чтобы молоко обратно не вылилось, легкие опускали в мясной бу­
.:rьон (шурва). Шахлуд и укма теперь готовятся очень редко, только в особых 
торжественных случаях. 

/ 
327 



Своеобразным национальным блюдом узбеков, особенно оседлых, явля­
ется xacun - колбаса из кишок барана или козы, куда кладется рис, мелко на­
рубленная селезенка, немного мяса, лук, кусочки курдючного сала. По вкусу 
добавляют кашнич и укроп. В процессе варки хасиб выделяет в воду жир, 
при незначительной приораве (лук, морковь, репа, кашнич, укроп и др.) по­
лучится бульон (хасиб шурва). Колбаса I}GЗU, сделанная из конины в смеси с 
конским жиром, также считается вкусным кушаньем. 

Из мяса готовили шашлык (кабоб) или !}овурдо!}- жарятся нарезанные 
мелкими кусочками мясо, почки, тонкие кишки и прочее с салом. Туда же 

крошатся кусочки лепешки. Этим же способом жарили зарезанных ягнят -
барра кабоб. Это очень распространенное кушанье узбекских овцеводов в 
летний период. Среди городских жителей и жителей крупных населенных 

пунктов распространен жаренный на углях шашлык сих кабоб. 
Любимым мясным блюдом у полуоседлых и полукочевых в прошлом 

групn узбеков и некоторых оседлых жителей является тандир кабоб (кумма 

или кУмма кабоб). Этот вид кушанья был распространен во многих районах 
Самаркандской, Джизакской, Бухарской, Кашкадарьинекой и Сурхандарьин­
ской областей. Особенно интересен способ приготовления этого вида куша­

нья. Зарезав барана или козу, тушу освежовывали и очищали внутренности, 
хорошо их промывали, опять все клали в тушу и зашивали. Тем временем 
выкапывали яму глубиной 60- 70 см, разводили в ней огонь и nоддерживали 
его до тех пор, пока стенки земляного очага не наrревались. После этого жар 

слегка опрыскивался водой, чтобы получить больше дыма. Все четыре ноги 
туши складывались вместе и связывались, между ними продевался железный 

прут и туша опускаЛась в яму спиной вниз, при этом прут упирался в края 
ямы, удерживая ее таким образом, чтобы она не касалась раскаленных углей, 

поверх туши кидали шкуру убитого животного, предварительно хорошо от­
деланную, и, опалив шерсть на огне, засыпали ее землей. Для выхода пара в 
тушу вставлялась трубочка (из камыша или носик хозяйственного сосуда­

обдаста, верхняя часть которого, после того как засыпали землей, должна 
оставаться снаружи). Это же кушанье готовится и в таидыре (тандир кабоб), 
в котором пекут лепешки. После того, как оnустят туда тушу, верхнее отвер­

стие таидыра замазывают глиной. Кумма и тандир кабоб - блюда, на приго­
товление которых затрачивается много времени, почти целый день. 

Мясной фарш уnотреблялся для приготовпения многих видов кушаний, 

о которых неоднократно говорилось выше. Из него в Хорезме, и особенно в 
Хиве, готовили специальное блюда, называемое ид:жон. Приготовляют его из 
свежей баранины: очень мелко рубят мясо, смешивают с мелко нарезанным 
луком, добавляют по вкусу соль, черный и красный перец и едят с лепешкой 

в сыром виде, что ..считается весьма лакомым блюдом. 
Узбеки отличаются своим гостеприимством. Народная пословица гласит 

,,ме~мон отангдан улуг - «гость дороже отца». Когда в дом приходит гость, 

его стараются встретить достойно. У узбеков издавна бытовал обычай резать 
барана в честь nочетного гостя. Сначала ему подают зажаренные в сале ку­
ски мяса, печень, сердце, почки, а затем, после векоторого перерыва - бульон 
(шурва) и вареное мясо. 

Когда делят мясо, предназначенное для угощения, то гостю дают самые 

лучшие куски. У отдельных в прошлом полуоседлых групп узбеков (у кипча­
ков, карлуков) самыми лучшими считаются голени задних ног барана вместе 

328 



с костью - ту~о~, а также грудинка - туш, мясо на ребрах - пойча. Тукмал о~ 
nодавали почетному гостю, в семейном кругу - главе семьи. Им же угощали 
жениха (у кипчаков, карлуков), когда он в свадебный вечер приходил в дом 
невесты. Тукмало~, очевидно, означает щедрость жениха и считался симво­
лом богатства хозяина дома. Если жених накануне свадьбы не дал родителям 
невесты обещанное количество овец и коз, то в свадебвый вечер ему не по­
давали тукмало~. Этим самым давали понять, что он (жених) - жадный и не 
достоен почета. Что касается пичча и туш, то эту часть бараньей туши обыч­
но подавали (у карлуков) гостям из своего nлемени. 

У многих групn узбеков дештикыпчакского nроисхождения бытовал обы­
чай подавать nочетному гостю вареную голову и ножки. Этим самым хозяин 

дома nоказывал nример высокого уважения к гостю. Узбеки-карлуки и тюрки 
считали указанный обычай предосудительным и подавали голову только в 

кругу своей семьи, причем детям до совершеннолетия голову не давали. 
Мясо заготавливали впрок. В летний период в скотоводческих хоз~ствах 

(главным образом в nрошлом у полуоседлых и полукочевых групп узбеков) 
резали несколько овец и коз, мясо которых после засолки сушили на солнце 

(гушт ~~и, ~о~ эт ) , запасаясь на зиму. Сушеное мясо хранили в домах в 
обычных (гушт-халта, эт-турва) или в кожаных (саноч) мешках. Сало рас­

таnливали и хранили в глиняных горшках - хумах. Мясо долго хранили и в 
вяленом виде. Было распространено также хранение мяса зажаренное мел­
кими кусочками, залитыми салом. Хранили его в глиняных кувшинах или в 

сnециальных мешках, сделанных из овечьих и козьих желудков (меш ~орин 
халта), в них хранили также тоnленое масло (сарёг). 

Рыбу узбеки уnотребляли в основном в жареном и лишь в отдельных слу­
чаях (главным образом в Хорезме) в вареном виде. В домашних условиях 
рыба использовалась очень редко, обычно ее приготавливали специальные 

nовара (6али~-паз) на городских рынках или на базарах круnных населенных 
пунктов. Жарили рыбу в растительном масле в котлах. У узбеков дельты Аму­
дарьи рыба использовалась чаще и ассортимент блюд из нее бьm разнообраз­

нее. В этом районе готовили рыбу впрок: коnтили в nечках или, выпотрошив 

и разрезав на тонкие кусочки, солили, вялили - такая рыба называется как­

,\1ач (Задыхина, 1952. С. 347). 
Из nриведеиных выше данных видно, что в состав большинства нацио­

нальных блюд входят в основном продукты земледелия. Продукты животно­
водства сочетаются с разнообразными сельскохозяйственными культурами, 
что еще больше расширяет пищевой ассортимент узбекского народа. Следу­
ет также отметить, что в создании национальных блюд основная роль, несо­

~1ненно, принадлежит оседлой части узбекского народа, но немалую долю 
внесли и nолукочевые, полуоседлые в nрошлом узбеки. По мере оседания 
последние постепенно научились готовить почти все основные виды тради­

ционных блюд, которые создавались исконными жителями Среднеазиатского 
~еждуречья (узбеки, таджики) на протяжении многих веков. 

Значительное место в быту узбеков занимал чай. В середине XIX в. он 
имел меньшее распространение, но уже в конце XIX - начале ХХ в. чай во­

шел в обиход повсеместно. Его nьют как в общественных местах (столовых, 
чайханах и др.), так и дома в семье. На большей части территории Узбекиста­
ва nили и пьют в основном зеленый чай (кjlк чой). Лишь в Ташкенте и в райо­

нах Ташкентской области, а отчасти и в Сырдарьинской, употребляют чер-

329 



ный чай (~ора чой, памил чой). В большинстве случаев чай пьют без сахара. 
В прошлом воду кипятили в очаге, в своеобразном кипятильнике - кумгане 
(чойгум, чой:жУш) и в самоваре. Заваривали чай в тех же кумганах, в которых 
кипятили воду, а фарфоровый чайник и чашки (пиёла), из которых пили чай, 

были лишь у состоятельных, главным образом, у городских жителей. 
Наряду с обычным чаем был распространен способ приготовпения чая с 

прибавлением молока, соли, сала, топленого или сливочного масла, что на­

зывается ширчой (букв. чай с молоком). И по сей день ширчой употребляется 
во время утреннего завтрака во многих семьях (в особенности в сельской 
местности). Был распространен еще один способ приготовпения чая ~ора чой 

или ё8лu~ чой. Для этого крошат в чашку (коса) мелкими кусочками лепешку, 
кладут немного топленого сала (желательно курдючного) или топленого мас­
ла и соли, а затем заливают горячим, только что заваренным чаем. Если вме­

сто сала или масла в чашку кладут сливки (~аймо~), то такой чай называется 
иначе - ~аймо~и чой. Он был распространен в прошлом в Бухарском оазисе. 
К,ора чой пили также утром, на завтрак. У городского населения постепенно 

вошло в традицию пить чай не только с лепешками, но и с хлебом промыт­
ленного производства, булочками со сливочным маслом, печеньем. 

Наряду с безалкогольными напитками ( чой и др.) у узбеков бытовали и 
напитки, содержащие определенное количество алкоголя. Наиболее распро­
страненным из алкогольных напитков являлась буза, приготовляемая из про­
са, ячменя, риса, также из джугары (Кушелевский, 1891 . С. 256-263). Гото­
вили также виноградное вино (мусаллас), которое употреблялось оседлыми 
жителями Средне~иатского междуречья с древних времен. С распростра­
нением в Средней Азии ислама производство и потребление вина заметно 
сократилось, но не исчезло совсем, хотя открытое его употребление порой 
строго преследовалось. 

Молочная пища. Большое значение в питании узбеков имело молоко (cym) 
и молочные продукты. Они применялись для заправки многих видов блюд, о 
чем сказано выше. В пищу в основном употребляли коровье, овечье и козье 

молоко, а у полуоседлых узбеков также и верблюжье. Овечье молоко отли­
чалось по своей жирности и питательности. Надоем овец И приготовлением 
продуктов из него занимались те хозяйства, у которых было стадо из десятков 
голов овец и барашки которых были забиты на смушке. 

Коровье, козье и овечье молоко шло как в пресном, так и в заквашенно~f 

виде (~amu~). Из молока только что отелившихся овец, коров или коз моло­
зиво, о8uз, о8из сути) готовили специальное кушанье в виде запеканки, на­
зываемое о8из или ~щанок (последний у карлуков и кипчаков), а из второ­
го, третьего надоя молока (все еще сохранившего в своем составе молозиво) 
делали жидкое кушанье гелагай или далама (последний у узбеков долины 
Зарафшана и Кашкадарьи). Гелагай готовился также с добавлением в него 
немного риса и семян чернухи (седана). Большую часть гелагай и огиз, при­
готовленных из молозива коровы, раздавали родственникам и ближайшим 
соседям и этим обычаем как бы извещали их о том, что у них стелилась коро­

ва. В таких случаях говорили О8uз о~~а етди (букв. рот достиг до белого, т.е. 
молока, молочных продуктов). 

Бытовало несколько видов кислого молока. Самым распространенным 
считалось заквашенное кислое молоко - ~amu~. Закваска происходит не 
сложно. Собранное молоко кипятили и разливали в сосуды (глиняные или 

330 



тыквенные). Когда молоко остывало, туда добавляли для брожения немно­
го кислого молока (томизги. уют'!}и. '!}Урт) из предыдущей закваски и дава­
ли отстояться. К,атиi< большей частью употреблялся (в свежем заквашенном 
виде) в летний период. 

Другой вид кислого молока - это жидкий напиток (айрон, чал, чалоб), 
приготавливаемый из катыкапутем прибавления в него воды (сырой) и соли 
по вкусу. Айран делали также из густой молочной массы (сузма или чакки), 
которая являлась третьим видом кислого молока. Чакки употребляется как в 
натуральном виде, так и в виде приправы для многих блюд узбекской кухни. 

Среди овцеводов был известен еще один способ приготовnения кислого 

молока. Собранное овечье молоко в сыром виде вливалось в специальный 
мешок, сделанный из желудка овцы ('!}орин халта), который вместе с содер­
жащимся в нем молоком прикреплялся к седлу осла, который весь день носил 
мешок и в результате постоянного движения получалось весьма вкусное и 

питательное (несколько сгущенное) кислое молоко, называемое '!}Орин 1}ати1}. 

Из верблюжьего молока делали острокислый напиток туя айрон или 'I}UMpoн, 
а из кобыльего- слегка опьяняющий напиток lfuмuз. Отметим, что 1}Ш1UЗ сре­
ди узбеков приготавливался очень редко, его делали лишь отдельные группы 

узбеков дештикипчакского происхождения (кипчаки, некоторые группы пле­
мени юз, найман и др.). 

В традиционных блюдах узбеков широко употребляются такие молоч­
ные продукты, как сузма (густая творожная масса), твердый кисло-соленый 
сыр ('l}ypm, '!}Урут). l(урт заготавливается из густой молочной массы впрок, 
его употрябляли с чаем или распускали в горячей воде и использовали в 
виде приправы для некоторых видов пищи. Из него также готовили кушанье 

к;уртовq. Оно было в прошлом популярным у бедных узбеков. Способ полу­
чения '!}уртова очень простой: жидкую массу, полученную из кислого сыра, 

после того, как он распустится в горячей воде, кипятят, разбавляя топленым 
~fаслом .и подают в жидком виде. 

Узб~ки в большом количестве употребляли в nищу баранье и говяжье 

сало, топленое масло, а также сливки, о чем говорилось выше. Кроме сала 
и масла животного происхождения добавлялось также растительное масло 
(зигир-ёг, .жувоз ёги), выжимаемое в примитивных маслобойках (жувоз). По­
JУЧали его из различных смесей семян, масличных культур (кунджут, лён, 

индау, хлопок и др.). При приготовлении пищи растительное масло сильно 
нагревают, чтобы удалить запах И коровий привкус. 

Кон~итерские изделия. В городах и крупных населенных пунктах было 

очень развито кустарное изготовление различных видов кондитерских из­

.з,елий. В семье, в домашних условиях, приrотовляли лишь некоторые виды 
;:.1адостей. 

Производством кондитерских изделий с древних времен елавились Буха­

ра, Самарканд и другие крупные города Средней Азии. Наиболее расnростра­
венными сортами кондитерских изделий были пашмак и тери (тери ~олва), 
азвестные у русского населения Средней Азии под названием «молочка» (Су­
шрева, 1962. С. 122- 124). Эти сорта халвы состояли из муки и жира, разница 

ежду ними (паш.мак и тери) заключалась в nропорции жира и муки. Свое­
ооразной была халва сабуии - в виде небольших конусов, по форме и виду на­

~оминающих местное мыло (отсюда и название ~олва). )(олва лафзи и кофта 
-отовилась с толченым миндалем, урюковыми косточками, фисташками или 

331 



Приготовление сливочного масла. Кишлак Хомкон, Шерабадский район, 
Сурхандарьинская область. 2003 r. 
Фото М. Файзуллаевой 

грецкими орехами. Особой славой пользовалась жирная, тающая во рту хал­
ва - оби новвот, приготавливаемая на лучшем кунжутном масле. Большим 
спросом среди населения пользовалась халва, сделанная из толченых ядры­

шек фисташек (nucma ~олва), и белая халва с добавлением большого количе­
ства кунжутных семян (кунжутли ~олва) и др. 

В городах Средней Азии вырабатывается кристаллический сахар - нов­
вот. Его приготавливали в котле, наполненном насыщенным раствором саха­
ра, от края до края котла натягивались нити, на которые при остывании сахар 

оседал крупными кристаллами. Новвот имел большой спрос, считался лечеб­
ным, горячительным средством. Его применяли как лекарство от слабости. 

Было расnространено изготовление местных сортов конфет, многие из 
которых, как и халва, делались из сахара и муки, но без жира. Наиболее рас­
пространенными были белые конфеты, несколько удлиненной, скрученной 
формы (печак), а также четырехугольные - в виде nодушечек (парварда), в 
виде бугристых белых шариков с жареной горошинкой посреди вместо на­
чинки (~андолат). Эти конфеты чаще всего подавались на свадьбах, их белый 
цвет имел символическое значение. Хорошо было налажено производство 
леденцов, передко окрашиваемых в яркие цвета. Производство их в Бухаре 
выделялось в особую отрасль. Был распространен также своеобразный сор> 
конфет (попугли ~анд) - тянущийся леденец, который был оформлен в ви.J.~ 
длинной палочки, завернутой в яркую бумажку, концы которой завязывалис!. 
бантами. Это лакомство покупали для детей. 

В праздничные дни и на поминальные обряды, а также для nродажи : 
священный для мусульман месяц Рамадан, готовят традиционную нишолда ­
пениетую жидкую массу из сахара (или виноградной патоки), яичного бem.:z 

332 



и отвара мыльного корня. В круnных городах производили варенье мураббо 

из роз, для чего был выведен сnециальный сорт душистых роз, который в Бу­
харе назывался гули мураббойи, другие сорта на мураббо не шли. Это варенье 
и приготовляемый из сахара и розовых лепестков леденец гул~нд считалисъ 
целебными (Сухарева, 1962. С. 124). 

Эти сладости в повседневном быту широких слоев населения употребля­

:Jись мало, они были достаточно дорогими. В домашних условиях из фруктов 
(урюк, вишня и др.) готовили варенье (~иём). Варили также nатоки (шинни) 
из виноградного сока, тутовых ягод, а также из дыни, арбуза, о чем говори­
.1ось выше. Из сушенных тутовых ягод (тутмайиз) делали (предварительно 

измельчая в стуnке) халву (тут ~олва). 
Пищевой режим и отношение к пище. Пищевой режим узбеков был тесно 

связен с их хозяйственной деятельностью и социальным положением. Пища 
обычно принималась три раза в день: утром (нонушта, чой), в обед (тушлик) 
и вечером (кечки ов~ат). В тех домах, где была корова, подавали на завтрак 

киnяченое и пресное молоко, сливки или тоnленое масло. Зимой в бедных се­
.\tьях (особенно в сельской местности) по утрам готовили жидкую похлебку 
атала или ширчой. Летом в середине дня вместе с чаем и хлебом ели фрукты, 
арбузы, дыни, виноград и др. 

Горячий сытный обед дома nриготавливался обычно вечером, после тру­

.:{ового дня. Узбеки ели сидя на nолу, образуя круг. При этом старики в семье 

сидели на nочетном месте. Перед тем, как принести nищу, на полу или на 

низком столике- хонтахта, чорпоя стелили скатерть - дастурхон. В зимний 
nериод столик заменяет сандал. Во многих семьях (особенно городских) nри­
нято ставить на скатерть nоднос с хлебом и сладостями . 

В nрошлом почти все виды густой nищи брали руками: их nодавали на 
больших блюдах (тово~). Такое блюдо nодавали для всех сидящих, если их 
немного, или на несколько человек вместе. Жидкую пищу ели из одного или 

нескольких общих блюд. Такие общие блюда пазывались (наnример, у карлу­

ков) ино~ тово~. что буквально означало «блюдо братства». Лица, кушающие 
из одного блюда, называли друг друга ~амтово~ (букв. люди общего блюда) 
1 Шаниязов, 1964. С. 128). Раньше подавалась всего одна ложка и все ели по 
очереди этой ложкой. В городах жидкое кушанье подавалось каждому сидя­

щему в отдельных чашках (коса). По существовавшему этикету первое блюдо 

rrредлагается главе семьи или гостю. Согласно обычаю, сидящие за скатер­

rью (дастурханом), начинали есть только после того, как начнет старший. 
Жидкие блюда кушают, главным образом, ложкой (~оши~). Такой вид еды, 
как nлов, брали руками. 

Узбеки очень бережно относились к nище и продуктам nитания. Остатки 

ее не полагалось бросать, где попало, чтобы их не осквернить. Оставшуюся 
пищу сливали в помойные ямы, специально сделанные для этой цели в уеди­

ненном месте двора. Пищевые nродукты по возможности хранили изолиро­
ванно, в отдельных nомещениях (галадон). Не полагалось, например, держать 
в жилом nомещении большие мешки с зерном (nшеницей, джугарой, рисом 

<1 др.), мукой, а также масло или жир в больших сосудах (хумах, кувшинах) 

открыто, на виду. В тех случаях, когда их держали в комнате или юрте, то 

обязательно накрывали, чтобы не сглазили (куз тегмасин) или чтобы не за­

видовали (сух кирмасии) nосторонние люди, nриходившие в дом. 

333 



В народе сохранилось чрезвычайно почтительное отношение к хлебу. 
Дети с малых лет приучаются подбирать каждую упавшую на землю крошку, 
«чтобы хлеб не был осквернен». В домах хлеб хранится в специальных ящи­
ках (нон санди~). Полуоседлые узбеки в прошлом держали хлеб в специаль­
ных мешках (нои халта), сделанных большей частью из верблюжей шерсти 
или сшитых из кожи (саноч или пои саиоч). Не полагалось бросать хлебные 
крошки, их тщательно собирали и съедали. В тех случаях, когда стряхивали 
скатерть с крошками или остатками пищи, то подносили ее к стенке, чтобы 

их подобрали птицы. Не nолагалось также бросать хлеб, хлеб клали осторож­
но на скатерть или в мешок, чтобы зря не ломать или чтобы он не крошился. 

Человек, заметивший лежащий на земле кусок хлеба, обязательно поднимает 
его, и трижды поцеловав и пряложив ко лбу - этим самым он оказывал боль­
шое почтение хлебу -откладывает его в сторону, чтобы на него не настуnили. 

За едой разламывание лепешки (ее не nолагалось резать) являлось обя­

занностью старшего в доме, а в общественных местах - самого старшего из 
присутствующих. 

Почтительное отношение узбеков и других народов Средней Азии к пи­

щевым продуктам сложилось на протяжении многих веков. Страшные вой­
ны, частые неурожаи и голод, тяжелые условия труда и скудная доля простого 

народа на nроизводимые ими продукты, видимо, вынудили людей относиться 

бережно и почтительно к хлебу и другим nродуктам nитания. 

Хлеб в представлении людей играл также роль оберега. Наnример, не­
большие лепешки (кулча) или куски хлеба клали в люльку, под голову мла­
денца, для того, чтобы уберечь ребенка от злых духов. Нередко на стенах 
жилищ сельской местности можно было увидеть висевшие на стене одну или 

две леnешки, на лицевой стороне которых обычно были вдавлены две глубо­
ких ямочки (куз), которые также являлись nредохранительным средством от 
сглаза. Вечером, после захода солнца, nровожая гостя или родственников, да­

вали им с собой леnёшки, которые должны были оберегать их в пути к дому 
от всяких несчастий и злых духов. Когда кто-либо отправлялся в путь днем. 
ему также давали лепешки, заворачивая их в платок (или клали в сумку), го­
воря при этом нои ~а.мрщинг булсин! -«nусть хлеб будет твоим спутником». 
Чтобы предостеречь детей от дурного глаза, из муки приготавливали неслое­
вое тесто, делали из него небольшие шарики величиной с грецкий орех - кj)з 
(букв. глаза). Карлуки низовьев Кашкадарьи из такого же теста лепили ста­

туэтки человека - куз боши (старший над глазами). Затем статуэтки жарилв 
в масле, после того, как они остывали, их нанизывали (шарики и статуэтки ' 
на нитку в виде бус и подвешивали на стенах жилищ, которые, согласно по­

верьям, оберегали обитателей дома от сглаза. 
Очень часто узбеки хлебом приносили клятву. Например, агар мен ёлго11 

айтса.м umt урсин! -«если я сказал неправду, пусть накажет меня хлеб». В тех 
случаях, когда разговор ведется сидя, вокруг развернутой скатерти ( дастур­
хон), на которой обычно разложены леnешки и другие виды продуктов, ro 
клялись приблизительно так: ан а шу нон ~рмати (или дастурхои ~рмати ~~ 
.мен берган ваъда.мни албатта бажараман! - «И ради уважения к этому хле­
бу (или скатерти), я обязательно выполню то, что обещал». 

Вся употребляемая пища, согласно народным представлениям, делите~ 
на две категории: «горячую» - исси1)Лик, и «холодную»- сову1)Лик. Это ста­
рое, известное еще с древних времен, деление основано было на делеНВJ: 

334 



темпераментов (мижоз) людей на холодные и горячие. В здоровом состоянии 
человек обычно не обращал внимания на состав пищи, но в случае болезни 
соблюдение соответствующей диеты имело большое значение, так как счита­
.1ось, что человеку с холодным темпераментом полезна горячительная пища 

и наоборот. 

Большая часть сладостей относились к «горячей» категории. Горячими 
считаются, например, баранье и конское мясо, ореховое масло, холодными -
говядина и козлятина, топленое и растительное масло. Из злаков горячими 
были озимая пшеница, мош, кукуруза, горох, холодными - яровая nшеница, 
джугара, итальянское npoco (~Ууно~) и др. Из овощей и фруктов горячими счи­
таются тыква, морковь, дыни, груши, сладкий гранат, винные ягоды (инжир), 

сладкие яблоки, холодными -баклажаны, огурцы, репа, каnуста, лук, редька, 
персики; кислые яблоки, кислый гранат, урюк, груши, вишня, сливы. Молоч­
ные продукты считались в большей своей части холодными. К ним относятся 

также хлеб, пельмени и шурпа, а плов - к горячим. 
Отражением магических воззрений было перенесение на пищу свойств 

употребляющих ее людей. Поэтому считалось, если дети, например, съедали 

остатки пищи, которую кушают ученые или ишаны, то это якобы могло спо­
собствовать усвоению ими учености от первого или благодати от второго. 
Так как гость рассматривался в старом быту как лицо священное, «как дар 

божий», остатки пищи, которую он кушал, считались обладающими благо­
датью и охотно съедались. 

Приготовлением всех видов пищи в узбекских семьях занимались жен­
щины. Только на больших общественных угощениях {туй, гаштак, rукма и 

.:tp.) некоторые виды кушаний (плов, манты, шурпа, шашлык и др.) готовили 
~1)'ЖЧИНЫ. 

Кухонная утварь. Перед приготовлением любого вида пищи из муки, по­

следняя предварительно просеивается через сито (элак). Мука просеивалась 
на скатерть, сделанную из бараньей или козьей шкуры мехом снаружи - cy­
npa (сурпа), имеющую круглую или овальную форму. На ней готовилось так­

же тесто для лепешек и различных видов мучных блюд. Лицевая сторона 
супра, куда просеивалась мука, очищалась от мездры и хорошо обрабатыва­
.1ась. Тесто замешивалось в большой керамический миске - тогора, а у по­

:JУоседлых узбеков для этого исnользовалось деревянное блюдо карсан или 
же котел. Тесто разделывалось на специальной доске (длиной 75- 80 см, ши­
риной около 20 см)- ош тахта или на круглой доске для разделки. Раскаты­
валось оно на cynpe и на ош тахта при помощи деревянной скалки - У7УЛОВ, 
такая же скалка, но покороче- ёйгич. Были еще скалки небольтого размера, 
но сравнительно толстые - жjlва. Узор на лепешки наносился при помощи 
ткача нонпар, сделанного из пучков перьев, или специальным деревянным 

инструментом - чекач, чекич. Для посадки лепешек в таидыр имеется специ­

альное приспособпение в виде круглой подушки, соответствующей размеру 
.1епешки -рапида, а также нарукавник - енг или енгча. 

Пища готовилась в чугунном котле (~озон). В конце XIX - начале ХХ в. в 

Средней Азии применялись в основном чугунные котлы. В городах или круп­
ных населенных пунктах их готовили специальные мастера, которых называ­

.1И дегрезами. Бытовали также круговидные медные котлы - мис~Уозон. 
Кухонная утварь состояла из железный шумовки (капгир ), черпака ( чумич ), 

аожа ( ош пичо~), большого тяжелого ножа ( чопгич ), скребка для чистки котла, 

335 



Старинная кухонная утварь в лавке скуnщика, г. Ташкент. 2004 r. 
Фото Г.Ш. Зунуновой 

ложкаобразного железного, медного, а иногда и серебряного скребка для 
тыквы (l)иргич l)OШUl)), колесного лобзика для фигурной нарезки теста (кес­

гич), ковшеобразного медного сосуда (ё8Ло1)и, ё8Логи), в котором накаливатi 
масло, жарили лук для подливы и готовили некоторые виды блюд - яични­

цу, оладьи (~уймоl}) и друтое, металлического или плетеного из ивовых или 
тутовых прутьев дуршлага (чавли) для вылавливания лапши, пельменей из 

кипяченной воды. Обязательными кухонными предметами были и различные 
виды посуды, а также большие и маленькие плетеные корзины - са ват. 

Посуда оседлых узбеков была сделана в основном из глины, у полуосед­
лых -из дерева. Из глины были сделаны чаши - коса, или тошкоса, сополко­
са, для жидкой пищи большие плоские блюда- moвol}, лаган, большая иглу­

бокая - тогора (или тош-тогора) для замешивания теста, различные виды 
сосудов для хранения воды: большой конусообразный - куза, тош-куза, та­
кой же сосуд меньшего размера- кузача, гулча, тумча, небольшие сосуды 
для умывания - чавгум (в Ферганской и Ташкентской областях), обтова. 

дастшуй (в Самаркандской, Бухарской, Сурхандарьинской, Кашкадарьин­
екой областях) или обдаста (в Ташкенте). Глиняными были также различ­
ных размеров кувшины: большие (ху.м) для хранения воды, зерна, муки и дру­
гое, меньшего размера с ушками (~улоl)Ли хум, ~уш~улоl} хум) - для храненш 
воды, масла и жира; неболъшие кувшины (хумча) для хранения масла, молок­
и друтое; крынки-хурма, маленького размера - хурмача, дукача (последний ~ 
кипчаков Ферганской долины) для надоя и хранения молока и др. 

Посуда у полуоседлых узбеков сделана, главным образом, из дерева 

чашка- ёгоч-коса, веглубокое плоское блюдо среднего размера крутлой фор­

мы (ёгоч таво~), большие глубокие миски - карсан (у карлуков и кипчаков 
бассейна Зарафшана, а также у узбеков дельты Амударьи), чора или чорасr. 
(у кипчаков Ферганской долины). В корсане хранили молоко, муку, лепешки. 

336 



а также месили в нем тесто. Деревянными были также черпак-сузо~, чумич, 

сузгич, ложки-~оши~, ёгоч 7уоши~ и др. 
В прошлом у оседлых, и отчасти у полуоседлых узбеков была широко 

распространена посуда из тыквы-горлянки (~ово~), в которой носили и хра­
нили воду (сув7уово~), держали молоко (сут7уово~), хранили зерно (дон~ово~). 
носили обед (ош ~ово~). 

У городских и сельских жителей, помимо глиняной и деревянной утвари, 
немало встречалось предметов, сделанных из металла: чугуна - l}Умгон, това 

и др., бронзы- патнис, меди - самовар, l}Умгон, обдаста, патнис и др. Были 
распространены также фарфоровые изделия - чайники, пиалы, лаганы. 

ТРАНСФОРМАUИЯ ПИI,UИ 
В СОВРЕМЕННЫЙ ПЕРИОД 

Изменения в питании «протекают чуть медленнее по сравнению с дру­

гими явлениями материальной культуры, поэтому в ней сохраняется доволь­
но много локальных культурных традиций, этнодифференцирующих черт и 

пласт архаичных элементов» (Тихомирова, 2005. С. 3.). Тем не менее в ХХ в. 
пищевой комплекс узбеков испытал заметные трансформации, что было свя­

зано со многими объективными факторами: появление в хозяйстве новых 
продуктов и культур (картофель, помидоры, баклажаны, болгарский перец, 

цитрусовые, кабачки, патиссоны, цветная капуста и т.д.); восприятие узбек­
ским населением новых видов кулинарной обработки пищи (припускание, 

тушение, варка на пару и др.) ; появление новых видов посуды и технических 
приспособлений (самовары, кастрюли, манты-касканы, скороварки и т.д.); 
появление в структуре населения новых этнических групп (славяне, выходцы 
из Китая, Кавказа, Урала, Поволжья и т.д.), которые внесли большой вклад в 
трансформацию традиционной системы питания узбеков. 

В настоящее время в пище населения Узбекистана значительно меньше 
наблюдается традиционное деление на три основных вида питания, имев­

шее место еще в начале ХХ в. (Шаниязов, 1972; Шаханова, 1987; Курбанова, 
1994): пища, с преобладанием злаков, овощей, фруктов и несколько меньшей 

долей молочных и мясных nродуктов, у традиционно оседлого населения; 
пища, в основе которой мясо-молочные блюда, у бывшего кочевого населе­

ния; пища, имевшая промежуточный характер, у бывшего полуоседлого/по­
лукочевого населения. Это деление отчасти сохраняется только в сельской 

местности, особенно в отдалённых районах, но в городах и больших посёл­
ках сложился единый общенациональный комплекс питания, который вклю­
чает в себя как традиционные, так и новые блюда. 

В 1930-е годы в рацион узбекского народа стали входить макароны, вер­

мишель, консервы, хлебные и кондитерские изделия заводского производства. 
Из славянской кухни были заимствованы такие блюда как котлеты, тушеная 
капуста с мясом, жаркое с картофелем и мясом, окрошка, а также различные 
способы маринования овощей. Некоторые блюда узбеки переняли у татар: 
беляши, блины, чак-чак - украшенные разноцветными драже или мелкими 

леденцами пирамиды. 

Нужно отметить, что все новое, в том числе и пища, воспринималась 

узбеками не сразу. Например, еще в середине ХХ в. макароны в некоторых 

12 Узбеки 337 



зажиточных семьях называли «едой русских» (урисларнинг ов~ати), а кар­
тофель в узбекских кишлаках (особенно на территории бывшего Бухарского 
эмирата) считался «едой чертей» (шайтоннинг ов~ати). Сегодня как мака­
роны, так и картофель являются незаменимыми продуктами в рационе как 
городских, так и сельских узбеков. Из капусты узбеки готовят борщ, который 
называют карам шурва (капустный суп). Появился даже симбиозный рецепт 
«узбекского борща» - компоненты (мясо, лук, морковь, свекла, помидоры) 
обжариваются в казане и заливаются водой, а затем лишь добавляются кар­
тофель и капуста. 

Развитие пищевой промышленности в первой половине ХХ в. способ­

ствовало расширению пищевого рациона узбеков. Этот процесс проходил не­

редко в экстремальных условиях, когда режим питания приходилось менять 

вынужденно из-за дефицита продуктов и скудности рациона. Так, во время 
Второй мировой войны Духовное управление мусульман Средней Азии и Ка­

захстана выпустило фетву, в которой мусульманам-солдатам, находившимся 
на фронте, или гражданским лицам, стесненных материальными обстоятель­
ствами, разрешалось потребление свиного мяса. 

Появившийся в годы советской власти дефицит продуктов серьезно 
трансформировал традиционные представления о лрестижной пище. Приоб­

ретение дефицита стало статуевым явлением, символом приобщения к бо­
лее высокому социальному слою. Так началось потребление таких «nрестиж­
ных» продуктов как красная и черная икра, красная рыба, салями, сервелат, 
дорогие сыры, маслины и т.д. в элитных кругах узбеков. 

С конца 1950 - начала 1960-х годов ХХ в. лолучает распространение 
консервирование фруктов и овощей с дальнейшей пастеризацией. Узбеки 

заготавливают впрок и различные жареные и вареные овощи, баклажан­

ную икру, фруктовые комлоты и соки, популярной среди определенной ча­
сти узбеков стало консервирование весеннего ритуального блюда сумалак. 
В наше время среди узбеков стали популярны натуральные соки из яблок. 

персиков, абрикосов. В 1 970-1980-е годы традиционный рацион пита­

ния узбеков еще более пополняется фабричными продуктами питания. 
В 1990-е годы этот процесс продолжался. 

В целом, отмечая изменения в структуре пищи узбеков, надо отметить. 

что в связи с тем, что она отличается значительной устойчивостью нацио­
нальных форм, длительной сохранностью складывающихся традиций, вре­

менные рамки ее изменений определить трудно. 

С одной стороны, традиционная. пища обогащается новыми блюдами, с 
другой - в быту узбеков сохраняется приготовление традиционных обрядо­
вых блюд. В то же время, говоря об этнической пище узбеков, следует отме­
тить те изменения, которые происходят в области принцилов приема лищя. 

чередования блюд, использовании отдельных продуктов питания (Брусина. 

2001а. С. 93). 
Несмотря на лроцессы урбанизации, унификации, повлиявших на тради­

ционную культуру, пища продолжает оставаться этническим маркером узбек­

ского народа. Этнически окрашенная основа пищи сохраняется, несмотря на 
лроникновение в пищевую культуру различных иноэтничных элементов, 2! 

также на стандартизированный ассортимент готовых продуктов, приобретае­

мых в магазинах. 

338 



Анализ пищевого рациона узбеков показывает, что среди ритуальных 

блюд встречаются архаичные типы пищи (например, юп~а), в повседневной 
жизни давно вышедшие из употребления. Иногда же, напротив, блюдо, перво­
начально имевшее ритуальное, знаковое значение, со временем его утрачива­

ет и превращается в праздничное, а затем даже и в повседневное (например, 

~атлама, чалпак, пастеризованный сумалак). Такие блюда еще больше, чем 
обыденные, служат выражением национального самосознания, символом 
этничности. Характерно, что они, при всей их знаковости для данного наро­
да, являются не только приемлемыми, но и уважаемыми и высокоценимыми 

блюдами среди соседних народов, а нередко входят и в состав надэтнической 

кухни (палов, шашлик и т.д.). 
Уровень сохранения этнических особенностей в пище узбеков показыва­

ют материалы анкетирования. Например, на вопрос: «Какую кухню вы пред­
почитаете использовать в своем рационе» большинство опрошенных ответи­

ло, что используют разнообразную пищу, имеющую различные этнические 
корни (русская кухня - 6%, европейская кухня - 5%, китайская, корейская, 
уйгурская). Тем не менее узбекскую кухню в своем рационе питания исполь­

зуют (в том или ином объеме) 100% опрошенных узбеков (СИА. 2003-2004). 
Традиционные блюда в рационе питания узбеков в кишлаках Кашкадарьин­
ской, Сурхандарьинской и ряда других областей используются в большей 
степени, чем в городах. 

Национальные особенности в питании узбеков в настоящее время сказы­
ваются в бытовании традиционной структуры пищи, в принятых способах ее 
обработки, в традиционной последовательности и очередности приема по­

вседневной, а особенно праздничной и обрядовой пищи, в своеобразии сер­
вировки, особенностями поведения за едой. Сегодня nоявилась такая тен­
денция, когда в некоторых узбекских, большей частью городских, молодых 
семьях, особенно, если в них нет представителей старшего поколения, блюда 
традиционной кухни готовят по праздникам или к приходу гостей. Тем са­

мым традиционная пища становится знаковым выражением национального 

самосознания. 

В советское время изменение пищевого рациона, в основном, было свя­

зано с расширяющимися иноэтническими контактами, а также с процессами 

индустриализации и активной урбанизации. В 1990-е годы, когда отмечался 
всплеск национального самосознания, стало возрождаться приготовление тра­

диционнъrх обрядовьrх блюд, что было связано большей частью с возрожде­

нием обрядов. Разрешение индивидуальной трудовой деятельности и малого 
бизнеса привело к тому, что приготовление национальных блюд было постав­
лено на коммерческую основу. Разведение скота на приусадебных участках, 

появление фермерских и дехканских хозяйств сказалось на повышении раз­
нообразия мясо-молочных продуктов. В большом количестве сегодня про­

изводятся ~ази (колбаса из конского мяса), колбасные изделия (колбасы, со­
сиски, сардельки) из говяжьего мяса (х.алол, т.е. допустимые к употреблению 

даже ортодоксальными мусульманами). 
Обогащение рациона узбекской кухни происходит также за счет того, что 

сейчас выращиваются ранние овощи (цветная капуста, огурцы, помидоры). 

Консервирование продуктов производят не только в домашних условиях, но 
и на плодоовощных комбинатах. Из сказанного видно, что возрождение тра­
диционного не мешает вхождению в рацион узбеков продуктов, присущих 

339 



другим народам. При этом, правда, заимствованные элементы длительное 
время воспринимаются как инаэтнические (например, говорят корейские са­
латы, кавказский шашлык, уйгурский лагман, украинский борщ, русские бли­
ны и т.д.). 

Изменения проходят также в застольном этикете, хотя и медленно, что 
говорит об устойчивости национальных традиций и обрядов. Ритуальное 

значение совместной еды подчеркивается в определенных случаях употре­
блением особых «Обрядовых» кушаний. На общественных трапезах обычно 
мужчины и женщины садились раздельно. Также отметим, что узбеки, рас­

саживаясь, часто группируются по возрастным, родственным, социальным 

рангам. Совместная трапеза является знаком единения, припятня в свой круг. 

В современный период в обрядовых и «гостевых» трапезах очень ярко вы­
ражена половозрастная градация, особенно в сельской местности. Городская 
узбекская культура допускает сегодня проведение ритуальных, праздничных 
трапез за пределами дома, в кафе и ресторане, что существенно сглаживает 

половозрастные различия. 

Постепенно вошли в широкое употребление продукты и блюда, ранее 
малоупотреблявшиеся: отварная, соленая, копченая рыба (ранее ее ели поч­
ти исключительно в жареном или запеченном виде), мясо водоплавающих 
птиц (уток, гусей), дрожжевой хлеб, грибы, колбасы, копчености, консер­
вы, полуфабрикаты, маринады, супы-пюре, кофе, какао и т.д. Уменьшилась 
роль традиционных способов консервирования мяса: засол, копчение, вяле­

ние, обжаривание и заливание жиром. Меньше стали употреблять мясо дичи 
(фазаны, куропатки, перепелки) и диких животных (горные бараны и т.д.). 
Также уменьшился объем потребления некоторых видов растительной пищи: 
картофель стал вытеснять ранее очень популярную репу и т.д. Если часть 

национальных узбекских супов по-прежнему популярна (шурва, мастава, 
мошхурда, мохора и т.д.), то некоторые со временем стали менее популярны 
(-,ууртова, шопирма, l).Ol).иpuм, сихмт1, пиёва и т.д.). Сейчас уже трудно пове­
рить, что чуть больше 100 лет назад не существовало таких известных в Узбе­
кистане блюд как шакароб (салат из помпдаров и лука), салат из бакЛажанов, 
жаркоп (жаркое), кавардак, фаршированный перец, томатный соус, бакла­
жанная и кабачковая икра и т.д. Появление новых продуктов изменИло так­
же рецептуру многих традиционных блюд. Так, в настоящее время в состав 

традиционной димлама (тушеные овощи с мясом) в качестве обязательных 
элементов входят картофель и помидоры, передко добавляются болгарский 
перец и баклажаны, но зато редко используются (или почти не используются) 
репа и тыква. 

Тот факт, что в течение ХХ в. этнический состав населения Узбекиста­
на продолжал расти, повлияло и на систему питания. Переселенцы из Ки­
тая (дунгане, уйгуры) являлись земледельцами, рисоводами, огородниками, 

садоводами, и при этом сохранили во многом свою традиционную культу­

ру жизнеобеспечения (Григулевич, 1991 . С. 174, 175). Дунгане культивируют 
множество растений, еще сравнительно недавно бывших редкостью (или со­
всем неизвестных) в Средней Азии (Стратанович и др., 1963. С. 564-581 ; 
Сушанло, 1971 . С. 27, 28). Так, В.И. Тимашин о в отметил, что благодаря 
уйгурам «появились новые для этих мест овощные культуры: редис, красный 
перец, баклажаны» (Тимошинов, 1997. С. 105). Переселенцы из Китая внесли 
в кухню узбеков такие блюда как лагмон (лапша с мясо-овощной подливой), 

340 



.манчиза (суп с галушками), шиман (поджаренный вариант лагмана), манпар 
(густой суп с кусочками теста), манти (крупные паровые пельмени) (Сову­
ров, 1989. С. 3, 4; Захарова, 1963). Следует отметить, что если еще в нача­
ле ХХ в. данные блюда можно было попробовать только в специализирован­
ных уйгурских или дунганских харчевнях, то в настоящее время это обычные 

блюда домашнего обихода узбеков и других национальностей Узбекистана. 
Корейцы внесли в кухню Узбекистана такие экзотические вещи как крах­

мальная лапша (фунчоза), суп кук-си, салаты (че) из пекинекой капусты, па­
поротника, водорослей, спаржи, сырого картофеля, закуски из сырой рыбы 
(хе) (Ионова, 1965. С. 23- 34; Джарылгасинова, 1968. С. 343- 349). От вос­
точных славян (русских, украинцев, белорусов) узбеки усвоили новые виды 
супов (щи, борщ, уха, окрошка), пироги, вареники, галушки, блины, студень 
(холодец), различные способы маринования, засолки и закваски продуктов 

(Брусина, 200la. С. 92- 99; Брусина, 2001б. С. 195- 203). 
Поволжские татары разнообразили кухню Узбекистана своеобразной вы­

печкой ( чак-чак, беляши) (Губаева, 1991. С. 116, 117), армяне - такими блю­
дами как хаш (густой бульон из говяжьих ног), различные мясные блюда 

(чалагач, хоровац), выпечка (кята) (Григорьянц, 1984. С. 37, 38), азербайд­
жанцы- восточными сладостями (пахлава, шекер-бура, ногул, шекер-чурек), 
белым пловом, дол.мой, люля-кебабом (Жукова, Буряков, 2002. С. 17). Нем­
цы елавились в <<Как искусные колбасники, маслобойщики и сыровары» 
(Кнауэр, 2002. С. 168). Крымские татары и турки приобщили узбеков к брын­
зе, прекрасно выращивали многие виды фруктов и ранних овощей, винные 
сорта винограда. В настоящее время, когда представителей данных этниче­

ских групп осталось в республике довольно мало, тем не менее до сих пор 
широко распространено производство ранних овощей (огурцов, помидоров, 
капусты, зелени). Практически, они присутствуют на рынке круглый год. 

Надо сказать, что, заимствуя у того или иного народа продукт или блюдо, 
узбеки часто преобразовывали их в соответствии со своими вкусами. Клас­
сическим примером адаптации заимствованного блюда является так называ­
емая узбекская окрошка. Холодный суп под названием чалоп существует в 

узбекской кухне издревле, но он представлял собой различные овощи (редис, 
огурцы и т.д.) и зелень, залитые айраном - смесью сузьмы (густого кисломо­
лочного продукта) с водой. Но под влиянием русской окрошки в холодный 
суп стали добавлять мясо, картошку, специи и т.д., однако заливают ее по­
прежнему не квасом (как положено в России), а айраном или кефиром. Дру­
гой пример: из казахской кухни была заимствована казы - конская колбаса. 

Казахи употребляют ее преимущественно просто в отварном виде, как горя­
чую или холодную закуску. Узбеки же добавляют казы в праздничный плов, а 
также готовят норин (блюдо из накрошенной ~и и мелкой лапши). 

В конце ХХ - начале XXI в. , наряду с традиционными пунктами обще­

ственного питания (чайханы, пловные, шашлычные, чебуречные, пельмен­
ные), в Узбекистане появилась система западного (пиццерии, гамбургерные) 
и восточного (шаурма, донер) фаст-фуда. Следует отметить, что и в совре­
менном Узбекистане популярны именно те рестораны, кафе, закусочные, ко­

торые носят явно выраженный этнический характер: кавказские (армянские, 
азербайджанские, грузинские и т.д.), корейские, уйгурские, дунганские, ту­
рецкие, арабские и т.д. И, конечно, по-прежнему популярны узбекские кафе, 
с широким выбором традиционных национальных блюд. 



ЧАСТЬ IV 
... ... 

СЕМЕИНЫ И ... 
И ОБQ!ЕСТВЕННЫИ БЫТ 

ГЛАВА 10 

СЕМЬЯ 

ФОРМЫ СЕМЬИ 

д 
ревнейшей формой семьи у узбеков, как и у многих других народов, 
бьша большая патриархальная семья. По данным исследователей, 

она сложилась в Средней Азии еще в 1 тыс. до н.э., и такая форма 
родственного объединения существовала до первых веков н.э. , а затем ее на­

чала вытеснять новая форма - малая семья (Кисляков, 1969. С. 16). В горо­
дах и в более развитых районах «Эта смена происходила в середине 1 тыся­
челетия н.э., а на кочевой периферии - X-XII вв.» (Кисляков, 1969. С. 16). 
В более экономически отсталых районах процесс расnада больших патри­
архальных семей затянулся до конца XIX - начала ХХ в. (Абрамзон, 1971. 
С.212). 

Во второй половине XlX - начале ХХ в. сред» узбеков бытовали две фор­
мы семьи: большая патриархальная и малая (индивидуальная) семья. 

Характерными nризнаками большой семьи являлась общинно-семейная 
собственность, общее производство и потребление, а также многочисленный 
родственный состав. Большая семья, или семейная община, охватывала не­
сколько поколений близких родственников, причем все они жили вместе од­

ним двором, сообща обрабатывали свои поля, питались и одевались из общих 
заnасов и владели излишком дохода. Говоря о наличии большой семьи среди 

оседлого населения Ферганской долины, супруги Наливкины еще в 80-е годы 
XIX в. писали: « ... в среде богатых и, главным образом, купеческих семей 
встречаются примеры вполне безраздельного хозяйства родителей и несколь­

ких женатых сыновей. Все живут вместе, на одном или нескольких смежных 
дворах и не делятся ничем до самой смерти старика отца» (Наливкин, Налив­

кина, 1886. С. 213). 
Большая семья состояла из отца, матери, сыновей и их детей, а также 

детей умерших родственников. В неё могли входить и семьи брата (или 
братьев) отца, его (или их) жены и дети. В таких больших семьях объединя­

лись обычно три, в отдельных случаях и четыре поколения. В таких больших 
семьях насчитывалось до 50- 60 и более человек, в отдельных случаях и до 
100 человек (Сухарева, Бикжанова, 1955. С. 175). 

342 



Большая патриархальная 
семья не оставалась неиз­

менной. Из ее состава перио­
дически выделялись малые 

(индивидуальные) семьи, сос­
тоявшие из мужа, жены 

и детей. 

Малая индивидуальная се­
мья в конце XIX -начале ХХ в. 
была господствующей формой 
семьи. Так, в Самаркандской 
области в конце XIX - начале 
ХХ в. более 50% хозяйств со­
стояли из 4-5 человек (Спра­
вочная книжка .. , 1906. С. 326). 
Материалы переписей 1917 и 
1920 гг. показывают, что в се­
лениях Ферганской долины 
на одно хозяйство приходи­
лось 4,8 человека (Материа­
лы Всероссийских переписей. 
1924. С. 30), а в Ташкентской 
волости - 4,5 человека. На 
основе этих сведений мож­
но полагать, что семьи, со­

стоящие из 3-4 человек, а в 
ряде случаев и из 5- 6 явля­
лись индивидуальными малы­

ми семьями. В г. Бухаре в на­
чале ХХ в. малые отдельные 

Молодая семья. Кишлак Быrмы, Шахрисабзский рай­

он, Кашкадарьинекая область. 1957 г. 
Фото Г.А. Аргиропуло. Архив И::>А РАН. Коллекция Б.Х. Кар­

мышевой 

семьи составляли 60-65% городского населения (Сухарева, 1956. С. 109). 
Некоторые семьи включали родителей или одного из них, а также жена­

того сына с ребенком. Подобное трехпоколенное объединение в этнографи­
ческой литературе принято называть неразделенной семьей (Сухарева, Бик­
жанова, 1955. С. 173- 175). Последняя, как пережиточный вариант большой 
патриархальной семьи, до начала ХХ в. бытовала во многих районах на со­
временной территории Узбекистана. В отдельных районах они составляли 
значительное число семей кишлака. В г. Бухаре 25-30% городского населе­
ния состояло из неразделенных семей (Сухарева, 1956. С. 109). 

Неразделенная семья была крепка в состоятельных слоях населения и 
среди представителей местной власти. В них сохранилисЪ в большой степени 
традиционные черты, свойственные большой патриархальной семье. Бытова­

ланеразделенная семья и среди земледельцев-дехкан. 

Большая (в том числе и неразделенная семья) называлась различными 
терминами, но чаще всего катта оила (большая семья), бир I).ОЗОН (один ко­
тел), катта рузгор (большое хозяйство) и др. Главой большой семьи являлся 
обычно прадед, дед, отец или кто-либо другой из авторитетных членов дан­
ной семьи. После смерти мужа главой семьи могла быть и женщина. Он (или 
она) считался главным распорядителем семейного бюджета, руководил хо-

343 



зяйством и внутренней жизнью семьи. Все важные внутрисемейные вопросы 
решались на семейном совете - маслсцат, в котором, помимо главы семьи, 

принимали участие женатые сыновья, старшая жена, однако решающее сло­

во принадлежало главе семьи. На семейных советах решались хозяйствен­
ные вопросы, проведением семейных торжеств, оказанием nомощи родствен­
никам и др. 

Большинство семей в конце XIX - начале ХХ в. были моногамными. Бы­
товало также и многоженство (полигамия). Последнее у народов Средней 
Азии не носило массового характера. Многожёнство было связано не только 
с релиrией, шариатом, оно зависело от экономических возможностей и по­

этому встречалось, главным образом, у зажиточных семей (Кисляков, 1969. 
С. 40). 

Экономической основой большой семьи являлись земельные угодья, скот, 

жилые и хозяйственные постройки, сельскохозяйственный инвентарь, кото­
рые были общим достоянием семьи. Общинно-семейная форма собственно­
сти основывалась на коллективном труде всех трудосnособных членов семьи 
и обусловливала сохранение общm~ного потребления. 

Согласно традиции, разделение больших семей не допускалось. Обще­
ство относилось отрицательно к выделению из большой семьи, что нашло 
свое выражение в народной пословице булинганни бури ер (отделивших волк 
съест). Выделение женатых сыновей при жизни отца не носило характера 
полного раздела: как nравило, «отделялся котел». Родители давали отделяе­
мому сыну в собственность жилище, обычно комнату, домашнюю утварь (ко­
тел, кумган, чумич и др.), а также. выделяли часть от всех имеющихся в доме 

запасов, вnлоть до дров. С этого момента малая семья готовила себе nищу 
отдельно. 

Землей и прочими средствами производства сыновья в большинстве слу­
чаев не наделялись; они продолжали работать на отцовской земле, получая 

ежегодно после снятия урожая оnределенную долю (Сухарева, Бикжанова, 
1955. С. 174). Основа хозяйства- земля по-прежнему оставалась в руках 
отца, он старался не допускать их разделения путем nередела. Даже в тех 

случаях, когда умирал один из женатых сыновей, его вдова с детьми не имела 
права отделиться от большой семьи. По обычаю ее выдавали замуж за одного 
из братьев. 

Отделение сына обычно ставилось в известность близким родственникам 
и соседям. По этому случаю устраивалось угощение, на которое nриглаша­
лись главы родственных и соседских семей, а также авторитетные лица селе­

ния (о~о~ол, мироб, ~риялар). После утощения отец говорил собравшимся о 
своем желании выделить сына из семьи и при этом он излагал мотивы своего 

решения. Чаще всего причиной были слишком разросшееся количество чле­
нов семьи, желание сына жить самостоятельно и др. Выслушав главу семьи, 

присутствовавшие обычно выражали свое одобрение. После всего этого отец 
в присутствии приглашеиных давал сыну благословение (фотиха). 

Одной из причин распада большой семьи было ее разрастание. Если чис­
ленность семьи превышала необходимую норму на землю и скот, имеющийся 

в хозяйстве, то возникала необходимость выделения одного или двух сыно­
вей. Как правило, в таких случаях выделяли старшего сына. Этого было до­
статочно для восстановления оптимальных земельных норм. Существовал и 
ряд друтих причин для разделения большой семьи - эпидемия, засуха, неуро-

344 



жай, массовый падеж скота, уход членов семьи (сыновей) на сторону для за­
работка и другие, которые расстраивали хозяйство и тем самым способство­
вали распаду большесемейной общины. 

Раздел земли и другого имущества большой семьи происходил обычно 
после смерти главы семьи - отца. Наследство определялось согласно нормам 

шариата, которые были повсеместно почти одинаковы и обусловлены кано­
низированным мусульманским законодательством, приблизительно следую­
щим образом: 1/

8 
или 1/

4 
части выделялись жене или женам, 2f

3 
из оставшегося 

имущества получал сын (или сыновья поровну), а 1/
3 
часть дочь (или дочери 

поровну). Если в семье оставалась только жена (без детей), то она при раз­
деле получала 1/

4 
часть, а остальное поступало в распоряжение ближайших 

родственников (Кисляков, 1977. С. 88, 89; Шаниязов, 1964. С. 137). 
Выделившиеся из большой семьи члены жили и вели хозяйство раздельно, 

но поддерживали между собой самые тесные контакты, помогали друг другу, 
совместно участвуя в отправлении различных обрядов и традиций. Родствен­
ные семьи оказывали друг другу помощь (хашар) в ряде видов домашних и 
сельскохозяйственных работ, в частности, при постройке домов, в проведе­

нии семейных торжеств, в пахоте земельных участков, в уборке урожая и др. 
К формам межсемейных и общинных связей можно отнести сохранивший­

ся обычай распределения мяса зарезанного животного (дангана) и молока 
(ширда). 

С завоеванием Средней Азии Российской империей и по мере проник­
новения капиталистических отношений со второй половины XIX - начала 
ХХ в. все больше углубляется процесс распада большесемейных общин. Ста­
рые обычаи и нормы взаимоотношений начинают изменяться и ломаться. 

В жизни все большую роль играют товарно-денежные отношения, расши­

ряется использование наемной рабочей силы в сельском хозяйстве, в ремес­

ленных промыслах, на предприятиях зарождающейся промышленности. Все 

больше уходят в поисках заработка из-под родительского крова сыновья, на­
капливаются личные сбережения и появляется интерес к ведению самостоя­
тельного хозяйства. Таким образом, происходит распад большой семьи. 

ФОРМЫ БРАКА 

Брак у узбеков был эндогамным, т.е. он заключался внутри рода. Девушек 
за пределы своего рода старалиСЪ не выдавать. Этот обычай, видимо, обу­
словливался соображением экономическою порядка. 

Как известно, при выходе замуж девушка, будучи невесткой, получала 
долю имущества отца в виде приданого (cen). Причем в состоятельных 
семьях приготовлялись многочисленные одеяла, тюфяки, подушки, ковры, 

различного рода украшения, а наиболее богатые семьи давали дочери юрту 
со всеми принадлежностями, выделяли некоторое количество скота (корову, 
овец}. Кроме того, после смерти отца девушка по шариату получала в наслед­
ство определенную долю из отцовского имущества. Поэтому переход девуш­
ки в другой род вел за собой nереход туда же части имущества. Стремление 
сохранить все родовое имущество и привело к обычаю не выдавать замуж 

девушек за пределы своего рода. 

345 



Правил эндогамии узбеки твердо не придерживались. Были случаи, ког­
да люди отдавали дочерей за большой калым мужчинам других народностей 
или выдавали за человека преклонного возраста перодетвенной семьи. 

У узбеков были популярны кросс-кузеиные браки. Самым распростра­
ненным считался брак между детьми двух братьев и сестер. Но вместе с тем 
не менее распространенным являлся брак между сыном сестры и дочерью 
брата или дочерью сестры и сыном брата. Эти формы заключения брака го­
ворят о том, что у узбеков, наряду с параллельно-кузенным браком, бытовал 
брак индивидуального кросс-кузеиного типа. 

Вплоть до начала ХХ в. в быту узбеков были распространены браки ле­
вират и сорорат (Кисляков, 1936. С. 141; Шаниязов, 1964. С. 137, 138). Столь 
длительное сохранение обычаев жениться на жене умершего брата (левират) 
и на сестре умершей жены (сорорат) объясняется, видимо, также экономи­
ческими причинами. Путем женитьбы на жене умершего брата стремились 
сохранить неразделенность больших патриархальных семей, следовательно, 
и сохранность их имущества. По шариату в случае смерти мужа, жена и дети 
имели право на наследство, и в случае ухода из данной семьи они забирали 
положенную им долю имущества и скота и тем самым был бы нанесен неко­

торый материальный ущерб. Выход женщины замуж за брата умершего мужа 
решал эту проблему. 

У узбеков существовал брак называемый ич-куёв или куч-куёв (рабочий 

зять). Эта форма брака заключалась в тех случаях, когда у хозяина данной 
семьи имелась одна или несколько дочерей, но не было сына. Это было не­
обходимо для веден~я его хозяйства (особенно если хозяйство большое), где 
нужен был труд мужчины. В таких случаях, когда отец выдавал замуж свою 

единственную дочь, то оговаривал, что выдаст ее с тем условием, если буду­
щий зять поселится в его доме и будет для него не только зятем, но и сыном. 
В дом в качестве зятя принимались и парни-сироты, даже если они из другого 

селения или рода. Такой зять - ич-куёв вел все хозяйство и являлся равно­
правным членом данной семьи. Такая форма заключения брака встречалась 
редко. 

Самой распространенной формой брака был брак с оплатой калыма (Кис­
ляков, 1969. С. 65-87). При определении калыма прежде всего учитывалась 
родственная близость брачующихся. Если жених и невеста являлись двою­

родными братом и сестрой по отцовской или материнской линии, то размеры 
калыма были сравнительнонебольшими-их едва хватало на расходы роди­
телей девушки на свадебный вечер. Значительная уступка в калыме делалась 
и в тех случаях, когда девушку выдавали за сына, являвшегося близким то­

варищем отца девушки. В знак уважения к своему товарищу, а если его нет 
в живых, то в знак уважения его памяти, отец невесты ограничивалея мини­

мальным размером калыма либо вовсе не брал калым. В таких случаях отец 

невесты заявлял: «В память моего товарища я ничего не прошу за дочь, если 
он в состоянии, то nусть справит свадебную одежду для невесты (capno), а 
если не в состоянии, то всё сделаю я сам». Некоторые уступки в калыме де­
лались также в тех случаях, когда жених из бедной семьи рано лишился роди­

телей, рос сиротой. В таких случаях за него поручались почтенные старики и 
авторитетные жители селения. 

Родители девушки требовали калым большого размера, если ее выдавали 

за жениха из богатой семьи или же когда девушку выдавали за пределы свое-

346 



го кишлака или рода. Калым давали в основном деньгами. Но у отдельных, в 
прошлом полуоседлых групп узбеков, калым давался и скотом. В этом, види­

мо, сказывался пережиток древних традиций скотоводческих племен. Калым 
в этом случае имел форму ~ора мол (быки и коровы). 

Часть калыма давалась родителям девушки в конце вечера, связанного с 
помолвкой, и называлась ~алин боши (первая или начальная часть калыма). 

В отдельных случаях эту часть калыма называют шутя огиз бойлов (букв. 
закрытие рта). Получив небольшой калым, родители девушки тратили его, 
главным образом, на свадебное приданое - cen. В виде подарка родители не­
весты покупали для будущего зятя скакового или ездового коня со всеми до­

спехами. Такое подношение делалось в том случае, если за девушку был на­
значен большой калым. 

Следует указать, что калым в виде скота, продуктов, предметов быта и 
денег являлся лишь частью тех расходов родителей жениха, которые они тра­

тили на женитьбу сына. Затраты родителей жениха при первых посещениях 
свата, а также праздничные подарки и подношения, которые они делали не­

весте, ее родителям и родным за период помолвки до свадьбы, не входили в 
счет калыма. Таким образом, родители юноши тратили большие средства для 

женитьбы сьmа. 
Брак путем калыма, как отмечал Н.А. Кисляков, был характерным для 

эпохи патриархальных отношений и непосредственно связан с большой па­
триархальной семьей, хотя зарождение ее относится к более раннему перио­
ду (Кисляков, 1959. С. 77). 

У узбеков в прошлом изредка бытовал также брак обменом (~рши 191да). 
Семья, которая брала невесту из другой семьи, могла сосватать свою дочь 
неженатому юноше из этой семьи. В этом случае калыма не было, не велики 
были и размеры приданого (cen), а также затраты на свадебные торжества. 
Такая форма брака заключалась, главным образом, среди малообеспеченных 
семей. 

Одной из ранних форм брака был колыбельный сговор, называемый бе­
шик кетти (Зарафшан), этак йиртиш (Сурхандарья) или сирга солди (Ферга­

на). Когда у одного из соседей, знакомых, односельчан рождалась дочь, мать 
мальчика приходила к матери новорожденной договориться о помолвке их 
детей. При этом по обычаю мальчик (по настоянию родителей) обязан был 

укусить ушко девочки (~уло~ тишлаш), и с этого дня последняя считалась 
невестой этого мальчика. Если девоttка (младенец) еще не рассталась сколы­
белью, то мать мальчика забирала с собой рубашку-распашонку в знак заклю­
чения колыбельного сговора. В тех случаях, когда девочке бьmо 2- 3 и более 
.1ет, при заключении сговора ей прокалывались мочки ушей и мать мальчика 
в следующее посещение надевала девочке серьги (сирга солди), а матери де­
:tали подарок (отрез на платье, платок и др.). С этого дня девочка считалась 

невестой мальчRка. Сговор передко проходил и до рождения детей. еговари­
вались обычно две молодые женщRНы, чаще всего подруги. Выходя замуж, 
они обещалR друг другу, что если у одной из них родится мальчик, а у другой 
.:tевочка, то они их обручат. Это делалось для того, чтобы дружбу детства 

nродолжать и после выхода замуж. Бывал сговор и между двумя мужчинами. 
При колыбельных сговорах ежегодно по праздникам родители мальчика от­
правляли в дом девочки-невестки подарки- платья, тюбетейки или головные 

платки, обувь и разного рода сладости и блюда. 

347 



При этой форме заключения брака размер калыма мог быть значительно 
ниже, чем обычно. Кроме того, при таком сговоре калым выnлачивался по­
степенно, в течение нескольких лет, до момента приезда новобрачной в дом 
мужа. Однако такие формы заключения брака по своему происхождению, кп 
замечал С.М. Абрамзон «не имели ничего общего с калымным браком, хоц 
как и последний, были результатом сговора родителей будущих супругов; ге­
нетически они восходят к наиболее древним брачным институтам» (Абрам­
зон, 1971. с. 223- 226). 



ГЛАВА 11 

СЕМЕЙНАЯ ОБРЯДНОСТЬ 

БРАЧНЫЕ ОБРЯДЫ И UЕРЕМОНИИ 

ц 
еремонии, связанные с бракосочетанием, у узбеков проходили следу­
ющие основные этаnы: сватовство, сговор, помолвка, свадьба и воз­
вращение домой. 

Обычно брачный возраст для девочек считался 15- 16 лет, для мальчика -
17- 18 лет. При обычной форме брака выбор невесты nроизводился заранее. 
Невесту выбирала мать, тетка или сестра юноши. Чаще всего выбор nадал 

на дочь одного из родственников, которую хорошо знали. Если невеста была 
из чужой семьи, то при неоднократных посещениях оценивались ее поло­

жительные стороны. После того, как выбор был сделан, начнналось сватов­
ство (совчилик, в Хорезме - l))lдачилuк). Первыми сватами (совчи) являлись 
обычно женщины во главе с матерью жениха. Они несли с собой лепешки, 
завернутые в скатерть. Число лепешек в ряде районов и городов (наnример, 
Наманrане, Ташкенте) должно быть парным- 8-10- 14. В Хорезме женихи 
приносили свахе ~тламу - леnешки,. приготовленные на масле из слоеного 

теста, число которых обязательно должно быть 9 (Лобачева, 1960. С. 40). 
Прежде чем войти в дом свахи, говорили I)Jlлчилликка келдик, т.е. «nриш­

ли отработать вашей семье». Мать девушки (или близкая родственница) от­
вечала Хуш келибсизлар, .мц.монимиз булингиз - «добро пожаловать, будьте 
нашими гостями». Нередко свахи приходили под видом гостя и говорили о 
цели своего прихода после чаепития. Если мать девушки была рада будущему 

зятю, то после чаеnития сообщала, что необходимо посоветоваться с отцом, 
братьями и другими родственниками, а затем только дать окончательный от­

вет. Если она не желала выдавать дочь за данного жениха, то старапась веж­
ливо уклониться от nредложения (Лобачева, 1960. С. 40). При этом она гово­
рила приблизительно так: Бизнинг l).Uзu.мuз хали куёв талаб Булгани йуl)., что 
означает «Наша дочка еще молодая, ей еще не время выходить замуж», или 

Бизнинг l).UЗUJwuз фотихали - «Наша дочка уже nомолвлена» и т.д. Если мать 
девушки бьша настроена благожелательно, то провожая свах, говорила: Хуш 
келибсизлар, яна келинглар, что означает: «К добру nришли, еще раз nриходи­

те». В этом случае через 2- 3 дня одна или двое из свах вторично приходили в 
дом девушки. Мать девушки сообщала, что жених нравится им, что он впол­

не достоин их дочери и для окончательного решения nросит прислать своих 

мужчин. Однако она могла дать и отрицательный ответ, ссьшаясь на нежела­

ние отца и других членов семьи. 

При выборе невесты последнее слово было за родителями. Но в отдель­
ных случаях родители не могли не считаться с желаниями сына и благодаря 
его настойчивости женили ero на избранной им девушке. 

Получив предварительное согласие матери девушки, родители жениха 

собирали своих близких родственников на семейный совет (.маслщат), где 
объявляли о решении женить сына и о том, кто является невестой. Тогда же 

выбирали сватов-мужчин (совчи) из числа ближайших родственников и одно-

349 



го - из авторитетных жителей данного селения или квартала. Считалось же­
лательным, чтобы в составе совчи был дядя жениха по матери (това). 

Следующим этаnом брачного ритуала был сговор (келишув) путем посе­
щения сватов (совчи) дома отца девушки. Первоначально в качестве совчи 
шли двое или трое мужчин. Придя в дом родителей девушки, они после обыч­
ного чаепития обращались к отцу девушки (если его не было, то к старшему 
в семье- брату, дяде и др.), осторожно переключая разговор на цель своего 

приезда. Если отец девушки был настроен положительно, то он nри nервом 
же посещении сватов давал свое согласие. В большинстве случаев получали 

нужный ответ лишь после второго или третьего посещения. 

До прихода сватов в доме отца девушки также собирались на семейный 
совет, на котором обсуждались достоинства и недостатки жениха и их роди­
телей, а также и других их ближайших родственников. На совете выслушива­

ли мнение взрослых членов семьи. Однако решающее слово в нем принадле­
жало отцу девушки, а при его отсутствии - матери и старшему брату. 

При первом же посещении сваты - мужчины получали согласие или от­

каз главы семьи. В nоследнем случае, тем не менее, не теряя надежды на 
благоnолучный исход, сваты nриходили в этот дом вторично. На этот раз они 
приносили с собой скатерть (дастурхон), связанную в узел, в которой обыч­
но находились несколько штук леnёшек namup, к,атлама и разные сладости 
(сахар, халва и др.). В узле находились также несколько метров отреза избе­
лой ткани для невестки, отрез или белый головной платок для матери девуш­
ки, которые пазывались ок,лик (белизна) по цвету, олицетворяющему светлую 
жизнь и счастье. Даря белые nлатки и просеянную муку, или давая пить мо­

локо молодоженам, узбеки тем самым желали, чтобы счастье молодых было 
таким же чистым, как эти белоснежвые nредметы. 

В тех случаях, когда родители девушки относились благосклонно к при­

ходу сватов, они принимали скатерть с гостинцами, открывали её, отклады­

вая содержимое, в свою очередь клали туда пару (или две пары) лепешек. 
пару сдобных леnешек (namup, к,атлама) и пару платков (белых ситцевых 
платков или носовых платков). При отрицательном отношении к жениху, хотя 
и принимали скатерть, но оставляли ее нетроиутой. Уходя, сваты забирали 
скатерть обратно и передавали ее в руки матери жениха. Она в присутствии 
совчи и родственников открывала узелок. Если оказывалось, что отправлен­

ные ими лепешки, сладости и отрезы остались нетронутыми, то мать жениха 

выражала сожаление, а если содержимое заменено, то мать радовалась, ода­

рив платками сватов, а лепешки крошили на мелкие куски и клали на ска­

терть и угощали всех присутствующих. 

Посещение дома родителей невесты сватами до получения окончатель­
ного согласия на брак носило характер сговора. При положительном ответе 
через 2-3 дня отправлялись 2- 3 человека, которые выполняли роль посредюJ­
ков (вакиллар, уртадаги кишилар) между сватами. Основной целью посред­
ников было договориться с родителями девушки о калыме. При его опреде­
лении учитывались состояние жениха и его родственные связи с родителями 

невесты. Если жених был близким родственником невесты, то калым пазна­
чался приблизительно тех же размеров, что расходы родителей невестки ш 
свадьбу или чуть больше того. Если же ж~них был чужим, то калым брали 
завышенный. В этом случае представители жениха торговзлись и настаиваJШ 

на уменьшении калыма. Весь процесс, связанный с определением калыма.. 

350 



назывался 1)-алим солди, или 'l}aRU.M кесди. Посредники с согласия сторон так­
же назначали день проведения помолвки (фотиха), который в народе назы­
вался фоти.ха туйи (свадьба, связанная с помолвкой) или кичик туй (малая 

свадьба). 
Вскоре в дом родителей девушки отправлялись несколько человек ( 4-6) 

из авторитетных жителей селения. В их число входили отец и дядя жениха. 

Проводилась церемония фотиха туйи (помолвка)- праздник благословения 
или угощения по поводу благословения (Кисляков, 1959. С. 80, 81). Посред­
ники привозили с собой продукты и одежду (capno, или энги-бош) невесте. 
В состав сарпо входили приблизительно две рубахи, два головных платка, 

халат, кожаные галоши (кавуш), ичиги (махси), отрез из белой ткани для сва­
дебного платья, около 2 м материи для штанов (лазим) и зеркало. Подарки 
делали матери, отцу и близким родственникам невесты. Продукты (барана 
или телку, рис, муку и др.) на общее угощение давали родители жениха, они 

приносили также лепешки и различные печеные изделия, а также сладости. 

После трапезы проводился обряд нон синдириш (букв. ломать лепешку), 
символизировавший согласие сторон установить близкие родственные связи. 

Его выполнял самый старший и уважаемый человек среди присутствовав­
ших, живший всю жизнь с одной женой и имевший много детей и внуков. 
Ему подавали две лепешки (лепешки обязательно должны быть парными, что 
символизирует совместную жизнь молодых) и он, сложив их одну на другую 
разламывал пополам: одну часть передавал сватам-посредникам, другая пе­

редавалась в женскую половину данного дома (дома отца невесты). Ту часть 
лепешек, которые передавали на женскую половину дома отца невесты, раз­

давали присутствовавшим девушкам с пожеланиями, чтобы и они достигли 
такого же счастья. Ту часть лепешек, которые были предназначены для дома 
жениха, старший из посредников (чаще всего дядя жениха) забирал с собой· 
и передавал матери жениха. Она, принимая лепешки, крошила на мелкие ку­
сочки и раздавала всем присутствовавшим, при этом произнося: Сизлар ~ам 
туй кfринглар (чтобы и вам посчастливилось увидеть такую же свадьбу). 

Перед завершением помолвки каждому свату со стороны жениха с собой 
давали узелок (тугун), в котором находился сахар или другие виды сладо­
стей, они также должны быть белыми по цвету (парварда, халва и др.). После 
этого присутствовавшие, желая благополучия молодым, вставали и выходили 

из дома. В ряде районов и в городах на посредников надевали халат (летние 
или ватные стеганые халаты) в знак благополучного завершения помолвки. 
Родители девушки через посредников передавали подарки и семье жениха: 

халат, поясной платок и тюбетейку для жениха, халат для отца, рубаху или 
отрез на рубаху для матери и сестрам жениха, по одной тюбетейке или пояс­
ному платку для братьев или других близких родственников. 

О девушке, которая прошла обряд помолвки, говорили фотuхали (по­
молвленная). Это означало, что она уже сосватана. С этого дня родители же­
ниха официально называли девушку келин (невеста), а жених именовался 
куёв (зять)~ обе стороны отныне считались друг другу '!}уда (сватами). После 
проведения фотиха жених избегал встречи с родителями и близкими род­
ственниками невесты (обычай 1)-ОЧув). Невеста также избегала встречи с ро­
дителями и родственниками жениха (келин 1)-Очув). Посещения невесты жени­
хом обычно происходили только ночью и тайно. Такое посещение женихом 

невесты задолго до совершения брачного обряда назывался 1)-алЛи'l} уйини, а 

351 



в Хорезме гиёвлаш (Снесарев, 1960. С. 143). Посещение женихом дома неве­
сты происходило только в то время, когда в доме все спали. Организаторами 

этих встреч являлись замужние сестры, тетки как со стороны невесты, так и 

со стороны жениха. Они же договарнвались между собой о месте и времени 
встречи. Иногда они проходили и в доме родственников невесты. 

В период от помолвки до свадьбы родители жениха обязаны были к каж­
дому празднику отправлять невесте различного рода подарки, главным обра­
зом, сладости (шириилик). 

После помолвки посредники выясняли вопросы о готовности родителей 

жениха к основной свадьбе (катта туй, угил туй). Если все было подготов­
лено, то свадьба проводилась вскоре после помолвки, а если отец жениха не 

был готов, то он просил перенести свадьбу на более поздний срок. Следует 
отметить, что в одних случаях иико~ и свадьба проходила в один день, а в дру­
гих иико~ оформлялся раньше, а свадьба несколько позже. Ускорение этого 

срока зависело от времени уплаты калыма родителями жениха и, в конечном 

счете, от состояния последних. Поэтому вскоре после помолвки в доме же­
ниха собирались родственники и устраивался совет (маслщат ), на котором 
глава семьи сообщал о своем состоянии: что у него есть наличного, что нуж­
но приобрести, хватит ли его средств на уплату каль1ма и устройство свадь­
бы. Выслушав его, родственники предлагали свою помощь, которая являлась 
безвозмездной и не налагала на устроителя свадьбы никаких обязательств. 

Взвесив свое личное состояние с учетом помощи родственников глава семьи 
говорил о своем решении, когда он сможет провести нико~ и свадьбу. 

Ускорение срока свадьбы зависело также и от готовности родителей не­

весты. За период от помолвки до свадьбы родители невесты комплектова­
ли для дочери приданое (cen), куда входили: ковры различных типов (вор­
совые и др.), одеяла, подушки, платья, головные платки различных цветов и 

размеров, обувь и т.д . Приобретались также всевозможные украшения (го­
ловные и шейные, наручные, нагрудные), головные украшения (тилла I).ОШ 
или маиглайl).ош, заркокили др.), изготовленные из серебра или даже золота. 
Если у матери невесты имелись эти украшения (обычно они передавались 
в наследство от матери младшей дочери и хранились как семейная релик­
вия), то она давала их временно (а младшей дочери навсегда). Если же их не 
было в семье, а приобрести на рынке не позволяли средства, то одалживали 
у односельчан на время свадьбы. Родители невесты готовили также свадеб­
ный наряд для жениха: нижнее белъе (рубаху, штаны), ватный халат, летний 
халат, тюбетейку, чалму, поясной платок, сапоги и др. Все одежды (как для 

невесты, так и для жениха), а также различные приобретения для невесты 
покупались или изготавливались за счет калыма, часть которого получали во 

время помолвки. Большую долю расходов в составлении приданого, а также 

в устройстве свадебного угощения вносили дяди, тетки, близкие и дальние 
родственники как со стороны жениха, так и со стороны невесты. 

Родители жениха строили дом для будущей невесты, или ремонтировали 
имеющуюся свадебную комнату, а полуоседлые узбеки в обязательном по­

рядке приобретали юрту. 
За несколько дней до свадьбы родители жениха созывали большой совет 

(маслщат) родственников с участием уважаемых стариков, соседей и дру­
зей этого дома. В ряде районов на маслахат приглашались представители ро­

дителей невесты. Возглавлял совет общественный cтapocтa-OI).COI).Oil селения 

352 



и квартала (7t;UШЛ07t; 07t;COI)Oлu, 
ёшулли, мщалла о~со~оли). 
После угощения и чаепития 
аксакал, обращаясь к присут­
ствующим, говорил о готов­

ности обеих сторон провести 
свадьбу. На этом совете пазна­
чался день свадебного вечера 
(никщ кечаси). 

За несколько дней до сва­

дебного торжества в дом не­
весты направлялись предста­

вители жениха с остатками 

калыма и свадебными подар­
ками для невесты, для ее ро­

дителей и ближайших род­

ственников. В этот день отец 
невесты устраивал угощение 

из продуктов, которые были 
присланы отцом жениха. Кро­
ме родственников на него при­

глашались взрослые мужчины 

селения или квартала, а также 

уважаемые аксакалы из со­

седних селений и кварталов. 
Это угощение, а также торже­
ство, устраиваемое родителя­

~tи невесты в связи с приемом 

калыма и подарков, называ-

Дастурхончи около nринесенных на свадьбу угоще­
ний. Папский район, Наманrанская область. 2008 r. 
Фото Миrуми Вазаки 

.1 ись myl)l}UЗ или кичик туй (малая свадьба). В этот же день устраивалось 
небольшое угощение и в доме отца жениха, куда приглашали родственников 

и соседей. 
Спустя несколько дней после начала myl}l}UЗ (кuчuк туй) дом жениха по­

сещали женщины со стороны невесты. Они приносили с собой свадебные 
подарки для отца, матери и других близких родственников жениха. Вместе с 
зтими подарками каждая из женщин приносила узлы с лепешками (пресны­

'IИ и слоеными) и сладости. Посещение женщин со стороны девушки дома 
родителей жениха называлось товоl) келди. После угощения эти женщины 
уходили, унося подарки родителям и близким родственникам невесты. Вме­
сте с подарками в скатерть, в которой женщины приносили свои дары, клали 

.1еnешки, сладости и по отрезу материи для каждой женщины, приходившей 

со стороны родителей невесты. 

Бракосочетание (нuкщ туй) происходило в основном в доме родителей 
невесты. В этот день отец жениха отправлял родителям невесты барана и 
разные подношения для свадебного угощения. После того, как их принимали, 
резали барана и по обычаю жарили баранью печень вместе с курдючным ca­
lOM, блюдо называется думба жuгар, у полуоседлых узбеков - l}yйpyl} багuр. 

В день свадьбы готовили мясной бульон (шурва) и плов. На свадебный 
'1Ир, который проходил в доме отца невесты, приглашали всех близких и 

23 Узбеки 353 



Старинный городской костюм невесты. Самарканд, 
начало ХХ в. 

Фото в кв.: «Народы Средней Азии и Казахстана». 1962. Т. 1 

дальних родственников, одно­

сельчан, жителей соседних 

селений и кварталов города. 
К вечеру, когда гости расходи­
лись, в дом родителей невесты 
nриходил жених с нескольки­

ми товарищами (куёв навкар, 
куёв жура) и ближайшими 
родственниками (дядей по ма­
тери, двоюродными братьями 
и др.). Перед входом во двор 
разводился костер и прово­

дился обряд очищения: жених 
и его товарищи 3 раза обходи­
ли вокруг костра, затем прохо­

дили во двор. 

После обряда nриветствия 
жених со своими друзьями 

входили в комнату и устран­

вались на специально разло­

женных тюфяках (курпача). 
После благословения (фоти­
ха) и взаимного nриветствия 
начинался обряд бракосочета­
ния (никщ). Проводил этот об­
ряд имам по мусульманскому 

обычаю. Все присутствующие 
в комнате или в юрте мужчи­

ны (в том числе и жених) са­
дились, составляя круг. В се­
редину круга ставилась чаша, 

наполненная водой - нико~ 

суви (брачная вода). 
Имам читал хутбайи никщ 

(молитву венчания), где гово­
рилось о правах и обязанностях новобрачных: не оставлять жену без пропи­
тания и пособия на срок более 6 месяцев; без nричины не бить, не наносить 
удары; не брать вторую жену, не nолучив на это разрешение; не отnравляться 
в длительные nоездки, не предуnредив и не обеспечив жену. Далее имам из­

лагал nоложение шариата о махре. Махр делится на две части - наличный 
махр, который примерно равен расходам родителей жениха на свадьбу, и 
махр отложенный, который и являлся как бы долгом за женихом, последний 
должен выплатить его в случае развода по его вине (Кисляков, 1969. С. 128, 
154). В случае нарушения мужем всех этих условий жена имела право рас­
торгнуть брак. После того как жених обещал nринять этот наказ, имам завер­
шал чтение хутбайи нико~. 

В то время, когда имам nроводил мусульманский обряд нико~, nожилая 
замужняя многодетная женщина, войдя в то же nомещение, где nроводился 
обряд, пришивала сзади халата жениха (nлечевой части халата) белую нитку. 

354 



Одновременно в другой ком­
нате то же самое делалось на 

халате невесты другой жен­

щиной. Нитки пришивают­
ся так, чтобы снаружи их не 
было видно и чтобы кто-либо 
с вредоносным намерением 

не снял нитку с халата. Этот 
ритуал имел, видимо, маги­

ческий смысл: скрепить брач­
ные узы двух молодых сердец, 

чтобы их брак был до конца их 

жизни нерушимым, а жизнь 

светлой, счастливой. 
С завершением обряда 

ftuкo~ жених в сопровождении 

жура боши переходил в дру­
гую комнату, где проводился 

церемониал надевания жени­

ху свадебной одежды (куёв 
capno ). Наряд жениха вклю­
чал нарядный халат из доро­
гой ткани (шелковой, парче­
вой), рубашки и штаны, чалму 
из белой ткани, поясной пла­
ток, сапоги, а в городах - uчu­

гu (махси) с кожаными гало­
шами. Жениха одевал самый 
старший по возрасту, много­
детный и всеми уважаемый 
человек. 

Несколько раньше в дру­
гом помещении пожилые 

женщины наряжали невесту. 

Одевание невесты проходи­
ло за занавеской (гушанга, 
чимилдиl).). На нее вначале 
надевали шаровары (иштон, 
лозим), затем белую рубаш­
ку, полы которой не подшива­

лись, на ноги туфли или uчuгu 

(махсu) С кожаными галошами Костюм невесты. Ташкент. Начало ХХ в. 
(ковуш), на лицо набрасыва-

ли легкое покрывала из белой 
прозрачной ткани, сверху на­

В кн . : Садыкова Н. «Национальная одежда узбеков (XIX­
XX вв.)». 2003 r: 

кидывали паранджу; прическа невесты оставалась девичьей, заплетенной в 

многочисленные косички. 

После завершения церемонии надевания свадебной одежды жениха и не­
весту вели в спальную комнату, где в углу была устроена занавеска (гушанга). 

355 



Паранджа и чачваи. Ташкент. Конец XIX - начало ХХ в. 

Фото в кн.: Садwкоqа Н. «Национальная одежда узбеков 

(XIX- XX вв.)». 2003 г. 

Стены комнаты, где nринима­
ли молодых, обычно сnлошь 
декорировались вышивками, 

специально nриготовленными 

к свадьбе и входящими в при­
даное девушки. Назначение 
этих вышивок, видимо, было 
в том, что они служат магиче­

скими оберегами для молодых 
(Кисляков, 1969. С. 129). Же­
ниха и невесту сопровождали 

женщины и при этом читалась 

лриветственная песня - са­

ломноJ,_tа, в которой содержа­
лисЪ благопожелания и при­
ветствия. В Бухаре при этом 
несут головки сахара, симво­

лизирующие счастье и бла­
гополучие в семейной жизни 
молодых. 

После обряда бракосоче­
тания жених обычно увозил 
невесту к себе домой. Однако 
это было необязательно. Ча-
сто невесту привозили в дом 

жениха сnустя 2- 3 дня и более 
nосле обряда бракосочетания. 
Иногда она оставалась в доме 
родителей на месяц и на не­
сколько месяцев. 

За день до проведекия 
свадьбы родители жениха от­
nравляли в дом невесты раз­

личные nродукты и подарки, 

все это называлось туй. 
После получения туй ро­

дители девушки устраивали пиршество для ее nодруг (~из оши). На второй 
или третий день родители девушки устраивали свадьбу (~из узатиш туйи), 
куда nриглашались жители не только своего селения и квартала, но и сосед­

ние кишлаки и кварталы города. 

Свадебное угощение (туй) в доме жениха nроходило в основном днем, а 
вечером здесь собирались лишь почтенные старики (большую часть которых 
составляли родственники жениха), молодежь и женщины, чтобы встретить 
невесту. Почтенные гости вечером сидели в отдельной комнате и за чаеnи­
тием вели беседу. Здесь же им nодавали угощение. Если на вечер были nри­
глашены музыканты и певцы, то они играли на музыкальных инструментах и 

nели песни. Во многих селениях, особенно у полуоседлых узбеков, на свадеб­
ный вечер по случаю женитьбы nриглашали народных nевцов (бахши, шоир), 
они исnолняли народные достоNы (героические эnосы) или песни. Во дворе 

356 



Обряд «Наряжевие невесты». Фольклорный ансамбль из Бухары. Китаб. 
Полевые исследования 2008 r. 
Фото Р. Абдуллаева 

разводили большой костер (гулхан), вокруг которого молодежь и люди среднего. 

возраста проводили различные игры, танцы, борьбу (кураш) и другое веселье. 

В этот же вечер жених в сопровождении своих друзей (куёв навкар) от­
правлялся в дом невесты, чтобы привезти ее к себе домой. В городах и во 
многих селениях поезд жениха сопровождался музыкантами. При приближе­
нии к дому невесты и по возвращении, перед входом в дом жениха, они игра­

ли на своих инструментах, состоявших в основном из сурная, карная и доиры 

(Шаниязов, 1964. С. 148). 
Когда жених со своей свитой приближался к селению, его встречали джи­

гиты со стороны невесты. Встав плотно друг к другу, они загораживали путь 

жениху или держали чалму, натягивая ее с двух концов. Предвидя это, жених 

приносил с собой выкуп (деньги, поясные или носовые платки и др.) и от­
давал его парням. Молодежь требовала у жениха козленка для козлодрания 

(уло~, купкари), которое устраивалось после свадьбы. Зная об этом, жених 

приносил с собой также козленка и отдавал тем, кто загораживал путь про­

цессии. В тех случаях, когда по каким-либо причинам жених не давал коз­

ленка, парни со стороны невесты оказывали отчаянное сопротивление даль­

нейшему продвижению жениха и его свиты к дому невесты. В таких случаях 

в дело вмешивались старики. Они уговаривали парией, чтобы те пропустили 

жениха и его друзей. Только после этого джигиты расступались и давали до­

рогу жениху и его свите. 

На вечере пели свадебные песни -улан, байт, ёр-ёр. Пели вечером, когда 

жених и его свита, войдя во двор невесты, стояли у костра отдельным кру-

357 



гом. Улан и байт пели как гости невесты, так и гости жениха. Ёр-ёр пели ис­
ключительно женщины со стороны невесты в тот момент, когда молодая со­

биралась уходить в дом мужа. Кипчаки, найманы, юзы и другие специально 
приглашали мастеров-певцов (айтувчи), они участвовали во всех свадебных 
вечерах, проходивших в их селении, а наиболее способные из них приглаша­
лись в соседние селения. Между ними происходило состязание на лучшее 

исполнение. Айтувчи, который не мог своевременно найти нужного слова, 
подобрать рифму, продолжая nение nредыдущего исполнителя, считался по­
бежденным. Победителя награждали ценными подарками (соврин) - давали 
деньги и скот. Если выходили победителями оба певца, то они подарки дели­
ли между собой. 

После исполнения свадебных песен и веселых шуток жениха и его свиту 

просили войти в помещение (в комнату или в юрту), специально приготов­
ленное для приема гостей, где подавали угощение. При выходе из дома же­
ниха ожидали женщины, закрыв дверь, не выпускали его. Товарищи жениха 

(обычно ж:Ура боши) давали выкуп, после чего дверь открывалась, но тогда 
на пороге появлялась лежащая женщина, закрыв лицо платком. Этот обычай 
назывался кампир улдu (буквально умерла старуха). Жених не имел права 
выходить из помещения, nока эта женщина не поднимется и не освободит 

выход, а женщина не вставала до тех пор, пока жених не награждал ее день­

гами. По мнению Н.А. Кислякова, обычаи этого тиnа могут быть объяснены 
пережитками родовых традиций, естественным желанием сородичей полу­

чить свою долю в сделке (Кисляков, 1959. С. 207). 
Через некоторое время жениха и его друзей приглашали в другое поме­

щение, где перед ними расстилали скатерть и nриносили кушанья на девяти 

блюдах (ту~~из тово~). Подавали обычно девять видов кушаний, например 
плов, рисово!б'кашу (сут ошu), грудинку (туш), жареное мясо (~овурдо~), 
пельмени (чучвара), вареные яйца (тухум), кушанье из тонко раскатанного 

теста с мясом (кулчатой), сдобные лепешки, жареные в масле (~атлама), 
пельмени с тыквой. Три из этих блюд считалисъ главными: одно приготов­

лялось матерью (ona тово~), второе готовила янга (жена брата) (янга- жен­
щина, родственница невесты, которая с начала и до конца свадьбы находи­
лась nри невесте, опекала ее, говорила от ее имени с женихом и его родней, 
являлась свидетельницей при бракосочетании, сопровождала невесту в дом 
жениха и оставалась там в течение нескольких дней после свадьбы. Яnia -
термин родства, им называли жен братьев, жены дяди как по матери, так и 
по отцовской линии), а третье - одна из родственниц. В она тово~ обычно 
подавали вареную грудинку, которая являлась излюбленным кушаньем в сва­

дебный вечер и подавалась самому почетному гостю - жениху. В три главных 
блюда жених и его товарищи клали деньги в виде вознаграждения. В она 
тово~ клали значительно больше, чем в остальные блюда. 

Перед тем, как жених должен был встретиться с невестой, инсценировали 

ее побег (келин ~очди). Невесту прятали в соседнем доме. Чтобы привели ее, 
жених и куёв павкари давали выкуп янге невесты. 

В сопровождении подруг приводили девушку и совершалась церемония 

введения ее и жениха за занавеску (гушанга, чимилди~). В таких случаях у 
отдельных групп узбеков бытовал обычай, по которому невесту сажали на 
ковер или на одеяло. Четыре уrла ковра (или одеяла) держали и несли четыре 
многодетных женщины. Жених брал невесту на руки и проходил за занавеску. 

358 



В это время в nомещение, в котором установлена гjlшанга, собирались отец, 

мать и другие родственники. Они по очереди приглашали сесть жениха и не­

весту. После этого в гушангу заходила янга невесты. За занавеской при уча­
стии янга вьшолнялись различные обряды и обычаи- соч сийпатув (гладить 
волосы невесты), ойна кj}рсатув (смотреть в зеркало), кj}л ушлатув (держать 

руки) и др. В время обряда соч сийпатув жених трижды гладил волосы неве­
сты сверху вниз. Жених заранее готовился к этому обряду: в уголок носово­
го платка он завязывал определенную сумму денег и, проводя этим платком 

3 раза по волосам невесты, дарил его вместе с деньгами янrе. После этого 

янга держала перед ними зеркало, и они разглядывали в нем друг друга. Сва­
дебные обычаи смотрения в зеркало были распространены в Средней Азии 
довольно широко. Истоки, видимо, следует искать в представлении о том, что 

душа является отражением человека в зеркале. В таком случае обряд смотре­
ния в зеркало приобретает значение скрепляющего акта. Затем янrа брала за 
руки невесту и жениха и соединяла их - некоторое время они держали друг 

друга за руки. Указанные обряды означали знакомство невесты с женихом. 

Янга 3 раза обводила вокруг головы жениха и невесты горящим светиль­
ником (l)opa чupol)), очищая их от злых духов, после чего надевала жениху 
новый халат, а невесте подавала белую материю, им на колени сажали де­
вочку и мальчика. Смысл этого магического обряда заключался в пожелании, 
чтобы молодожены имели много детей. Вьmолнялся и такой обычай: янга 
давала откусить (вначале невесте, потом жениху) кусочек сахара, который 

символизировал пожелание сладкой жизни супругам. Затем янга подносила 

им чашку с брачной водой (той, которая была на столе во время чтения ни­
кох). Они отпивали по глотку, вслед за ними воду пили остальные присут- . 
ствующие, а остатки ее выплескивали в горячий очаг или в горящий огонь, 

приговаривая при этом утдек uccиl) булсин (пусть будет горячей ваша любовь 
как огонь). Не допускалось, чтобы воду, после того как ее отпили невеста и 
жених и их окружение, выливали на землю. Это, согласно поверью, прино­
сило несчастье. 

Обряд за гушангой завершалея тем, что янrа стелила постель, в которой 
молодые некоторое время отдыхали (10-15 мин). 

После проведения указанных выше обрядов жених выходил из поме­

щения. Женщины собирали вещи, принадлежащие . невесте, связывали их в 
узлы ( бугча, тугун) и грузили на лошадь или арбу. Жених в окружении своих 
дружков выезжал первым; вслед за ним через некоторое время отправлялась 

и невеста. 

Перед отъездом в дом жениха невеста прощалась с отцом и матерью. Она 

прикладывала голову к коленям отца, благодаря его и говоря приблизительно 

следующее: Берган нонингизга, тузингизга рщмат (благодарю вас за хлеб и 
соль) . Отец поднимал дочь и, принимая благодарность, прощался с ней. 

После этого новобрачная прощалась с матерью, благодарила ее за мате­
ринское молоко, а затем с братьями и другими родственниками. Невесту об­

водили 3 раза вокруг костра и затем сажали на арбу или лошадь. Как только 

поезд трогался, сопровождающие его женщины пели свадебную песню ёр-ёр. 

Свита невесты, состоявшая из близких родственниц, подруг, янга и других, 
отправлялась вслед за поездом невесты. Вместе с невестой в дом жениха в 

этот же вечер шла и мать. 

359 



Тем временем в доме новобрачного праздновали гости. Мужчины органи­
зовьmали борьбу, танцы, пели песни. На женской половине веселились моло­
дые женщины (играли на бубне, танцевали, пели песни). 

Когда невеста со своей свитой подъезжала к дому жениха, ее вместе с 
конем 3 раза обводили вокруг костра, т.е. проводился обряд очящения ог­
нем, затем она въезжала во двор. Одна из родственниц жениха подносила 
невесте чашку с кислым молоком и она, еще не сойдя с коня, отпивала не­

сколько глотков. Белое молоко символизировало светлую замужнюю жизнь. 

Считалось что, Ol9/UKKa чu~uб о~аргай, ёгдай давлатuнг улашгай, т.е. «пусть 
будет белым, пусть богатство твое накапливается как масло» ( Снесарев, 1969. 
С. 86). Невеста с помощью двух женщин сходила с лошади (или арбы) на 
подставку, затем жених брал ее на руки и ставил на землю. Женщины (одна 

со стороны невесты, другая - жениха) вводили ее в свадебное жилище. Здесь 
у входа стелили дорожку (пойапдоз), желательно из белой ткани. После того, 
как молодожены проходили по дорожке, каждый из присутствовавших пар­

ней старался завладеть пойандоз. Начиналась свалка, пойандоз разрывали на 
кусочки выхватывали как залог грядущего счастья. 

Прежде чем войти в жилище, невеста трижды кланялась дому, прикасаясь 
лбом к порогу. Затем она пальцами обеих рук касалась порога, затем касалась 

подбородка (uягuга) и лба (манглайuга). Эту процедуру невеста повторяла 
трижды. Данный обычай назывался тавоб олuш (поклонения порогу жили­

ща) или бусаганu ynuш (целование порога). Поклоняясь порогу жилища, не­
веста тем самым проявляет покорность своей судьбе. 

Ложа для жениха и невесты. На nотоШ<е висит «чимилдпк» (занавеска), которая опускается 
nосле прихода молодых. Кэебинекий район, Кашкадарьинекая область. Эксnедиция 2008 г. 
Фото А.А. Аширова 

360 



Обряд келин салом в исполнении фольклорного ансамбля. Начало XXl в. 

Фото из журнала «демократизация и права чеJJовска». 2003. N2 1 

Войдя в дом и пройдя за занавеску (гушанга), она продолжала стоять. 
Тогда приходила мать жениха и говорила приблизительно так: «Садитесь не­

веста, садитесь, наши обрабатываемые земля, дом и дойная корова будут ва­
шими». Невеста продолжала стоять и после этого. Тогда приходил отец жени­
ха и nовторял слова жены. Только после этого невеста садилась. Ей на колени 

сажали мальчика и девочку, и она дарила им тюбетейки. Этот ритуал прово­
дился для того, чтобы у нее было много детей. 

Затем за гУшанги вводили и жениха. Тогда опускали занавеску, оставля­

ли новобрачных на некоторое время наедине. Здесь молодые вели короткую 
борьбу, которая заканчивалась тем, что один из них должен был наступить 
первым на ногу другому. Если первой наступит девушка, то она якобы будет 

верховодить над мужем в совместной жизни, а если юноша, то он будет рас­
поряжаться в доме. 

В первую ночь молодые новобрачные оставались за занавеской в окруже­

нии двух-трех женщин и янга, которые ночевали в этом же жилище, где была 
установлена гУшанга. 

Рано утром следующего дня проводится обряд келип салом - приветствия 

невестой родных и родственников жениха. Перед обрядом приветствия жен­

щины наряжали невесту, надевая на нее различные украшения. Под ее во­

лосами прикрепляли накосник (ну~ра пупак) с кисточками, пропущенными 
qерез серебряные трубочки, на голову прикрепляли тилла ~ош (манглай ~ош) 
и другие украшения. 

Обряд келии салом проводила обычно пожилая, всеми уважаемая, 
остроумная женщина. Она к месту шутила и громко произносила афориз­
~ы, имnровизировала двустишья в адрес каждого, кто подходил к молодой. 

361 



Обряд келин салом. Село Рават, Касансайский район, 

Наманганская область. Эксnедиция 2005 г. 
Фото А.А. Аширова 

Афоризмы и пение шуточных 
песен юмористического харак­

тера при келин сало;w широко 

бытовали в долине Зарафша­
на, Кашкадарьи и Сурханда­
рьи и во многих районах Фер­
ганской долины. Сама невеста 
при проведении обряда при­
ветствия молчала, лишь кла­

нялась тому, к кому было об­
ращено приветствие. Первые 
ПОКЛОНЫ ОТНОСИЛИСЪ ОбЫЧНО 
к прародителям всех людей -
Адаму и Еве (Одам Ато, Момо 
Ха во), а затем она кланялась 
отцу и матери мужа. 

После каждого привет­
ствия две женщины, стоявшие 

по обе стороны от невесты, 
слегка дотрагивались до пле­

чей, тем самым давая понять, 
что надо поклониться тому, к 

кому обращены слова привет­
ствия. Невестка низко кланя-
лась и чуть слышно произно­

сила ассалом. 

Через день или 3-4 дня 
спустя после свадьбы прово-
дился обряд бош боглов или 

бош уров. Снимая девичьи головные уборы (тюбетейку, головной платок). 
в которых она приходила в дом мужа, невеста надевала женский головной 

убор, состоящий из шапочки и нескольких разноцветных платков, а также 
свадебный наряд и покрывала из белой материи на лицо. 

Свадебный наряд и, соответственно, все виды украшений невеста носила 
40 дней (чилла). В течение этого времени сохранялось и свадебное ложе мо­
лодоженов, а также занавески (гушанга, чи.милди~). В ночное время за зана­
веской горел светильник, который как бы охранял покой новобрачных. 

Вслед за келин салом и бошбоглов проводился обряд бет очар (церемония 
снятия покрывала с лица невесты). Снять покрывала поручалось подростку ­
одному из младших или двоюродных братьев, племянников жениха. Он под­
нимал его кончиком ручки деревянного черпака (чумич, или деревянной лож­
кой - l}OШU'I}). Ручка черпака или ложка обертывались белой чистой тряпкой 

или ватой. Затем следовал обряд «смотрение невесты» (юз курув, бет курув 
келии курув). Первой к невестке подходила мать жениха. Она целовала и да­
рила ей отрез на платье или головной платок. Затем подходил его отец, поздо­
ровавшись с невесткой, он дарил ковер или палас. После них - другие близ­
кие родственницы жениха, каждый из которых приносил что-либо в подарок 
Подарки за «Смотрение» делал и дядя жениха (особенно дядя по матери). 

362 



Свадебный обряд и nесня келин салом (Поклон невесты). Фольклорный а~•самбль 
из Таwкента. Байсун. Полевые исследования 2004 г. 
Фото Р. Абдуллаева 

После этого выполняли ряд других обрядов и обычаев, связанных с при­
общением новобрачной к дому и хозяйству мужа. Невестку вводили в дом, 

\ раскладывали перед ней кожаную скатерть (cynpa, пустак), на которой высы­
пали немного муки. Молодая должна была прикоснуться к муке обеими ру­
ками. Руководящая обрядом женщина приговаривалау.мринг о~ булсин (пусть 
будет светлая твоя жизнь). Затем невестке давали сито, и она просеявала на 

скатерть муку и замешивала из нее тесто. При этом та же женщина приговари­
вала кулииг хамирдан узилмасин (рука твоя всегда была в тесте). Новобрачная 
обычно сама не домешивала тесто до конца и не пекла хлеб. За нее это дела­
ли другие - часто свекровь, приготовление новобрачной теста носило в дан­
ном случае лишь символический характер. Описанный обряд имел несколько 

смысловых значений: пожелание, чтобы невестка была хорошей хозяйкой, 
умевшей хорошо готовить nищу и печь вкусные лепешки, чтобы она жила 
всегда в довольстве, без нужды, чтобы пищи у ее очага было всегда достаточно. 

Далее приносили масло (топленое, растительное масло или баранье, го­
вяжье сало). Когда масло подавали невестке, ей велели вылить его в горящий 
очаг, при этом руководящая обрядом женщина приговаривала - ~линг ёг.лик 

булсuн, т. е. «nусть будет твоя рука в масле» (Шанuязов, 1964. С. 152). Невест­
ка опускала пальцы в масло и это означало, что вся nища, которую она долж­

на варить вnредь в доме мужа, будет сытной. Затем в большой посуде (миске, 
коса), наполненной до краев, невесте приносили жидкое кушанье (обычно 
это был рисовый суп или суп лапша) и деревянный черnак или большую де­
ревянную ложку. Этим черпаком она должна была есть столько, сколько мо­
жет. Этот обряд также вьшолняли для пожелания ей в дальнейшем не знать 

нужды в пище. Следует отметить, что в течение 40 дней ( чилла) новобрачную 
не пускали к приготовлению nищи, выпечке хлеба, чтобы сажа котла, дым 
nечи (тандир) не сделали ее жизнь «черной», несчастной. 

363 



После этого невестке давали веретено (урчу}}) и немного белой шерсти и 
предлагали nрястъ или сажали к прялке (чарх) и давали ей в руки белую вату, 
чтобы она пряла нитки. 

В заключение всего обрядового процесса новобрачной надевали черные 
бусы с белыми пятнышками, которые, якобы, оберегают ее от сглаза. Мать 
жениха прикреппяла к халату невестки амулет, который также служил обере­

гом от злых духов. После всего окуривали ее и всех присутствовавших жен­
щин дымом растения ucupul}, имеющего, по мнению узбеков, особую чудо­
действенную силу. 

В день проведения обряда бет очар, или за день раньше, молодой муж 
отправлялся с двумя товарищами к родителям жены, чтобы повидаться с ее 
отцом и родственниками и приветствовать их после длительного избегания 

встреч с ними. Этот обычай назывался куёв салом (приветствие зятя роди­
телям и родственниками невесты) . Об этом обряде говорили шутя: куёв хам 
бетuнu очдu (зять тоже открыл свое лицо). Жених отправлялся для привет­

ствия родителей невесты только в том случае, если он оставался довольным 
после первой ночи супружеской жизни. В доме отца невесты жених впервые 
открыто и близко представлялся родственникам жены. Отец невесты надевал 
зятю халат. Халаты преподносили и товарищам жениха. 

Невеста после обряда бет очар некоторое время избегала новых род­
ственников по мужской линии. Если родственники хотели, чтобы впредь она 
не избегала их, они должны были по очереди приглашать ее к себе домой и 
устраивать в ее честь угощение. Сам обычай посещения невесткой родствен­

ников мужа называли сало'мга борув (идти на приветствие). Когда невестка 
шла на салом, она несла хозяину (родственнику мужа, главе семьи) подарки, 
ценность которых соответствовала степени родства и возрасту. Одним она 
дарила ткани на рубаху или чалму, другим - поясной платок, третьим - тюбе­

тейку и т.д. Хозяева дома в свою очередь делали ей подарки - отрез на платье, 
головной платок и др. 

Вечером второго дня после свадьбы все родственницы, которые приходи­

ли вместе с невестой, уходили домой. С молодой оставалась только янга. Со 
стороны жениха к ней назначалась вторая янга. Вечером того же дня после 
угощения янrа купали невесту, надевали на нее белое платье, стелила по­

стель за занавеской, покрывая ее белой материей. Когда все в доме ложилисъ 
спать, к молодой приходил новобрачный. В том помещении, где находилось 
свадебное ложе, спали обе янга. Молодые вставали рано утром. Жених после 
омовения уходил к соседям или товарищу. Молодая одевалась и выходила 

к свекрови для утреннего приветствия (эрталабки саломга чиl}йди). После 
этого, как молодые выходили из помещения, обе янга убирали постель ново­
брачных. Ранним утром в дом жениха приходили несколько женщин-соседок 

«пить чай из рук невесты». 
На второй же день после nрихода невестки в дом мужа ее навещала мать. 

Она приносила с собой кушанье - плов или жареную баранину, а также слое­
ные лепешки (}}аmлама), жареные в масле. Мать невесты оставалась ночевать 

у дочери. Родители жениха щедро угощали ее. Это означало, что ее дочь су­
мела сохранить свою честь, значит и её мать достойна уважения. 

Заключительным актом брачной церемонии был обряд чаллар или 
ча}}ирув - приглашение новобрачных в дом родителей невесты и ответный 

визит. Чаллар проводился в течение недели или месяца после свадьбы. 

364 



На чаллар приходил молодой супруг со своими товарищами, а также его отец, 

мать и близкие родственники. Невеста обычно отправлялась на 2- 3 дня рань­
ше, чем её муж. Она проводила в доме отца 3- 5 дней, затем отправлялась в 
дом мужа. 

Приблизительно через неделю родители молодой, в свою очередь, тоже 
посещали дом зятя. Это посещение называлось l}UЗ куриш или !}ИЗ курув 
(повидать дочь). После этого обоюдные посещения сватов проходили 
регулярно. 

Основные этапы свадебной церемонии узбеков - сватовство, сговор, по­
молвка, свадJ>ба и возвращение новобрачной домой - за исключением от­

дельных моментов, имели много общего со свадебными ритуалами таджиков, 
туркмен, казахов, киргизов, каракалпаков и других народов среднеазиатско­

казахстанского региона. Сходство обычаев свидетельствует о том, что сва­
дебные церемонии узбеков сформировались при тесном этнокультурном кон­

такте и взаимосвязи с указанными выше народами. 

ОБЫЧАИ, СВЯЗАННЫЕ С ПЕРИОДОМ 
ДО РОЖДЕНИЯ РЕБЕНКА 

Отсутствие детей в узбекской семье во все времена переживалось очень 
тяжело. Таким семьям сочувствуют, потому что бездетность не одобряется 

общественным мнением, служит причиной разводов, а в несчастин супру-

\ гов винят обычно женщину. Суеверная часть узбекского населения продол­
жает сторониться бездетных женщин, заnрещается брать из их рук еду, их 
не приглашают (да они и сами не nойдут, сознавая свое горькое положение в 

обществе) в дом, где появился новорожденный. В народе бесnлодие рассма­
тривается как некая материализованная субстанция, способная передавать­
ся другому человеку (Ботяков, Ботякова, 1998. С. 54). Бездетную женщи­
ну сравнивают с бесплодным деревом: Мевасиз дарахтнинг олдига ~еч ким 
бормайди. Шунинг учун боласиз хотиниинг олдига ~еч ким келмайди - «Как к 
бесплодному дереву никто не подойдет, так и бездетную женщину будут из­
бегать». О бездетности в народе также говорят как о проклятии (l}аргиш) над 
семьей. 

Традиционно причинами бесплодия женщин считали болезнь, возник­

шую в результате влияния враждебных человеку сверхъестественных сил 
(различного рода духов, темных сил), результат воздействия злых, завист­
ливых людей, прибегтих к помощи наговоров, а также простуду (!}из газак). 
Различали l}Uзлuк газаки (простуда, воспаление детородных органов до вы­

хода девушки замуж) и аёллик газаки (простуда, восnаление у замужней жен­
щины) (Жумаев, 1991. С. 11). Традиционные методы лечения nростуды бьши 
разнообразными, но в основе их лежали, главным образом, теnловые проце­
дуры (песочные ванны, пропаривания с использованием раскаленного кир­

пича, различных трав и так далее), при которых женщина должна была разо­
греваться до обязательного появления испарины. 

Бездетные женщины обращались к знахарям и муллам, надеясь также с 
помощью заклинаний, заговоров, молитв и других способов освободиться от 
своего недуга. Однако наиболее распространенным способом избавления от 
бесплодия у среднеазиатских народов, в частности среди узбекских женщин, 

365 



было и есть паломничество (зиёрат) к святым местам (мозор), обладающих 
якобы исцеляющими свойствами. Считается, что исцеляющую силу имеет 
все, что связано со «священной землей» - деревья и кусты, растущие там, 
горы и холмы, водоемы, каменные глыбы и пещеры. Даже воздух около маза­
ра считается источником сакральной силы. 

Ферганские женщины совершают паломничество к мазарам Тахти­
Супаймак (в городе Ош в Киргизии) и Шахимардан (пос. Хамзаабад в Фер­
ганской области) (Горшунова, 2000. С. 24). Местом паломничества бездетных 
женщин в Ташкентской области являются святыни Парпи ата бува, Занги ата, 
Заркент бува. Сюда же приходят женщины с детьми для излечения недугов и 

различных болезней. 
Ритуал паломничества к местам поклонения обязательно сопровождал­

ся молитвой с изложением просьбы святому, которую, как правило, читал 

шейх, различными Приношениями прочитавшему молитву, жертвоприноше­
нием. К числу распространенных магических действий как в прошлом, так и 
в настоящем является обход женщины вокруг мазара, прикосновение руками, 
телом к могильным сооружениям, порогу мазара, близнаходящимся камням, 
привязыванне специально принесенных лоскутов материала на деревья и ку­

сты, находящиеся рядом со святым местом, скатывание бесплодных женщин 
с земляных холмов, сооружение при помощи колышек (щепок) и лоскутов 

ткани миниатюрных имитаций детских люлек, в которые для полного тож­
дества помещали стмь же миниатюрного младенца (Снесарев, 1969. С. 194, 
195; Снесарев, 1983. С. 36). При посещении мавзолея Наджметдин Кубро в 
Куня-Ургенче бездетная женщина 3 раза обходила место поклонения чилла 
чуп (деревянный столб) с привязанными лоскутками, загороженное низкой 
стенкой, находящееся справа от дверей. Рядом в очагеобразном углублении 
стояли три светильника (l)opa чирог) с маслом и самодельным фильтром. Без­
детная должна была зажечь чирог и привязать тряпочку (Лобачева, 1999. 
С. 61). 

Совершаемые бездетными женщинами действия, генетически восходят к 
весьма архаичным религиозным Представлениям и культам (Снесарев, 1983. 
С. 36). Женская обрядность насыщена явлениями, практически не имеющи­
ми ничего общего с мусульманской традицией. Сюда можно отнести такое 
магическое действие как проползание бездетной через природнъrй сквозной 
проход в «СВЯТОМ)) камне или же прикосновение к нему животом. 

В ферганских святынях первое место занимает почитание воды. Наряду с 

другими общепринятыми действиями, желая предугадать судьбу, паломники 
погружали руку в источник, в который шейхи заранее бросали игрушки де­
вочек и мальчиков. Смотря по тому, какой предмет попадался в руку, могли 

судить о рождении сына или дочери. Большое огорчение паломникам прино­
сило безрезультатное погружение руки в святой источник. 

Желание иметь ребенка настолько велико, что объясняет бытование в про­
шлом поверий, связанных с верой в магическую силу некоторых видов живот­

ных и птиц. Известно, что особой сакральной силой на территории Средней 
Азии наделялисъ некоторые птицы, считаемые священными и связываемые 

с идеей плодородия (Борозна, 1975. С. 282, 283). Нерожающие женщины, а 
также семьи, в которых часто умирали дети, держали в доме филина. За нюа 
ухаживали, кормили селезенкой теленка, барана или козы. Считалось, что 
птица отпугнет нечистую силу и предохранит детей от различных болезней 

366 



(Худояр-хаи, 1909. С. 37). Тигр считался своего рода магическим стимулято­
ром плодовитости, в связи с чем его мех, ногти, зубы, усы желали заиметь 
себе бездетные женщины (Снесарев, 1973б. С. 90, 91). 

Семья и близкие с нетерпением ждут наступления беременности после 
свадьбы молодых. В ожидании беременности волнуется мать невесты, потому 
что в бесплодии винят обычно женщину. Волнуется и мать жениха, не дай бог 
невеста не забеременеет. Общественное мнение строго следит за судьбой мо­
лодой семьи. Беременность, особенно первая, встречается в семье с большой 

радостью. Забеременев, женщина не освобождалась от домашних работ, ей не 
создавзлись исключительные условия жизни. Но при появлении у нее во вре­
мя беременности большого желания поесть ту или иную пищу, должно быть 
обязательно удовлетворено. По народному поверью, невыполпение nоявив­

шегося у женщины желания может сказаться на ребенке. Он может родиться 
с каким-нибудь физическим недостатком. У узбеков и таджиков данный этап 
развития беременности называется периодом боши ~орощи (затемнения го­
ловы) (Сухарева, 1929. С. 121). По тому, какой пище отдавала предпочтение 
беременная - горячей или холодной - предполагали рождение мальчика или 
девочки. Предпочтение горячей пище (иссиi)Лик) означало рождение сына, хо­
лодной (совуi)Лик) - дочери. Кроме того, пол младенца пытались определить 

по появившимся у правого соска женщины волоскам, что означало рождение 

мальчика (Наливкин, Наливкина, 1886. С. 169). По пигментации, появившей­
ся на лице, ожидали рождение дочери, если ее не было - ждали сына. Пол 

ребенка определялся также по положению его в утробе матери. Если плод 
смещен к правой стороне живота беременной, то возможно родится мальчик, 
если к левой -девочка (Горшуиова, 2001 . С. 222). 

С периодом беременности был связан ряд представлений, отражавших 
страх перед подстерегавшими опасностями, вызванными действием «злых 

сил». В связи с этим бытовал ряд заnретов и магических средств, призван­
ных обезопасить беременную женщину. Она старалась, например, скрыть от 
окружающих время приближения родов. Кроме того, она остерегалась темно­

ты, в связи с чем избегала выходить из дома с ее наступлением. 
На судьбе ребенка могло сказаться и нарушение запрета появляться бере­

менной женщине в доме, где умер человек. О болезненно-худощавых на вид 

новорожденных говорили чилла тушибди (болезнь во время сорокадневия), 
что означало вероятность появления в доме, где находится младенец периода 

сорокодневия человека, у которого умер кто-либо из близких. В народе по 
этому поводу говорят: «улик чилла тирик чиллага ~ил.майди» (чилля живо­
го человека нельзя совмещать с чилля мертвого). 

Если по той или иной причине беременная оказывалась в доме, где нахо­
дился покойник, ей необходимо бьmо при выходе оттуда положить в рот ще­
потку соли - универсальное для среднеазиатских народов средство ритуаль­

ной защиты от злых духов. В другом случае беременная женщина должна 
была немного распороть подол своей одежды, чтобы оградить своего ребенка 
от всяких несчастий. С этой же целью не подшивалея подол первой рубаш­
ки новорожденного - чилла кУйлак (рубашка сорокадневия ), которая являлась 
одним из оберегов. Из-за бытовавшего в прошлом поверья, согласно которо­
му покойник может причинить вред родившемуся малышу, в день похорон у 

узбеков было принято мазать левое ухо ребенка сажей. Будучи «производным 
от огня», сажа играет роль оберега. Кроме того, исследователи обращают 

367 



внимание на тот или иной цвет, в данном случае черный, в родильной обряд­
ности, рассматривая его как магическое средство, имеющее охранительную 

функцию (Васильцов, 2007. С. 103). 
Для защиты от злых духов беременная женщина носила разного рода аму­

леты (тумор). В последние месяцы беременности женщина пришивала к вну­
тренней части одежды т9'лти~ тумор с зашитым в него изречением из Корана. 
В период беременности женщине рекомендовали носить треугольной формы 
деревянные амулеты, сделанные из тута, джиды, боярышника, шиповника, 
граната и других видов деревьев, обладавших якобы сверхъестественными 

свойствами. Амулеты являлись атрибутом женской и детской одежды. Ко­
сточки джиды, граната, семена тута нанизывали на нити и носили как ожере­

лья, браслеты, подвески к косам в качестве украшений и были одновременно 
оберегом (Борозна, 1975. С. 285, 286; 290, 291). 

Современная женщина, как правило, посещает женские консультации и 

рожает в родильных домах. В связи с этим исчезли некоторые традиционные 
обычаи, верования и обряды периода беременности, а также с момента рож­
дения: ребенка до окончания периода чилла ( сорокадневия), который у узбеков 
продолжает считаться наиболее опасным для жизни матери и ребенка. Обря­
ды и обычаи детского цикла, связанные с теми или иными событиями младев­
ческого периода, детских лет жизни у всех групп узбеков во многом схожи. 
Степень традиционitости и бытования таких обрядов и обычаев во многом 
зависит от консервации их в особых природно-географических условиях, от­
даленностью от центров культурно-экономической жизни. В таких районах 
женщина продолжает рожать в домашних условиях, что естественным об­
разом сохраняет траДиционные способы и методы появления на свет ребен­
ка, прибегая к помощи опытной в этом деле женщины или бабки-повитухи. 
Из сохранившихся чаще бытуют пищевые запреты, а также появляться бе­
ременной женщине в доме, где умер человек. Нежелательным является так­
же посещение беременвой больших торжественных мероприятий, проходить 

мимо мазаров, наступать на золу, навоз, место убоя скота, место сброса мусо­
ра и др. (Жумаев, 1991. С. 12, 13). 

В прошлом женщина, почувствовав приближение родов, обращалась к 
близким ей женщинам - матери, замужним сестрам и главное к опытной в 
этом деле женщине-повитухе (доя, киндик Эl-~а). Роженица выбирала ее за­
ранее. Она должна была слыть человеком с хорошим характером, быть здо­

ровой, иметь детей и внуков. Бабка-повитуха находилась при роженице 110 

наступления родов. У нее могла быть и помощница, пригласить которую име­
ли право лишь состоятельные люди (Худояр-хап, 1909. С. 37). Повивальной 
бабкой могли быть и кайвони - опытные, энергичные женщины старшего воз­

раста, оказывающие помощь в организации и проведении того или иного се­

мейного события в махалле. 
Женщина рожала либо у себя дома, либо у своей матери, к которой она 

переселялась заблаговременно. С наступлением родов мужчины удалялись 
из дома, хотя муж, по желанию, мог оставаться. Детям, особенно подрост­
кам, запрещалось находиться в доме во время родов (Наливкип, Наливкина. 
1886. С. 170). Считалось, что женщине при родах и после угрожает серьезная 
опасность со стороны злых духов в образе женщин, как правило безобраз­
ной внешности, названных алвасти, ажипа, жин, дев и др. (Троицкая, 1927. 
С. 349; Наливкин, Наливкина, 1886. С. 146, 171 ). Рядом с роженицей могла на-

368 



ходиться мать, старшие замужние сестры, иногда свекровь. Предпочтитель­
ным положением при родах выбиралось положение, сидя на корточках или 

стоя на коленях. При f<аждом появлении схваток у женщины бабка-тювитуха 
исправно выполняла свои обязанности. Если роды затягивались, прибегали к 

имитативно-магическим приемам облегчения родов - отпирание всех замков 
в доме, раскрывание сундуков, коробок, расплетение кос у роженицы, раз­

вязывание узлов и прочее. Для скорейшего исхода Затянувшихея родов жен­
щине давали пить из чашки, на внутренней стенке которой тушью писалась 

молитва. Объясняя трудные роды неправильным положением плода, роже­
ницу рекомендовали качать на кошмах. Для облегчения родов прибегали и к 
перекатыванию роженицы на ватном одеяле из стороны в сторону (Жумаев, 
1991. С. 13; Сухарева, 1929. С. 125). Если это не помогало, то приносилась в 
жертву курица, которой ударяли женщину 3 раза по всему телу, сопровождая 
действия молитвой, дабы изгнать «Злой дух» (Авдакушин, 1892. С. 22, 23). 

Традиция многодетности и обязательного наличия детей в узбекской се­

мье объясняет соблюдение различных обрядов и ритуалов в дородовой пе­
риод. Все они, по местным представлениям, направлены на благополучное 

протекание беременности и рождение здорового ребенка. 

ОБЫЧАИ, СВЯЗАННЫЕ С РОЖДЕНИЕМ 

И ПЕРВЫМИ ДНЯМИ ЖИЗНИ РЕБЕНКА 

Бабка-повитуха или другая женщина, присутствовавшая во время родов, 

обмывала появивmегося на свет ребенка и пеленала в специально приготов­
ленные куски ткани. Пуповину перевязывали и перерезали ножницами или 

бритвой на расстоянии четырех вершков от пупка (примерно 18 см) (Авда­
кушии, 1892. С. 20). Повитухе, перерезавшей пуповину, присутствующие во 
время родов говорили: !(Улингиз дард кjJрмасин, !}айчипгиз IYYPYIY булмасин 
(пусть руки ваши не болят, а ножницы не будут сухими). 

В воду, предназначенную для обливания ребенка, опускали серебряные 
монеты и кольца (серебру приписываются очистительные и магические свой­

ства), которые затем забирала себе бабка-повитуха. Сначала ребенка мыли, 
затем обливали густым раствором соли и воды с землей, которую соскребали 
со стен дома (Троицкая, 1927. С. 352). Соль и земля - традиционные средства, 
предохраняющие тело ребенка от высыпаний. Соль относится также к числу 

традиционных средств, предохраняющих от «порчи» (Лобачева, 1975. С. 71). 
В народе говорят, что первый человек на земле был сотворен Всевышним из 

глины. Аллах придал ему форму и вдохнул в него жизнь. Отсюда использова­
ние толченой земли при первом купании ребенка. Землю для первого купания 

малыша брали также на мазарах святых, под растущими там деревьями, ино­
гда соскребали со стен старого тандыра. Кроме того, толченую землю, про­
сеянную через сложенную вчетверо марлю или сито, использовали в качестве 

присыпки от опрелости у детей грудного возраста и против чрезмерного ро­

ста волос на теле у девочек в будущем. Вода с соответствующими добавками 
называется чилла суви (вода сорокадневия). Малыша обливают такой водой 

не с гигиенической, а с магической целью. Сочетание воды (сначала купание) 
и земли (последующее припудривание тела) истолковывается исследователя­

ми с семантической точки зрения как ритуальное отождествление этих двух 

24 Узбеки 369 



магических действий с целью снискания защиты ребенка у этих двух стихий, 
которые являются общепризнанными символами плодородия, связанными со 
сверхъестественными покровительницами рожениц и детей у народов Сред­

ней и Передней Азии (Чвыръ, 2006. С. 70). 
Закончив обряд ритуального омовения, рот ребенка смазывали коровьим 

маслом, после чего мать давала ему грудь. В изголовье роженицы клали ле­
пешку, которая считалась оберегом (Троицкая, 1927. С. 352). 

В день рождения ребенка готовили традиционное блюдо атала -это муч­

ная болтушка, приготовленная из обжаренной на курдючном масле муки с 
добавлением молока. Это блюдо рекомендовалось есть роженице в течение 
периода сорокадневия, Чтобы восстановить силы. Блюду аталя приписыва­
лись магические свойства, стимулирующие плодородие. Его давали отведать 
помимо роженицы другим присутствующим и особенно бездетным женщи­

нам (Лобачева, 1989. С. 91). 
Покончив с родами и хлопотами с ребенком, бабка-повитуха, или одна из 

присутствовавших при родах женщин, отправлялась к отцу, чтобы сообщить 
ему о рождении сына или дочери. По обычаю первому, сообщившему счаст­

ливую весть отцу о рождении ребенка, полагается вознаграждение. У узбеков 
и поныне предпочтение отд~тся рождению мальчика, особенно первенца ­
nродолжателя рода, наследника семьи. В связи с этим весть о рождении сына 

во все времена воспринимается отцом намного радостней. Мужчина, у кото­
рого первым появился сын, nри рождении следующего ребенка уже не так 
волнуется, как тот отец, у которого первенец девочка. И в дальнейшей жизни 
мальчик, по сравнению с девочкой, занимает более nривилегированное поло­

жение в семье. Желание иметь сына, в случае рождения одних дочерей, мо­
жет оказаться настолько велико, что некоторые суnруги по настоянию мужа 

берут на воспитание мальчика у родственников или из родильного дома. 
До сих пор бытует традиционное воззрение о «нечистоте» роженицы по­

сле родов. Она не должна приближаться к очагу, готовить еду, nрикасаться к 

посуде и так далее. Согласно традиционному nоверью, через 40 дней проис­
ходит переход из состояния сакральной «нечистоты» роженицы в обычное 
свое состояние (Кармышева, 2009. С. 220). 

В первые 40 дней с момента nоявления на свет ребенка (nериод чилла) 
мать и особенно новорожденный считались наиболее уязвимыми. Общение с 
внешней средой у них должно быть ограниченным. Женщина с малышом ста­
рается не покидать дом весь период чилла. В связи с этим повивальная бабка 

nосещала дом роженицы в течение 20 или 40 дней (Худояр-хан, 1909. С. 38~ 
Троицкая, 1927. С. 350). Повитуха и близкие женщины специальными дей­
ствиями пытались предотвратить грозящую опасность со стороны злых сил. 

По традиционному представлению третья, nятая, седьмая и девятая ночи 
считались наиболее опасными для жизни матери и ребенка, в связи с чем 
саблюдался ряд обычаев. В эти дни рот, лоб, грудь, ручки и ножки мальппа 
смазывали сажей, которая использовалась в качестве магического средства 
против детских заболеваний (Жумаев, 1991. С. 14). Отпадение nуповины у 
ребенка отмечалось специально установленными в прошлом обычаями и об­
рядами. Пуnовину заворачивали во что-нибудь и закапывали nод плодонос­

ное дерево или подвешивали к его ветке. После отпадения nуповины и омо­
вения малыша следовало ритуальное очищение роженицы. Она должна была 
искупаться. В тот же день на ребенка надевалась первая рубашка. Первая 

370 



рубашка сорокадневия называлась чилла куйлак. По традиционному поверью 
рубашка, надеваемая на ребенка в первые 40 дней, должна оберегать его от 
«дурного глаза», злых духов. По традиции ее должна была сшить мать роже­

ницы. Рубашку шили вручную из мягкой ткани белого цвета, сложенной по­
полам, с прорезью для головы. Подол не подшивалея из-за бытующего суеве­
рия, что мать ребенка не сможет рожать. Другое поверье заключалось в том, 
что nодшивание nодола может сказаться на росте ребенка. 

В течение сорокадневия у узбеков зафиксированы различные сроки куnа­
ния ребенка (Худояр-хан, 1909. С. 38; Авдакушин, 1892. С. 20). Но обязатель­
ное ритуальное купание выnадало на 20-й день (конец маленькой чилла) и 
40-й день (конец большой чилла). 

Современные условия жизни и хозяйствования в городе и на селе способ­

ствуют ослаблению строгих заnретов, бытовавших в прошлом. Женщина не 
сидит все 40 дней изолированной от внешней среды. Этот nериод ограничи­
вается порой 20-ю днями - кичик чилла. Когда женщина рожает в родильном 

доме, она nребывает там от 3-х до 7-ми дней. В этой связи трансформируется 

традиционное сорокадневие: традиционное первое купание новорожденного, 

надевание на него первой рубашки и день положения ребенка в колыбель. 

\ В настоящее время, в течение периода сорокадневия, после того как мать 
возвращается из родильного дома, ребенка купают обычно через каждые 

2-3 дня. В воду добавляют разведенный концентрат марганцовки. В качестве 
моющего средства, не сразу, используют детское мыло. Исnользуют в купа­
нии кристаллообразную соль, предохраняющую тело ребенка от высыпаний, 

придающую ему упругость. 

В воду для nервого купания опускают денежную мелочь, украшения, 

т. е. предметы, символизирующие богатство, достаток. После этой процедуры 
деньги отдают мальчикам, а бусы - девочкам. В жаркое летнее время года в 
воду для купания добавляют пропущенное через марлю кислое молоко. По­
сле куnания тело ребенка, все складки на руках и ногах, за ухом тщатель­

но смазывают простерелизованным хлоnковым маслом. Пожилые женщины 

при этом делают ребенку легкий массаж, физические упражнения, направ­
ленные на обеспечение правильной формы тела. Например, чтобы шея бьша 
красивой и длинной, женщины узбечки осторожно поднимают ребенка за 
подбородок. 

Первый раз ребенка купает свекровь, а за отсутствием ее - мать рожени­

цы или же специально приглашеиная пожилая многодетная, всеми уважаемая 

женщина- табаррук аёл. В Ташкенте ее называют onno~ ойи (букв. белая 
мать), имея ввиду её седину, в Джизакской области - кайвони. В крайнем слу­
чае, купала сама мать. 

После первого купания на ребенка по традиции надевают первую рубаш­

ку, которую сейчас называют по-разному - чилла кfйлак, чиллалик О!\- кjlйлак, 

о~ кjlйлак, чиллаки. Зачастую купленные в магазине детские распашонки на­
зывают традиционно. После сорокадневия чилла куйлак как и в прошлом уже 

не надевают на ребенка, откладывают и хранят иногда до рождения следую­
щего ребенка. 

К традиционным способам излечения недугов и разного рода болезней у 
детей раннего возраста относится паломничество (зиёрат) к местам покло­

нения святым. 

371 



Обряд наряжения колыбели. Фольклорвый ансамбль из Кашкадарьи. Китаб. 
Полевые исследования 2008 г. 
Фото Р. Абдуллаева 

Обряд nоложения младенца в колыбель. Бай су н. 2001 г. 

Фото А. Араnова 



К числу религиозно-магических приемов лечения больных детей от­
носится обрядовая практика шаманов (бахши). Например, с таким недугом 
как эпилепсия, именуемая в народе шайтонламиш обращаются к помощи 
женщины-шаманки. Атрибутом бахши является бубен (чилдирма), под звуки 
которого раздается обрядовое песноnение. Шаманский обряд сопровождает­
ся принесением в жертву животного, кровью которого обмазывают тело боль­
ного ребенка. 

В период сорокадневил новорожденного клали в традиционную колы­
бель (бешик) и нарекали его именем. Бытовало поверье, что с положением 
ребенка в колыбель опасность со стороны злых духов значительно уменьша­
ется. Колыбель обычно переходила от ребенка к ребенку, а иногда от отца к 
первенцу. Отдавать же чужим детям, а тем более продавать, колыбель нель­
зя. Можно передавать ее близким, братьям, живущим вместе в одном доме. 
К детской колыбели в семьях относятся как к реликвии. Первому ребенку все 
же старались приобрести новый бешик. В некоторых семьях ребенка сначала 
укладывают в старый бешик, в котором он лежит до бешик mjlй, когда сторо­
на матери принесет в дом приданое малыша, в том числе и новую колыбель. 
\Бешик - колыбель общераспространенного среднеазиатского типа. Показате­
лем устойчивости региональных, этноспецифических особенностей ухода за 
детьми раннего возраста является широкое бытование ее в городской среде, 
и особенно в сельской местности. Неотъемлемыми атрибутами колыбели яв­
ляются: глиняный горшок для 
сбора мочи ребенка, разно­
видности трубок (разной фор­
мы у девочек и мальчиков) для 
стока мочи непосредственно в 

горшок. Помимо этого шьет­
ся специально для колыбели 
постель - матрас и подушка, 

лямки, которыми перевязыва­

ют малыша и покрывало, на­

брасываемое поверх бешика. 
Шьют два матраса. Один с на­
полнителем из сена, другой -
из ваты. Подушка тоже ватная. 
Встречаются и другие фор­
мы колыбели, устроенные по 
принципу гамака - беланчак, 
эл бешик (Задыхина, 1952. 
С. 371; Гершенович, 1928. 
С. 9). Чаще всего ребенка 
укладывали в колыбель на 
9-йдень. Кэтому днюуже отпа­
дала пуповина. Известно, что 
первые девять дней с момента 

рождения считались наиболее 
опасными для новорожденно­

го. До этого он лежал возле ма­
тери. Принималея во внимание 

Бешик и подарки новорожденным. Ташкент. Эсnеди­

ция 2003 г. 

Фото Г.Ш. Зунуновой 

373 



Традиционная детская колыбель ­
бешик. Кашкадарьинекая область 

Из фотоалъбоыа «Карши-2700>>. 2006 г. 

Люлька во дворе. Кишлак Мумина­

бад, Шахрисабзский район , Кашка­
дарьинекая область. 1957 г. 

Фото Г.А. Аргироnуло. Архив ИЭА РАН . 

Коллекция Б.Х . Карыышевой 

и день nоложения ребенка в колыбель. Выбирались так называемые счаст­

ливые дни - четверг, nятница. А время дня - утро, день (Троицкая, 1927. 
с. 356). 

Положение ребенка в бешик проходило в узком кругу женщин и бабки­

nовитухи. В настоящее время ее место заняла сnециально nриглашеиная мно­

годетная женщина преклонного возраста, которая отличается nоложительны­

ми чертами характера, живущая чаще всего по соседству. Выnолнить обряд 

может и пожилая женщина- бабушка, пробабушка, проживающая в доме. 
Собираются женщины-родственницы, соседки. Готовят традиционное блюдо 

халвайтар. Им уrощают nрисутствующих женщин и детей. Приглашеиной 

374 



женщине, совершившей обряд положения ребенка в бешик, дают отрез тка­
ни или белый платок (оi)Лик). Иногда дают деньги, 2-4 лепешки, сладости, 
сухофрукты. Праздник по случаю рождения ребенка - первенца бешик туй 
могли организовать позже, исходя из материальных возможностей стороны 

матери, на которой лежала обязанность его проведения. Строгие сроки орга­
низации семейного торжества по случаю рождения первого ребенка в настоя­
щее время отсутствуют. Его стараются провести до исполнения года ребенку. 
Рождение других детей в семье отмечают организацией небольшого угоще­
ния - чачаля (разбрасывание). 

Первое укладывание в бешик сопровождается соблюдением некоторых 
традиционных правил. Перед тем, как ребенка уложить в колыбель, произво­
дилось очищение ее огнем (алас). Для этого делали фитиль из тканей трех цве­

тов - белой, красной, синей, иногда только из белой. Использование разных 
цветов в фитиле связано с их магической силой, охранной функцией. Белый, 

черный, красный - цвета-обереги (Васильцов, 2007. С. 103). Три фитиля (чил­
ла чupol)) зажигали в помещении, где находился ребенок периода сорокадне­
вия. Свет рассматривался как важное условие защиты женщины и маль1ша в 

1 
период сорокадневия. В изголовье колыбели клали предметы, считавшиеся 
оберегами, способными обезопасить его от порчи и сделать его счастливым -
гребень, нож, бритву, перец, лук, хлеб, зеркало и др. Уложив ребенка в колы­
бель, бабка-повитуха и бабушка ребенка осыпали ее сладостями, которые обыч­
но подбирали дети. Исполнившая обрЯд женщина получала вознаграждение. 

В основном семья ограничивается тем, что бабушка укладывает ребенка в 
бешик сама без дополнитель-
ного церемониала и расходов. 

При этом она пожелает малы­
шу здоровья, счастья, долгих 

лет жизни. У узбеков поверх 
колыбели набрасывают чапан 
со словами: «Пусть будет как 
отец». Когда кладут скатерть 
поверх колыбели, если в ней 
девочка, то говорят: «Пусть 
будет стол обильным». 

В прошлом, в день поло­
жения ребенка в бешик, ему 
давалось имя. Это право при­
надлежало деду, отцу, лю­

дям преклонного возраста, 

пользующихся авторитетом. 

В настоящее время в выбо­
ре имени принимают участие 

все члены семьи, даже стар­

шие дети. Пока мать нахо­
дится в родильном доме, чле­

ны семьи должны выбрать 
новорожденному имя, чтобы 
nолучить свидетельство о рож­

дении. 

Покупка колыбели (бешик) для младенца. 

Конец:ХХ в. 

Из фотоальбома «Узбекистан - на луги лрогресса». 2001 г. 

375 



Считалось, что с благополучным завершением периода сорокодневия 
(чWUla кjчди) угроза жизни ребенка значительно уменьшается. Матери с ре­
бенком разрешено было выходить из дома. Как и в прошлом, она в сопрово­
ждении свекрови и других женщин отправляется в отчий дом. Посещение 

матери или других близких родственников женщиной с ребенком является 
обязательным после окончания сорокадневия. По обычаю мать женщины 
обязана была приготовить угощение и сделать подарки дочери и малышу. 

С окончанием nериода сорокадневия (чилла) был связан ряд обычаев. В этот 
день пекли 40 леnешек и звали женщин, чтобы nеререзать ножом нитки на 
ручках и ножках ребенка, nривязанные в день отпадения nуповины (Троиц­
кая, 1927. С. 360). 

С окончанием периода сорокадневия некоторые женщины специально 

жарят кукурузу или рис, nекут 40 маленьких лепешек (кулча). По одной ле­
пешке и немного жаренной кукурузы раздают соседским детям. Иногда про­

сто покупают сладости - конфеты, nеченье и другие лакомства, называемые 
чилла кулчаси, которые раздают ребwtишкам с надеждой на то, чтобы и их 
ребенок благополучно рос и бегал, как эти подросшие дети. 

По традиции современные женщины-узбечки придерживаются периода 
сорокадневия. Но эти дни не считают уже столь опасными для жизни ребен­

ка и его матери, как это было в nрошлом, когда практически отсутствовала 
квалифицированная медицинская nомощь. Современная женщина уверена, 

что лишь правильный уход за ребенком, своевременное обращение к врачу 

и профилактика будут положительно сказываться на его здоровье и благопо-
лучном росте. · 

Организация и проведение бешик myu- это задача стороны матери ребен­
ка. Как в nрошлом, так и в настоящем мать молодой женщины готовит тради­

ционную колыбель со всеми необходимыми атрибутами. Кроме того, сегодня 
ребенку приобретают детскую кроватку, коляску и даже велосипед на буду­
щее и другие необходимые для малыша вещи. Обязательно готовится одежда 
для ребенка. Матери с отцом малыша, родителям и близким зятя готовится 

тоже одежда в качестве подарка - capno (с головы до ног). В прошлом вещи 
шили из дорогостоящих тканей. Сейчас покупают готовую одежду хорошего 
качества. С угощением, исnеченными лепешками, всевозможными сладостя­

ми сторона матери несла нарядный бешик с подарками в дом зятя. В настоя­
щее время сторона матери готовит по возможности до шести дастархатюв 
(скатерть, в которую кладут приношения). Сторона матери режет барана или 
же обеспечивает сторону мужа необходимым количеством мяса, риса, морко­

ви, т.е. всем, что требуется для приготовпения традиционного блюда - плова. 

По возможности сторона невесты обеспечивает семейное торжество музы­

кантами (созанда), канатоходцами (дорбоз), клоунами (масхарабоз). Если на 
семейном торжестве вдруг без приглашения появляются клоуны на деревян­
ных ходулях (ёгоч Оёf\. уйновчилар), то в народе считают это добрым предзна­
менованием для ребенка. 

Количество приглашеиных в зависимости от возможностей проведения 

семейного торжества колеблется от 30 до 100 человек. Приглашают род­
ственников, соседей, знакомых, друзей, коллег с работы. Гости приносят по­
дарки ребенку, матери и дастархан - в ответ гостям раздают сладости и сухо­

фрукты. 

376 



Благополучное рождение ребенка - важное и радостное событие в жизни 
узбекской семьи. Традиционно уязвимыми у узбеков, как и у других средне­
азиатских народов, считались первые дни жизни малыша. Вера в возмож­
ность нанесения вреда, порчи и сглаза со стороны демонических существ и 

некоторых людей объясняет насыщенность периода сорока дней (чилла) по­
сле родов различными поверьями и магическими обрядами. Родившая жен­
щина соблюдает ряд традиционных установок и правил поведения, чтобы 
обесnечить себе и своему малышу здоровье и благополучие. 

ОБЫЧАИ, 

СВЯЗАННЫЕ С РАННИМ ДЕТСТВОМ 

По отношению к детям младенческого периода жизни у узбеков Ташкен­
та, Ташкентской и Ферганской областей используется термин «ча~ало~», у 
узбеков Джизакской области- «бубак» или «гудак», у хорезмских узбеков ­
«бобек». Узбек~ и таджики Бухарской области ребенка в возрасте с момента 
рождения до 1-3 лет называли «мургаю>, «кукракдаги бола» - грудной ребе­
нок, младенец. А с 2- 3 лет до 6-7 лет- «гудак», «кичик бола», «баччаи май­
да» - маленький ребенок, де­
тей с рождения до 12- 13 лет 
называют также «сагир», 

«сагир ёши» (Жумаев, 1991. 
С. 21 ). Слово «сагир» араб­
ского происхождения. Оно 
может одинаково употреб­
ляться в отношении детей 
обоего пола - смысл сло­
ва означает ничего не пони­

мающее, несмышленое дитя. 

У узбеков считалось, что пе­
риод младенчества заканчива­

ется в три года, когда ребенку 
nервый раз состригали воло­
сы, nосле чего он вступает в 

следующую фазу своей жиз­
ни - детство (Сухарева, 1929. 
С. 154). 

К особенностям ухода за 
младенцем у узбеков относит­
ся нерегулярное кормление 

грудью. Детейобычно долго не 
отнимают от груди, вплоть до 

2-х лет, а раньше и до 3-х, 
вплоть до следующей бере­
менности (Абрамзон, 1949. 
С. 129; Зарубин, 1927. С. 372; 
Наливкин, Наливкина, 1886. 
С. 178; Моногарова, !969. 
С. 217). 

Мать с ребенком. Кишлак Нондек, Миракипекий 

район Кашкадарьинекая область. 1957 г. 
Фото Г.А. AprиponyJJo. Архив ИЭА РАН. Коллекция 

Б.Х. Кармыwевой 

377 



Строгих часов кормления 
ребенка женщины не придер­
живаются. Кормят тогда, ког­
да малыш захочет есть, и при 

каждом проявлении им бес­
покойства. Для обилия моло­
ка кормящей женщине реко­
мендуют хорошо питаться и 

пить черный чай с молоком. 
У населения Средней Азии 

он известен под названием 

«шир-чой». Считается, что 
чай с молоком придает силу, а 

у кормящей женщины от него 

хорошо образуется грудное 
молifко. В период кормления 
грудью ребенка начинали при­
кармпивать сначала коровьим 

молоком, а в возрасте 4-5 ме­
сяцев - мучной болтушкой с 
салом (Наливкин, Наливкина, 
1886. С. 175). Если у матери 
отсутствовало грудное моло­

ко, то прибегали к помощи 
кормящей родственницы или 
соседки. Современная жен­
щина nри недостатке грудно­

го молока начинает прикарм­

пивать ребенка специальным 

Дедушка с внуком детским питанием промыт-

Фото из журиала <<демократизация и права человека». 2003 r. ЛеННОГО ПрОИЗВОДСТВа . 
.N'2 1 В nрошлом в качестве при-

корма использовали также со­

ску из курдючного сала, завернутого в ткань. Ее давали ребенку через 40 и 
даже 20 дней после рождения, в зависимости от количества грудного молока 

у матери (Моногарова, 1969. С. 218). 
Эмоциональный тонус взрослых в общении с малышом в узбекской семье 

традиционно заботливо-теплый. Используется обилие ласкательных слов, та­
ких как жонгинам (душа моя), l).узичогим (ягненок мой), айланай (дорогой 
мой) и многие другие. 

Взрослые стараются постоянно разговаривать с ребенком, чтобы развить 
у него речь. Эта обязанность на первых этапах воспитания выпадает больше 
на долю матери и бабушки. Особенно усиливается разговорное общение с ма­
лышом, когда он начинает издавать первые звуки - «на-на», «да-да», «бува­
ува» и др. Постепенно, в процессе общения со взрослыми, ребенок начинает 
усваивать родной язык, родную речь. Указывая на тот или иной предмет, на­
ходящийся в поле зрения малыша, произносится его название и назначение. 
Еще исследователи дореволюционного быта узбеков отмечали в результате 
своих наблюдений, что первые слова, которые произносил ребенок, были об-

378 



ращены к матери и отцу (Наливкин, Наливкина, 1886. С. 179). А в разговоре с 
малышом родители, вместо правильного звучания того или иного слова, ис­

пользовали созвучные им легкоусваемые ребенком такие слова, как «nа-па» 
вместо «uccu~» (горячий), «ма-ма» вместо «эмчаю> (грудь). 

Взрослые помогают ребенку усвоить традиционные формы взаимоот­

ношений. Находящегося в окружении членов семьи, родственников ребенка 
обучают наглядно номенклатуре родства- aua сеиинг бобонг, буванг, даданг, 
онанг, акаиг (вот твои дедушка, бабушка, отец, мать, брат). 

В общении взрослых с детьми раннего возраста используется такое сред­
ство народной педагогики, как фольклор, составной частью которого явля­
ются колыбельные песни (алла). Нежный голос матери или бабушки, ис­
полняющей их, доносит до ребенка так необходимые в ранние годы жизни 

положительные эмоции. Кроме того, колыбельные песни у любого народа яв­
ляются начальным этапом приобщения малыша к духовной культуре народа, 
к этнокультурной среде. 

Народная педагогика расnолагает и рядом других разнообразных средств 

общения с детьми раннего возраста, способствующих развитию его умствен­
ных сnособностей- речь, память, мышление, слух и др. Помимо колыбель­
ных nесен к ним относятся народные песни для детей, считалки, сказки, 

загадки, скороговорки. Дети, слушая колыбельные песни, знакомясь с народ­
ными мелодиями, пользуясь в игре считалками, песнями, запоминают сло­

ва родного языка, цифры, числа, названия животных, отдельных предметов 

(Пирлиев, 1980. С. 61). Большую познавательную и воспитательную роль в 
общении взрослых с детьми раннего возраста играют народные сказки, в ко­
торых отражены быт, занятия, обычаи и нравы узбекского народа. 

С большой радостью взрослые воспринимают nоnытки ребенка делать 

первые шаги. В силу некоторых особенностей восnитания передки были слу­
чаи, когда дети в узбекской семье начинали nоздно делать nервые шаги. Объ­
яснялось это привычкой постоянного пребывания ребенка на руках взрослых 
вплоть до 2-3-летнего возраста. Кроме того, считалось большим грехом для 
родителей быть причиной плача ребенка, поэтому его старались всячески 
ублажать, в том числе носить на руках, стоило ему начать капризничать 
(Наливкин, Наливкина, 1886. С. 177, 178). 

Первые шаги ребенка отмечали различными обрядовыми действиями, 

смысл которых заключался в обеспечении свободной ходьбы ребенка. Когда 
ребенок пытается стоять самостоятельно и делать первые неуверенные шаги, 
то вслед за ним, как и в прошлом, разбрызгивают воду. Во время попыток ре­

бенка делать первые шаги, между его ножками перекатывали коробочку хлоп­
ка, орехи, специально испеченные для этой цели маленькие лепешки - кулча, 
которые затем раздавали детишкам. Использование в обрядовых действиях 
по поводу первых шагов ребенка у узбеков хлопка, орехов, лепешек лрису­

ще народам, у которых преобладал хозяйственный тип земледельцев. Среди 
полукочевых в прошлом групп узбеков бытовал обряд тушов кесди. Слово 
«mушов» имеет смысл стреноживать, налагать путы на ноги животного (коня, 

осла). Смысл обрядовых действий, при которых пестрая бело-черная нитка 
(ола ип) привязывалась к щиколоткам ног малыша, а затем перерезалась по­
жилой женщиной, по-видимому, связан с желанием убрать условные путы, 

мешающие ребенку свободно передвигаться. Этот обряд детства можно тоже 
условно отнести к числу так называемых скотоводческих обрядов. Узбеки 

379 



Бухарской области исполняли подобный обряд только в том случае, если ре­
бенок по тем или иным причинам не начинал вовремя ходить. Обязательно 
пекут маленькие лепешки, которые также раздают присутствующим детям. 

Женщины при этом приrоваривают: «Чоп~иллаб юр» (не болей). Таким де­
тям пожилые женщины рекомендуют также готовить специальную массу из 

черного кишмиша и курдючного сала. Ее втирают в ноги, но не на ступни. 

Черный кишмиш, считают, содержит необходимые витамины, а курдючное 
сало придает силу. 

Такие события в жизни малыша, как прорезыванне первого зуба, срезание 
nервых ногтей обычно не отмечают в совремеиной узбекской семье. 

В ведалеком же прошлом старшие члены семьи с появлением первого 
зуба у ребенка сыпали ему на голову мош (бобовая ку_9тура) и рис. Дела­
ли это с пожеланием, чтобы зубы у малыша были белыми как рис и чтобы 
они прореззлись свободно, подобно тому, как раскрывается созревший маш. 
С появлением первого зуба у ребенка обжаренный рис, предварительно замо­

ченный в воде, раздают соседским детям. Чтобы зубы прореззлись безболез­
ненно, голову и пятки ног малыша смазывают хлопковым маслом. 

Ногти ребенка в младенческий период жизни обычно не стригут, так как 

они сами обламываются. Когда впервые возникала необходимость их срезать, 
ногти девочки предварительно опускали в муку или же касались ими сурпы 

(скатерть для разделки теста), чтобы она выросла хорошей хозяйкой. Ногти 
же мальчика предварительно касались книги, чтобы он вырос умным 
и мудрым. 

Первые ногти ребенка и срезаемые в дальнейшем по мере необходимо­
сти, выбрасывают туда, где растут цветы. Их закладывают также в какую­
нибудь щель в стене дома или же в вентиляционное отверстие под полом в 

наружной стене дома (девор). По существующему поверью со срезанными 
ногтями, также как и с волосами, следовало поступать осторожно, не выбра­
сывать их куда попало. 

Сроки первой стрижки колеблются. Чаще всего волосы ребенку срезают 
до года или в год. Первые внутриутробные волосы малыша считают харОА1 
соч (нехорошим волосом). Если в доме живет nредставитель старшего по­
коления (или его могут специально пригласить), то по обычаю он должен 
делать nервую стрижку ребенку. Обычно он срезает небольшой клок волос с 
головы малыша, остальное уже сами родители. 

Первые волосы закапывают, как правило, под плодовое дерево или вино­

градник. В Джизакской области nервые волосы ребенка смешивали с козьей 
шерстью и пряли нитку, приговаривая: Эчкидек булиб юрсин (Пусть будет 
шустрым, как козленок). 

В прошлом в семьях узбеков по случаю первой стрижки волос ребен­
ку в возрасте от одного года до трех лет отмечали семейное торжество «соч 

mjlй», значение которого было состричь не все волосы с головы, а оста­
вить пучки волос. Мальчикам оставляли на темени один пучок, девочкам не 

стригли на макушке по обе стороны две пряди (Фирштейн, 1978. С. 201). 
Отросшие пряди заnлетали в косички, к концам которых привязывали корал­
лы, бусы или амулеты (Наливкин, Наливкииа, 1886. С. 178), а когда отраста­
ли остальные волосы, их вnлетали вместе с двумя прядями волос. Девочку 

стригли так лет до 7- 8. Мальчику в возрасте5-7 лет пучок волос, оставлен­
ный с соч туя, состригали на суюют тУй (Фирштейи, 1978. С. 202). Срезав-

380 



ные nервые волосы ребенка, а также состриженный лучок волос на суннат 

т)iйе иногда посвящали мазару с целью отдать ребенка под покровительство 

того или другого «святого» и тем самым обезопасить его от возможных бед 
и несчастий. 

На лервые годы жизни ребенка приходится соблюдение большинства тра­
диционных обычаев и обрядов. Многие из них трансформировались, изме­
нили форму, утратили магическое значение, а иногда и вредное содержание. 
Сохраняются названия прежних обрядов, nорой утративших свою традици­
онную суть, но в которых nрослеживаются отголоски древних верований. 

ТРАДИUИОННС>е ПРАЗДНЕСТВО СУННАТ-ТУЙ 
(ОБРЕЗАНИЕ) 

Традиции и обряды детского цикла не имеют различий в гендерном от­

ношении. Однако в узбекской семье существует один важный обряд, связан­
ный с мальчиками,- nразднество суинат-туй (суннат-той) или его называ­
ют еще угuл туй (праздник сына), хатна туй (праздник обрезания), которое 
устраивается в связи с обрезанием мальчика. Анализ обычаев, входящих в 
суннат-той, вскрывает его основную характерную черту, а именно - суннат­

той не является только семейным лразднеством. Оно выходит далеко за рам­

ки семьи, и в прошлом всегда являлось празднеством всей общины и всецело 

было подчинено нормам общинной жизни ( Снесарев, 1971 . С. 262). 
Важность этого обряда заключается еще и в том, что его называют не 

просто обрядом или ритуалом, а туйем (свадьбой или лраздником), и как за­

метил В.Н. Басилов: «У узбеков, таджиков, туркмен, киргизов, каракалпаков 

праздник обрезания - самое главное семейное торжество, более значитель­

ное, чем свадьба» (Басuлов, 1996. С. 99). Это связано, в частности, с тем, что 
обрезание в мусульманском мире издавна рассматривается как признак при­
надлежности человека к исламу. Еще в 70-е годы ХХ столетия Г.П. Снесарев 
отмечал, «что среди обычаев, имеющих нелосредственную связь с мусуль­
манством, имеется один ( суннат-той. - Ред. ), который до сих пор выполняет­
ся повсеместно и в значительной степени сохранил свои характерные черты» 

(Снесарев, 1971. С. 256). 
Обрезание входит в разряд обязательных обрядов, и является желаемым и 

рекомендуемым ритуалом. Первое значение слова «суннат» в арабском языке 
означает обычай или практика. Другим значением является предание, т.е. со­

вокупность хадисов о высказываниях и делах Пророка Мухаммада. Несмотря 

на смысл слова суннат, население региона убеждено, что обрезание является 

одним из главных и обязательных ритуалов, который является подтверждени­

ем принадлежности семьи и мальчика к исламу. 

В то же время имеются исторические корни традиции суннат. Данный 

обычай, «восходит к арабской, общесемитской, а может быть и более широ­

кой и древней традиции Юго-Заладной Азии и восточных районов Африки. 
Это означает, что собственно арабы воспринимали этот ритуал как данность, 
поэтому им не приходило в голову специально оговаривать его необходи­

мость в момент, когда формяровались основные постулаты мусульманско­
го вероучения» (Абашuн, 2001а. С. 203). Это было также вызвано природно-

381 



климатическими условиями, вынуждающими соблюдать окружение правил 
санитарии, для предупреждения болезней при жарком климате. 

Учитывая общественный характер празднества, становится ясным, по­
чему каждая семья, имеющая сына, старается выполнить этот обряд. Это 

связано как с вьmолнением религиозного долга, так и ответной мерой отца 

мальчика перед семьями своей родни и махалли, у которых он был на подоб­
ных мероприятиях. Известный русский исследователь XIX в. Н.С. Лыкошин 
писал: «Не сделать угощения в соответствующее времvельзя, не уронив 
себя в мнении общества, уже nотому, что это значило бы изменить обычаю и 
уклониться от оплаты за угощение тем из знакомых и близких, которые в свое 
время приглашали на подобные пиры» (Лыкошин, 1916. С. 334). 

Изучая обряд суннат-той в одном из кишлаков Ферганской области, 
С.Н. Абашин пришел к выводу, что «nраздник по случаю обрезания явля­

ется мероприятием не только для мальчика, но и для более широкого круга 
лиц - в этом состоит социальная сущность обряда и nричина его огромной 
социальной важности (Абашuн, 2001а. С. 208). Бытует мнение, что «настоя­
щим» мужчиной молодой человек становится не в момент женитьбы, а тогда, 
когда его первому сыну будет сделано обрезание, точнее, когда будет орга­
низовано празднество по этому поводу. В действительности считается, что 
после обрезания мальчик nо-настоящему становиться мусульманином, и ему 

только nосле этого ритуала разрешается совершать жертвоприношение и ре­

зать скот (корову, барана, петуха и т.д.). Суннат-той nревосходит другие се­
мейные празднества своей многолюдностью. На этот праздник приглашают­

ся не только родственники, соседи и жители всего квартала (махалля), но и 
гораздо более широкий круг людей - жители двух и более кварталов. 

К этому событию семья мальчика начинает готовиться задолго, иногда 
со дня его рождения: приобретает подарки, откладывает деньги. Родители 

мальчика должны nриготовить подарки (capno) для всех близких родственни­
ков - для своих родителей, родных братьев и сестер, дядей и теток по матери 
и отцу мальчика. В сарпо входят национальные платки и халаты, рубашки, 

отрезы дорогих и красивых («модных») тканей. Отдельно готовятся подарки 
и для так называемых агентов обряда: мулла, отuнча, уста, дастурхончu, ко­
торые исполняют роль «оказывающих услуги» (Kandiyoti, Azimova, 2004). 

В прошлом столетии обрезание совершалось в основном в возрасте от 
трех до семи лет (до школьного возраста), обычно весной или осенью, так 
как считается, что в жаркое или холодное время года рана может восnалить­

ся, и долго не будет заживать. Нередко хирургическая операция обрезания 

совершается в этот nериод, а сам праздник суннат-той отмечают летом, когда 
в изобилии фрукты и овощи, а население сельских районов более или менее 
свободно от сельскохозяйственных работ. В настоящее время известно много 
случаев, когда обрезание стали делать в период чuллu ( 40 первых дней жизни 
ребенка), информаторы объясняют это тем, что в этом возрасте ребенку пси­
хологически легче перенести эту процедуру. 

Хотя имеются региональные различия в проведении суннат-тоя, все же 

основные этапы и правила проведения являются едиными для всех областей 
Узбекистана. Суннат-той обычно nродолжается не один день. Сама подго­
товка к угощению жителей махалли и других гостей уже означает начало 
nраздника. В большой семье, где несколько мальчиков-внуков хозяин дома 

одновременно проводит общий суннат-той очень торжественно. Для после-

382 



дующих внуков достаточно самого ритуала обрезания и приглашения толь­
ко близких родственников и нескольких соседей. Таким образом, в каждой 
семье, независимо от количества мальчиков, один раз необходимо провести 

этот обряд для общины. 

В сельской местности суннат-той справляют во всех семьях без исклю­
чения. В семьях городской интеллигенции не всегда так пышно празднуют 
суннат-той. В силу существующей традиции они отмечают обряд под видом 

дня рождения ребенка. Конечно,затраты значительно меньшие, но праздне­
ство или угощение близких по nоводу ритуала обрезания совершают незави­
симо от социального положения. 

За несколько дней до суннат-тоя в доме хозяина происходит мужское со­

брание, носящее название маслщат оши (кенгаш-туй или маслщат), на 
котором участвуют старейшины махалли и близкие родственники-мужчины 
отца мальчика. На этой встрече обсуждаются все детали проведения празд­
ника. Глава семьи, устраивающий торжество (туйиинг эгаси), докладывает 

собравшимся соседям по кварталу, сколько продуктов заготовлено, сколько 
дней будет длиться праздник, на кого будут возложены главные функции в 
обслуживании гостей (Басилов, 1996. C.lOl). 

Вопрос о количестве nродуктов (риса, масла, муки и др.) является одним 
из важных на маслахате. От этого зависит число гостей. Пригласить как мож­
но больше гостей - непременное желание, причем скорее не самого хозяина 

nраздника, а участников мужского собрания. В некоторых случаях выносится 
решение о помощи хозяину дома, которую оказывают в таких случаях обыч­
но его родственники (Снесарев, 1971. С. 258). Каждый является на суннат­
той с подарком (туёна) - деньгами, nищей, вещами. Чем теснее родственные 

(дружеские) связи с семьей «хозяина тоя», тем значительнее дар (Басилов, 
1996. C.lOI ). 

Вопрос о дне проведения торжества также решается на мужском собра­
нии, причем назначение этого дня ирерогатива старейшин общины, которые 
учитывают планы всех семей на этот nериод, чтобы не проводилось несколь­

ко мероnриятий одновременно. Глава семьи только высказывает свое пред­
ложение. 

На этом же совете отец мальчика называет имена музыкантов и певцов, 

которых он хочет пригласить на торжество, старейшины назначают лиц, ко­
торые должны за ними поехать. 

Для праздника требуется один и тот же набор предметов - большие котлы, 
столы, бак для кипячения воды, чайники, дастарханы. Все это является об­

щей собственностью махалли и находится на хранении в одном из домов. Се­
мья, устраивающая суннат-той, может быстро получить данный набор пред­
метов. Махаллинекий комитет следит за тем, чтобы праздники в махалле не 
проводились в одни и те же дни. Совет, даже проведенный весьма формально 

(ибо хозяин уже сам определил размер затрат и круг гостей), и сегодня вос­
принимается людьми как согласие или благословение махалли на проведение 
суннат-тоя. 

Проведение суннат-тоя предполагает ряд ключевых фиrур (агентов об­
рядов) в организации обслуживания гостей. Один из них- уста (в перево­
де на русский язык «мастер»), делающий обрезание мальчику. Кроме того, 

он вместе с главой семьи на мужской половиве преnодносит в конце торже­
ства nодарки другим лицам, ответственным за nроведение nраздника и об-

383 



служивание гостей. Большую роль играет дастурхончu- распорядительница 
праздника на женской половине праздника. Она является непосредственным 
исполнителем всех действий обряда, следит за правильной очередностью их 
про ведения, помогает хозяйке дома достойно принять, рассадить всех гостей, 
соблюсти порядок во всех обрядах. В её функции входит принять гостей на 
этой стороне и nроследить за тем, чтобы угощение получила каждая женщи­
на, кроме того она отвечает за своевременный возврат дастурхоFюв (заверну­
тые в скатерти горячая еда в посуде, лепешки и подарки), которые принесли 
на той женщины. 

Хотя за порядком следят уста и дастурхончи, важность мероnриятия уси­
ливается и тем, что руководит процессом на всех этапах суннат-тоя предсе­

датель nраздника (туй paucu). Во все времена эту роль играл глава общины. 
В настоящее время эту роль обычно исnолняет председатель махаллинекого 
комитета (ма:fалла Ol}C01)-0лu). 

Кроме этих трех фигур оказанием услуг еше занимаются повар, лекарь и 
чайханщик. Главной задачей nовара (ошпаз) является приготовление блюд, 
которые подаются гостям. Особенно обращают внимание, насколько этот спе­
циалист вкусно готовит плов. Если семья заранее знает такого повара, при­
глашают его, в другом случае советуются с родственниками или решают этот 

вопрос на общинном совете. В прошлом на больших тойях на nраздничные 

лепешки расходовалось большое количество муки - в этом случае пригла­
шали специального лекаря (нонвой). При обилии гостей это трудная и ответ­
ственная процедура, занимающая несколько дней. В случаях, когда выnечка 
хлеба для праздника производится согласно традиции, хлебоnек с группой 

помощников, 4- 5 учеников-шогuрд, сооружает специальную печь для хлеба 
(тандuр). Сегодня хлеб можно привезти, предварительно договорившись и 
из пекарии (новвойхона). Это освобождаетготовящихсяк проведению обряда 
от хлопот по покупке тандыра, его установке и т.д. В обязанность чайхан­
щика (чойхонаttu, или бокчu; бок l}уйган- от русского «баю>, «бачок») входит 

следить за тем, чтобы в большом баке в нужное время всегда была кипяченая 
вода для чая. 

За 2-3 дня до суннат-тоя проводится ритуал чтения Корана- хатмu 

!(,уръон. Собирают мужчин 10- 15 человек, среди которых есть муллы. В этот 
день режется баран, из мяса которого готовят шурпу и плов. После угоще­
ния читается 30 пунктов (noppa) из Корана. Каждому участнику xamмu дают 
халат, платок, рубашку. Хатми .1\уръон посвящается предкам, которые не до­
жили до этого дня и не могут видеть, как справляют их внукам и правлукам 

суннат-той. 
За день до суннат-тоя в доме собираются родственники, ближайшие сосе­

ди из махалли. В ХХ столетии, когда хлеб выпекалея в доме, проводился один 
из обрядов, называвшийся cypna очдu или тандuр l}ypuш (расстелить сурпу 
или построить тандыр). В этом обряде принимали участие только женщи­
ны - соседки из махалли, родственницы. Другой обряд, который проводится 

и в наши дни на всех обрядах жизненного цикла, называется сабзи арчдu (чи­
стить морковь) или сабзu туграш (резать морковь), и участвуют в нем только 
мужчины - родственники и соседи из махалли, которые очищают и режут 

морковь для плова. 

Суннат-той начинается рано утром, с 7 часов у дома играют карнай 
и сурнай, оповещая, таким образом, жителей махапли о начале праздника. 

384 



Кушанекий nринц. 1 в. н .э. Музей Института 

нскусствозна~•ия АН РУз 

Фото А . Хаюtмова 

Изваяние змей. Камень. Бронзовый век. Сох 

Из фотоальбома «Маргилан-2000». 2007 г. 

Блюдо. Афрасиаб. Х в. llадnись г.очер 1<0м 

куфи: «Благословение владельцу сего». 

Фото А. Хакимова 



Костюмы городского хакима и 

сарбаза . Ташкент. Конец XIX в . 

В кн .: Садыкова lf. «Национальная 
одежда узбеков (XlX- XX вв.)». 2003 г. 

Костюм невесты . Самарканд. 80-е 
ГОДЫ ХХ В . \ 

В кн.: Садикава Н. «У"збек миллиii 
кнitнмлари XIX- XX асрлар». 2006 г. 

Костюм ;rжа.:;: ;:JL 1 
Начало XIX в 
В ки.: Саоы 
uноналъная cua:::z 
(XIX-XX вв. . : 

Костюм жениха Тi 
llачало ХХ в 

В кн.: Сой>,; )S 1 
циональная о;:~ 

(XIX-XX 88. ,. 2 

Праздю1чн.ый 

мальчика. Тап:J>еtп. 
ХХв. 

В кн.: Cao"'I:DQ F: 
Цllональная 0..1~ 

(XIX-XX 88. 



Костюм джадид~ Ташкент. 
Начало XIX в. 

В кн.: Садыкова Н. «На­
ционал:ьная одежда узбеков 
(XIX- XX вв.)». 2003 r: 

Костюм жениха. Ташкент. 
Начало ХХ в. 

В кн. : Садыкова Н. «На­

циоFtальная одежда узбекоо 

(XIX- XX вв.)». 2003 г. 

Праздничный костюм 
мальч ика. Ташкент. На•1ало 

ХХв. 

В кн.: Садыкова fJ. «На­
циональная одежда узбеков 
(ХТХ-ХХ вв.)». 2003 r. 



-

Тюбетейки . Кашкадарья . Вторая nоловина ХХ в. 

В кн . : Сад~:>~кова Н. «Национальная одеЖда узбеков (XIX- XX вв.)». 2003 г. 

Тюбетейки. Ташкент. Фергана. Конец XIX - начало ХХ в. 

В кп. : Садыкова Н. «Национальная одежда узбеков (XIX- XX вв.)» . 2003 г. 



Золотошвейные тюбетейки. Бухара. Конец 
XlX - начало Х:Х в. 

В кн.: Садыкова Н. «Национальная одежда узбеков 

(XIX- XX вв .)». 2003 r. 

Пожилая женщина с накидкой. 

Байсуtl. Середина ХХ в. 

Фото А . Аширова 



Золотошвейная обувь. Бухара. Конец 
XIX - начало ХХ в. 

В кн.: Садыкова Н. «Национальная 
одежда узбеков (XIX- XX вв.)». 2003 г. 

Хан-атлас . Узорьr чакрым табдили 1958 г., 
кора карга 1959 г. 
В кн.: «Народное искусство Узбекистана». 1978 г. 



Интерьер узбекского дома. Ташкент. XIX в. 
Из фотоальбома «Ташкент-2200». 2009 r. 

Самаркандский nлов, жаревые пельмени, самса слоёная с мясом, шашлык бешбармак. 
Ташкент 

Из фотоальбома «Ташкент-2200». 2009 r. 



Ташкентский патир 

Из фотоальбома «Ташкент-2200>>. 
2009 r. 

Женщина у тандыра. Кишлак Пшагар, Зааминский район, Джизакская область. 1988 г. 

Архив ИЭА РАН. Коллекция Б.Х. Кармышевой 



Костюм невесты. Ташкент. Начало 
ХХв. 

В кн .: Садыкова Н. «Национальная 
одежда узбекоn (XIX- ХХ вв.)». 2003 г. 

Карнан оповещает о nриезде жениха за невестой 

Фото из журнала «Лаззат». 2008 г. 



Регистрация брака на свадьбе. Ташкент 

Фото Г. Зунуноеой 

Молодожены. Кишлак Быгмы, Шах­
рисабзский район. 1957 r. 
Фото Г. А. Apr11ponyлo. Архив ИЭА РАН. 

Коллекц1111 Б.Х. Кармышевой 



Президент Ресnублики Узбекистан И.А. Каримов на nраздннке Навруз 

Из фотоальбома «Ташкент-2200». 2009 г. 

Празд.ювание Навруза 

Из фотоаЛJ,бома «Ташкент-2200». 2009 г. 



Кувшин. Афрасиаб . Х в. 

Фото А. Хакимова 

Офтоба- сосуд для воды. 1976 r. 
В кн.: «Народное искусство Узбе­
кистана». 1978 г. 

Кумган. Хива. Начало ХХ в. 
Ичан-кала. 2006 г. 
Фото А. Хакимова 



Ювелир. Конец ХХ в. 

Из фотоальбома 

«Марпшан-2000». 2007 г. 

Чекаящик по меди со своим11 учениками. Конец ХХ в. 

Из фотоальбома «Марrилан-2000». 2007 г . 

.. 



Налобное украшение. Ташкент. 

Фергана. Х!Х-ХХ вв. 

8 кн.: Сад11КО60 Н. «УЗбек MIIЛЛIIЙ 
кийимлар11 XlX- XX асрлар». 2006 г. 

Височное украшение- Бодомой . 
Хорезм. Начало ХХ в. 

Фото А. Хакнмова 



Изготовление музыкальных иttструментов. Конец ХХ в. 

Из фотоальбома «Карwи-2700». 2006 r. 

Изготовление колыбеm1. Марrилз11. 

Из фотоальбома «Maprftлaн-2000». 2007 г. 



Сумочка вышитая. Нуратинск~•й 
район. Предположительно - узбеки­
кунrраты. 1 976 г. 
Архив ИЭА РАН. Коллекция Б.Х. Кар­
мышсаой 

Вышитое изделие. Нуратинский 
район, Самаркандская область 

Архив ИЭА РАН. КоллекцJIJI Б.Х . Кар­
мышсвоii 



Декоративная вышивка сузани 

Из кн.: «Народы Средней Азии и 
Казахстана». 1962 r. Т. 1 

Колле1<1'ивная декоративная вышивка 

Из фотоальбома «Карши-2700». 2006 r. 



Сюзане-ой-nаляк . Таш­
кеит. Начало ХХ в. 

Фо1'о А. ХаЮ1мом 

Ковер кунградов- ок-энли. Дехканабад. Кашкадарья.1980 г. 

Фо1'о А. Хакимова 



Выходной костюм молодой женщины. Таш-
кент. XIX в. \ 
В 101.: Сад1>1кова Н. «Национальная одежда узбеков 

(XlX-X.X вв.)». 2003 r. 

Мурсак. Ташкент. Середина Х!Х в. 

В кн.: Садыкова Н. «Наuио•шльная одежда 
узбеков (XIX-XX вв.)». 2003 r. 

Саллабандон. Бухара. Конец Х!Х- начало 

ХХв. 

В кн.: Садыкова Н. «Национальная одежда 
узбеков (XIX- XX вв.)». 2003 r. 



В первую оч-ередь к этому времени начинают соб-ираться nршлашеяпые муж­
чины, которые nолучают угощение. Ближе к nолудню в доме собираются жен­

щины с дастарханами, в которые завернуты лепешки, конфеты, самсы, пече­

нья. Родственницы и близкие соседи приносят также горячие блюда. Сверху 
угощения кладут одежду для мальчика и отрез на длатье для хозяйки дома 

(это или мать мальчика, или бабушка по отцовской лини11.). Каждой женщине 
дастурхончи возвращает пеи~-дастурхон (ответное уrощение). 

В доме хозяина собравmиеся гости располагаются в комнатах и на улице 

nеред входом во двор. После мытья рук разносят плов. Функции обслужи­
вания, как на мужс1<ой, так и на женской половине, вьmолняет в основном 

молодежь. 

Из гостей особым вниманием nользуются иногородние родственники и 
свойственники. По обычаю они nривозят с собой баранов и деньги- все это 

nередается хозяину тоя. 

На суннат-той важна роль свата (J9lдa)- отца матери ребенка (келин), ко­
торому сделано обрезание, и пришедших с ним гостей. Сват несет большие 

расходы на празд.тrк: если он человек состоятельный, то дарит бычка, мясо 

которого идет на праздничное угощение. Свата и nришедших с ним членов 

его семь'!-r , родственников, соседей и друзей встречают с особым почтением. 

раслолагая в лучших помещениях. Женщинам из груn'nы сватов та)(Же от­

водят особые комнаты, отдельно от других гостей. После угощения приво­
дят мальчика- виновника торжества - в новой одежде, и присутствующие 
одаривают его деньгами. Мальчика водят и по домам соседей, где находятся 

гости. 

На лразднестве активное участие принимают дети - только мальЧИ1<и из 

этой махалли. OI-tи уводят мальчика, которому будут делать обрезание. Одам 
бошu (главный)- один из старших ребят, не младтле 10 лет, ведет мальчи­
ка в магазин и покупает ему игрушки. После покупки игрушек мальчики 
прячут его у коrо-нибудъ дома. Когда время: nодходи'!" к обрезанию, роди­

тели мальчИ,ка <<вы~еупаюп> его у ребят за денъги, им также дают продукты 
для nриготовпения плова - мясо, рис, морковь, лук, масло. На следующий 

день мальчишкам готовится плов в доме, где они прятали того, кому сделано 

обрезание. 

Во второй половине проходит томоша (представление). Подробно эту 
часть традиции описывал Г.П. Сuесарев: «Томата на cy11нam-rnoe состоит 
из ряда представлений и состязаний., следующих в определенном порядке, 

которJ>1Й не I-tарушается. Начина1от выступления музыканты, - певцы и мас­

харавоз "скоморохи'', иногда дорвоз "канатоходuы". После этого начиаается 
Кt_vчt~op-ypyшmupuut "бой баранов". Любители такого вида состязаний заранее 
и специально тренируют баранов. Любой желающий может оривести на m_нi 
бойцового барана. Перед боем особый э1сарчи "глашатай" объявляет о призе. 
который получит хозяин, че.й f})lч!fop "баран'' выйдет победителем. Обычно 
таким призам бывает баран. При ничейном результате владельцы кучкоров 
получают платки. OcoбeiruoЙ любовью у населения nользуется следующий 

вид состязаний- кураиl "борьба", в которой участвуют 11Звестные, иноr.Jа 

очееь яздалека nриезжающие nШ1ва11 "борцы". Их сnециально не приглаша~ 

ют; они заранее знают о rотовящихся больших тоях и приезжают, nоступая 

перед состязанием на довольствие к хозяину тшr» (Снесарев, 1971. С. 260) 

25 Узбекн 385 



Обряд обрезания мальчика. Сурхандарьинская область . .Байсуп. 2000 r. 
Фото А. Арапова 

В настоящее время, многие ритуалы и обряды не выполняются. Причины 

l:l в большой занятости населения, и вежелании лишних затрат. Единственно, 
что сохранилось до ваших дней, так это катание мальчика на коне в районах, 

где развито скотоводство. Примерно с 1970-х тодов стало обычным справлять 
обряд под русским названием «вечер» (в 7-8 часов вечера), раньше этой ча­
сти в суннат-тое не было. Во дворе накрываются столы и готовится еще раз 
утощение для гостей среднего и молодого возраста. Звучит музыка, артисты 
поют зажигательные песни, присутствующие танцуют. 

До «вечера>> совершается обряд чупрон или чипрон.. Само обрезание 

производится обычно без посторонних, в узком кругу родных и близких. 
В дом приглашаются о~со~олы в количестве 5- 6 человек и )wулла из махал­
ли. Они сидят в ком~:~ате, где будет проходить обрезание. Здесь же находят­

ся родственники-мужчины. Родители мальчи:ка всем присутствующим дарят 
capno. Уста (мастер, совершающий обрезание), который есть в каждой ма­
халле, обходит присутствующих в комнате с подносом, куда те кладут день­

ги. Их на подносе делят между собой уста и мулла, большая часть достается 
первому. 

В это же время во дворе дастурханчи привязывает к столбу или дереву 

мать и бабушек мальчика. Бокрут собираются родственницы и ближайшие 
соседки из махали, собравшисся «выкуnают» привязанных у дастурханчи, 

они кладут для нее на поднос деньги ил'И отрез ткани, даструхов:чи, в свою 

очередь, из вырученных денег отдает небольтую сумму старшим женщинам 

и бесnлодным, если таковые имеются среди nрисутствующих. 

В центре комнаты, nосле ухода аксакалов, уста кладет мальчика на одея­
ла, специалъно сшитые к этому событию. Иногда это сопровождается мати­

ческим обрядом: на постель ненадолго ложится бездетная женщина, желаю-

386 



щая иметь ребенка. В других местах, наоборот, строго следят, чтобы этого 
не nроизошло, так как ее зиён (ущерб) может повредить ребенку (Снесарев, 

1971. С. 261). Затем на одеяла ложится ребёнок, вокруг него рассаживаются 
родственники и его друзья, кроме которых никто не должен входить в эту 

комнату. Чтобы ребенок не капризничал, друзья развлекают его, а родствен­
ники обещают купить игрушки, если сам дитя будет вести себя спокойно. 
Мальчики с детства знают, что эта операция важна для мусульманина. Поэто­

му они внутренне готовы к ней и держатся достойно. 

Мулла, сидя рядом с уста, дает свое благословение. Ритуал совершается 
быстро с помощью острого ножа, ранку посыпают золой (сожженная вата), 

сверху накрывают для защиты тюбетейкой. В чаШ1(у из-под золы все присут­
ствующие кладут деньги. 

Обряд сопровождается всевозможными ритуальными действиями. 

Под подушку, на которой лежит мальчик, кладут обычные в этих местах обе­
реги от злых духов - две лепешки, перец, соль, чеснок и нож, а когда есть по­

дозрение, что в комнату входила недоброжелательно настроенная женщИRа, 

то и магическую траву ucupu1). или испанд (рута). Чтобы обрезание прошло 
быстрее и спокойнее, мать ребенка в это время должна положить палец в пиа­
лу с водой и вынуть его только тогда, когда закончится процесс обрезания. 

Ребенок лежит на одеялах несколько дней, пока рана не заживет. Соседи 

и родственники поздРавляют его, дарят ему игрушки, костюмчики, рубашки, 

конфеты и т.д. Друзья сидят около него и только ночью уходят к себе домой. 
В последующие дни уста также навещает мальчика, приносит ему сладости 

и игрушки, стоимость подарков находится в прямой зависимости от того, 

сколько денег он выручил на этом суннат-тое. В течение семи дней ребенка 
не оставляют одного- приблизительно столько же времени в комнате горит 

Мальчи:к после обрезаняя. Сурхандарьинская область. Байсун. 2000 i: 
Фото А. Араnова 

387 



Мзль<UUС в ораздничном костюме на суннат m;le, 
г. Нурата. Экспедиция 2006 г. 
Фото А.А. Аширова 

лампа. Дней через 8-1 О, если 
нет никакого осложнения, 

мальчику nозволяют вставать. 

Отрезанная частица -
ЧJ1}1YU (букв. вершина) счита­
ется собственностью уста и 
выкупается у него матерью 

ребенка за деньги и халат, 
рубашку или кусок материи. 
В дальнейшем мать хранит 

чУкки или в очень редких слу­
чаях отдает его нерожавшей 

женщине из числа своих под­

руг, у которой нет детей, или 

есть только дочери. 

Сейчас многие семьи, осо­
бенно городские, для обреза­
ния стали обращаться к хи­

рургам, которые делают это в 

больничных условиях. Сохра­
няется и обращение к масте­
РУ - (уста) этого дела. 

Проведение суннат-тойя 
требует достаточно больших 
материальных затрат, которые 

тяжелым бременем ложатся 
на семью. Поэтому в настоя­
щее время суннат-той nрово-
дится в большинстве семей 

скромно. Духовенство, в свою очередь, считает бессмысленными и ненуж­
нымп огромные расходы. Однако данный ритуал (обрезание), если даже не 
празднуется населением, в любом случае является важным и необходимым 
условием мусульманской веры. 

ПОХОРОННО-ПОМИНАЛЬНАЯ ОБРЯДНОСТЬ 

Различные представления и верования , связанные со смертью человека и 

его nребьmанием в другом мире, формяровались на nротяжении длительного 

исторического развития. В традиционных nохоронпо-nоминальных обрядах 
узбеков nроявляется сложный комплекс представлений нравственного, пси­
хического и религиозно-магического характера. Необходимость выnолнить 
nоследний долг перед умершим членом семьи и общины, nотребность смяг­
чить вызванное смертью эмоционально-nсихическое состояние его близких. 
а также требования по соблюдению гигиенических мер нашли отражение в 
обрядах, в которых тесно nереалелись древние верования о связи живых и 
мёртвых, понятия о душе и потустороннем мире, почитание духов nредков. 

В этих представлениях переалелись мусульманские традиции с доисламски­
ми верованиями. 

388 



ТраурЕые обряды узбеков включают в себя четыре этапа: уход за чело­
веком, находящимся при смерти; подготовка тела к погребению; похоровы; 
ци:кд мер, направленнъд на почитание и поминовение умершего человека 

(У'раева, 2004. С. 58). 
У узбеков постель умирающему стелют fla nолу, об~зателъно с изголовьем 

ниже обычного. Около него непремеюrо находятся два человека, которые при 
помощи клочi<а ваты вливают no каплям зоду, читая при этом религиозный 

текст калима-и шщодат (символ веры у мусульман). Г.П . Свесарев связывает 
это действо с зороастрийскими традициями. По утверждению ученого, в зо­

роастризме умирающий подвергалея нападеюtю со стороны злых сил Ангро­
Манью (Ахримана) и эти два человека должны были отгонять демонов. Один 
из них, сидя у огня, читал полагающиеся молитвы, а другой, пытаясь облег­
чить страдания умирающего, вливал ему в рот наnиток бессмертия - священ­
ную хаому (Снесарев, 1969. С. 131). По народным Представлениям у 'lеловека 
во время агонии бь1вает сильная жажда, если не утолить ее, то шайтан может 
соблазнить его предложениями утолить взамен души умирающего и тогда 

он может попасть в ад. Обычко возле умирающего сидели родствев:ющы, 
стараясь не разговаривать между собой, иначе душа могла стесняться пока­
дать тело. В этом случае, закрывали лицо умирающего белым платком. При 
сильной агонии близкие старались облегчить мучеl!ИЯ умирающему. В нача­

ле ХХ в. у изголовья умйрающего выпускали nтичку, заносили к нему веточ­
!.<У от его любимого дерева, делали жертвоприношения. 

Как только человек умирает, ему подвязьтают nодбородок и ноги белым 
ситцевым ипатком и перекладывают 'На так называемую :мцмон кjlpna (госте­
вое одеяJJо). Среди мусульман принящ, чтобы умерший человек был похоро­
нея в сжатьхе сроки. 

В хадисах есть уnомквание о том, что погребени:е скончавпJегося ночью 
человека проводили в ту же ночь (Абу Абдуллщ Мухаммад uбн Исмоuл ал­
Бухорий, 1997. С. 338). Согласцо народным представления м, покойн:ика сле­
дует похоронить «пока не затвердел его язык, чтобы он сам мог ответить 

ангелам.-допросчикам Мункару и Накиру» (Кар.мышева, 1986. С. 140). По 
мнению Г.П. Снесарева, данная практика восходит к древним зороастрий­
ским представлеяиям о «нечийоте>> мёртвого тела, его вреде для окружаю­

щих, а следовательно, необходимости скорейшего его захоронения (Снеса­
рев, 1969. С. 116). 

В представлениях узбеков яе существует четrюrо разграничени.ll в опре­
делении повяти:й <<душа>> и «дуХ>> человека. Под душой понимают некую суб­
стеtнцию, uрино.юrщую н .цниж~н.ие всб сущ~~. Kuщet чtтuвек умирает, 1 ·uнuрят 
жo1tu чиl}ди (душа вышла). Существует также отношение к душе как к некой 
материальной субстанции, а также отождествление .цущи с кроврю ( Снеса­
рев, 1969. С. 161 , 162; Насрuддинов, 1996. С. 28; Аширов, 2007. С. 106). 

Согласно воззрениям узбеков, дух умершего продолжает оставаться в 
доме в течеiШе 40 дней, а затем улетает в небесный мир духов и возвращает­
ся только в дяи nоминовения, в дни релнгиозных праздников, дабы созерцать 
ломинки в свою честь. По этой nричине в начале ХХ в. существовал обычай, 
согласно которому в комнате, где проводился обряд обмьшания nокойника, в 

течение 40 дней nосле похорон ставипи посуду с водой и веткой дерева. Счи­
талось, что дух умершего прилетает и садится на эту ветку (Андреев, 1970. 
С. 145). Сейчас этот обычай встречается только в сельской местности. Пред-

389 



ставпения о духе человека у узбеков возникли на основе архаичных релити­
озн:ых nредставлений о бренности тела человека и ве'fНой жизни его духа в 
rютустороннем мире. В целом, эти представления nредставляют собой сии­
кретическое отображение мусульманской традиции и дРевних ре.тrmиозных 
воззрений местного населения. 

У узбеков одним из первых признаков того, что в доме есть nокойник, 
является плач. Траур начинается именно с ритуального плача. В плаче от­

ражеНЪI духовнЬJе переживавия: и эмоц11о.иалъное состоянхtе людей, находя­

щихся в трауре. В ходе ритуального плача вспоминают благие дела покойни­
r<а и напевно оповещают о них присутствующих. На похороны специально 

приглашались гуянда (nлакальщицы), чтобы заслужить одобрение усопших. 
В первой половине ХХ в. на траурные мероприятия специально приглаша­

лись айтувчи-гуянда; которые настолько искусно выnолняли свою роль, что 
ввергали в плач всех пр»сутствующих (Тошкент мах,аллалари, 2002. С. 206). 
Они nроводили обряд садр (радение): женщины, встав дРуг за дРугом, образо­
в:ываЛ1f круг и медленно двигались, громко оплакивая покойника - распустив 

волосы, они в ст~:~хотворной форме выражали свое rope. Садр nроводился, 
главным образом, в случае смерти qеловека в расцвете лет. Имеются сведе­
нй.я, что в начале ХХ в. в Ташкенте в ходе nроведения цоминок учи (три дня), 
йигирмасu (двадцать дней), ~up~u (сороковины) родственниками усопши:х 
также организовывались обрядызикр (радения) (Троицкая, 1929. С. 189). 

В течение трёх дней nосле похорон, дочери и сёстрьж IJOJ,<Oйнoro .выходили 
утром во двор и громко оплакивали его кончину. У узбеков Ферганской до­

линъt обряд овоз чщарuш саблюдался в течение 40 дней, в нём участвовали 
не только женщины, но и сыновья покойного (Кармыutева, 1986. С. 149). 
У узбеков существовал обычай: когда умирал мужчина, оплакивающие его 

опирались на посох, что символизировало утрату семьей своей опоры (Аши­
ров, 2007. С. 111). 

Неотъемлемой частью nохоронно-nоминальпоtо цикла является обряд об­
мъrвания тела покойного, который совершается независимо от причины смер­

ти и состояния тела. Для проведения данного обряда с древнейших времен 
среди местного населения существует особый институт лрофессиональньrх 
обмывальщиков - гассоллар. Представителей дан::ной профессии именуют 
ювгичи (Таш.кент), покчи (Коканд), вассол (Фергана), .мурдашj/й (Кашкада­

рья), noшu.Ja (Сурхандарья). 
Обычно профессиональные обмывальщ11ки ходили no двое - мать с до­

черью, свекровь с невесткой, отец с сыном. Им же помотали родствен:яики, 

если nокойник не завещал кому, то выбирались желающие. Прежде чем войти 
в помещение, где лежал покойяик, участники обряда сами совершали риту­
альное омовение - ma>;opam, как nеред намазом. Приступив к обмыванию 
покойвпка nрежде всего саnершали тах.орат покойному, затем мыли тело, а 
завершали обряд ритуальным омовением вусл - обливанием водой всего тела 
и обтиранием (Кармышева, 1986. С. 144). 

Одевание покойного в погребальное одеяние кафан-саван обозначает его 
переход в иной мир. Саван считае1'ся одеждой загробной жизни, одеждой 

мёртвых. Для этого использовалась хлопчатобумажная ткань белого цвета. 
Саван кроили и проводили одевания савана сами обмывальщики. Саван на­
поминает большие nеленки младенца и ш:ъётся одинарной ниткой в обрат­

ном направлении, при этом концы не завязывают в узелок. Узелок в саване в 

390 



представлении людей является nреград ой для nеремещения духа междУ дву­
мя мирами (Ураева, 2004. С. 64). Сазан состоит из следующих частей: «ру­
баха» (куйлак, гарваракуйлак, oxupam кjiйлак), «штаны», платок для женщИI:I 
и чалма для мужчlfн. Обряжают в саван в обратной последовательности по 
сравнению с обычным одеванием. После этого сами участники должны были 
совершить ритуальное омовенме - вусл. Затем тело клалм на сnециальные по­
силки тобут, на которых несли до кладбища. Табуты хранилисъ на кладби­
щах. Если покойник мужчина, то на стойки табуrа стягивалась белая ткань, а 

сам покойник накрывалея халатом. У )f(енщин головная часть табута накры­
валась nаранджой, а НltЖНЯЯ часть мурсаком. 

Обычно вьmос тела nроизводился не через двери, а через окно. Этот древ­

ний обычай объясняется тем, что жизнь коротка настолько и проходит так 
быстро, словно она входит в дверь и тут же выходит из окна. 

Процесс подготовки усопшего к nогребению вl<люУ.ает uеnый ряд обря­
довых действий. Вnлоть до начала ХХ в. у узбеков широкое распространение 

имел обряд давра (круг) . Смысл его- nередача грехов nокойi:IИ:Ка на присут­
ствующих и принятие их последними (Лыкошин, 1916. С. 204; Насриддинов, 
1996. С. 60). Сущнос'U> обряда заключается в том, что nредставите.JJ.Ь дома 
yмepmero передает совершающему обряд мулле, то или иное имущество, 
называемое ~айрот, ucl)om, как комnенсацию за грехи nокойноrо, а мулла 
в свою очередь nередает его мустаuку, мuскuну - малообеспеченному, со­

гласивmемуся взять на себя грехи умершего, совершенные в течение одно­
го года. Чеnовек, согласившийся на этот ритуал, берет и возвращает вещи 
мулле. В народе считали, что без символического выкуnа родственниками 
умершего его грехов, посредством давра. в:евозможна встреча последнего с 

друrй:Ми умершими на том свете. 

Наличие лошади в погребальном обряде можно объяснить тем, что люди 

считали необходимым: обеспечить умершего средством nередв»Жения на том 
свете; nереsести грехи с умерщего ка животное; доставить человека на тот 

свет на лошади. 

Чтение ;>~саноза (джаназа; зауnоJ.<ойная мол:ит1щ) - следУющий этаn nо­
гребальfюго ци1<ла. ДжаАаза читалась в доме или в мечете. Табут ставят так, 
чтобы покойник находился лицом к ~ибла (Каабе). Имам, читающий молитву, 

и участники тоже стоят лицом к Каабе. Если nокойный мужчина, имам стоит 
напротив его груди, если женщина - напроти~:~ поя.сницы. Джаваза отлмчает­
ся от обычного намаза тем, что его участники не склоняются ни в земном, 
ни в [[Оясном поклоне, а, как nравило, произносят молитву стоя. Согласно 

nоложениям ислама, никто из правоверных не может быть предан земле без 
совершения джаназЬJ. 

Участникам джаназы раздавали йuртuщ (лоскутки ткав:и, платочки) [[0 

следующим причинам: кусок ткани считался магическим средством, nере­

дающим положительные качества уважаемого человека, дожившего до глу­

бокой старости; разорванная на лосt<уты ткань являлась одним из проявлений 
особого обряда отпущения умершему грехов, как бы разделенных на мелкие 

части; nрисутствовал и чисто nрактический момент- лоскут ткан» служил 
очищающим средством от пыли и праха для участников обряда погребения. 
Сегодня этот обычай сохранился частично. В отдельных регионах встречал­

ся обычай рассьmания монет на тобут и обряд йupmuш, когда участников 
джаназа одаривали лоскутами ткани и деньгами (Наливкин, Наливкина, 1886. 

391 



С. 233), что является трансформационной формой древнего погребекия умер­
ших с монетами (Матбабаев и др. , 2006. С. 33). 

Традиционно проводы тела умершего к месту захоронения осуществля­
лись пешим ходом. Выносится он из комнаты головой вперед, так как в наро­
де считается, что он покидает этот мир также, как и родился. Табут с покой­

ником сначала поднимают его дети, затем помогают родственЮП<и и другие 

участники обряда. Считается савабом (бoroyroдRPJM делом), если пронести 
табут с покойником не меньше семи шагов. Если кладбище находилось дале­

ко от дома, то покойника довозили на телегах. С давних време:н существует 
традиция захоронения умерm:их родственников на одном кладбище, в част­
ноСТJJ, в пределах одного фамильного склепа (х..илхона). Данной традиции, no 
мере возможности, принято следовать и в настоящее время. 

В народе бытует убеждение, что в случае венадлежащего выполнения 
всех перечисленных поrребальных обрядов, умершие будут испытъmать 

нужду на том свете. На протяжении ХХ в. ближайшие родственницы nокой­
ного - мать, жена, сестры, дочери, снохи - соблюдали строгий траур - чщz­
ла саl)Ламок (соблюдать сорокадяевье ) , поэтому не должны были в течение 
40 даей выходить из дома. 

Траурная одежда, бесспорно, является одним из основных nризнаков со­
блюдения траура. В первой четверти ХХ в. у городских жеf{ЩИн имелись по­

ясные nлатки из плотной ткани длиной 2 м и ширJtной 0,4 м. Траурный пояс­
ной платок женщины считался символом поддержки в трудное для неё время 
(Тошкент мах..аллалари, 2002. С. 1 00). Поясной nлаток женщин и мужчин сни­
мала дастурхончи на седьмой день. Ткань на траурную одежду давали хозяе­

ва дома. Надевали ее на третий или седьмой день во время обряда кир ювди. 
Траурная одежда узбечек была прямого покроя, снизу она не nодшивалась, 
цвета же были разные. В Кашкадарье траур1-1ое платье женщин шили из ткани 
синего (небесного цвета), а платки были белого. В Сохе (Ферганская область) 

траурная одеждашилась из белого карбоса (Аширов, 2007. С. 122). В Аввале 
(Фергана) синий цвет обозначал траур no матери, черный по отцу (Кармы­
шева, 1986. С. 148) . В Ташкенте в период траура носили одежду, сшитую из 
тканей синего или чёрного цвета, а пожилые женщины накидывали обьN­
но большие олатки светло-синего или белого цветов (Рузuева, 1979. С. 172; 
Тошкент мах..аллалари. 2002. С. 100). К концу XlX в. женская верхняя одежда 
мурсак превратилась в траурную одежду. Родственницы, а также женщины 

квартала являлись на похороны в мурсаке, с повязанным вверх него кушаком. 

Уже в 20-х годах мурсак nерестал уnотребnяться да)kе как траурный костюм. 

Но ero nрименяли для nокрытия табута. У мужчин траурной одежды не было. 
В дни всех nоминок они были в традиционной одежде и только nояс, nод­
вязанный сверх чапана, выдавал их траур. У узбеков в знак траура мужчины 
40 дней не брили волосы и бороду (Аширов, 2007. С. 124). 

Особое значение в ходе поминальных обрядов имеют ритуальные блю­
да, которые делятс.!l на два вида: первый- nредназначенные для nроведения 
обрядов uc чu~арuш, арафа кунu Jt обычно не готовящиеся в другое время 
(тал~он, бугuрСО1).); второй - приготовляемые в повседневной жизни, но обя­
зательные в соответствующие поминальные дни (плов, ~атлама). У узбеков 
в течение трёх дней с момента смерти в доме покойного не готовят nищу. 
В соответствии с народными традициями в дом, где случилось горе, еду при­

носят соседи и родственники. После выноса тела из дома дастурхончи начи-

392 



нает готовить густой жирный мучной кисель- х.олвайтар. Обычайтотовить 
J)Opa ош (nища, принесенная соседями и родственниками в течеюtе первых 
трех траурных дней)- траурный плов зафиксирован у тюрков (Найман) и 
узбекаязычных арабов (Кизилараб) Андижанской области (Кармышева, 1986. 
С. 147). В Кашкадарье к,ора ош готовится в доме у соседей. 

У узбеков бытовало представление о ритуальной нечистоте дома умер­
шего. В течение трех дней ~ нём проводилисъ ритуальные обряды очищения. 

Сразу после выноса покойного убирались в комнате, где пежал nокойник. 
Подметали, мыли полы, здесь же на протяжении 40 дней вечером зажигали 
пили;; чиро~. ~ора чиро~ (масляный светильник, лучину), обмотанную ват­
кой й обмокнутую в масло. Пока горел светильник члены семьи покойного 

читали молитвы. Возжигалея исири~<, (рута), который, помимо приятаого за­
паха, согласно народным верованиям, имеет свойство отгонять злых духов. 

Следует отметить, что мурсак, паранджа, малла, которыми покрывался та бут 
женщин, а также мц.мон курпа вьmеmивали под открытым небом в течение 
трех дней и ночей, чтобы «ИХ увидели звёздьш. В этом действии проявляют­

ся элементы древних представлений об очищающих свойствах луны, звёзд и 

солнца. В частности, в «Авесте» отмеqаласъ необходимость выставления под 
оЧ'ищающие лучи солнца осквернённую в соприкосновении с трупом одежду 

(A tuupoв, 2007. С. 109). 
Комплекс обрядов общественного поминовения, практикуемых узбеками, 

распределялея на пять этапов: учи - поминки третьего дня, emmucu - помин­

ки седьмого дня, йигирмаси - поминки двадцатого дНЯ. l)Upl)U - сороковины, 

йили- годовщина со дня смерти, покойного поминают также в определенные 

дни - обычно по четвергам до сороковин. 
В день поминок третьего или седьмого дня женщины надевали траур­

ную одежду, устраивали оплакивание умершего. После этого дочь или се­
стра покойпого, .в некоторых случаях дастурхончи производила ритуальную 
стирку белья (кuр ювдu). В ходе этого обряда принято стирать вещи nокой­
ноrо - одежду, nолотекца, простыни. Затем стирали одежду членов семьи и 

родственников, которые эти три дня находились в доме умершего. Чаще сти­

рали не всю одежду, стирали платки и носовые платоqки женщин, поясные 

платки мужчин, что указывает на симвоЛ1fЧ'еский характер обряда. 

Поминки седьмого дня проходили с участием родственников и соседей 
ка]{ мужчин, так и женщин. Если приrлашение было сделано заблаговре­

менно, то женщины nриходили о дастархано.м. Им nодавали суn~шурва и 
плов, приготовленные с мясом зарезанного по слуqаю этой тризны барана. 

Готавились ритуальные блюда из теста и муки - !)аmлама, чштак, а также 

~олвайтар (густой жирньхй мучной кисель). Перед угощением имам читал 
соответствующие суры из Корана. 

В Таш~:<енте на поминки 20-ro дня (они nроводилисъ на] 7-й или 19-й день 
со дня смерти) nриrлашались только мужчины- родствеFrНИки, в Ферганской 
долине - мужчины и женщины (Кармышева, 1986. С. 151 ). Ритуальным блю­
дом поминок 20-го дня считался и тrлов. 

Обряды общественных помиfюк 40-го дня (проводились на 37-й или 39-й 
день со дня смерти) были связаны с тем, Ч'ТО в этот день истекал срок строгого 
траура. соблюдавшегося женщинами. Проводилось ритуальное оплакивание 

с радениями, после gего азадорлар (женщины, соблюдающие траур) могли 

393 



Обряд оплакивания на поминальных обрядах. Село Санг. Папский район, Намавгав­

ская область. 2008 г. 
Фото Сейка Вазаки 

вернуться к своим семьям. На поминки 40-го дня приглашались в основном 
женщины, но присутствовали и родственники мужчины. 

В Ферганской долиненередко замужние дочери и сестры покойного (по­
койной) после сороковин, возвратившись в свои дома, устраивали поминки 

~ада, пригласив уже к себе остальных азадорлар, нескольких стариков и има­
ма, а также родственников и родственниц мужа, своих соседей. В Ташкенте 

~ада отличалась тем, что в ней участвовали только женщины. Эти поминки 
устраивались с выполнением ритуального танца садр, если умерший был мо­

лодым человеком или во цвете сил (Рузиева, 1976. С. 213). 
Отдельно в течение года со дня смерти проводились поминки в дни му­

сульманских праздников - Рамазан ~aйum и !(урбан ~айит. В эти дни, после 

праздничного намаза, мужчины и женщины без приглашения обходили все 
дома в своем квартале, своих родственников, где в данном году кто-то умер. 

В каждом доме они прочитывали фотща- краткую молитву на помин души 
умершего. В этих домах готовилось ритуальное блюдо талкрн (толокно- в 
виде nоджаренной в масле муки), буzирсок (печеное жаренное в масле) и 
юп~а (жареное тесто с начинкой из жареного мяса, лука и моркови). В месяце 
Рамазан (руза) устраивалась также поминальная трапезаифтор с приглаше­

нием имама для чтения Корана. 

ЗаключительRым этапом в поминальной обрядности являлось исправле­
ние годовых поминок, после которых в семье прекращались траурные запре­

ты. Годовые поминки проводились на 7-й, 9-й или 11-й месяц со дня смерти. 
Это зависело от возраста локойного. Чем моложе был покойный, тем позднее 

394 



----------------------------

устраивались годичные nоминки. В Ташкевте и. Ферганской дол:ине годовые 
поминки проходил:и обязательно после того, как были проведевы поминаль­
ные мероприятия, связанные с годовыми мусульманскими nраздниками. 

В Кашкадарьинекой и Бухарской областях годовые поминки проводились, 
если были проведевы поминовения хотя бы в один из эти.х мусульманских 
праздников. На годо6ые поминки у узбеков приrлашались и мужчины, и жен­
щины. Приносили в жертву барана и уrощали мужчин пловом. На годовщине 

женщины последний раз опла1<ивали nокойного, затем для них проводился 
обряд снятия траурной одежды, который назывался о~ кuйди (Фергана), о~ 
солар (Ташкент), Olf. таш.лар (Кашкадарья)- одна из старших женщин на­
.:tевала на головы родственниц умершего платки светлых тонов, после чего 

они считались снявшими траур и могли посещать свадьбы и другие семейные 
торжества, надевать украшения. На этих поминках женщин также угощали 

пловом. 

Помимо названных вьппе в течение года )'страи:вались еще помl-iНКИ1 свя­
занные с временами года. Весной проводились поминки гули - в день цвете­
ния роз . В Ферганской дол:ине на этих поминках участвовали старики и имам, 

который читал суру «Ёсин»~ (36-ю суру Корана) над букетом цветов (Кармы­
шева, 1986. С. 157). В Тащкенте на этих поминках участвовали женщины и 
omzmoйu, которая тоже читала суру «Ёсин» над букетом цветов (обычно это 
бьtЛJ1 розы), после чего букет или. леnестки роз заворачивали. в саван - ку­
сок белой материи и закаnывали сбоку от могилы. Осенние поминки ~овун 
пишди nроводили по случаю nосnевадия дынь: пришедших на них мужчин 
в женщин уrощали виноградом, арбузом, дыней и nловом, читали краткую 
молитву - фomu~a на nомин души. Существовали также зимние поминки -
Т)Ор ё2ди, которые проводились в день nервого въшадения снега в память об 
усоnших, которые не дожили до этой зимы. Отличался этот обряд тем, Ч'I.',О 
близкие родственники и соседи приходили без приглашения. В этот день 
женщины оnлакивали умершего, готовили р11туальное блюдо - плов, ходили 
на кладбище и выме-тали с могилы снег новым веником - его оставляJШ затем 

возле могилы (Лыкошин, 1916. С. 363; Андреев, 1970. С. 145). 
У узбеков существуют и еженедельвые поминки ;ж:у.ма о~июм (вечер чет­

верга), которые постоянно проводятся в честь всех умерших предков. Четверг 
считался днем nосещения своих семей духами умерших. Обычно в этот день 
накаляли в котле масло, .готовили плов, вкушали его в кругу своей семьи, 

прочитывали краткую молитву, nосвящая ее духам предков (Снесарев, 1969. 
С. 117). Так же справляли и арафа кунu (канун) мусульманских праздников, 
согласно традиционным nредставлен.иям, духи умерших родных посещают 

своих близких, свой дом. Поминки, проводимые в честь духов предков, на­

зываются и с чu~apuut (обряд кормления: духов, nищей духов считается: запах, 
исходящий от ритуального печенья, запах жареного). 

Несмотря на то что религия выстуnала существенным факrором ко-н­
серваt:(ИИ : тра)J.Iщионной ритуальной практики, похоронно-nоминальная об­
рядность узбеков подвергалась значительной трансформации под влиянй:ем 
общественно-политических и культурных процессов. Находясь в основных 
своих чертах, в соответствии с мусульманской традицией, система логре­
бальных обрядов узбеков концентрирует в себе nрослежимющие реп:икты 
~оисламских традиций и представлений. 



ГЛАВА 12 

ИЗМЕНЕНИЯ В СЕМЬЕ И СЕМЕЙНЫХ ОБРЯДАХ 
В ХХ - НАЧАЛЕ XXI ВЕКА 

СОВРЕМЕННАЯ СЕМЬЯ 

ХХ век был веком больших перемен в традиционной культуре, в семье и 
семейном быту узбекского народа. За период 1930-1990-х годов произошли 

значительные изменения в развитии общества, в быту семьи. Они были свя­
заны с социально-экономическими преобразованиями и акт11вцым вторжени­
ем в жизнь узбекского народа норм евроnейской культуры, сыгравших в этом 

nроцессе неоднозначную роль. 

Уже в начале ХХ в. были изменены нормы семейного законодательства. 
В 1917 г. были изданы декреты советского государства о браке и разводе, а 
в 1918 г. принят новый брачно-семейный кодекс1 конституцией: страны было 
nровозглашено nолитическое и гражданское равноправие женщин. Вnервые 
декретом Центральпото исnолнительного комитета (ДИК) Турf<естанской 
автономной республики (14 июня 1921 г.) были запрещены калым, много­
женство и ранние браки. В 1923 г. ТуркЦИК издал Закон об отмене калы­
ма и запрещений выдачи замуж несовершеннолетних, а также многоженства. 

Последнее было подтверждено в 1926 г. Законом ЦИ:К Узбекской ССР. Эти 
шаги советского государства имели больше значеиие в изменении nоложения 

женщины в семье и обществе. Но более радикально равноправию женщин 
способствовала политика. которая nолучила название <<Хужум» (Наступле­
ние)- снятие nаранджи (накидки, скрывающей фигуру и лицо) и освобожде­

ния женщин от затворничества, nроисходила в обстановке насильственного 
вторжения в традиционные устщt и их разрушения. Не сразу новые векния 
были приняты населением, которое в зна'fителъной части протиl3остояло это­

му. При этом, конечно, большинство женщин с большим энтузиазмом приня­
ли нововведе8ия, коренным образом мен.явшие их жизнь. 

Вместе с тем следует отметить, что в 1920-е годы был сделан значитель­
ный шаг вперед по замене шариатекого правосознания новым семейным 

правом. Женщина вrхервые, как и муЖ'fИВа, получила право на развод. Осу­
ществление этих норм происходило постепенно. В 20-30-е годы nрошлого 
столетия еще бытовали ранние браки, широко практиковались родственные 
браки. Калым в скрытой или открытой форме существовал на nротяжении 
всего ХХ в. Однако постепенно старые брачные нормы и добрачные отноше­
ния стали уходить в прошлое. 

Уже в конце 1920-х годов наряду с релиrиозньrм бракосочетанием (нuкщ) 
стало входить в жизнь и гражданское бракосочетание. Регистрация брака в 
ЗАГСе началась с 1927 r. Замет1щ изменился (nовысился) брачный nозраст 
вступающих в брак, сократилось число ранН'их браков (14-16 лет), которые 
имели негативные последствия для здоровья женЩин. Ушли в прошлое такие 

отсталые формы брака, как еорорат и левират. В этот же период стали умень­
шаться кроекузеиные (родственные) браки, в прошлом повсеместно прак­
тиковавшиеся среди узбеков. Постепеыно молодежь полу'fИЛа возможность 

396 



свободного выбора брачного партнера. Эта тенденция проявилась четко в по­
слевоенное время- в 1950-1980-е годы, когда в связи с развитием среднего и 
высшего образоваfНtя, молодые люди имели возможвостъ общаться не только 

по месту жительства, в махалле, во и в вузах. Стал-и меяятъся й критерИ'И вы­
бора брачного партнера, в результате чего первостеuенными стали взаJ-tмные 
чувства любви и уважеяия партнеров. Важвое зпачение, особенно в связи с 
распространением среднего и высшего образования, стал приобретать уро­
вень образования и квалификация суnруга, е1Го личные качества - трудолю­

бие, доброта, доброnорядочJюстъ, забота о ближнем, самостоятельность и 
решительность. Сословное и социальное положение отошло на второй. план, 
а затем и nерестало играть оnределяющую роль в выборе партнера. 

Во второй половине ХХ в. нормой стало свободное общение молодежи до 
заключения брака, что имело место в связи с совместным обучением в школе, 
вузах и широко распространилось в поспевоенмые годы. В прошлое ушла се­
грегация noлon и изоляция женщины в выборе партнера. Возрастала роль мо­

лодъiХ в заключении брака, старшие стали считаться с их мнеlfИем при выборе 
сnутнl!lка жизни. Начиная со второй. половинь1 ХХ в. и до наших дней моло­
дежь, как правило, знакомится до свадьбы в различной обстановке -учебном 
заведении ил» через родственников и друзей. Молодые имеют возможfюсть 
для общения в тече"А'ие месяца и больше, после чего совместно с родителя­
ми решают вопрос вступлеиия в брак. еложились традиции такого общения. 
Если молодой человек хочет жениться, он делает nредложение, преподносит 

подарки (украшение, духи, цветы). Есл1t девушка принимает все это, молодой. 
человек посылает с~атов. Но сохраняется и зеа.r<амство по сватовству. Даже 
npж-I свободном выборе последнее слово остаётся за родитешrми - как в на<tа­

ле ХХ в. сегодняшняя молодежь полагается на опыт старших. 
На протяжении всего ХХ .в. брачный возраст молодых измепялся: в нача­

ле столетия- имели место ранние браки, со второй половины возраст брачую­
щихся возрос, что было связа~о с nеобходимостъю получения образования и 
более серьезным и ответственным отношением к созданию семьи. Возраст 
встуnле1-щя в брак стал определяться тем, какое образование nланировал по­

лучить молодой человек- среднее или высшее. Девушки, особенно на селе, 
выходили замуж по окончании школы, в городе - после получения сnеци­

ального образования или на nоследпих курсах вузов, мужч14нъr - нес-копъко 

позже. 

В начале 1990-х годов стали уqащаться случаи: выдачи замуж девушек, 
даже не достигших брачного возраста. Однако благодаря активной. работе ко­

~1Итетов женщин Узбекистана и медицинских организаций к концу 1990-х 
годов ситуация меняется. 

В обществе сформйроnалось мнение, что nри вступлении в брак надо не 
только учитывать физиологическую зрелость человека, но и. готовность его 

содержать семью, восшrтывать детей. Большое внимание стало уделяться со­
стоянию здоровья бра4ующихся, знанию wми правовьrх основ семьи. Всту­
пающие в брак проходили медицинский осмотр, ставили в известность друг 
:~,руга о своем здоровье. Одной из положительных тенденций этого процесса 

было изменение возраста вступающих в брак. Средний возраст мужчин те­
nерь 25 лет, женщин - свыше 20. Если еще в 1991 г. 8,6% девушек выходили 
замуж до исnолнения им 18 лет, то в 2005 г. этот nоказатель снизился и пода­
ВJUIЮщая часть выходит замуж в возрасте 1 8-24 года (Женщины и мужчины 

397 



СовременRая узбекская семья 

Фото из журнала «демократизация и nрава человека». 2003 г. N2 1 

Большая узбекская семья 

Из фотоальбома «Узбекистан- на пути nрогресса». 2001 г. 



Таблица 1 

Браки и разводы в Узбекистане 2004-2007 rr. 

Год Браки, тыс. Разводы, тыс. Браков на 1 тыс. Разводов на 1 тъrс. 

Вес населе.ние 

2004 155,8 17,4 6,0 0,7 

2005 184,0 16,4 7,0 0,6 

2006 208,5 16,2 7,8 0,6 

2007 254,2 18,2 9,4 0,7 

(Таблица ct>cтawreвa но д<~mrьrм: Социальное раэвlfrяе 11 уровень жижи. 2008. С. 45). 

Узбекистана. 2007. С. 49). Причем разнJЩа для города и села весьма незна· 
чителъ~-rа. 

Высокая ценностная ориентация семьи всегда была присуща узбекам, по­
этому подавляющая ttасть населения ймела и имеет семью. Узбекские семьи 
сравнительно устойчивы. При ежегодном увеличении числа браков и. росте 
брачности населения количество разводов оставалось почти на одном уровне 

как в городах, так и: сельской местности (табл. 1). Все это явилось свидетель­
ством стабильности семьи и возрастания дещюсти этого института как опо­
ры человека в трудные годы переходиого uериода. 

На протяжении ХХ столетия изменилисЪ формы и функдни семьи. Основ­

ным пщом семья в 1920-е годы была большая: неразделенная семья, которая: 
объединяла два nоколения - отца, мать и их женатых детей. Большая вераз­
деленная семья характеризовалась замкнутостью и патриархальностью быта, 
мужчина занимал в вей. господствующее nоложеняе и являлся неnререкае­
МЪIМ авторитетом для женщин и младших в семье. Экономической основой 
семьи являлась общая собственность на землю, скот, все средства производ­
ства, а также и дом. Взаимоотношения в такой семье носили авторитарный 

характер, были основаны на власти главы семьи, которым был мужчина - он 
распоряжался всеми доходами и единолично решал семейные воnросы. Жен­
щина вела затворнический образ жизни, занималась в основном домашним 

хозяйством и воспитанием детей. Ее неравноправвое nоложение nроявля­
лось во многих аспектах семейной жизни, в изоляции от участия в жизни 
общества. Бытование неразделенной семьи являлось следствием социальных 
и экономических факторов. В щ числе - аграрное nереваселеJtИе, нехватка 
земельных участков, жилья. 

Вместе с тем усилился nроцесс образования малых или нуклеарньrх се­
мей. Особенно заметен он стал в конце 1930-х годов и nринял массовый ха­
рактер во второй половине ХХ в., когда увеличилась численность городского 
населения. В 1970 г. в Узбекистане среди узбекских семей уже nреобладали 
малые семьи, где жила одна пара с детьми, часто с одним из родителей. Их 
число составляло- 1,78 млн, семьи с двумя и более брачными парами и роди­
телями - 1,28 млн. В 1979 г. удельный вес малых нуклеарньrх семей в Узбеки­
стане составлял 59,5% (Семейный быт. 1990. С. 446). 

Урбанизация вела к образованию все большего количества малых семей, 
вместе с тем экономические и бытовые изменения способствовали формиро-

399 



вапюо новых сложных семей. Трудности nерехода к рыночным отношениям 
обусловили в первой половине 1 990-х годов стремлев:ие некоторых молодых 
жить в большой семье, вместе с родителями, где легче вестй сообща хозяй­
ство и восrmтъrвать детей. В сельской местностй nоявлению новых пераз­
деленных семей содействовала государствеиная nолитика поощрения фер­
мерских, дехканских хозяйств, требующих совместной семейной трудовой 

деятельности. Однако динамично развивающийся за последние два десяти­
летия процесс нуклиаризащm определил возрастание числа малых семей. 

За nериод 1979-2006 IT. их удельный вес возрос с 60% до 76,5% (Каримова, 
2007. с. 7). 

Во многом соотношение болъших неразделеннъrх. семей и малых отража­
ло соотношение традиционного, старого и нового в быту, во внутрисемейных 

взаимоотношениях. В неразделенных семьях в большей мере бытоJЗали тра­
диционные семейные от1Юшения с их возрастной и полоtюй иерархичйостью. 
В них лучше сохранялись этнические традиции, этнические 1юрмы, которые 

передаютс.s,~ молодому nоколению. Но в то же время здесь консервировалось 
старое, отжившее, труд»ее входили новые элементы жизни. Нуклеарные се­
мьи более восприим<Jивы ко всему новому, современному, здесь устанавли­
ваются демократические взаимоотношения мужа и жены. Вместе с тем они 

не теряют своей этнической специфики и традиционности, так как у узбеков 
малые семьи и после разделения многими узами связаньJ с родительскими 

семъями. 

В прошлом одной из главных функций семьи была хозяйственно­
экономяческая, она долго сохраJ;JЯлась и в ХХ в., особенно в сельских семьях, 
где, несмотря .на обобществление хозяйства и nоявление колхозов, большую 
роль играло подсобное, личное хозяйство. Роль этой функции, особенно в 
связи с кооперированием ремесленников в городских семьях была сведена 
nочти на нет. По-nрежнему важными функциями семьи являлись рождение, 
воспитание детей, их социализация, организация семейного быта, поддерж­
ка родственных. отношений. В nроцессе социализации детей происходила 
межиоколенная травемиссия этнокулътурны:х традиций, формировалось эт­
ническое самосознание молодого rюколения. В узбексtшх семьях дети всегда 
были большой радостью и ценностью. 

В ш;рвой nоловине ХХ в. реnродуктивное nоведение семьи, особенно в 

сельской местности, оnределялось желанием иметь большое f<оличество де­
тей, которые в сельской мест.t~ости рассматривались как nомощники в nодеоб­
в ом и семейном хозяйстве. Как для сельской, так и для городской узбекской 
семьи ориентация на большое количество детей была связана с необходи­
мостью nроведения многочисленных семейнмх обрядово-ритуальных меро­
nриятий, rде каждый член семьи имел свой статус и обязанности с желанием 

иметь хорошую опору в старости. 

Перелом в этой ориентации семьи был связан с социально-экщюмическими 
преобразованиями в обществе, с ростом культурного уровня семьи, с демо­
кратизаций взаимоотношений в семье, с пониманием того, что лучше иметь 

меньше детей, но суметь их материально обесnечить 11 дать хорошее обра­
зование. Этот nерелом настуnи)! во второй половине ХХ в. и четко nроя­
вился в городе в 1970-е, а в сельской местности в 1980-е годы. С этого вре­

мени городские семьи узбеков nредnочитали иметь 3-5 детей. В 1979 г. сред­
няя величина узбекской семьи по дан~ nерелиси населения составляла 

400 



Таблица 2 

Суммарный коэффиц_иент рождаемости (на 1 ты с. женщин) 

Год Все население Городское население Сельское население 

1991 4,190 3,130 4,994 

1995 3,597 2,803 4,125 

2000 2,585 2,095 2,894 

2005 2,361 1,987 2,582 

7.аблица составлева по данным: ЖснщиRЫ и мужчины Узбекистана. 2007. С. 35) . 

. 2 человека (Итоги Всесоюзной переписи. 1985. С. 1 02). В эти годы зна­
uпельно изменилась мотивация многодетности, сузилась ее социально­

;:ономическая значимость, она стала выступать как этническая традиция. 

13 1997 г. средний размер семьи в республике составил 5,4, в том числе в ropo­
' e- 5,2, на селе- 5,6 (Доклад о человеческом развитии. 1997. С. 115). 

Эта тенденция нашла свое развитие и в годы независимости, на рубеже 
(..X-XXI вв. (см. табл. 2). 

Во второй половине ХХ в. в связи с ростом урбанизации и этнической мо­
.:шчности населения Узбекистана традиционная ориентация на мононацио­

~-:тьные браки постепенно начала меняться на допустимость межнационалъ­
ъrх браков, эта тенденция особенно четко проявилась в 1960-1970-е годы. 
В 1959 т. национально смешанные браки составляли 8,2%, 1979 г.- 10,5% 
Состав семей. 1983. С. 72-79). При этом сохранялась традиция nреимуще-

• --венно мужской межнациональной брачности и nредnочтения браков с nред­
. -авителями наций среднеазиатского региона. 

Уже в nредвоенные годы стали формироваться новые семейные отноше­

ня, новые устои быта, nостепенно менялись взаимоотношения между му­
·ем и женой, родителями и детьми. Традиционно в узбекской семье главой 
.читался старший мужчина -это мог быть отец или дед. Главенство мужчины 
"' семье преобладало на всем протяжении ХХ в. В 1959 г. из 1 682 235 семей 
~03 625, или 83%, возглавлялись мужчинами и 278 610 семей, или 17% -
евщинами (Итоги Всесоюзной переписи. 1962. С. 164). В 1970 г. в Узбеки-

• тапе 78% семей возглавлялись мужчинами, а 22% - женщинами (подсчита-
о по данным: Итоги Всесоюзной переписи. 1974. С. 226). Тенденция возрас­

--шия главенствующей роли женщины в семье усилилась в начале XXI в. Как 
-оказало исследование этносоциолотов Института истории АН РУз в 2005 г., 
~редставление о том, что главой семьи обязательно должен быть муж, не яв­
~ется однозначно доминирующим: 62% опрошенных узбеков т. Ташкента 
считают, что главой может быть и женщина, 76% считают, что взаимоотно­
ше!fИЯ в семье должны быть равноправными (Арифханова и др., 2006. С. 63). 

В тех семьях, где главой являлась женщина, она экономически обееле-
1mала семью и организовывала домашнее хозяйство. Немало современных 

а:енщин-узбечек на рубеже ХХ и XXI в. начали заниматься большим и малым 
.::;нзнесом, сегодня многие являются руководителями предприятий и учреж­
..;,ений и вносят в бюджет семьи значительную, а иногда основную долю 

.:редств. В этих семьях женщина является главным кормильцем семьи, что ве­
дет к перераспределению экономической власти в современной семье, это и 

: Узбеки 401 



влияет на процесс смещения приоритета в пользу женщины. Однако, занимая 
такое положение в семье, она иногда номинально главенство отдает мужу, 

но фактически остается лидером. В этом проявляется менталитет восточной 
женщины. Это подтверждается данными соцК~одогического опроса населения 
Центром «Ижтимоий фикр» (Общественное мнение): женщина сегодня явля­
ется основным кормильцем 30% семей, но главой - лишь 16,2%. 

Сегодня глава семьи приелушивается к мнению других членов семьи. 
В силу своего опыта он может принимать ответственные решения за всю 
семью в целом. Главенство выражается в организации семейной жизни и 

в устройстве быта. В современных условиях во многих случаях речь идет 
скорее о лидерстве в семье nри осуществлении тех или иных планов семей­

ного благополучия. При этом в большинстве случаев дело решают личные 
свойства и склонности взрослых, социально зрелых членов семьи (инициа­
тивность, твердость характера, авторитетность). Отсюда имеет место «двух­

главке» руководства в семье. Оно встречается среди молодых супругов, горо­
жан, урбанизированных сельских поселений и людей с высшим образованием. 
В таких семьях каждый из супругов осуществляет лидерство в той или иной 
области быта, к которой он более всего склонен: в воспитании детей, в веде­

нии домашнего хозяйства, организации и работе на садово-огородном участ­
ке, орl·аJi.ИЗ<iЦии культурного отдыха и др. Б подавляющем боньшинстве се­
мей мужчина является ответственным юридическим представителем, на его 

имя записана квартира, участок, машина, дача и др. (Семейный быт. 1990. 
С. 491). 

В целом гендервое распределение ролей, в котором мужчина - глава се­
мьи, женщина- хранительница домашнего очага, сохранялось, но претерпе­

вало определенвое изменение. Оставаясь хранительницей очага, женщина во 
многих случаях вносила заметный вклад в бюджет семьи. Занятость женщин в 
народном хозяйстве сейчас лишь незначительно ниже, чем занятость мужчи­
ны и она имеет тенденцию к росту, что видно из следующих данных. В 2000 г. 
среди занятого населения женщины составляли 44, l %, мужчины ~ 55,9%, 
в 2005 г. удельный вес женщин возрос до 47,8%, мужчин соответственно сни­
зился до 52,2% (Женщины и мужчины Узбекистана. 2007. С. 1 03). Женщины 
преобладают в сфере здравоохранения и социального обеспечения (78,4%), 
в системе образования, культуры, искусства и науки (69,3%). Они составляют 
более четверти (27,3%) руководящих работников в экономической сфере, еще 
больше в народном образовании, культуры и искусства (45,7%). В 2006 г. на­
считывалось около 1 ,5 тыс. женщин, руководящих фирмами, среди них много 
узбечек (Женщины и мужчиfrы Узбекистана. 2007. С. 107, 125, 127). 

В условиях переходиого периода и рьшочных отношений, когда женщи­

на становится наиболее уязвимой категорией населения, высокий профес­
сионализм и образование являются факторами, способствующими лучшей 
социально-культурной адаптации женщин. В узбекских семьях родители 
стремилисЪ дать образование дочерям, в этом же направлении действовали 

официальные органы, а также возросшая активность самих женщин. Поэ­
тому из года в год увеличивалось число образованных специалистов среди 
женщин. В начале XXI в. по уровню образования женщины, занятые в сфере 
экономики, стали превосходить мужчин. В 2007 г. среди женщин, занятых в 
экономике, 30,8% составляли специалисты с высшим образованием, 40% -
средним специальным, 29,2 - средним инеполным средним. Эти показатели 

402 



среди мужчин были соответственно ниже - 28,7%, 28,0 и 43% (Социальное 
развитие и уровень жизни. 2008. С. 56, 57). 

Вовлечение женщин в профессиональную деятельность укрепило ее по­
зиции в семье и усилило авторитет среди членов семьи, что положительно 

влияло на изменения в семейных отношениях. Вместе с тем возникали и 
трудности, а иногда и конфликты в связи с тем, что ей не хватало времени 

.J.Ля дома. В силу своего восточного менталитета женщина-узбечка на первое 
место ставит семью и старается построить свое рабочее время так, чтобы 
работа не была в ущерб семьи. Но большая физическая и психологическая 

нагрузка работающей женщины не может не проявляться в семье, в ее на­
строении, поведении и иногда ведет к конфликтам. 

Новое общественное положение женщин привело к трансформации ее 
роли в семье, коренным образом изменились ее функции, начал устанавли­

ваться новый припциn распределения домашнего труда, обязакностей между 
членами семьи. Ряд работ, считавшихся ранее женскими, теперь выполняют 
и мужчины. Уборка в доме, во дворе, уход за скотом, уход за маленькими 

детьми выполняются совместно мужем и женой или поочередно. В Ташкенте 
в 1991 г. в 34% узбекских семей домашние обязанности делились поровну 
между мужем и женой, в 42% - мужья помогали жене в вьшолнении домаш­

вей работы и лишь n 24% мужья пе помогали жене (Узбекистан: столичные 
жители. 1996. С. 192, 193). Хотя отношение мужчин к домашней работе изме­
нилось, женщины затрачивают на хозяйство по дому и уход за членами семьи 
в 3,5 раза больше времени (Женщины и мужчины Узбекистана. 2007. С. 1 29). 
В сельской местности в некоторых домохозяйствах продолжают сохраняться 
старые устои, социальные стереотипы, гендерна дифференцированные мо­
дели nоведения в семье, при которых женщина выnолняет почти всю домаш­

нюю работу, а муж реализует себя в других сферах. 
Сегодня можно говорить об установлении фактического равноправия су­

пругов во многих сферах семейной жизни, но ситуация определенного не­
равенства имеет еще место быть в сфере принятия решений по важным во­
просам. Но и здесь жена совместно с мужем принимает участие в решении 

многих вопросов. В 33,2% опрошенных семей республики (2000 г.) решения 
по важнейшим вопросам принимал отец, в 15,9% случаев такие решения при­
нимались совместно мужем и женой, в 32,8% - совместно родителями и деть­
ми, жена единолично принимала решения в 11,9% случаев (Ата-Мирзаев, 
2000. С. 97). Сейчас во многих молодых семьях обычным стало тесное содру­
жество супругов в быту, уважительное отношение, взаимоnомощь, открытое 
проявление любви и заботы друг о друге. Впрочем, в семьях, где есть пожи­

лые родители, принято еще вуалировать эти отношения. 

У современных узбеков сохраняется традиция почтительного отношения 
к своим родителям и родителям супруга/суnруги. В прошлое уходят мно­
гие традиции и обычаи, явные nредрассудки, существование которых ранее 

мешало установлению хороших отношений между невесткой и свекровью. 
Современные свекрови выросли в условиях, когда женщина начала активно 
сочетать домашнюю работу с общественным трудом и сами активно рабо­

тали и работают. Поэтому они понимают молодых и создают условия для 
успешного совмещения этих функций, не противятся желанию учиться или 
работать, nомогают растить детей, выполнять работу по дому и т.д. Свекровь 

учит невестку как строить семью, как вести хозяйство. Традиционно невестка 

403 



называет свою свекровь матерью (ойи, ая), а свекра- отцом (oma, дада, ада). 
Многие и сегодня спрашивают разрешение или ставят в известность све­

кровь, свекра, мужа, когда уходят из дома к своей матери, родственникам, 

подругам или идут за покупками в магазин, на базар и т.п. Это не означает 
строгого контроля или ущемления прав невестки, скорее это является тради­

ционной системой взаимоотношений молодых и старших, проявлением ува­
жения к родителям мужа. 

Роль семьи в условиях современных социально-экономических ареобра­
зований возрастает, в ней происходят новые неоднозначные изменения, обу­

словленные спецификой времени. Поэтому усиливается внимание к ней со 
стороны государства и общества. Всемерная nоддержка института семьи по 

инициативе Президента республики Узбекистан И.А. Каримова стала одним 
из приоритетов социально ориентированной политики. В Конституцию Ре­

спублики введена специальная глава, которая называется «Семья», где опре­
делен статус семьи, утверждено равноправие двух сторон в браке, оnределены 

задачи семьи, взаимоотношения родителей и детей, закреnлено nоложение о 
том, что материнство и детство охраняется государством. 1998 год был объ­
явлен «Годом семьи» и принят «Семейный кодекс» Республики Узбекистан. 
Кабинет Министров Ресnублики издал Постановление (27 января 1998 г.) 
«0 государственной программе мер на 1998 год по обесnечению реализации 
интересов семьи». В нем намечено nроводить юридическую защиту семьи, 
женщины, детей, инвалидов, создать в каждом районе консультационные 

nункты по nроблемам семейных отношений, изучать судебную практику о де­
лах семейных конфЛиктов, разводах. Принят Указ главы государства (18 мая 
2007 г.) «0 дополнительных мерах материальной и моральной поддержки мо­
лодых семей». На основе его проводится работа по обесnечению молодых се­
мей работой, улучшению жилищных и бытовых условий. В республике дей­
ствует научно-nрактический центр «Оила» (Семья). 

ОБРЯДОВО-РИТУАЛЬНАЯ ЖИЗНЬ СЕМЬИ 

В ХХ- НАЧАЛЕ XXI ВЕКА 

На протяжении ХХ столетия обрядово-ритуальная жизнь узбекской се­

_мьи претерпела многие изменения. Советская власть предпрmшмала целый 
ряд законодательных и политических мер для того, чтобы модифицировать 
обрядовую систему, исключить из неё религиозные элементы, сократить рас­

ходы, внедрJПЬ новые ритуалы, которые, как считалось, соответствуют со­

циалистическому образу жизни. Однако все nопытки советской власти корен­
ным образом изменить обрядность не достигли своей цели, так как узбекское 
население сохранило свои традиционные ритуальные комnлексы и nродол­

жало придерживаться их в своём быту. Из всего комnлекса ритуалов обще­
советского, европейского образца узбекское население восприняло лишь то, 
что было для него рационально и не влияло глубоко на его этничность - со­

вместные трапезы мужчЮf и женщин на свадьбах, гражданский ритуал брака, 
обмен кольцами и др. Ушли в прошлое некоторые архаические обычаи - из­

бегание, давра, фидия и др. 
Свадебный церемониал по-прежнему состоял из трех частей - досва­

дебной (выбор невесты, сватовство, помолвка), самой свадьбы (никщ туй) 

404 



Современный свадебный наряд жениха и невесты. Ташкент 

В кв . : Садикова Н. «Узбек миллий кнйимлари XJX- XX асрлар». 2006 г. 

Проводы невесты 

Фото А. Хакимова 



Свадьба. Кашкадарьинекая область 

Из фотоальбома «Карши-2700». 2006 г. 

и послесвадебный. Несмотря на запреты советского государства, вступление 

в брак сопровождалось религиозным бракосочетанием (нико~), который свер­
шался тайно, но без которого брак не считался признанным мусульманским 
обществом. Продолжал существовать институт калыма, который медленно 

трансформировался из формы выкупа за невесту в форму помощи стороны 
жениха стороне невесты в проведении свадьбы и к 1980-м годам начал име­
новаться в ряде мест сут пули (плата за молоко матери). С 50-х годов ХХ в. 

ушел в прошлое институт .махр . Свадебная обрядность, как и прежде, сопро­
вождалась многочленными обрядами и ритуалами, связанными с ранними 
формами религии, с доисламскими верованиями. В обрядности имели место 
магия плодородия и оберега, культ предков и другие, которые приобретали 
символическое значение, игровой характер. Попытки советской власти сфор­
мировать безрелигиозный свадебный церемониал не увенчались успехом. 

Но вместе с тем постепенно стали появляться и закрепляться новые эле­
менты во всех церемониях. Уже в 1930-е годы появились новые свадьбы, 
которые пазывались янгича туй, "!}Изuл туй, но их число было певелико и 

это было характерно для городской интеллигенции. Массовый характер эти 

406 



Совремещrая свадьба. 
Вальс невесты и жениха. 
Ташкент. Эксnедиция 
2003 г. 
Фото Г.Ш . Зунуиовой 

Показ nриданого неве­
сты. Ташкент. Эксnедиция 

2003 г. 
Фото Г.Ш. Зунуновой 



Невеста и часть ее придавого (сарпо). Ташкент. 
Экспедиция 2003 г. 
Фото Г.Ш . Зунуновой 

свадьбы приобрели во второй 
половине ХХ в. Обязательным 
элементом свадебного церемо­
ниала стала регистрация брака 
в ЗАГСе, дворцах бракосоче­
тания или в сельсоветах. Хотя 
в сознании узбеков первое ме­
сто по важности занимало ре­

лигиозное бракосочетание, но 
совершалось оно служителем 

культа лишь после представ­

ления справки о регистрации 

брака в ЗАГСе. 
Изменился состав гостей, 

приглашаемых на свадьбу. 
Наряду с родственниками и 
соседями по махалле в ней 

принимали активное участие 

коллеги по работе, по учебе. 
Они же помогали семье в об­
суждении организационных 

вопросов проведения свадьбы. 
Комсомольские студенческие 
свадьбы, которые в 1960-е 
годы были плодом творчества 
советских идеологических ор­

ганизаций, не получили широ­
кого распространения, но они 

способствовали укреплению 
новых современных элемен­

тов обрядности - совместным торжественным застольям мужчnн и женщин, 
свободному выбору брачного партнера и др. 1950-1960-е годы характери­
зовались отказом от многих архаических обычаев и ритуалов, что делалось 
по инициативе самих участников обрядов, и введением новых - общесовет­
ских или европейских. Так, постепенно европейским становится свадебный 
костюм жениха и невесты. В 1970-1980-е годы расnространяется традиция 
возложения цветов к памятным местам города, распространяется обычай 
фотографирования значимых моментов церемонии, молодые обмениваются 
обручальными кольцами и др. 

Население безболезненно расставалось со старыми обрядами и воспри­
нимало новое. Тенденции европеизации проележивались в приданом неве­
сте, в которое с 1970-1980-х годов в городе наряду с традиционными предме­
тами входят и европейские сервизы, мебель, гарнитуры, холодильники и т.д. 
Таким образом, формирующийся в годы советской власти свадебный цере­

мониал включал в себя как основные традиционные обычаи и обряды, так и 
инновации, те заимствования из других культур, которые не противоречили, 

а отвечали менталитету узбекского народа. 

Менее были подвержены инновациям ритуалы и обряды детского цикла, 
в них сохранилось много традиционного, хотя и здесь советское государство 

408 



ввело акт официальной регистращrи рождения ребенка в ЗАГСе. В русле ан­
тирелигиозной борьбы стал уходить в прошлое обряд a~u~a-mjlй, который 
делали в знак благодарности Аллаху за рождение и сохранение ребенка и ма­
тери в первые 20 дней после его рождения. Но по-прежнему проводили азон 
(имянаречение ребенка)- эта право принадлежало отцу, деду, бабушке или 
почтенному человеку. Соблюдали чилла, проводили бешик туй. Отмечались 
первые шаги ребенка, появление первых зубов, в соответствии с магически­
ми поверьями проводили стрижку первых волос. 

Самым большим из всех свадебных обрядов у узбеков, как и прежде, был 

суннат-туй. Несмотря; на то что советское государство и общественность пы­
талось искоренить его, он проводился во всех семьях открыто или под каким­

либо другим предлогом (юбилей дедушки, именины и др.). В 1970-1980-е 
годы проведение этого nраздника отличалось излишней пышностью и рас­

точительностью, он сопровождался многочисленными обрядами, ритуалами. 

В ряде мест его отмечали в течение 4- 5 дней. Состоятельные люди стреми­
лись использовать обряд для того, чтобы показать свои материальные воз­
можности, укрепить свой авторитет и престиж в обществе. Все это вызывало 
недоволъство остальных слоев населения. Советское государство и обще­

ственность, махаллинекое сообщество осуждали эти тенденции, принимали 

меры по пресечению пышности и помпезности церемоний, за которыми ча­

сто уходила рациональная суть традиционного обряда. 

Похоронно-поминальные обряды были весьма консервативные и почти 

не подверглисЪ изменениям в советское время. Ушли в nрошлое архаические 
элементы обрядов давра (выкуп грехов покойника), громкий плач. Религиоз­

ные элементы ритуалов (жаноза и др.) сохранились и, несмотря на строгие 

запреты советской власти, соблюдались всем населением, так как вера в их 

необходимость была сильна .. Борьба с религией не поколебала веру, сделала 

ее скрытой, но некоторые обряды трансформировались. Так, в связи с тем, 

что были закрыты почти все мечети, обряд мавлуд, проводившийся в начале 

ХХ в. мужским сообществом в мечете, стал частью nохоронно-поминального 

обряда в женской среде (на 7-й день и годовщину). Начиная с 1970-х годов 
стало распространяться возведение на могилах надгробных сооружений в 

виде современных памятников. В городе женщины стали присутствоватъ на 
кладбище в момент захоронения. Проводились неболъшие поминальные ми­

тинги, главным образом, при похоронах ученых, артистов и видных деятелей 

общества. 

В 1990-е годы, в условияхнезависимого развития Узбекистана, были сня­

ты все запреты на проведение традиционных ритуалов, открылись возмож­

ности для свободного развития обрядов и обычаев на основе своих, веками 
сложившихся традиций. Этнокультурные процессы в nостсоветский период 

no своему содержанию были процессами национального возрождения. В об­
рядовой сфере это проявилось в следующих формах: легализация и широкое 

распространение обрядов и обычаев, запрещенных в советский период и со­

вершавшихся как бы «подпольно»; восстановление, и возвращение к жизни 
уходящих или уже забытых традиций и обрядов; свободное, nолное nроведе­
ние всего обрядового комплекса; естественная трансформация обрядов, вы­

званная не желаниями политиков, а диктуемая социально-экономическими, 

демографическими изменениями, а также менталитетом народа. 

409 



В nериод независимости, когда изменилось отношение к релитии, откры­

лись возможности для восстановления ряда обрядов. В их числе a~иl}(l-myй -
жертвоприношение и угощение по поводу рождения ребенка, который в совет­
ское время nроводился оченъ редко. В советское время большая часть узбеков 

не nроводила этот обряд. Возрождение его началось с середины 1990-х годов, 
в результате аl\ика-туй с конца 90-х годов ХХ и в начале XXI в. не только стал 
широко практиковаться среди узбеков, но в ряде случаев (в Ташкенте) начал 

заменять и объединять другие обряды детского цикла - бешик-туй, а если ро­
дился мальчик, то и суннат-туй. В других областях Узбекистана суннат-той 
широко проводится и в наши дни. 

Уже на начальном Этапе независимого существования республики на 
волне обращения к национальным традициям стал вновь nроводиться об­

ряд мучал-туй- устраивался по nоводу прохождения человеком 12-летнего 
цикла восточного календаря. Появилась е.го новая форма, когда это событие 
отмечалось в школе всем классом. Торжество сопровождалось праздничным 

угощением, иногда nодарками, а также художественной самодеятельностью 
самих детей. 

С nровозглашением независимости и легализацией ислама открылись 

возможности для nолного и свободного исnолнения обрядов, ранее фактиче­
ски запрещенных. Легализированы были религиозное бракосочетание моло­
дых (nuкo;r;) и отnевание умерших (жатюза). 

Введенное в советское время бракосочетание в ЗАГСе из года в год так­

же имело большое значение. Строились дворцы бракосочетания (их в конце 
1980-х годов в Ташкенте бьшо три), сама продедура из десятилетия в десяти­
летие становилась более разнообразной, а иногда и помпезной. После реги­

страции брака молодые отправлялись к nамятным местам города и возлагали 
цветы к подножию nамятников. Из года в год число участников этой церемо­
нии возрастало, невесту и жениха сопровождал кортеж машин. В обеспечен­
}{ЫХ семьях в 1 980-е годы регистрация брака в ЗАГСе стала превращаться в 
небольтую свадьбу, которую nринято было проводить в кафе или рестора­

не. Большая часть семей устраивала небо.iiЬmие застолья в доме кого-либо из 
близких родственников со стороны невесты, иногда со стороны жениха (бра­
тья, сестры, дяди, тети). Во второй половине этого десятилетия стало ясно, 

что стремление отдельных семей должным образом отметить акт бракосоче­
тания начинает выходить за рамки разумного. 

В начале 1990-х годов в целях упрощения свадебного комnлекса и сокра­
щения свадебных расходов органы юстиции призвали необходимым разре­
шить работникам ЗАГСов проводить выездные регистрации брака на самой 
свадьбе. Узбекское население хорошо восприняло это нововведение, так как 

оно nомогало экономить средства и отвечало мевталитету узбеков, стремя­
щихся все важные события семьи проводить с участием большого числа род­
ственников, соседей, друзей. Изменилось время и место nроведения нового 
обряда, расширился состав участников и гражданское бракосочетание стало 

частью самой свадебной церемонии. 
Значимость нико;r; (релитиозного бракосочетания) nри этом не уменьша­

лась. Более того, именно в 1990-е годы никох совершалея свободно, откры­
то, часто вступающие в брак молодые стремились провести его в мечети. 

С легализацией никох стал восстанавливаться институт махра. При чтении 
никоха вновь, как и в досоветское время, мулла спрашивает жениха, какой 

410 



Мусульманский обряд бракосочетания (иикщ). Ташкент. Экспедиция 2003 г. 

Фото Г.Ш. Зувуновой 

он дает махр невесте - имущество, выделяемое женихом невесте при заклю­

чении брака и считающееся в дальнейшем ее собственностью. В настоящее 
время номинально это может быть часть дома или квартиры, а реально какое­
либо золотое украшение. Традиционным для современного этапа стал брак, 
заключенный в ЗАГСе и освещенный религией. Подавляющее большинство 
узбеков состоят в таком браке. 

Считалось, что в советское время калым как социально-бытовой пережи­
ток ушел в прошлое. Но в действительности этот институт обычного права 
(одат) существовал на протяжении всего ХХ в. В годы независимости исчез­

ло восприятие его как выкупа за невесту. Калым рассматривается населением 

как этническая традиция. Большая часть у~беков считает, что сторона жениха 
дает калым для того, чтобы облегчить стороне невесты свадебные расходы. 

На деньги, полученные в качестве калыма, покупают одежду невесте, иногда 

жениху. 

В постсоветский период узбекское население вступило как бы в фазу со­

ревнования, кто лучше и больше наполнит свадьбу традиционными элемента­
ми. Возрожденные обряды дополнялись рядом новых, возникших в советское 

время и в годы независимости и органично вошедших в ритуальные комплек­

сы узбеков. В силу этого семейные обряды стали перегружаться излишними 
ритуалами. Рост материального благосостояния в первые годы независимо­

сти и восстановление торговых связей с зарубежными странами, насыщение 
местного рынка большим количеством новых товаров, отвечавших вкусам и 
требованиям узбекского населения, давали возможность для проведения хо­

рошо обставленных ритуалов. 
В 1990-е годы значительно возросла стоимость свадебных обрядов. 

Это было связано с тем, что в cen (приданое) невесты входили дорогие, по 

411 



Обряд сабзи туrраш 

Из фотоальбома «Ташкент-2200». 2009 г. 

возможности, импортные мебельные гарнитуры, увеличилось число предме­
тов, даваемых в сарпо (комплект одежды) жениху и невесте, и их стоимость. 

Возросло число приглашевных, намного разнообразнее стал ассортимент 
блюд на свадебных вечерах, где вместе с традиционными стали подавать и 
европейские (салаты, торты, горячие блюда европейской кухни, мороженое 
и др.). Свадьбы сопровождались выступлением профессиональных артистов, 

исполняющих как узбекские песни, так и песни многих других народов. 

За излишествами, с которыми проводились в обеспеченных семьях сва­
дебные и похоронно-поминальные мероприятия, уходила часто суть самих 

ритуальных действий. В первой половине 1990-х годов в состоятельных се­
мьях стал терять свой смысл обряд маслщат ош - по поводу обсуждения 

вопросов проведения свадьбы. Под видом маслахат ош стали организовывать 

большое застолье с обильным употреблением спиртных напитков и с при­
глашением большого количества гостей (100- 150 человек). В этих условиях 
невозможно было решать вопросы проведения свадьбы. То же самое проис­
ходило с обрядом сабзи туграш (нарезание моркови), который проводился 
накануне большого плова. Это явление не было всеобщим, оно присуще от­
дельным семьям, использующих свадьбы для показа своего достатка и повы­
шения престижа в обществе. 

Тема ритуальных излишеств, высоких расходов, пренебрежения народ­

ными традициями, скромного проведения их стала предметом обсуждения 

412 



официальных властей. 21 и 28 октября 1998 т. были изданы Указы Президен­
та Республики Узбекистан И.А. Каримова. В них говорилось о ведопустимо­
сти при проведении семейных мероприятий высоких расходов, так как это 

противоречит национальным традициям и nрироде узбекского общества. 
Небезразлично относилось к этой проблеме и исламское духовенство, 

которое пыталось уже на начальном этапе независимости вести пролагаиду 

возврата к древним народным традициям проведения всех ритуалов в скром­

ньrх рамках финансовых возможностей каждой семъи, призывая сократить 
многие обряды. Особенно это касалось похоронно-поминального комплекса, 
многие ритуалы которого отражали доисламские верования и не были обо­

значены в Коране. Однако население, воспринимая их как исламские, а также 
в силу традиций не смогло сразу отказаться от этого. 

К концу 1990-х годов сформировалось единое мнение официалъньrх кру­
гов, служителей ислама и узбекского населения о необходимости трансфор­
маций в обрядовой сфере. В 2002 г. Узбекистанский совет старейшин, Ко­
митет женщин Узбекистана, Духовное Управление мусульман Узбекистана, 
благотворительный фонд «Махалла» выступили с Обращением, где разрабо­
тали рекомендации по проведению семейньrх обрядов, учитывающих древние 
народные традиции, современные требования и материальные возможности 
каждой семьи. В них предлагалось проводить в семейных рамках с участием 
соседей {10-15 человек) следующие обряды- совчилик и фотща, обряд саб­

зи туграш, туй юбориш и келин сало.м и рекомендовалось, чтобы в основной 
части свадебного цикла (никщ оши и нико~ туй) количество участников не 
должно uревышать 150- 200 человек. Высказывалось предложение отменить 
ряд лишних и не соответствующих современным требованиям обычаев и об­
рядов - 1)-UЗ базм (девичьи посиделки), уч куилик (обряд посылки матерью 
невесты 1)-Овурдоl} в дом молодьrх), чаллар (первое посещение после свадьбы 
дочерью дома матери), келuн кj)риш (посещение родственНИI<ами молодой в 
первый хайит). Для того чтобы упростить сложный комплекс детской обряд­
ности, рекомендовалось не проводить женское мероприятие в день выхода 

матери и ребенка из больницы, когда ее мать присылает гостям 1}Овурдо1)., а 
также в день первого посещения роженицы дома матери, остальные свадеб­
ные мероприятия детского цикла- бешик туй, а1)-U1)-а-туй, суннат-туй - про­

водить без лишних расходов в узком кругу родственников, друзей, соседей и 

коллег. 

Большая часть населения положительно отнеслась к этим рекомендаци­

ям. Узбекские семьи всем предшествовавшим периодом были подготовлены к 
этому, более того, опи ожидали это решение, чтобы безбоязненно, не огляды­
ваясь на установки консервативной части общества, проводить те обрядовые 

мероприятия, которые считали необходимыми в рамках возможностей се­
мейного бюджета. Сокращение комплекса свадебной обрядности произошло 
за счет проведения гражданского бракосочетания на самой свадьбе, отказа 
в большинстве случаев от проведения после свадебных обрядов уч кунлик 
и чаллар, которые особой тяжестью ложились на плечи родителей невесты. 
Многие семьи перестали проводить обрядовые мероприятия в доме невестки 

в первый ~айuт, вместо этого молодые отправлялись на трехдневный отдых 
в пансионаты или в путешествия. 

Несмотря па всю консервативность похоронно-поминального цикла об­
рядности, тесно связанного с религиозными ритуалами, он также претерпел 

413 



Юбилей родителей 

Из фотоальбома «Узбекистан - на nути прогресса». 2001 г. 

заметные изменения в 1990-е годы. Сначала в среде малообеспеченного на­

селения вместо сложного поминального комплекса обрядов стал проводиться 
обряд эхсон. Он проходил в течение первых 20 дней после смерти человека. 
На него приглашалось большое количество людей. Эхсон заменял обряды 3, 
7, 20, 40 дней, иногда и годовщину, которые, если и проводились, то уже в 
узком семейном кругу. Были также максимально упрощены и объединены 
такие обряды, как поминальные дни в четверг - пайшанбалик, воскресенье -
якшанбалик, обряды, связанные с поспеванием фруктов, первыми цветами, 

первым снегом - крвун, узум пишди, 1).0601). оши, ток оши, гул, l).Op ёгди и т.д. 
Болъшие поминальные обряды (20 дней, годовщина), на которые ранее со­
биралось самое большое количество участников (от 200 до 1 тыс. человек) 
и делалея плов, в ряде случаев стали проводиться в форме амрu-маъруф, 

количество участников которого было значительно меньше. На этом обря­
де, в отличии от прежнего, где в течение 5 мин. · читалась молитва, вместе 
с молитвами о покойном мулла в течение часа ведет беседу на различные 
религиозно-моральные темы. В 1990-е годы исчез ряд таких архаических 
элементов поминального комплекса, как громкий групповой плач при ветре-

414 



че гостей, ношение женщинами набедренных повязок, шитье близкими род­
ственниками одинаковых траурных платьев и др. 

В конце ХХ -начале XXI в. удалось достичь заметных сдвигов в решении 
проблемы сокращения и упрощения обрядового комnлекса. Конструктивные 
усилия стали результативными в силу того, что были объединены стремления 
руководства ресnублики, мусульманского духовенства и общественных орга­
низаций. Вся эта работа nроводилась махаллинекими комитетами, активизи­
ровавшими свою работу в годы независимости и пользующимися авторите­
том узбекского населения. Само узбекское население поддерживало сокра­
щение и упрощение обрядности и, более того, во многих случа&х. выступало 
инициатором. 

Возрождение традиционного на современном этапе совершенно не пре­

nятствует вхождению в жизнь узбеков новых семейных обрядов и праздни­
ков. В прошлом у узбеков не существовало традиции празднования дней рож­
дения человека. Дни рождения детей начали отмечаться в некоторых семьях в 
советское время. Практика устройства дней рождения детей, имевшая место 
в ] 970-1980-е годы, получила широкое распространение в период независи­
мости. В городе родители ежегодно устраивают празднование дней рождений 
своим детям, приглашают их сверстников, передают подрастающему поколе­

нию навыки приема гостей. В сельской местности дни рождения организуют­
ся в знаменательные для детей и юношей годы -окончания школы, колледжа, 
лицея и вуза. Эти праздники проводятся на основе синтеза традиционных и 
новых обрядов. Также отмечается день получения паспорта, совершенноле­
тие, поступления в вуз, ухода в армию, постуnления на работу. Сами родите­
ли чаще устраивают застолья в дни своего рождения в доме, кафе, иногда на 
работе. Это чаще наблюдается в городе. 

В прошлом у узбеков не существовало традиций проведения юбиле­
ев. Отмечалось лишь достижение человеком 63-летия- возраста Пророка 
(Пайгамбар ёши). Юбилеи по случаю дат - 50, 60, 70-летия стали отмеча­
ется в 1970-1980-е годы и получили широкую семейную nрактику в конце 
ХХ- начале XXI в. Их распространение и популярность связана с традици­
онно уважительным отношением к возрасту и заслугам пожилого человека, 

а ритуалы включают элементы традиционного и нового. Большой ценностью 
у узбеков считалось умение создать крепкую семью и вырастить хорошее 
потомство. Это обусловило распространение среди узбеков праздников, nо­
священных семье, в частности, юбилеев по поводу создания семьи - сере­
бренные и золотые свадьбы. Воспринятые у других народов, они получили 

этническую окраску. 

Таким образом, на рубеже XX-XXI вв. сформировался комплекс семей­
ной обрядности, все цикльх которого включали в себя как традиционную 

основу обрядо-ритуальной культуры, так и элементы нового, которые <.:одер­
жали как обряды и обычаи, трансформированные на данном этапе сообразно 

потребностям меняющегося времени, так и рациональные, соответствующие 
менталитету узбеков, инновации из других культур. 



ГЛАВА 13 

u 

ОБIJJЕСТВЕННЫИ БЫТ 

СОСЕДСКО-ТЕРРИТОРИАЛЬНАЯ ОБЩИНА 

и 
стория возникновения соседеко-территориальной общины как nер­
вичной организации совместной общественной жизни имеет глубокие 
корни. Община возникла на основе семейно-родовых поселений, ко­

торые в процессе исторического развития трансформировались в социально­

территориальную организацию. Как свидетельствует древний письменный 
источник Авеста, это произошло во П-1 тыс. до н.э., когда расширенные груп­

пы родственников, или агнатические груnпы <<нафа», стали входить «в общ­
ность, сложившуюся уже по территориальному принциnу и жившую в общем 

селении» (Филанович, 2003. С. 13). Постепенно к VII- VI вв. до н.э. основной 
ячейкой общества стала община соседского тиnа, состоящая из малых семей 
разного социального уровня, уже не связанная родственными узами. 

Изначально в функции общины входило соблюдение культов, обрядов, 
проведение совместных производственных работ, осуществление воинской 

повинности. На рубеже 1 тыс. н.э., в древнем обществе она стала фискально­
податной единицей. Община также организовывала общественные работы, 
имела общие земли и ирригационные сооружения. Многие источники свиде­
тельствуют о существовании соседской общины в древней и средневековой 
Средней Азии, которая до VII в. называлась термином нафа, а с приходом 
арабов - махалля. 

Общественные отношения, имевшие форму соседской общины, сохраня­
лись по всей территории региона. В конце XIX - начале ХХ в. в городе при­

надлежиость к общине оnределялась nроживанием на территории опреде­
ленного квартала (махалля), а в сельской местности - к кишлаку. В общине 
объединялись все семьи - жители квартала или селения независимо от про­
фессновального различия и социального положения. Они были обязаны при­

нимать участие во всех общественных делах. Жителей квартала и селения 
связьтало также обязательное участие в семейных обрядах своих соседей 

(свадьбах, nохоронах и др.), которые по традиции, сохранившейся от родовой 
общины, носили общественный характер. В тех случаях, когда кто-либо из 
членов коллектива нарушал нормы внутриобщинной жизни, к нему nриме­

нялея бойкот со стороны всех общинников: его не приглашали на семейные 
торжества, к нему не ходили, когда он устраивал свадьбу; не nриглашали его 

также на общественные работы и, таким образом, он оставался совершенно 
изолированным и вынуждался покинуть общину, порой со всеми членами се­

мьи (Снесарев, 1960. С. 135). 
Характерной чертой общественного быта была традиция регулярного об­

щения мужчин. Местом общения мужчин квартала и селения являлось по­
мещение для гостей (мfЧМонхона), общественный дом (оловхона, гапхона), 
чойхона, мечеть. 

Ме~онхона была широко распространена. В каждом селении их было 
несколько, особенно у состоятельных семей. В мехмоихоне проводилось со-

416 



брание жителей квартала или селения, на котором решались неотложные 
дела- организация хашара, сбор средств на lffУждЫ общин (наnример, на ре­
монт квартальной мечети, организацию и прюведение свадьбы и др.). В ряде 
селений Бухарского оазиса и районах Ферганской долины бытовало обще­
ственное помещение оловхона (гапхона), где по вечерам собиралась мужская 

часть населения данного селения. В холодную погоду в центре помещения 

разводился огонь (олов), вокруг которого сидеели большей частью нежеяатые, 
бездомные мужчины, беседовали, рассказывали сказки, небылицы и легенды, 
по вечерам к ним приходили дети-подростюif слушать их рассказы. В алов­

хоне огонь поддерживался круглые сутки, в течение трех зимних месяцев и 

в холодные осенние дни. Здесь же векладчину проводилисьи коллективные 

трапезы. В оловхоне останавливались и путники. Местом общения мужчин 
являлась и чойхона (чайхана)- главным образом в круnных населенных пун­
ктах. В чайхане мужчины встречались и за чашкой чая вели неnринужденную 

беседу, обменивались новостями. 
Важным местом постоянного общения жителей городов и селений яв­

лялась мечеть. Мужчины передко оставалис:ь тут на краткочасовой перерыв 

между двумя послеполуденными молитвами, обсуждая вопросы, связанные с 

жизнью селения и квартала. В мечети же происходили и выборы квартальной 
администрации. Все предметы, которыми располагала мечеть (ковры, пала­
сы, большие котлы, чашки и др.) считались собственностью общины. Их мог 
получить на временное пользование каждыЙ! житель, имевший в них нужду. · 
Значительная часть инвентаря, которым рас:полагала мечеть, приобреталась 

на средства общины. Однако наиболее ценные из вещей - ковры для мечети, 

большой котел - чаще всего жертвавались богатыми жителями квартала и 
считались вакфными. 

Заметную роль в объединении жителей городских кварталов и селе­
ний играли общественные жертвенные трапезы. Они устраивались обычно 
векладчину или одним из жителей общины, который жертвовал в общую 
пользу продукты и скот в благодарность за избавление от несчастья. В них 
варили халим (халиса) - сильно разваренную кашу из пшеницы и мяса. Го­

товили халим во дворе мечети или около «святых» мест, которые имеnись 

во многих селениях и городах. Халим упоч>еблялся тут же, где он готовил­

ся. Его давали также путникам. Блюда, наполненные халимом, подавались и 

женщинам каждого семейного двора. 

Коллективный характер носило и притатовпение в месяц Навруз ритуаль­
пого блюда сумалак, гужа оши (гужа ош). Приготоnлепие сумалака (мучно~ 
го киселя из солода, сока проросшей пшеницы) проходило в женском кругу. 
Продукты (главным образом, муку, масло) давали все семьи квартала и се­

ления, затем каждая из них получала свою долю этого кушанья. Гужа оши в 

отдельных районах называлось йил оши. Это блюдо, приrотовляемое в нача­
ле года, зафиксировано во многих селениях Кашкадарьинской, Хорезмской, 
Бухарской и Самаркандской областей. Гужа оши готовили из многих видов 
зерновых продуктов - зерен сорго (жухори)" пшеницы, маша, риса и др. Все 
это варилось в одном котле. Продукты вносила каждая семья, исходя из своих 

возможностей. В назначенный час на торже:ство собирались все жители се­

ления, устраивали веселые игры, состязанш1, а в заключение всем раздавали 

притатовленное блюдо. 

27 Узбеки 417 



Большую роль в объединении жителей кварталов и селения играли также 

семейные торжества (соч туй, суннат туй, никщ туй и др.), а также похорон­
ные и поминальные обряды. Эти обряды и ритуалы не были ли<Iнътм делом 
каждой семьи, а принимали по обычаю характер общественных пиршеств 
или трапез. 

Общинные связи не были ограничены рамками одного квартала или се­

ления, они выходили за их пределы. Коллектив данного квартала или селе­
ния устанавливал добрососедские отношения с несколькими кварталами и 

селениями. Их объединял обычай гостевания друг у друга по поводу семей­
ных праздников и поминальных обрядов. Связь между соседними квартала­
ми называлась термином туйдош, туйлашув, туйхур, ]}Озондош и др. На тоях 
(главным образом, в соч туй, суннат-туй), явившиеся на пиршество гости 
из другого ~вартала или селения, обычно рассаживались группами по своим 

общинам - :JJcaмoa, а в Хорезме - элат. 
Общину возглавлял выборный старшина (ol}COJ}OЛ - аксакал). В некото­

рых городах (например, в Бухаре) в помощь аксакалу придавался посыль­
ный- пойкар (букв. работающий ногами). Хотя кандидатура аксакала обсуж­
далась на общем собрании квартала и селения, однако право выдвижения 
кандидатуры находилось в руках верхушечной части общества, слово кото­
рой было решающим в делах общины. Круг обязанностей аксакала, особенно 

в городских кварталах, был весьма широким. Он руководил общественными 
работами (~ашар), следил за куплей-продажей домов, а также за разделом 
имущества умершего, разрешал споры, возникающие между общинниками 
и членами семьи, наблюдал за чистотой и порядком, руководил обрядовыми 
пиршествами, похоронными и поминальными обрядами и многими другими. 
Человек, имевший такие широкие полномо<Iия в делах общины, должен был 
быть честным и справедливым. Если в его действиях наблюдалось не соблю­
дение этих принципов, то члены общины ставили вопрос о его переизбрании, 
не дожидаясь конца срока его полномочий. 

В Хорезме помимо аксакала, в дела общин, особенно в семейных празд­
никах и похоронно-поминальных обрядах, немаловажную роль играл так на­
зываемый кадхудо - (иран. властелин, господин дома). Это единственный 
призванный общинниками всеобщий советчик и руководитель внутренней 
жизни, хранитель старых традиций элата. Обычно он не выбирался. Им ста­
новился наиболее уважаемый за личные заслуги и за опыт член общины. Ему 

поручалея надзор за поведением членов злата, он производил разбиратель­
ство всевозможных конфликтов. В прежние времена кадхудо представитель­
ствовал в общинном совете, он являлся главным руководителем на пиршестве 

и на сопровождающих его состязаниях. Однако с течением времени кадху­
до уступил свои широкие функции представителям местной администрации 
и являлся лишь хранителем общинных традиций в области обычаев и 
обрядов. 

Общественным бытом женщин руководила выборная старшина (кайвони 
и дастурхончи), сведущая в традициях и обычаях. Выбирали также ее по­
мощницу (ходи.ми). Кайвони, особенно в городских кварталах, должна была 

хорошо знать обычаи и порядки, пользоваться уважением среди женщин. 
Роль ее помощницы - ходими поручалась обычно бедной вдове, нуждавшей­
ся в заработке. Она должна была быть энергичной, подвижной, услужливой 
и надежной. 

418 



Аксакалы. 1989 г. Сурхандарья . Байсунекий райов 

Из фотоальбома «Узбекистан - на пути nporpecca». 2001 r. 

Аксакалы в чайхане, г. Коканд. Эксnедиция 2009 г. 
Фото А .А. Аширова 



Все вопросы, связанные с делами общины, в том числе и вопросы, касаю­
щиеся семейно-бытовых обрядовых комплексов, решались на совете стар­
шин городского квартала, махапли и селения (кенгаш, йигин). Являя собой 
один из видов родового института, он дошел до ХХ в. в сильно деформиро­
ванном виде. От родового совета в нем остались лишь следы коллективного 
начала. Это было собрание не всех сородичей, но лишь отдельных предста­
вителей коллектива, базировавшегося уже не на кровнородственных основах. 
Формально главенствующая роль в совете принадлежала аксакалу, однако на 

него оказывали nостоянное давление представители местной администра­

ции, служители религии. Без их ведома он .ае мог решать важные вопросы и 
проводить такие крупные общинные мероприятия как хашар, оросительные 
работы и др. 

Общинные отношения n значительной степени сохранились в сельской 
местности, в горных, полупустынных, засушливых районах, являвшихся бо­

лее отсталыми в экономическом отношении, чем районы, где бъшо развито 

орошаемое земледелие. Общинная земля являла собою ту же государственную 
(амляковую) землю, находивmуюся в пользовании сельских общин и состо­
явшую из земель жителей данного кишлака, рода или семейно-родственных 
групп у полуоседлых узбеков. Эти земли, исходя из характера пользования 

ими, можно подразделить на два вида: первый - культурные земли, обра­

батываемые коллективом (общиной), второй - пастбищные земли. Земле­
дельческая община сохранялась в конце XIX в. В частности, под названием 
пайкал она бытовала вnлоть до образования колхозов (1929-1930 гг.) в селе­
ниях низовьев Кашrсадарьи и вШерабадской долине (Полозов, 1925. С. 75), 
входивших в состав Бухарского эмирата. Общинное землепользование в 70-
80-е годы XIX в. было также зафиксировано под названием «чек» в Ташкент­
ском оазисе и Ферганской долине, входивших тогда в состав Кокаидекого 
ханства. 

Основным приидилом общественного землепользования являлись перио­

дические переделы обрабатываемых участков земель в зависимости от вы­

ставляемых во время пахоты и сева числа пар рабочего скота (/fУш). Этот 

принцип сохранялся не только у земледельцев низовьев Кашкадарьи, но и в 
Ташкентском оазисе и в Ферганской долине вплоть до завоевания края Рос­
сией. Столь длительное сохранение общинного землевладения было связано 

с огромными затратами труда по поддержанию ирригационной сети, что в 

условиях засушливой местности было невозможным для хозяйства одной се­

мьи. Проведение каналов и водоразделительных сетей (apu~). их ежегодные 

очистки и исправление требовали усилий большого количества людей. 
В сохранении пережитков общинного землевладения и землепользо-вания 

было заинтересовано и само государство. Несмотря на то что данный зем­
леделец являлся членом семейной общины, он был также самостоятельным 

плательщиком, в отношении верховного собственника земли (государства). 

Ханская администрация, а также администрация Туркестанского генерал­

rубернаторства были заинтересованы в том, чтобы пахотная земля (с другими 
относящимисяк ней угодьями) находилась во владении дееспособного nла­
тельщика, который своевременно и полностью мог платить государственные 

налоги и сборы и исправно нести все возлагаемые на крестьян трудовые по­

винности (Кисляков, 1962. С. 125). 

420 



Общинное землевладение образовывалось различными путями. Оно мог­
ло возникать в результате восстановления участков пустующих земель жи­

телями или группами жителей в оседлых селениях (общинах). Последние 

могли на свои средства приобретать эти земли и у ханов или кочевников на 
расширение своего хозяйства. Кокаидекие ханы передко селили на пустую­
щих землях группы семей на правах общинного владения. В таких случаях 
община должна была получать определенный документ (васи~а), подтверж­
дающий ее права на владение. Обычно эти документы хранились у аксакала 

селения. 

Общинные земли образавывались и в процессе оседания бывших коче­
вых и полукочевых племен и родов на пустующих землях. Перед ними возни­
кал и ряд трудностей, связанных с оживлением залежных земель ( проведение 
оросительных каналов, очистка от сорняков и обработка ранее нераспахан­
ны:х земель и т.д.), здесь требовался совместный труд значительной группы 
людей, т.е. земельной общины. Такой спо,соб коллективного труда перени­
малея бывшими кочевниками и полукочевниками у исконно оседлых земле­
дельцев. 

Общинное землепользование у оседлых узбеков в конце XIX - начале 
ХХ в. носило характер соседской общины . Такой же характер оно имело и 
у узбеков с радоплеменными делениями. Однако земледельческая община у 
отдельных групп узбеков, например, у кипчаков в предгорных районах Фер­
ганской долины, несколько отличалась от сельской (соседской) общины осед­
лого населения. В ней участвовали отдельные роды или часть рода, у которых 
еще продолжали бытовать некоторые традиции полукочевого быта - отгонно­
пастбищное скотоводство, сочетающееся с земледелием. Родовые традиции 

ярче всего проявлялись в тех случаях, когда семейно-родственные группы 
составляют отдельную хозяйственную ячейку. Например, кипчаки из рода 
1)Орабуйин, проживавшие в вескоЛЪких селениях (около 250 семей) района 
Бешарык, делились на несколько десятков чеков (хозяйственных ячеек), в ко­

торые входили исключительно семейно-родственные группы. 
Со временем деление обрабатываемой земли между родами заменяется 

делением ее непосредственно по nайкалам, которые приобретали теперь ха­

рактер соседской общины. Например, ежегодно до начала весенних полевых 
работ (в феврале) жители сел. Каллык собирали сельский сход-йигиN. На схо­
де прежде всего выяснялось количество женатых мужчин селения, а затем 

производилось распределение их по пайкалам. Пайкал состоял из 8 танов 
(тан - букв. тело, в данном случае человек). Каждый тан и означал долю 
участия в пайкале. Главы семей могли входить в пайкал с правом от одного 
до четырех долей, но не больше, nри следующих условиях: если участник 

был в состоянии выставить одну голову рабочего скота и семена для nосева, 
то получал одну долю (бир-ха~), а если выставлял две, три, четыре головы 
рабочего скота и соответственно ему семена, то имел право на две, три, четы­

ре доли. В пайкал с nравом на одну долю могли входить и те, у кого не бъшо 
ни рабочего скота, ни семян. В таком случае они выnолняли все тяжелые ра­
боты. Несемейные в nайкал не принималисъ. Они нанималисъ на различные 

виды работ в качестве ~ушчи (пахарей), урО11fЧИ (жнецов), а также етимов 
(батраков). 

После определеюlЯ чнсла глав семей и доли участия каждого из них ВЪlЯС­

нялосъ общее количество пайкалов, которое колебалось обычно от 40 до 60. 

421 



На сходе каждого пайкала из среды состоятельных членов (обычно с правом 
двух или трех долей) избиралея старшина, называемый чокбоши (глава чока). 
Здесь выбирался староста селения, аксакал из числа авторитетных, деловых 
людей. Если прежний аксакал работал добросовестно, то он мог быть вновь 
избранным, если же он не оправдывал доверия сельчан, то говорили о его 
недостатках и назначали другого. На СХQДе выбирались также мироб (лицо, 
ведающее распределением воды) и сарrrшрош (цирюльники) селения. 

В большинстве других регионов во второй половине XIX - начале ХХ в. 
земельная община носила уже пережиточный характер и под воздействием 
частновладельческого землевладения находилась на различных стадиях раз­

ложения, а во многих местах и вовсе прекращала свое существование к на­

чалу ХХ в. 
Общинный характер нvсило и водоиспользование. В земледельческих оа­

зисах воду распределяли между землеnользователями с учетом количества 

поливных земель. Малоземельные жители селения, имевшие от одного до 
пяти танапов поливных площадей, объединялись в своеобразное общество 

водопользователей (сув шерик) и вместе получали чорак воды, которым мож­
но оросить 4-5 тапоб (танаб) земельной nлощади. Таких сув шериков, на­
пример, в селении Дам (Чустский район) было более 15. Таких в селении 
Дам было пять, каждый из которых владел до 300 и более танабов земли и по­
лучал 1

/
18 
доли воды. Итак, пять крупных землевладельцев получали вместе 

5/
18 
всего колиqества воды, выделенной для селения Дам, а оставшимся ко­

личеством воды в течение 13 дней пользовались по очереди на полях других 
землевладельцев (с.ув шерuков) селения (Шапuязов, 1974. С. 183, 184). 

Земледельцы, имевшие пять танапов земли и более, получали воду от 
1 до 2- 3 чорак (чараков), но большая доля воды доставалась крупным 
землевладельцам. 

В ирригационном хозяйстве Хорезма существовали мелкие территориаль­

ные общины водопользователей, владевшие так называемыми жабди, размер 
которых устававливалея (еще в начале XIX в.) в 10 танапов - вода, орошав­
шая 10 танапов, считалась за один су (Гулямов, 1957. С. 263). В один жабди 
могли объединяться несколько малоземельных крестьян (имевших 2- 3 таиа­
ба земли), получая одну долю (су) воды, тогда как одно хозяйство, владеющее 
30-40 танабами, получало 3-4 су воды. 

В общинном пользовании находились также пастбищные земли, находив­
шиеся как поблизости от кишлака, так и в горных и степных зонах. В самом 
кишлаке и близко от него обычно находилась векоторая часть необрабаты­
ваемых земель (пустоши, кустарниковые и камышовые заросли, тугаи и др.), 
служивших пастбищем для скота. При трехпольной системе севооборота 
определенный участок прикишлачных земель оставался везасеявным (шуд­
гор) и на нем весной и осенью жители селения могли пасти скот. В общинном 

пользовании находились и горные, степные пастбища, где в летние периоды 
выпасалея кишлачный скот. 

Многие виды общественных работ в городах и в кишлаках вьшолнялись 
путем коллективной помощи (хашар, кумак). Сюда относились работы по 

очистке водоемов, водных бассейнов (.~овуз), колодцев, постройка и ремонт 
общественных зданий (мечетей, алавхона, квартальной чайханы), ремонт до­
рог и мостов. Хашар устраивался и в личном хозяйстве при участии общин 

(квартала и кишлака). В таких случаях в них принимали участие не только 

422 



Коллективное строительство дома. Шахрисабзский район, Кашкадарьинекая область. 1978 г. 
Фото С.Н. Иванова. Архив ИЭА РАН. KoюreкцlUI Б.Х. Кармьrurевой 

члены семьи и родственники, но и соседи, друзья из данного селения и со­

седних. В индивидуальном хозяйстве хашар устраивался при окучке хлопчат­

ника, уборке урожая, очистке местного хлопка (2уза) от коробочек, сборе ко­
конов, закапывании и откапывании виноградных лоз и кустов инжира. Хашар 
устраивался также при кладке стен строящейся усадьбы или дома, покры­

тии дома крышей, штукатурке его стен и др. Крупные баи при выполнении 

в их хозяйстве указанных видов работ прибегали к безвозмездной помощи 
односельчан, сами же они не участвовали в хашаре, считая это унизительным 

для себя. 
Маломощные дехканы селений бассейна Зарафшана по 6-8 человек объ­

единялись в своеобразную артель (тегиш) для уборки зерновых, главным об­
разом, ячменя и пшеницы. Тегиш во многом был сходен с хашаром. Но если 
последний орrанизовывался от случая к случаю, то тегиш осуществлялся во 

все дни уборки, все участники его работали ежедневно и вкладывали равную 

долю труда. В тегиш родственные отношения не играли никакой роли, основ­
ным условием объединения в него было трудовое участие. Это объединение 
имело сезонный характер (период уборки урожая). В следующем. году дехка­
не снова собирались в тегиш, но не обязательно в прежнем составе. Каждая 

группа тегиша (таких групп в селении могло быть несколько) имела своего 

старосту (тегиш Ol}COiyoлu), регулировавшего очередность работы и решав­
шего, у кого из членов ар.тели работать в те или другие дни. 

Особо следует отметить коллективный труд по очистке оросительных ка­

налов. Очистка оросительных сетей, из которых каждое селение nолучало 
воду, проводилась ежегодно с участием всех трудоспособных мужчин селе-

423 



ния. В назначенный день все обязаны были выходить на хашар (в Хорезме­
~у, в Сурхандарьи- хайров) со своим инвентарем (кетменями, лопатами 
и др.). Если из какой-либо семьи никто не выходил на хашар, то такая семья 
обязана была внести деньги для найма рабочих. Для очистки магистральных 
каналов, строительных дамб, плотин и других водных сооружений выстав­
ляли рабочих (хашарчи, мардикор), исходя из площади орошаемых земель. 
Во многих селениях бассейна Зарафшана с 1 О танапов орошаемых земель 
выставлялся один человек, с 20 - два, с 30 - три и т.д., 2- 3 малоземельных, 
объединяясь, также выставляли одного человека. При общинном землеполь­
зовании (в низовьях Кашкадарьи) на хашар из каждого пайкала выст.авлялся 

один человек. В Бухаре из каждого Jfjш (кош)а выходил один человек (Муха­
меджанов~ 1978. С. 283). В Хорезме на очистке оросительных сетей (~азу) 
направляли одного человека из каждого жабди. 

Следует отметить, что хашар при очистке и рытье каналов, строитель­
ных дамб, ПЛО'J'ИН, дорог, мостов и других видах общественных работ ЯВJLЯЛ­

ся одной из тяжелых повиююстей. На эти работы, носящие принудитеJIЪный 
характер, ежегодно мобилизовывали в основном жителей кишлаков. В Фер­
ганской долине срок пребывания на этой работе определялся от 1 О до 15 дней 
(Абдулхамидов, 1981. С. 74). На строительство плотин в восточных районах 
Ферганы население привпекалось из расчета один человек из хозяйства, 

имевшего 1 О танапов орошаемых земель. На строительство каналов в начале 
XIX в., по приказу кокаадского хана, с каждого двора брали одного рабочего 
(хашарчи) на 15 дней.. Ирригационные хашары в Бухарском оазисе длились 
8-12 дней. Каждую весну для восстановления или ремонта Даргамекого ка­
нала на Зарафшане мобилизовалисъ по два рабочих от каждого коша земли 
на 15 дней. В Хорезме ирригационные принудительные работы, по устано­
вившемуся исстари правилу, не должны были длиться больше 12 дней, а в 
действительности же составляли 15-20, а иногда 50 дней. Хашар, таким об­
разом, не всегда являлся формой добровольной взаимопомощи жителей квар­

тала и селения. Хашары использовались и как принудительный труд в пользу 
государства и местных крупных земледельцев. 

ДРЕВНИЕ ТРАДИUИИ OБIJJECTBEHHOЙ ЖИЗНИ 

В общественном быту узбеков существовали еще и другие традиции и 
формы социальных институтов, относящихся к различным этапам· обще­
ственного развития. Одной из таких традиций являлось деление общины на 

возрастные группы и мужские союзы (Кисляков, 1962. С. 160, 161; Задыхииа, 
1951. С. 157-179; Снесарев, 1963. С. 155- 205). 

В быту узбеков для обозначения понятия «ряд» применяется термин 
l}(lmop. Этот термин в разных случаях имеет разное значение- в социаль­
ном смысле термин l}amop (ед.ч.), ~аторлар (мн.ч.) означает «люди» при­
близительно одного возраста, вместе выросшие. С термином ~атор употре­
бляются наравне и другие термины: теигдош, тенгl)ур (ед. ч.), тенг!fУрлар 
(мн.ч.), происшедшее от слова тенг, использующемуся в значении сверстни­
ки, ровестники. Словами ~amop, тенгдош, тенг!fУр объединяются мужчины 

и женщины одного возраста. В каждом таком возрастном ряду мужчины при 
обращении говорят друг другу ypmo~ и дуст, жура - товарищ. Женщины на-

424 



зывают друг друга также ypmo~ или таджикским термином дугона - подруга. 
Женщины-узбечки дельты Амударьи назъmают друг друга чикан, а у узбеков 
Карабулака, нынешней Чимкентской области Казахстана, сверстница назы­
вается термином еше (Юдахин, 1927. С. 422). В отдельных случаях как для 
мужчин, так и для женщин применяется термин ~урдош - ровесник или ро­
весница, товарищ по куру (круг). 

Люди одной возрастной группы были связаны между собой отношения­
ми дружбы и взаимного уважения. Они принимали активное участие в жиз­
ни своих сотоварищей - помогали в строительстве дома, в полевых работах, 
ухаживали за больными и т.д. Возрастные группы особенно четко выделялисъ 
nри свадебных и nоминальных обрядах. Пришедшие на эти обряды люди, по­
мимо разделения их на мужскую и женскую половины, распределялисЪ по 

отдельным помещениям или по специально выделенным местам (в летний 
период). Бывает так, что старики сидят отдельно. В местах или nомещениях, 
отведенных для мужчин, на nочетное место тур обычно усаживаются люди 

зрелого возраста, по ниже их, ближе к двери (если это в помещении), распола­
гаются более молодые. То же самое происходит и среди женщин. 

У узбеков различались четыре основные возрастные группы: детство, 

юношество, зрелость и старость. Они одинаковы для мужчин и женщин. 
В прошлом переход из одной возрастной групnы в другую был связан с опре­
деленными обрядами. При этом каждая возрастная груnпа имела свои отли­
чия в одежде, украшениях, прическе, в общественной жизни, в нормах nо­

ведения и т.д. Эти особенности сохранялись до начала XIX в., а в отдельных 
случаях бытовали и в ХХ в., но уже в трансформированном виде. 

Половозрастное разделение начиналось по достижении детьми - мальчи­

ками и девочками - определенного возраста. Они находились вместе и обща­
лись до 7- 8 лет, реже- до 9-10 лет, затем их разделяли. Мальчики и девочки 
находились теперь в кругу сверстников своего nола. С этого же nериода маль­
чики осваивали мужские обязанности и хозяйственные работы. Девочек же 
постепенно обучали работе по домашнему хозяйству - варке пищи, шитью, 

ткачеству, уходу за скотом. 

Имеется ряд посвятительных ритуалов, связанных с переходом из одной 
возрастной группы в другую. Остатки посвятительных ритуалов имеют раз­

нообразные внешние формы, иногда сложные, часто принимаемые уже по 
традиции, без осмысления их исходного значения. Смена девичьей прически, 
головного убора, костюма на женский, а. также смена головных уборов, при­
чески и костюма женщин разных возрастов, связана с переходом из одной 

возрастной группы в другую. Эти обряды в измененной форме сохранялись 
вплоть до начала ХХ в.: у узбеков дельты Амударьи первое надевание девоч­
кой женского головного убора бош уров отмечалось праздником, у богатых 
семей-сарандоз туй, а у бедных- кичкина туй (Задыхина, 1952. С. 395). 
Различные формы посвятительного ритуала проводятся на различных этапах 
жизни мужчин: nриучение с детского возраста к различным видам мужских 

хозяйственных работ, обрезание, стрижка волос у мальчиков и юношей, обы­

чай бритья головы жениху, сопутствующий проведению свадьбы, сопрово­
ждаются сменой формы и цвета головных уборов (Сухарева, 1954. С. 324-
353) и одежды. 

Деление на возрастные группы отчетливо выступало в традиционных 
мужских товариществах и в периодических сборищах (тукма, ~арпоно, жура, 

425 



гап, зиёфат, гаштак и др.). К традиционным сборищам относились и вече­

ринки, устраиваемые в прошлом кочевыми, полукочевыми и полуоседлыми 

узбеками по случаю питья бузы (шерда). Уродаплеменных групп узбеков до­
лины Зарафшана, у кипчаков, ктай и других были распространены мужские 
компании кирк дж:игит, а у узбеков дельты Амударьи - 1}-Upl) жигит зиёфати 
и др. Угощение устраивалось векладчину (тукма, хШlфана, 1}-Upl) жигит) или 
поочередно (гап, зиёфат, жура, гаштак). В первом случае участники сбора 
вносили известную сумму денег, на которые закупались провизия, дрова и 

все остальное, необходимое для угощения. Вносили взносы и в натуральном 

виде. Угощения происходило в особых помещениях - мужских домах (гапхо­

на), ме~онхона (помещение для гостей) и иногда в чайхане. Другой способ 

угощения происходил поочередно в доме у одного, второго и т.д. участника, 

так чтобы за сезон каждому участнику пришла одна очередь. В данном слу­

чае все расходы на угощение брал на себя устроитель угощения. Количество 

участников было различным- от 5-10 до 50 и более человек (людей прибли­
зительно одного возраста). 

Большой интерес представляют мужские товарищества у узбеков Хорез­

ма, описанные Г.П. Снесаревым (Снесарев, 1963). Здесь мужские объедине­
ния собирались периодически, их сбор назывался зиёфат. Последний про­
ходил по очереди в домах участников этих товариществ. Характерно, что эти 

товарищества подбирались строго по возрастному принципу. Например, в 
Турткульском районе отмечено четыре, в Кипчакеком и Хавкинеком райо­
нах- пять возрастных групп (I)Qmop). Каждая такая группа имела свою по­
стоянную организацию и старшину ога-бий (ага-бий). Ага-бий выбирался с 

малых лет и nереходил с возрастом в старшие группы. Он имел право штра­

фовать Провинившихея членов товарищества. 

Имели место и одноразовые сборы и угощения участниками, в которых 
могли быть люди всех возрастов как nроживавшие в данном селении, улице 

или квартале (в городе), так и приезжие, ранее незнакомые. Собирались в 
помещении для тостей (ме~онхона) или в чайхане. Угощение устраивалось 
вскладчину. На собранные деньги варили обычно плов. Количество участни­
ков зависело от числа желающих 5-12 (больше или меньше этого), а угоще­
ние nроводилось в дневное время. 

Для посиделки собирали деньги. Каждый участник в отдельности вносил 

свою долю. Очень часто расходы на себя брал один из участников, а в конце 
посиделки проводился расчет. 

Форма мужской компании, которая носила характер nоочередного уго­

щения, называлась гап, :жура или гаштак. Они проводились все дни недели, 
кроме пятницы (жума), а также базарных дней. Участники их собирались 

и устраивали угощения в течение зимних месяцев, а в городах (например, в 

Ташкенте) и в летние nериоды. Сбор происходил 2-3 раза в неделю, а в ряде 
районов Самаркандской и Бухарской областей такие сборы планиравались 
раз в неделю. Число участников могло быть разным- от 10-15 до 30 и бо­
лее человек, как правило, одного возраста. Члены коллектива называли друг 

друга жура (джура, букв. товарищ) и nотому мужские сборы гап, гаштак во 

многих районах вазывались д:ж:ура. Они выбирали из среды членов своего 
общества старшину- жура боши, который возглавлял мужское сборище и 

регулировал очередность проведения вечеринки. 

426 



Компания гап, жура или гаштак, в которые объединялись молодые пар­

ни (ёш йигитлар), и проводимые ими вечеринки су~бат (беседа) несколько 
отличались от таких же компаний, где участвовали старшие возраста, а также 

от мужских компаний ~УиР'У жигит и солма. Эти вечеринки проходили в узком 

кругу людей, близких товаришей и отличались сдержанностью и организо­
ванностью. Угощали в nрисутствии родителей и родственников того, на чьи 

средства проводился очередной вечер. Не nолагалось устраивать танцы, пе­

ние, пить вино и употреблять наркотики. Собравшиеся беседовали, шутили, 
были друг с другом вежливы. В ходе вечеринки участники читали намаз суры 
из Корана и хадисы. 

Женщины также организовъmали вечерние nосиделки. Посиделки жен­

щин и девушек бытовали в городах и среди оседлого сельского населения. 

В ряде районов, например в Фергане, вечеринки называлисъ, как и у мужчин, 

термином жура, в них участвовали, главным образом, женщины молодого и 
среднего возраста - незамужние девушки в них не участвовали. Последние 
обычно сами организовывали вечеринки, называемые ~УUЗЛар базми, и так­
же выбирали главу жj!рабоши или кайвони. Женские и девичьи вечеринки 

и связанное с ними угощение проводилисЪ обычно в доме устроительницы 

посиделок, она же брала на себя все расходы. Отсюда явствует, что женские 
собрания могли проводиться лишь в кругу состоятельных семей. 

Во многих селениях (в Ферганской долине и в г. Ташкенте) nри проведе­
нии мужской посиделки-гоп в доме устроителя угощения собирались и жен­
щины (родственницы, а также жены участников компании, соседки). Мужчи­

НЪ!, как говорилось выше, вечеринку проводили в МfЧмоихане (в гостиной), 

а женщины - во внутренней части двора (ичкари). Собравшиеся женщины 
в доме устроителя очередного мужского гапа организовывали своеобразную 
пирушку, где до поздней ночи не затихали звуки бубна и не прекращались 

танцы, пение и взрывы хохота. Они расходились по домам после того, как 

съедали приготовленное кушанье. 

Хотя ислам, а также патриархальные порядки были весьма строгими к 

женщине, но все же они пользовались случаем и возможностью организовать 

сборы для времяnрепровождения. Не исключено и то, что женщины в дале­

ком прошлом участвовали в сборищах наряду с мужчинами. Но со временем, 
особенно после утверждения ислама, женщины постепенно были изолирова­
ны и проводили сборы (вечеринки) отдельно от мужчин. 

Мужские товаришества у оседлых, кочевых и полукочевых узбеков суще­

ствовали, видимо, с глубокой древности, доходя до поздних времен в разных 

формах и проявлениях. 

Например, мужские компании- 'УиР'У жигит (кирк джигит) собирались 
в основном зимой, когда население освобождалось от осевне-полевых ра­

бот. Судя по названию, в такой компании насчитывалось 40 молодых людей­
джигитов, однако число их могло быть больше или меньше указанной 
цифры. Количество людей, входивших в компанию, зависело от желающих 

участвовать в ней. Обычно это были более или менее состоятельные молодые 
женатые мужчины и мужчины средних лет. Молодежь до женитьбы, а также 
лица старшего возраста в мужской компании кирк д;жигит не участвовали. 

Эта форма мужского объединения широко была распространена у узбеков до­

лины Среднего Зарафшана. 

427 



В годы советской власти произошли существенные изменения в формах 
мужских компаний. Кирк джигит, как одна из форм организации мужских 
компаний, сошла со сцены. Мужские компании гап и жура и проводимые 
ими вечерИЮ<И (су~бат, а также халфана) продолжали существовать в ХХ в. 
и по настоящее время. Однако и они в значительной степени преобразовались. 
Су~бат не устраивается теперь по очереди и не является сезонным мужским 
развлечением. Он проходит в любое времJ1" года по особо торжественным слу­
чаям, в виде дружественной вечериНI<и, по случаю дня рождения, новосе­
лья, при окончании детьми школы, при поступлении в вуз и при его оконча­

нии, при проводах в ряды Советской армии или после демобилизации и др. 
В отдельных случаях су~бат носит характер взаимного угощения товарищей 

односельчан, махапли или чаще всего людей одного производственного кол­
лектива. Угощения устраиваются по очереди (гап) или векладчину (халфана). 
Как в первом, так и во втором случаях участниками таких сборов являются 
исключительно мужчины. В последние годы в городах в таких сборищах уча­
ствуют и женщины. 

ТРАНСФОРМАUИЯ 

СОСЕДСКО-ТЕРРИТОРИАЛЬНОЙ ОБI.,ЦИНЫ 

Традиционно деятельность соседеко-территориальной общины про­

являлась в следующих сферах: хозяйственной, религиозной, ритуальной и 
общественно-бытовой. На протяжении ХХ в. заметно менялось соотношение 
значимости каждой из них. В 1920-е годы одна из задач общины состояла в 

контроле за сохранением всех традиционных норм жизни, соблюдением обы­
чаев и наказанием тех, кто уклонялся от общественных обязанностей. Руко­

водство махапли организовывало различные общественные работы, связан­
ные с благоустройством - очистка арыков и водоёмов (ховуз), строительство 
и благоустройство новых улиц, дорог и др. Все эти работы проводились со­
обща, методом хашара, в которых участвовало все взрослое население. 

По мере социально-экономических изменений в узбекском обществе в на­
чале ХХ в. вес хозяйственных функций в жизни традиционных общин умень­

шается, а в городах исчезает совсем. В 1920-е годы развернулась борьба с 
религией- nроисходило закрытие большинства мечетей, мактабов, иресле­

дование служителей культа и верующих, а также распространение советско­
го образования и советской культуры. Хотя nодпольно мактабы, институт 

эшонлик (ишанства) еще долго существовали, и определенная часть населе­
ния совершала некоторые религиозные обряды (намоз, руза, жаназа и т.д.), 
религиозные функции традиционных сообществ, которые ранее совпадали с 

религиозными общинами (~вм), стали исчезать. В результате в 1930-е годы 
возросло значение обрядово-ритуальной и общественно-бытовой функции 
общины. 

В советское время община как форма местной социальной организации 
параллельна существовала наряду с советскими государственными структу- . 

рами. Последние были nривнесены сюда Россией и советской властью и не 
всегда вписывались в ткань местного общества, относились свысока к тра­

диционным социальным организациям. Советская власть рассматривала об­
щину как «nережиточный институт», который якобы должен уйти в прошлое. 

428 



Однако община оказалась жизнестойкой, стремилась сохранить лрежний об­
раз жизни народа, его обычаи, обряды и выполняла некоторые традиционные 
функции. Советскому режиму приходилось считаться с этим и, чтобы община 

не вышла из-под его контроля, исnользовать ее в своих интересах. В 1932 г. 
было издано nостановление УзЦИКа (Центральный Исполнительный коми­
тет Узбекистана) о создании махапnпнеких комитетов. Официальные власти 
оnределили рамки деятельности махаплинеких комитетов - учет населения, 

выдача справок, представление отчетности в вышестоящие органы. 

В прошлом община представляла собой самодостаточный организм. И со­
циальные связи людей no большей части были замкнуть• 1\HyтpJi J.Iee, R кмще 
XIX - начале ХХ в. узбеки чаще всего жили и работали на территории своей 

махалля, их связи, особенно у женщин, с другими махалля были редкими. 
В такой общности человек представал не как автономный и самостоятельный 
субъект, а как часть социальной групnы, территориальной общины, религи­
озного прихода. Он был не только территориально, но и социально ограни­

чен, подконтролен общине, вместе с тем его nоложение в этом мире было 
относительно стабильв:о и защищено социальной общностью. 

В ХХ в. возникает потребность в новых знаниях, расширяется поле nро­

фессиональной деятельности. В жизнь входят новые социальные нормы и 
ценности- общеобразовательные школы и вузы, создается огромный мир ин­
формации и система ее потребления. Из общества, замкнутого в себе, махал­

ля стала nревращаться в открытое общество и в новых условиях сохранила 
ЮШIУ для своей деятельности. 

Сложившиеся на протяжении многих десятилетий общинные традиции 

использовались советской властью в своих целях, актив общины привлекалея 
к работе по ликвидации неграмопюсти, по лреобразованию семейного быта, 
раскреnощению женщин, сбрасыванию паранджи, по внедрению в жизнь но­
вых обрядов. Махаллинекие комитеты nомогали в организации выборов в 
советские органы власти. В годы Второй мировой войны, когда в Узбеки­
стан из оккупированных районов Украины и Белоруссии прибыли эшелоны 

с беженцами, махаллинекие комитеты приняли активное участие в приеме 
обездоленного населения, в распределении его по домам в махалля. Тради­

ция взаимопомощи, nрисущая жителям махалли, nроявилась в полную силу ­

люди отдавали свою жилплощадь, кормили uрибь:mших, брали на воспитания 
детей-сирот. Руководство махапли включилось во всенародное движеRИе no 
сбору теплых вещей и продуктов для фронтовиков. 

В nослевоенный период махалля использовалась советской властью в 
идеологической работе, в частности, в агитациоnно-массовой работе, в про­
ведении лекций, различных агитационных мероприятий в период предвыбор­
ных кампаний. Однако махаллинекое руководство не утратило свои тради­

ционные функции и не было полностью вытеснено советскими местными и 

другими организациями. 

С обретением независимости Узбекистаном в 1991 г. и с демократизаци­

ей общества восстанавливаются исторические традмии узбекского народа 
и, в частности, принимаютоя на всех уровнях меры к возрождению махалли, 

которая обрела ныне новое содержание. Сегодня традиционные социальные 
сообщества - махалля, превратившись в органы местного самоуnравления, 
начали заменять собой прежние советские структуры. Значительно расши­
рились их функции, они nолучили официальный статус одного из важных 

429 



звеньев демократического государства, что в начале 1 990-х годов было за­

креплено в Положении «0 махаляпнеких (квартальНhlх) комитетах в городах, 
поселках и кишлаках Республики Узбекистан». По данным фонда «Махалля» 

в 2003- 2011 гг. в республике функционировало 9726 махалля в 112 городах, 
1331 кишлаке и в 141 ауле (Гадайбоев, 2003. С. 25; Правда Востока. 2011, 
16 мая). Махаллинекие комитеты были созданы и в районах многоэтажек, за­
селенных преимущественно местным населением. 

Поддержка соседской общины и усиление ее значимости в обществе 

определяется непосредственной заинтересованностью в этом процессе само­
го государства, которое видит в общине ту социальную ячейку, от благопо­
лучия которой зависит стабильность в республике. Через нее можно решать 

многие актуальные проблемы - возрождение духовности и традиционных 
морально-нравственных норм общества, воспитание и социализация моло­
дежи, обеспечение общественного порядка, удовлетворение социальных по­

требностей населения. Махалля-это крепко сплоченное сообщество людей, 
которое на протяжении многих веков выработало свои законы и принци­
пы совместного проживания, что обусловливает ее жизненную силу. Среди 

опрошенных жителей махалли в 200 1 г. 64,7% респондентов заявили, что ма­
халля играет болъшую роль в их жизни, 89,3% опрошенных отметили, что 
они в основном следуют припятым в махаллеобычаям (Убайдуллаева, 2001. 
NQ 2. С. 6). 

В 1990-е годы сформировалась четкая структура руководства махаллёй. 
Во главе ее стоит махаллинекий комитет, избираемый на общих собраниях, 
где участвуют представители от большинства домов. Комитет из своего со­

става выбирает председателя махаллинекого комитета, которого официально 
называют председателем махаллинекого схода (мщалла йuги11и Ol}COI}oлu), но 
в повседневном общении Ol}COI}OЛ (аксакалом). Главой махалли избирается 
человек достойный и уважаемый, имеющий опыт организаторской работы, 
умеющий ладить с людьми. Многие из них имеют большой опыт организа­
торской работы в государственных учреждениях, в школах, вузах, но неиз­
менно то, что выбирают тех, кто хорошо знает обычаи и традиции народа. 

Председатель махаллинекого комитета получает зарплату. 
Избираются также заместитель (муовин) и секретарь (котиб). В коми­

тет входят советники (оl}СО!}Ол-маслщатчи), избираемые из числа пожилых, 
опытных мужчин. Многие из них в прошлом имели опыт работы в махалле 
в качестве председатеяя или секретаря. При комитете создаются махаплин­
екие комиссии, которые возглавляются одним из ее членов: комиссия по бла­

гоустройству, проведению обрядовых мероприятий, работе среди женщин, 
молодежи, ветеранов войны и труда, по укреплению общественного порядка, 
сохранению жилого фонда, финансовая комиссия и др. При комитете суще­

ствует женский совет и товарищеский суд. Большими функциями наделяется 
примирительная комиссия при махаллях, работающая на основе Положения 
кабинета Министров от 19 апреля 1999 г. «0 примирительных комиссиях при 
органах самоуnравления граждан». Она рассматривает вопросы семейных 
конфликтов, организации взаимопомощи в проведении обрядово-ритуальных 
мероприятий, пропагандирует лучшие примеры семейных взаимоотношений, 

стремится предотвратить излишнее употребление спиртных напитков и нар­
котиков, проводит надзор за лицами, совершившими преступления и вернув­

шимися из мест заключения. 

430 



Значительно расширилась 
финансовая база мr.халлин­
ских комитетов. Государство, 
оценив значимость махалли, 

разрешило её руководству за­

ниматься хозяйственной дея­

тельностью, открывать про­

мытленные цеха, столовые, 

магазины и другие объекты, 

определенная прибыль от ко­
торых идет в фонд махалли. 
По традиции один процент 
от купли-продажи домов так­

же направляется в этот фонд. 
Определенную финансовую 
поддержку оказывают махал­

ле хокимияты (районные и 
областные исполнительные 
органы власти). Финансовые 

возможности расширены и за 

счет того, что состоятельные 

люди, живущие в махалле, 

выделяют средства для про­

ведения тех или иных меро­

приятий. Все это определило 

Здание махаллинекого комитета. Собрание активи­
стов махаnли 

Из фотоальбома «Ташкент-2200>>. 2009 г. 

возросшие возможности махаллинекого комитета, расширило круг его дея­

тельности. 

О том, какую роль в жизни узбекской семьи играет сегодня махалля, какие 
функции она выполняет, видно по опросам ее жителей (СМА 2002 г., г. Таш­
кент): 53% респондентов заявили, что махалля помогает семье в проведении 
свадебных, похоронно-поминальных обрядов, 52% отметили социальную 
поддержку малообеспеченных семей, многодетных матерей, 35% - помощь 
махаллинекого руководства, женсовета в налаживании добрых отношений в 
семьях, где возникают конфликты, 27% - предотвращение разводов, 15% -
nомощь в выборе жениха и невесты. Лишь 17% опрошенных ответили, что 
ае ощущают воздействия махаnли на жизнь своей семьи либо она слабо вы­
ражена. 

Расширились функции махаплинеких комитетов, которые сегодня, по­
мимо традиционных задач, занимаются всеми многочисленными воnросами 

жизни населения и по существу проводят всю многогранную работу на ме­
стах, олицетворяя собой местную власть. 

В 1999 г. был принят Закон Республики Узбекистан «Об органах само­
управления граждан», где очерчен круг задач махали. Помимо перечислен­
ных функций махалля наделяется еще и новыми - защита интересов семьи 

и женщин, забота о престарелых, осуществление социальной поддержки ма­
халлинцев, обеспечение общественного nорядка, профилактика правонару­
шений среди молодежи, содействие осуществлению контроля за работой тор­
говли и бытового обслуживания, за санитарным и экологическим состоянием 
территории и многое другое. 

431 



Современная чайхана, r. Карши 
Из фотоальбома «Карщи-2700». 2006 г. 

Одно из главных мест в деятельности комитетов традиционно занимает 
организация общественных работ и прежде всего работ по благоустройству и 
озеленению территории. Но виды работ заметно изменились. Махаллипцам 
не надо было как раньше возводить систему водоснабжения. Ушли в про­
шлое ховуз (хаузы) и необходимость их очистки. Сегодня очень много дела­
ется за счет государства - проведение водопровода, газа, асфальтирование 
улиц, их электрическое освещение. Задача махаллинекого комитета состоит в 

том, чтобы получить разрешение и помощь от хокимията и соответствующих 
районных организаций для проведения таких работ. 

Силами жителей квартала ежегодно проводятся несколько хашаров. Один 
из них махаллинекий комитет организует ранней весной и второй - перед 

праздником Навруз. Помимо этого уборка в махалле, особенно в ее обще­
ственном центре (гузар), производится накануне двух религиозных праздни­
ков - праздник окончания поста (Руза-хайит) и праздник жертвоприношения 
(l(ypбou-xaйum). Перед первым праздником каждая семья выходит на участок 
кладбища, отведенный им для того, чтобы привести в порядок могилы усоп­

ших, сделать посадки. Хашар также проводится при подготовке к празднова­
нию дня Независимости республики. 

Методом хашара строятся чайханы, восстанавливаются мечети. За годы 
советской власти подавляющая часть мечетей была закрыта, а здания их под­

вергались разрушению. Каждая махалля стремится восстановить мечеть. 
Участие в таких работах считается благородным, богоугодным делом (савоб 
иш). Поэтому жители принимают активное участие либо непосредственно в 
строительных работах, либо поставкой необходимых строительных материа­
лов и предоставлением денег. 

Издавна среди местного населения была распространена такая форма 
взаимопомощи, как хашар по случаю строительства жилого дома. Однако 

432 
... 



его значимость и расnространенность теnерь стала уменьшаться. Лишь 52% 
опрошенных в г. Ташкенте в 2002 г. (СМА. 2002 г.) отметили, что этот вид 
хашара имеет место сегодня. Этот nроцесс обусловлен тем, что, с одной сто­
роны, сегодня многие семьи могут сами сnравиться с этой работой, так как 
можно nриобрести готовые стройматериалы, с другой - часто возводятся 
дома нового образца, строительство которых под силу лишь профессиональ­
ным мастерам. К тому же идет и строительство многоквартирных домов. Но 
nри определенных работах, требующих большого количества участюu<ов, 
при постройке подсобных помещений, гаражей и других сооружений nри­
вnекаются на хашар родственники и соседи. 

Новые события в жизни общества ставят дополнительные задачи перед 
руководством махалли и её общественностью. Террористические акции фев­
раля 1999 г. в Ташкенте выдвинули перед махаллей задачу профилактики по­
добных актов и обеспечения безопасности в махалле. 19 апреля 1999 г. каби­
нет Министров РУз принял Постановление «Об образовании общественного 
института постовых махалли (мщалла посбони) (Мах.алла: фук,аролар .. , 2003. 
С. 155-161). В 2002 г. были созданы во многих махаллях опорные пункты ми­
лиции, которые вместе с пасбонами и сардарами (руководителями постовых), 
выбираемыми из населения махалли, занимаются профилактикой правонару­
шений, преступлений, обеспечением порядка, ведут воспитательную работу. 

В 2003 г. в республике уже было создано 3307 опорных nунктов милиции, ра­
ботало 7457 сардаров и 48 355 пасбонов (Гадайбоев, 2003. С. 29). Этот актив 
ведет воспитательно-патриотическую работу среди населения, особенно сре­
ди молодежи, проводит мероприятия по предотвращению nравонарушений в 

махаллях, держит под контролем тех, кто был освобожден из мест заключе­
ния, особое внимание уделяет тем лицам, которые имеют связи с нелегальны­
ми организациями в республИке и за её пределами, т.е. ведет превентивную 
работу по улучшению социальной атмосферы в общине. 

Традиция помощи в общине сегодня приобрела новые формы и содержа­
ние, стала одной из важных функций. В переходвый период в Узбекистане 

стратегия реформ опирается на сильную социальную защиту, которая выра­
жается в предоставлении различных видов социальной помощи населению. 
Новизна социальной защиты заключается в том, что государство перешло от 

всеобщей социальной защиты к обеспечению надежных социальных гаран­
тий и поддержке наиболее уязвимых слоев населения. 

В целях усиления адресности социальной помощи и сокращения адми­
нистративных расходов функция распределения этих средств государством 

возложена на махаллю. В августе 1994 r. вьхшло nервое Постановление Пре­
зидента Узбекистана И.А. Каримова «Об усилении помощи малообеспечен­
ным семьям», в реализации которой большая роль отводилась махалле. В де­

кабре 1996 г. принято Постановление Председателя кабинета Министров «Об 
усилении социальной поддержки детей в многодетных семьях» (Мах.алла: 
фуi<аролар узини-узи .. , 2003. С. 135- 137), на основе которой сnециальная ко­
миссия в махалле вьmлачивает неработающим женщинам материальные nо­
собия на детей до 2-летнего возраста. Программа помощи семьям с детьми 
часто называется «Махалля» и является самой крупной по объему расходов 
и охвату населения. В 1998 г. на эту программу было выделено 6,3% всех 
расходов государственного бюджета, помощь получили 40,7% нуждающих­
ся семей (Доклад о положении женщин .. , 1999. С. 48, 49). Махалля решает 

28 Узбеки 433 



вопрос о выделении помощи семьям, ибо она может справедливо определить, 

кому ее дать. Это значятельно подняло престиж махаплинеких комите1:ов. 
В январе 1999 г. Указом Президента Республики Узбекистан «0 повыше­

нии роли органов самоуправления граждан в обеспечении адресной социаль­

ной поддержки населения» на махаллю возложен контроль за своевремен­
ной оплатой гражданами коммунальных услуг. Определенная сумма от этих 
денежных поступлений отчисляется органам самоуправления. Эти средства 

в махалле используются для оказания помощи малообеспеченным семьям в 
оплате ими жилищно-коммунальных услуг. Таким образом, целой системой 
мер на махаллинекие комитеты возложена ответственная задача по твердой 

социальной защите интересов малообеспеченных слоев в сложных условиях 
переходиого периода. Важно то, что само население ощущает активизацию 
работы махаплинеких комитетов по оказанию социальной помощи. Отвечая 

на вопрос «Какую роль махалля итрает в жизни семьи?», свыше 50% опро­
mенньд заявили, что махалля помогает деньгами и продуктами малообеспе­

ченным семьям (СМА. 2001 г. , г. Ташкент). 
В плаве социальной поддержки населения махалля заботится о здоро­

вье людей, особенно пожилых, ведет работу по улучшению экологического 
состояния территории. Заботясь о физической закалке молодежи, махалля 
в последние годы создает спортивные площадки и проводит соревнования. 

С 2003 г. в ряде махалля начали проводиться соревнования по борьбе, футбо­
лу и шахматам. В осуществлении этой работы махалля получает поддержку 
фондов «Ма~алла», «Совло.м авлод» (Здоровое поколение), «Оuла» (Семья), 

«Экосаю> (Охрана окружающей среды) и др. 
В республике существует республиканский благотворительный фонд 

«Махалля», который располагает денежными средствами, и организует раз­
личные мероприятия в махаллях города. Фонд выпускает газету «Махалля». 
22 октября 1992 г. прошел первый съезд фонда. В дальнейшем в областях, 

районах, кишлаках были организованы отделения фонда. В 2003 г. отделе­
ния фонда функционировали в 14 городах и в 213 районах (Гадайбоев, 2003 . 
С. 25). При финансовой поддержке «Узбексавдо>> (Узбекторговля) в короткие 
сроки были построены в Ташкенте 16 гузаров, которые в значительной мере 
облегчили проведение идеологической, воспитательной работы, руководство 
обрядовой жизнью населения махалли. Фонд играет важную роль в оказа­

нии социальной помощи жителям махалли. В 2003 г. фонд «Мах.алла» и его 
территориальные отделения выделили нуждающимся семьям 500 млн сумов. 
Помимо этого 240 тыс. детей из многодетных семей бесплатно отдохнули в 
летних лагерях, 25 тыс. одиноких пенеионеров и инвалидов получили мате­
риальную помощь на 630 млн сумов, дополнительные средства на покупку 
лекарств для пенсионеров. Более 28 тыс. одиноких стариков прошли меди­
цинский осмотр, а ортопедические предприятия изготовили для 78% инвали­
дов необходимые протезы. Таким образом, формы социальной помощи мах­
халиидам стали разнообразны и эффективны, приближены к населению. 

Семья и соседская община на всех этапах истории и:грает большую роль 
в формировании, хранении и передаче этнических традиций. На начальных 

этапах демократизации общества в конце 1980-х годов началось заметное 
возрождение национальных традиций, общественных праздников и их ри­
туалов. В 1990-е годы стал широко праздноваться Навруз (Новый год). Вос­

становлен общественный характер этого праздника. Сегодня Навруз в семьях 

434 



Выстуnление фольклорного ансамбля на nраздновании Навруза. Байсун. 2001 г. 

Из фотоальбома «Узбекистан - на nути rrpoгpecca». 2001 г. 

Национальная борьба (кураш) на празднике Навруз 

Из фотоальбома «Карши-2700». 2006 г. 



На.вруз в Национальном nарке. Ташкент 

Из фотоальбома «Таmкент-2200». 2009 r. 

г. Ташкента отмечают 63% опрошенных, 56% празднуют в общественных ме­
стах города - в махаллях, на площадях города (СМА. 2002 г.). Торжества по 
случаю Навруза проводят в общественном центре, где аксакал и его помощ­

ники поздравляют махаллиндев с Новым годом, вручают подарки ветеранам, 

пожилым людям. Больным и престарелым угощение по традиции посылают 

домой. В дни праздника малообеспеченные семьи получают благотворитель­

ную помощь. Проводятся выступления самодеятельных коллективов, часто 

приглашаются популярные певцы, танцовщицы, устраивают любимые в на­

роде аския (состязания острословов), разного рода конкурсы, олимпиады. 
Новое время дало узбекскому народу новый праздник День Независимо­

сти (Муста!).иллик куни). Он возник как государственный и торжества в его 
честь в начале 1990-х годов происходили на площадях городов, где днем раз­

вертывались театрализованные представления и шествия, а вечером- народ­

ные гуляния. С самого начала День Независимости строился на основе древ­
них национальных традиций, нес идеи национального возрождения, веры в 

великое будущее народа. Он содействовал формированию национального са­
мосознания узбеков, уважения к своей истории, этническим ценностям, ду-

436 



ховной культуре. Постепенно этот праздник стал входить в жизнь каждой 

семьи и отмечаться в семье и производствен.ном коллективе. 

Для полной характеристики традиционных институтов современного об­
щества необходимо остановится на функционировании в конце ХХ - начале 
XXI в. такого важнейшего социального института, как мужские товарище­
ства, которые известны в этнографи~еской литературе под названием гап, 
гаштак, тукма, зиёфат. В прошлом этот институт неформально участвовал 

в управлении жизнью махалли, сегодня влияет на общественную жизнь в ней 
и укрепляет социальные позиции его участников в обществе. И сегодня боль­

шая часть гапов - это сплоченные сообщества, которые существуют многие 

годы и имеют свои традиции, свою систему взаимоотцошений не только во 

время собрания, но и в повседневной жизни. В ряде мужских объединений 
существует традиция проведения совместного летнего отдыха или поездок 

по святым местам, экскурсии к историческим памятникам. Члены гапа от­
вечают за свои объединения и своих товарищей, дорожат мнением общества 
и стремятся не уронить авторитет своего коллектива. Каждое объединение 
имеет свою репутацию, которая складывается годами и которую стараются 

сохранить. По тому, в какой гап входит человек, особенно молодого возраста, 
можно определить, какое он получил воспитание, ибо мужские товарищества 
на всех этапах своего существования бьmи не только формой общения и про­

ведения свободного времени, но и способом воспитания, передачи этниче­

ских традиций, этики общения и гостеприимства. 
С изменением социальной стратификации в обществе мужские объедине­

ния начали формироваться по профессиональному признаку или социальным 

группам. Сегодня в гапах начинает ломаться и половозрастная градация- по­

явились семейные гапы, где собираются мужчины со своими женами . 
Одним из показателей изменения положения женщины в обществе яви­

лось создание неформальных групп среди них. В период существования 

многих неразрешенных общих и личных проблем женщины не замыкаются 

Ташкент во время nраздников 

Из фотоальбома «Ташкент-2200». 2009 r. 

437 



в кругу семьи, а ищут решение и выход из них в общении, в моральной под­

держке общества. В каждой махалле существуют объединения для женщин 
старшего и среднего возраста, отдельно - для молодых, большей частью не­

весток данной махалли. Сегодня довольно распространены гапы не по тер­
риториальному, а по родственному признаку среди близких родственников, 

где главную роль руководителя играет обычно свекровь (или какая-либо по­

жилая родственница). Поскольку большая часть женщин работает в государ­

ственном секторе, они организуют сообщества, соединяющие вместе рабо­
тающих, т.е. по профессии. Иногда одна и та же женщина может участвовать 
в нескольких гапах. Женские гапы отличаются большой эмоциональностью, 
и кроме развлекательной функции несут также и социальную нагрузку (об­
мен социальным опытом, совместное воспитание детей в махалле, взаимопо­

мощь, совместные поездки и др.). 
Традиционные институты общественного быта узбеков, формы обще­

ственного взаимодействия в годы независимости возродилисЪ и не только 

нашли свою нишу в системе социальных отношений современного общества, 
но и значительно расширили рамки деятельности. Демократический потен­
циал, заложенный в этих традиционных сообществах, просуществовавших 

не одно столетие, и сегодня используется государством для построения но­

вого демократического общества. На современном этапе махаллинекие ко­
митеты способствуют объединению усилий государственных организаций и 
местного населения. Сами общины продолжают функционировать как луч­
шая для узбекского о~щества форма организации общественного быта на­
селения по месту его жительства, сохраняющая традиционный образ жизни. 

Махалля сейчас является частью формирующегося гражданского общества, 
способствующей благосостоянию местного населения и действующей в ин­
тересах её жителей. 

КАЛЕНДАРНЫЕ ПРАЗДНИКИ, 

ОБЫЧАИ И ОБРЯДЫ 

Время традицион.но являлось важнейшей составляющей повседневной 

жизни человеческого общества и его хозяйственных традиций. По мере рас­

ширения эмпирических знаний людей о закономерностях природных явле­

ний формиравались и совершенствовались календари. Как писал Абу Рей­
хан Беруни: « ... земледельцы и скотоводы в любом месте знали точное время 
начала тех или иных видов работ. Над их головами находился небосвод ... и 
люди, наблюдавшие за закономерностями движения небесных светил, знали 
время начала тех или иных работ, и связывали их со светилами» (Беруний, 
1968. с. 283). 

Так, летоисчисление, связанное с естественным спутником Земли - Лу­

ной, впервые возникло у народов междуречья Тигра и Ефрата и постепен­

но распространилось на сопредельные территории, в том числе и в среде 

скотоводов-кочевников. Начиная с VIII в. именно лунный календарь (хижрий­
!}амарий) nолучает широкое распространение среди мусульманских народов 

(Беруний, 1968. С. 386-395;Лобачева, 1986. С. 6;Володомонов, 1987. С. 9, 10; 
(::'ау, 1999. S. 53-55). 

438 



Еще до проникновения мусульманского календаря хижрий-l)Омарий 
nредки современных узбеков nрактиковали, видимо, собственные виды вре­
мяисчисления, связанные с Луной. Например, имеются сведения о широком 

исnользовании в nовседневной жизни некоторых понятий, связанных с лун­
ными фазами - «новая луна», «четвертичная луна», <<nолная луна», «старая 
луна» и междолунье. Согласно Представлениям узбеков о лунных фазах, если 
!>!:Олодой месяц находился в положении рогами вверх, то его называли узига 
тинч (букв. «спокойный»), в этом месяце ожидали ухудшения погоды, резко­

го похолодания и частых дождей. В весенний период по Луне предсказывали 
.J.Ождливым или сухим будет наступающий месяц, считалось, что если по­
лумесяц находится в вертикальном положении, то месяц будет сухим, а если 
в горизонтальном, то дождливым. С положением новолуния предсказывали 
спокойствие и неспокойствие на земле. В nериод между исчезновением ста­
рого и появлением нового месяца, именуемого ой opacu (междолунъе), ожи­
дались резкие nеремены в погоде. 

В отличие от лунного календаря, отставание которого от годового сол­
нечного цикла составляло 11 дней, сельское узбекское население отдавало 
предnочтение солнечному летоисчислению, как более соответствующему ха­
рактеру сезонных работ в сельском хозяйстве. Народы Средней Азии разли­
чали два типа солнечного календаря: 2-сезонный, основанный на весеннем и 
осеннем равноденствии, и 4-сезонный, который помимо дней равноденствия 

опирался также на дни летнего и зимнего солнцестояния. Деление года на со­
ответствующие периоды было связано с такими древними дуалистическими 
представлениями, как «добро и зло», «свет и тьма», «женское и мужское на­

чало» и др. (Мухиддинов, 1973. С. 107; Негмати, 1989. С. 21). В частности, 
в зороастрийской книге Авеста первые семь месяцев года именовались буюк 
саратон (Великая лето), остальные пять - буюк зимисто н (Великая зима) 
(Авесто. 2001 . С. 316). 

Широкое распространение у местного населения имели астральные пред­

ставления о таких небесных телах и созвездиях, как )(улкар (созвездие «Пле­
яд»), Emmu !}аротучи (букв. <<Семь разбойников», т. е. созвездие «Большая мед­
ведица»), Темир J}OЗUJ} (букв. «Железный кол», т.е. Полярная звезда), Сомон 
йули (букв. «Соломенный путь», т.е. «Млечный путь»), Muppux (Марс), Уто­
руд (Меркурий), Муштарий (Юпитер), Зухра (Венера), Зухшz (Сатурн) и др. 
Наблюдение за их nередвижением по небу также служило ориентиром в тех 
или иных делах. Например, приближение лета и созревание пшеницы оnре­

делялось nоложением звезд созвездия )(,улкар и состоянием груцпы звезд в 
созвездии Весы (Тарози). 

По мере расширения знаний и представлений предков современных узбе­
ков о закономерностях движения звездных объектов формпровались и свое­
образные типы летоисчисления (Аширов, 2002б. С. 16, 17). Именно таким об­
разом возникла форма летоисчисления Туiол :fUCoбu, в основе которой лежа­
ло противостояние Луны и созвездия )(,ул~ар, а начало года nриходилось на 
первые дни августа. Данное летоисчисление с некоторыми отличиями име­
ло широкое распространение в среде различных скотоводческих народов 

Средней Азии и было известно под такими названиями, как !(амбар тугшz 
или l(.Узибой майрик ~исоби (букв. «летоисчисление ягненка»), тутутуиз (букв. 
«девять»), токуш, тугол ва айланма тугол (букв. «круговой тугал>>). Так, у 
казахских скотоводов, один год по кален~рю тувол · состоял из .13 месяцев 

439 



по 28 дней. У кипчаков Ферганской долины тугол состоял из 11 месяцев по 
29 дней, nри этом nериод в 40 дней в середине лета (ёзги чилля), когда J(улкар 
находился «под Землей», не включался в календарный год и назывался йуl} 
тугал (букв. «без тугала» ). По Представлениям узбеков, в месяце Саратон 
(см. ниже) созвездие }(у л кар «опускается» на Землю и в течение 40 дней на­
ходится «под Землей», и только после его возвращения начинается новый 

календарный отсчет. 

Месяцы в летоисчислении тугал имеют следующие названия: 21-й ту­

гал, 19-й тугал, 17-й тугал, 15-й тугал, 13-й тугал, ll-й тугал, 9-й тугал, 

7-й тугал, 5-й тугал, 3-й тугал, 1-й тугал, О тугал (без тугала). Считается, 
что каждый месяц в указанное число Луна вступает в супружескую связь 

(эр-хотин булади) со звездами Хулкар, т.е. находятся в противостоянии, когда 
Хулкар, закрытый Луной, пропадал из поля зрения. Согласно народным пред­
ставлениям, в такие дни и в дни междолунья происходят резкие изменения 

в погоде, возможны сильные дожди, ливни и ветер. Поэтому, как правило, в 

такие дни местное население не занималось хозяйственными делами. Ино­

гда день противостояния Луны с Хулкаром мог не совnадать с обозначенным 
днем месяца. Например, в месяц 7-й тугал противостояние nроизошло не 
7-ro, а 8-го числа, в таких случаях местное население говорило «это месяц 
7-го тугала, однако противостояние произошло 8-го». 

Следы данного календаря проявляются не только в бытовой жизни узбек­

ского народа, во в некоторых элементах устного народного творчества. 

В частности, до сегодняшнего дня сохранились такие выражения, как J(улкар 

тугса тонг совийдu (букв. «Если ночью Хулкар ярко мерцает - к утру будет 
холодно»), J(улкар тугса шурва ош б у лад и («Если ночью Хулкар ярко мерца­
ет суп станет nловом», т.е. увеличится благосостояние), J(улкар ботди-омоч 
ётди (Хулкар исчез с небосвода- время плугу отдыхать), }(у л кар ботди-ер 
7\-0mдu (Хулкар исчез с небосвода- земля становится крепкой), Ty~Yl}UЗ тугал­
да mуl}имдай l}Op 1\-Олмайди (К девятому Туrалу снега не остается), Уч тугалда 
учоёl} от туяди (Третьего тугала родит и стриноженная лошадь) и др. 

Широкое распространение у узбеков имеет 12-летний циклический ка­

лендарь мучал. Каждый из 12 годов этого календаря имеет свое название, свя­
занное с тем или иным животным: год Мыши (сичl}он), Коровы (сигир), Тигра 
(Леопард) (йулбарсll}оnлон), Зайца (l}уён), Рыбы (Крокодила) (балиl}lтимсщ), 
Змеи (Дракона) (илон/аждар), Лошади (от), Овцы (l}уй), Обезьяны (маймун), 
Курицы (товуl}), Собаки (um) и Кабана (тунгиз). Год начинается с 22 марта, 
новый цикл открывается годом Мыши. Время распространения данного лето­

исчисления в Средней Азии восходит к nроникновению и расселению на этой 

территории различных тюркских народов (Захарова, 1960. С. 60, 61). 
Календарь мучал использовался для объяснения природных явлений. 

Года Мыши, Тигра, Рыбы, Лошади и Собаки в представлении местного на­
селения считались «мужскими», а значит жесткими и трудными. «Женские» 
года - Коровы, Змеи, Овцы, Курицы и Кабана, наоборот, считались мягки­

ми. Земледельцы-киргизы особо готовилисъ к nриходу года Зайца- перед его 

приходом в большей степени, нежели в другие годы, старалисъ увеличить 

зерновые заnасы, корма для скотины, так как в такие годы гораздо чаще име­

ли место голод и неурожаи. Похожие представления были у некоторых групп 
узбеков. 

440 



У народов Средней Азии существовали приметы, с помощью которых 
они по поведению животных, включенных в календарь мучал, могли предска­

зывать благоприятность и урожайность наступающего года, а также характер 
детей, родившихся в этот год. Как у многих восточных народов, у узбеков 
принято считать возраст человека по мучалу, люди, прошедшие полный цикл 

календаря, проводят мучал туйи (праздник мучала) (Задыхина, 1952. С. 395). 
Следует отметить, что летоисчисление мучал, возникшее на основе наблю­
дений за природой и философских воззрений народов Востока, до сих пор 
имеет широкое распространение среди узбеков. 

Еще одна из форм летоисчисления, имеющая распространение среди 

узбеков, - Чилла (тадж., букв. «Сорок»). Чилля именовались самый жаркий 
и, соответственно, самый холодный периоды летнего и зимнего сезонов, про­

должительностью 40 дней каждый. Летняя чилла продолжается с 26 июня 
по 4 августа, а зимняя - с 26 декабря по 3 февраля. Нередко узбеки разли­
чают два вида чилла: «большая» - продолжительностью 40 дней, «малая» -
20-дневная, в Хорезме малая чилля составляла 25 дней. Схожая форма ка­
лендаря встречается и у некоторых других народов (Джахоиов, 1989. С. 88; 
Джикиев, 1983. С. 17). 

О IПироком распространении календаря чилля могут свидетельствовать 

многочисленные пословицы узбеков: Чилла суви- тилла суви (Вода 'iилля 
подобна золоту); Чилла - хар дами тилла (Каждое мгновение чилли - равно 
золоту); Ёз чилласининг хар ouu олтиидан JlYUMмam (Каждое мгновение лет­
ней чилли дороже золота) и др. Пословицы говорят о важности календаря для 

сельскохозяйствекных работ. В период летней чилля обычно активизируются 

работы по уходу за солнцелюбивыми растениями, что и определяет качество 
и количество будущего урожая. В определенные дни летней чилля не реко­
мевдуется орошать насаждения, поскольку это может привести к их гибели. 
Именно поэтому у оседлого узбекского земледельческого населения Ферган­
ской долины считается весьма важным хорошо разбираться в особенностях 
различных периодов чилля. В период зимней чилля земледельцы стремятся 
оросить плодовые деревья в садах. По мнению местного населения, дерево, 

орошенное в зимнюю чиллю, легче переносит весенние заморозки и дает бо­
лее обильный урожай. 

Другая форма летоисчисления, практикуемая среди местного населения и 

связанная с чилля, -так называемый де:ион :fUcoбu (земледельческий кален­
дарь), который подразделяется на 113-дневный летний и 11 0-дневный зимний 
периоды. Указанвые периоды в свою очередь подразделяются на 40-дневвый 

(к,ирк,), 90-дневный (тук,сон) и 100-дневный (юз) периоды. Из бесед, nрове­
деиных М.С. Андреевым в 1943 г. с жителем Шахрихана (Ферганская доли­
на) 70-летним Юсуф-Али Мусаевым, было выявлено, что период тук,сон на­
чинался 12 декабря, а спустя 100 дней после этой даты, проводился обряд 
Сади пок (Таджики Каратегина и Дарваза. 1966. С. 339). После 110-дневне­
rо зимнего периода начинался летний сезон. Основная часть зимнего перио­

да именовалась тук,соN (90), а 40-дневный период в середине myl)coua на­
зъrвался зимняя чилля (Таджики Каратегина и Дарваза. 1966. С. 186, 187). 
У жителей Хорезма с древних времен существует период ёзги myl)coн (летний 
90-двевный период), который традиционно считался периодом активной зем­
ледельческой деятельности. 

441 



Среди населения изучаемого региона также ирактиковалея и счет време­
ни только по 90-дневному циклу (ту~сон), согласно которому год состоит из 
четырех частей, каждая по 90 дней - весенний, летний, осенний и зимний. 

Этот 90-дневный цикл соответствовал древнему солнечному календарному 
счету, широко употребляемому оседлым земледельческим населением. Почти 
во всех древнеземледельческих районах времена года совпадали со следую­

щими месяцами солнечного календаря: весеннее 90-дневие падало на месяца 
Хамал, Савр, Жавзо; летнее - на Саратон, Асад, Сумбула; осеннее - на Ме­
зон, Аl}раб, К,овга; зимнее - на Жадий, Далв, Xym. 

Начало года и посевные работы обычно падали на весну - на месяц хамал 
(март). В южных районах, тде к сельхозработам приступали раньше, началом 

года считался месяц Xym (февраль). В народе была популярной поговорка 
xym кирди, де:ионга курт кирди, т.е. в смысле наступил xym- дехканин на­
чинает шевелиться. Согласно местным представлениям, самые холодные дни 

года приходятся на месяц Хут. Период, завершающий месяц Хут, называет­
ся Аяма:ж:уз - он начинается 26 февраля и длится 7 дней. После Аямажуза 
наступает период Ахмап-дахман. Данный период считается наиболее ответ­
ственным для скотоводов, так как именно к этому времени подходят к концу 

зимние запасы провианта для скота, сохраняется низкая температура и сне­

гопад, не позволяющие осуществлять выпас скота. Те годы, когда в период 
Ахман-дахман происходил массовый падеж скота, пазывались :жут. Именно 

с этим связана древняя узбекская мудрость яхши келса - xym, ёмоп келса -
жут (Если период благоприятный, то это хут, а если нет- то джут). 

Другой вид природного календаря - чорва :tисоби (скотоводческое летоис­
числение), который имел распространение у скотоводческого населения реги­

она. В отличие от земледельческого года, год скотоводов начинался несколько 
раньше - 16 марта. Начало года связывается с появлением первой травы, а 
следовательно, возможностью выпаса скота. Именно с этого дня скотоводы 

начинали подготовку к выгону скота на летние пастбища. Названия месяцев 
данного календаря бьmо непосредственно связано с особенностями хозяй­
ственной деятельности людей и характерными природными явлениями: март 

именовался оз (ёз) - лето; апрель -ут ё!\МаС (букв. «неразжигания огня», т.е. 
в этот месяц можно было обходиться без огня и тепла в домах); май- кук-кук, 
в этом месяце поет песни кукушка; июнь - чилда, обозначал конец весны и 
начало лета; июль - сорчи, из-за сильной жары трава начинает желтеть; ав­
густ- !}Ир куек- кусок войлока, надеваемый на барана-nроизводителя; сен­
тябрь -мезон, в воздухе летает паутина; октябрь - l}Орача, в этот месяц чер­
ные гуси улетают в теплые края; ноябрь - '}озон (котел), скотоводы в течение 

всего летнего периода питалисъ продуктами скотоводства и не готовили пищу 

в котле; январь - о~пон, в этом месяце все становится белым. Придерживаясь 
данного календаря, узбекское скотоводческое население планировало выгон 

скота с зимних стоянок на летние пастбища, смену пастбищ, начало стрижки 
шерсти, осеменение скота и возвращение на зимние стоянки. 

Некоторые группы узбеков, занимающиеся скотоводством в Ферганской 
долине, использовали для обозначения временных периодов nрилет тех или 
иных птиц. Так, птицы, именуемые местным населением кук 1}арга ( сизово­
ронка), наврузак или навруз чумчу1} (воробей), прилетали в середине марта. 
Перегон скота на летние пастбища начинался после прилета таких птиц, как 
чурчикал (коршун). 

442 



Представления, связанные с периодом прилета некоторых птиц, были 
расnространены не только среди скотоводческого, но и земледельческого на­

селения. Например, садоводы с прилетом птицы сизоворонки открывали ви­

ноградники, защищенные от зимних холодов грунтом, с прилетом птиц ще­

глов и удодов земледельцы начинали полевые работы, с прилетом ласточек, 
стрижей, иволги и горлицы назначалось время посадки ранних сельхозкулъ­
тур, прилет дятла означал nриближение лета, в месяц Мезон nрилетал ястреб­

перепелятник, а в месяц К,авс - серая ворона. Перелеты птиц связывались 
с весенними похолоданиями, которые сиJiьно отражалпсь на сроках посева. 

В Хорезме следили за прилетом ласточек, что совпадает с наступлением силь­
вътх прохладных ветров, а в отдельных скучаях- с осадками, сопровождаемые 

)Юкрым снегом или дождем. Только после того, как похолодание nроходи­
.1о , дехкане считали, что можно смело пристуnать к nосевам ранних культур. 

Это время nриходится по солнечному календарю на вторую половину Савр и 
начала Жавзо. Считалось, что появление удода предвещает настуnление лета, 

а nоследней весенней птицей является сизоворонка, после прилета которой 
~южно считать лето наступившим. По словам старых оnытных земледельцев, 
начиная с прилета сизоворонки до nоявления первых ее птенцов еще мож­

но засевать все культуры и получить урожай, после чего nосевной период 
кончается. Наступление осени и осенних похолоданий также оnределялось 
птичьим календарем: первый осенний месяц Мезон знаменуется перелета­

~tи огромных стай черных жаворонков (~ора тургай), осенний перелет уток 
nредвещал наступление первых заморозков. Наблюдения за весенним приле­
том птиц и их осенним отлетом также nозволяли местному населению делать 

прогнозы на будущий сезон. Как отмечают мастера-строители Ферганской 

.:~.олины, если весенний и осенний приnеты журавлей происходит раньше 
обычного, то следует ожидать быстрой смены сезонов, если эти nтицы лета­
ют высоко - к засухе, если низко, то к дождю. 

Наблюдения за растениями также способствовали формированию кален­
дарных представлений. По сведениям жителя селения Алмас Чуетекого райо­
на Наманганской области И. Дасанова, когда наступает nериод Жавзо, цветет 
Jlнmo~ (верблюжья колючка), в период Саратон цветет ~изил тикон (красная 
колючка) и nоявляются головы камыша, в начале чилла виноград сорта чилги 
завязывает nлоды, в nериод асад виноград чарос приобретает темный отте­

нок. Посев JIYКa рекомендуется совершать до начала цветения жийда (лох) 
и айвы. В конце периода ту~сон цветет в первый раз подснежник. К началу 
rретьего (последнего) цветения подснежника «домашний скот начинает на­
сыщаться весенней травой». Если осенью деревья сбрасывают листья, на­
чиная с верхних веток, то следует ожидать сильных холодов в начале зимы, 

если с нижних - в конце. Сбрасывание листьев с тополей в начале с нижних 
веток - к мягкой зиме, с верхних - к холодной. Необходимо также отметить, 
что различные природные процессы - начало роста растений, цветение де­

ревьев, плодообразование, созревание трав к сенокосу и зерновых культур 
также способствовали формированию у местного населения новых видов фе­
нокалендарей. 

Фенологические календари опираются на представления о семи сакраль­
в:ьrх: точках, через которые проходит солнце: шесть из них находится на небес­
ном своде и к ним добавляется еще одна точка, находящаяся на земле, откуда 
происходит наблюдение. В зависимости от нахождения Земли по отношению 

443 



к солнцу узбеки в повседневной жизни подразделяют сутки на ряд перио­
дов: бомдод - время за один час до периода непосредственно перед восходом 
солнца; сахар -период перед восходом солнца; m01~г - время восхода солнца; 

эрталаб- время после восхода солнца; чошгох - период с утра до полудня; 
туш -полдень, время нахождения солнца в зените; аср -время от полудня до 

захода солнца; шом - время от захода солнца до наступления сумерек. 

Как уже было отмечено выше, смена лунных фаз происходила в течение 

7 дней, позже этот период стали считать как неделю (хафта). Вместе с тем, 
существовала традиция связи каждого дня недели с каким-либо небесным те­
лом. Так, воскресенье считалось днем солнца (Шамс), понедельник- Луны 
(l(амар), вторник- Марса (Muppux), среда- Меркурия (Аторуд), четверг­
Юпитера (Муштарий), пятнида - Венеры (Зухра), суббота - Сатурна (Зухал) 
(Мухиддинов, 1986. С. 72; Никонов, 1980. С. 297- 301; Пан.тусов, 1901 . 
С. 20- 23; Щербак. 1974. С. 184, 185). 

Дни недели играли важную роль в хозяйственной жизни населения. На­
пример, в каждом районе существовали местные базары, которые функцио­

нировали в конкретно установленные дни в различных селениях. Поэтому 
местное население называло тот или иной день недели по месту селения, в 

котором проводился базар. 
Таким образом, в зависимости от особенностей местного климата, ха­

рактера хозяйственной жизни населения и других факторов узбеки исполь­
зовали целый ряд различных календарей и других форм времяисчисления. 
Начало месяца, года, как и время начала посевов, веrативного периода или 

других частей сельскохозяйственного календаря определялись по состоянию 
звезд, прилету и отлету птиц и другим фенологическим признакам. Такие 
календари, как ~амарий, шамсий, тугал, мучал, чилла, «земледельческий» и 

«скотоводческий», практиковалисъ местным населением в течение столетий. 
Указанные виды календарей регулировали не только хозяйственную жизнь 

узбеков, но и определяли время проведения различных бытовых и религиоз­
ных обрядов, являющихся и по сей день важнейшим комnонентом этнокуль­
турного облика узбекского народа. 

У народов Средней Азии начало года по солнечному календарю прихо­

дилось на день весеннего равноденствия (21 марта). В этот день отмечал­
ел праздник нового года Навруз (н.ав - новый, руз - день; у древних согдий­
цев- Навсард, у хорезмийдев - Новсоржи) (Берун.ий, 1968. С. 279, 280; Умар 
J(айём. 1990). По древней традиции празднование Навруза связано с наступле­
нием весны и началом сельхозработ. Согласно народным обычаям, в празд­
ничные дни готовили различные кушанья, ходили в гости к родственникам, 

друзьям, соседям, навещали родителей (если они жили отдельно) и старших 
по возрасту родственников, делали им подарки. Навруз отмечался с большим 
торжеством и пышностью у древних, раинесредневековых и средневековых 

жителей Хорезма, Тохаристана, Согда, Ферганы и Чача. Сформировавшийся 

первоначально у земледельческого оседлого населения Навруз, впоследствии 
был перепят полукочевыми и кочевыми тюркскими племенами. 

Относительно времени появления данного праздника, средневековый ав­

тор Наршахи писал, что со времени его появления «минуло более трех тысяч 
лет» (Наршахий, 1966. С. 104). Современные исследования, основанные на 
материалах археологических изысканий, отмечают, что «корни этого празд­
ника восходят к периоду неолита» (Ртвеладзе, 2003. С. 14-17). 

444 



О nразднике Навруз говорится и в Авесте. Согласно зороастрийской тра­
диции, Наврузам зовётся nервый день новосозданного Богом мира. Именно 
в этот день был создан свет и nервое живое существо Каюмарс. Именно в 

этот день зороастрийские герои Сом Наримам и Тахмурас nодняли восста­
ние против жестокости и заточили в темнице злых девав и безжалостных 
людей. Именно в этот день Бог избрал Зараастра (Зоратустру), чтобы тот nо­
~юг людям обрести счастье. Навруз настуnает в момент, когда nланета Земля 

располагается относительно Солнца таким образом, что длина светового дня 
становится равна длине ночи, «когда свет уравняет тьму, и тьмы не будет 
больше света». Такой планетарный расклад случается только дважды в год -
20-21 марта и 22- 23 сентября - и было время, когда наступление Нового 

Дня совмещали с точкой осеннего равноденствия (Праздник урожая), но в 
nериод правпения персидекой династии Сасанидов начало астрономического 
года перенесли на начало месяца Фравардин (авест. «делать свой выбор»), 
когда Солнце входит в созвездие Овна, период, когда всё живое на Земле на­

lfПнает пробуждаться и возрождаться. 
Согласно древнегреческому летописцу Страбону (I в. до н.э. - 1 в . н.э.) , 

жители Междуречья (Амударьи и Сырдарьи) собирались на Навруз в храмах 

огня. Вот как он описал празднование Навруза: «В самые древние, давние 
времена и по сегодняшний день жители Междуречья собираются в этот день 
в Храме огня - это самый nочитаемый праздник, когда торговцы закръmа­
ют свои лавки, ремесленники прекращают работу. Все веселятся, угощают 

.1pyr друга теми наnитками и кушаньями, которых коснулся огоны> (Стра-
6он, 1964. С. 124). Праздник продолжался 13 дней и завершалея выходом в 
поле. Уnавшие на участников церемонии солнечные лучи рассматривались 
как знак счастья и благополучия в течение предстоящего года. 

Наступлению Нового года предшествовали символические обряды очи­
щения. В «среду радости» (последнюю среду перед Наврузом) на улицах го­

родов и сел зажигали костры, и люди должны были 7 раз перепрыгнуть через 
·остер или по разу через семь костров. В nоследнюю ночь старого года при­

нято было обрызгивать друг друга водой и переnрыгивать через проточную 
э.оду, чтобы очиститься от прошлогодних грехов. В ночь перед Новым годом 
~адилисъ за стол, на который ставили новую посуду. На nразд:н:ич:ном ковре 
расставляли хафсин - семь предметов, название которых по-персидски вач.и­

наются на букву «сию>: яблоко, чеснок, уксус, зерно, зеленые колосья, руту, 
n.1оды лоха. Ритуальная nища символизирует плодородие nрироды и человека 

в служит своего рода приношением солнцу. Обязателен также бокал воды с 
живой рыбкой. Люди сидели молча, держа в руках монеты, что должно бъшо 
"Юеспечить им богатство в новом году. Касаться еды можно было только с его 
:,аступлением. По зороастрийским nоверьям, дух погибшего Форохар на этот 
зраздник возвращается на землю и проводит несколько дней среди родствен­
аиков. Поэтому на Навруз принято было посещать больных и одиноких. 

Великий мыслитель Востока Абу Рейхан Беруни отмечает, что Навруз в 
.:ревние века возник среди ираноязычного населения, но в дальнейшем полу­

'!1L1 широкое расnространение на всей территории Передней и Средней Азии 
Беруний, 1968. С. 225, 226). Он пишет, что за 25 дней до Навруза в каждом 
.JO~fe nоднимали 7 (иногда говорится о 12-ти) невысоких колон из сырого 
mрnича, на которых выращивались 7 видов зерновых. Считалосъ, что семена 
ой культуры, которые проросли быстрее других, обещали богатый урожай 

445 



в новом году. И большая часть полей засевалась имен-но этими зерновыми. 
С глубокой древности повелось, чтобы в Навруз на праздничном дастархане 
находились семь «lli»- шакар (сахар), шамъ (свеча), шарбат (сок), шароб 
(вино), ширинлик (сладости), шир (молоко) и шона (расческа), но с приходом 
ислама, их заменяют семью «С»- сабза (зелень), сирка (виноградный уксус), 
санджит (джида), сир (чеснок), себ (яблоко), сипанд (рута) и су.маляк (блюдо 
из проросшей пшеницы, которую пропускают через мясорубку, смешивают с 
водой и мукой и варят, постоянно помешивая, в течение 11-12 часов). Бируни 
писал, что люди в этот день надевали самые лучшие наряды, готовили самые 

вкусные блюда, все, от мала до велика, принимали участие в праздничных 

забавах, веселились, ходили друг к другу в гости, дарили подарки, поздрав­

ляли с наступлением весны. В этот день прощались все обиды, те, кто был в 

ссоре, мирились, говорили теплые ласковые слова, идущие от самого сердца 

(Беруний, 1968. С. 212). 
У узбеков празднование Навруза содержит в себе как древние элементы, 

восходящие к зороастризму, так и более поздние нововведения. 
Традиционно в преддверии традиционного Нового года про:водились мас­

совые работы по приведению в порядок улиц, кладбищ, оросительных си­

стем. В канун праздника люди совершали омовение, одевали чистые одежды, 

дабы «очищенными» вступить в наступающий год. В этих мероnриятиях про­
слеживаются элементы древних магических воззрений. 

Начало празднования Навруза начиналось в последний вечер месяцаХут, 

завершающего старый год. Мероприятия проходили в кругу семьи с обычая 

~озон тулди («наполненный котел»). Появление данного обычая связано с 
древним праздником Хамаспаэта, который проводился в связи с поверьем, 

что духи умерших приходят в дом накануне нового года (Бойс, 1987. С. 45). 
Именно nоэтому в этот день в честь духов усоnших предков проводили гиту­

ал и с чи~арuш (в ходе этого обряда в масле жарят раскатанные кусочки теста. 
Считается, что запахом, исходящим от приготовnения этой nищи, «питают­

ся» духи усопших родственников). 
В этот день каждый член семьи должен приготовить, исходя из своих 

возможностей, особое блюдо. Некоторые явства, такие как напиток, приго­

товленный из сушеного урюка, жареные пончики (бу8Uрсо~), сомса с зеле­
нью и другие раздавались соседям и родственникам. По существовавшим 

поверьям, если в вечер ~озон тулди- казаны наполнены вкусной пищей, а 
вся остальная посуда заполнена водой, в следующем году следует ожидать 
обильных урожаев, а в посуду, наполненную водой, падет благодать Бога. 

По обычаю женщины в этот день совершают nолную уборку дома - выно­

сят из дома все ковры, дорожки, циновки на улицу, выбивают и вытряхивают 

их, моют полы, вытирают пыль и т.п. С целью изгнания из тела домочадцев 
недугов, накопившихся в течение зимы, каждому поочередно дают исnить 

напиток, приготовленный из сушеного урюка, произнося следующие слова: 
«Пережив зиму, дождались мы зелени, о, Аллах, да сопутствует нам здоро­

вье в течение всего года, да будут полны наши сады фруктами, да хранит 

наши nосевы Бобо дч~он (покровителъ земледельцев)». О важном значении 
в новогодней ритуальной пище наnитка, приготовленного из сушеного урю­

ка, свидетельствует сообщение шiсьменноrо источника о том, •по в XIX в. в 
канув nраздника Сари-сол (тадж. , букв. «начало года») в гарем Кокаидекого 

446 



хана специально для притотовления данного напитка поставляли определен­

ное количество сахара и сушеного урюка. 

В канун Навруза в огромных казанах готовили ритуальное праздничное 

блюдо сумалак (сумаляк - Производное от древнетюркского слова сума, озна­
чавшего «Пшеница или просо, пророщеиные для сладкого напитка». В со­
чинении Мухаммад Хусайн Бурхонни («Бурхони котъю> 1650 г.) отмечается, 
что «саману - яство подобное холвайтару, его готовят из сока едва проросшей 
пшеницы» (Буриев, 1990. С. 50), также следует считать одним из компонен­
тов обычая ~озон тулдu. Характер предписаний, связанных с приготовлени ем 
этого блюда, свидетельствует о связи данного обычая с культом плодородия 
(Джахонов, 1983. С. 106; Наливкин, Наливкина, 1886. С. 127, 128.). Большие 
казаны издревле считались священными - в них готовилась специальная 

пища в честь Тангри (древнетюркского божества) . С давних времен передаёт­

ся поверье, что человеку, испробовавшему сумалак, приготовленный в таком 
котле, в течение года будут сопутствовать удача и благодать. 

Существует много региональных легенд о ритуальном блюде сумалак. 
Одна из них гласит, что у одной бедной женщины было пятеро детей и в доме 
не осталось ни крошки хлеба. Дети плакали. Отчаявшаяся женщина собрала 
камни и бросила их в котел, делая вид, что она готовит пищу. В ожидании 
еды дети уснули. На следующее утро в котле был сумалак. Сегодня в процес­

се приготовпения этой каши в нее кладутся грецкие орехи в целом виде или 
камни, по поверью орехи приносят счастье, а бесплодным женщинам -детей. 

Земледельцы-узбеки в преддверии Наврузарассыпали на семи дощечках 
зерна пшеницы, ячменя, риса, кукурузы, npoca, ржи, моша и другие и еже­
дневно поливали их водой. В день ~озон тулди по тому, в какой стеnени про­
росли семена того или иного растения, определяли какие зерновые культуры 

Чтение молитвы перед открытием сумалак. Кишлак Хужакия, Шерабадский район, 

Сурхандарьияская область. Экспедиция 2007 r. 
Фото М. Файзуллаевой 

447 



Проросшая пшеница для 
лриrотовления блюда су­
малак 

Из фотоальбома« Узбекистан -
на nути nporpecca». 2001 г. 

Расnределение ритуально­

го блюда сумалак. Кишлак 

Хужакия, Шерабадский рай­

он, Сурхандарьинская об­
ласть. Эксnедиция 2007 r. 
Фото М. Файзуллаевой 

дадут наибольший урожай. По сведениям письменных источников, в преж­
ние времена этот обычай проводился во дворцах правителей. 

В зависимости от того, на какой день недели приходилось начало года 
(21 марта) и какому животному из 12-летнего цикла (мучал) соответствова.1 
наступающий год, делались различные прогнозы (Саримсокрв, Турдимов. 

448 



1990. С. 34, 35; Тенишева, 1991. С. 74, 75). Прогнозы погоды на будущий год 
составлялись также по различным фенологическим приметам, в частности, 

по времени прилета птиц из дальних краев и по их внешнему виду. Так, если 
nтица, называемая скотоводами Навруз чу.мчу~ (букв. птица Навруза или во­

робей), прилетает в белом оперении, то считалось, что будущий год будет 
малодождливым, а если в желтом -то следовало ожидать обильных осадков. 

Празднование Нового года начиналось 21 марта и продолжалось у раз­
личных слоев населения от 5 дней до месяца. Кроме того, в прежние време­
на празднование Навруза имело общенародный характер. Это подтверждают, 

в частности, сведения средневекового историка Наршахи: « ... в конце года 
в течение 20 дней организуется большой базар, а на 21-й день празднует­
ся навруз- праздник нового года. Его называют "Наврузи кишоварзон", т.е. 
"Навруз земледельцев". Бухарские земледельцы начинают отсчет нового года 

с этого дня. Навруз зороастрийцев наступает спустя 5 дней после этого ... » 
(Наршахий, 1966. С. 99, 100). 

Согласно вере в магию «первого дня», праздновать Навруз старались тор­
жественно и весело. Ранним праздиичным утром люди поминали души усоп­
ших родственников и предков, совершали паломничество к местам захоро­

нения «святых» людей (маз ар), проведывали родителей, навещали близких 
и родственников. После этого празднование приобретало характер народных 
гуляний в специально отведенных местах. Здесь проходили различные пред­

ставления: кj)пкари-уло~ (козлодрание), кураш (национальная борьба), дор­

бозлар (игры канатоходцев), которые продолжались до самого вечера. Дети 

устраивали специальные соревнования ло «битвам» вареными яйцами, окра­

шенными в различные цвета, и запускали летучих змеев. Устраивались также 

перепелиные, петушиные, собачьи бои, бои баранов и верблюдов. В зависи­

мости от того, какое из животных побеждало, местное население nыталось 

предсказать каким будет наступающий год. 
У узбеков особенно любимым было соревнование кj)пкари (илиуло~). Эти 

состязания обычно приурочиваются к крупным торжествам - Наврузу или 
празднику урожая, но могут проводиться по случаю семейных торжеств -
свадьбы или рождения наследника. Уло~ или кj)пкари самый распространен­
ный и популярный вид конного спорта не только у узбеков, но и у соседних 

народов - казахов, киргизов, афганцев, таджиков, каракалпаков. Каждый на­

род эту игру именует по-своему, но, несмотря на некоторые различия, суть ее 

одна и та же. Цель игры состоит в умении отобрать у соперников тушу козла 
и первым доставить ее до финиша. Наездник, больше всех забросивший в ка­
зан туш козлов, считается победителем в соревнованиях. Сегодня козлодра­
ние наиболее распространено в предгорных районах Узбекистана. 

В дни празднования Навруза существовала и древняя традиция прове­

дения в садах игр юношей и девушек. Наиболее популярным было катание 

на качелях (арги.мчо~-халинчак). Данная игра существует также у других 
народов и символизирует достижение молодыми людьми зрелого возраста. 

В Ферганской долине было принято привязывать качели к веткам урюка - ка­
тающийся на качелях старался взлететь как можно выше и сорвать наиболее 
высокий цветок или формирующийся плод с дерева. Существовало поверье, 

что у катающихся на качелях «осыпятся» все грехи, а у победителя этой игры 

сбудутся все желания. 

29 Узбеки 449 



Национальная игра улак в Намаитанекой области. Туракурганский район. Экспедиция 2008 г. 
Фото А.А. Аширова 

Празднование Навруза заканчивалось и такими обрядами как далага ~ш 
чиl).ариш («выезд первого плуга в поле»), уруглик дон сепиш («посев первых 
семян»). 

Узбеки Хорезма непосредственно перед проведением первых весенних 
посевных работ nроводили обряд, посвященный пророку Адаму (хазрати 

одамнuнг ~аl).ига), во время которого рога волов намазывались маслом. После 
прочтения самым пожилым из земледельцев (уста де~l).он) молитвы у Аллаха 
просили обилия и плодородия и приступали к работе. Из мяса жертвенного 
животного готовили ритуальные блюда. 

В некоторых регионах существовала традиция, когда в процессе данного 

обряда выпекали лепешки с добавлением в них муки из колосьев так назы­
ваемой материнской пшеницы (она бугдой - последняя охапка прошлогодней 
пшеницы) и раздавали по кусочку всем участникам. Такой хлеб давали так­
же волам, после чего обкуривали их ритуальной травой (ucupиl).). В семена, 

предназначенные для посева, также добавляли зерен из материнской пшени­
цы. Сам посев считался ответственным делом и поручалея опытному земле­
дельцу, имеющему «легкую руку». Перед посевом он подносил горсть зерен 

ко рту, и произнося фразу Бuсмuлло~у ра~ону рщийм, Бувойи Де~l).ОН мадад 
1)-илсuп (Во имя Аллаха, Всемилостивого и Милосердного! Да поможет нам 
Бобо Дехкан), после чего трижды просил помощи у Аллаха. Далее, произно­
ся фразы щ~уш, ~pm, 1)-умурсl).алар ~al).U» (это доля птиц и насекомых), «emuм 
бола, бева бечора ~al).u, улардан ортгани меники» (это доля сироты и бедной 

450 



вдовы, а то что останется моё), «кj/пга бер, купни J}amopuдa менга бер» (дай 
многим, в том числе и мне), «бири жуз, жузи мииг булсию> (чтоб один пре­
вратился в сотню, а сотня- в тысячу), он начинал посев. 

Право запряжения первого плуга также предоставлялось одному из ува­

жаемых пожилых людей селения. В целом в проведении любого земледельче­
ского мероприятия участвовал nожилой земледелец, символизирующий Бобо 
дехкана. Символически всnахав нечетвое количество полос (обычно 3 или 5), 
пожилой земледелец, дабы не надорвать с непривычки волов, завершал пер­

вую вспашку. После проведения обряда земледельцы возвращались домой, 
где и продоJ1жали празднество. У кипчаков Ферганской доJ1ины обряд пер­
вого плуга делился на три этапа: дастлов (uервоначалъный, раскачиваться), 
J}йшлов (скрести, чесаться, почёсываться), бошлов (начинать работу). 

Проведение всех этих ритуалов в первый рабочий день нового года, в со­
ответствии с поверьем о магии «первого дня», сопровождалось весельем и 

празднествами. В конце мероприятия женщины готовили традJiционные блю­
да для участников праздника. В честь первого посева, чтобы будущий урожай 
был богатым, распевались тращщионные народные песни и сказания. 

В советское время Навруз пытались предать забвению nод предлогом 
того, что это религиозный праздник. В независимом Узбекистане обычай от­
мечать Новый rод 21 марта получил официальное признание. 

Весной отмечается ещё несколько обрядов, которые связаны с древними 
культами природы, в частности, с идеей <<уМирания и воскрешения приро­

ды». Эти идеи наиболее ярко прослеживаются в ряде фенологических об­
рядов, связанных с цветением некоторых видов цветов в горных и равнин­

ных зонах. Среди узбеков в конце XIX - начале ХХ в. были распростраt~ены 
следующие праздники цветов: бойчечак сайли - праздник среднеазиатского 

подснежника, лола сайли - праздник тюльпана, сайли гули сурх - праздник 
красного цветка, гул барра сайлu- праздник цветка (гул барра - один из раз­

новидностей подснежника) и др. 
О.А. Сухарева, наблюдавшая в 1920-е годьr обычай, связанный с цветени­

ем бойчечак, писала: «Обряд был скорее полуигрой. Цветы собирали мальчи­

ки, отправляясь за ними в степь небольшой компанией. Потом они ходили по 
дворам, держа в руках букетик из бойчечака, распевая специальную песен­
ку. Хозяева одаривали их лепешкой или горстью фруктов» (Сухарева, 1986. 
С. 31, 32). Обряд собирания цветов бойчечак существует в разных регионах. 
Когда зацветал подснежник, дети собирали их в небоJ1Ьшой букет, навязыва­
ли его на шест и ходили по дворам с песней. Взрослые, проводя букетиком 
по бровям, произносили омонлик-сомонлuк, хеч кjlрмайлик ёмонлик- «чтобы 

был мир и не было (зла) несчастья» или «да соnутствует нам благополучие, 
да не увидим мы плохого, да доживем живыми и здоровыми к этому дню 

следующего года». Данный обряд, распространённый в предгорных зонах, 

где подснежники растут в изобилии, считается символом вечного вращения 

жизненной мельницы и продолжения жизни. 

В Наманrанской области был популярен праздник гул барра сайли. Неко­

торые ритуальные действия его внешне похожи на праздник бойчечак сайли, 
но имеют свои особенности. Праздник гул барра сайли также проводился 
весной, в месsщы март-аnрель. Во время цветения цветов гул барра горожане 

выезжали с семъяМJI, друзьями и родственниками за город, в предгорье, где 

в изобилии росли растения. Здесь они устраивали различные игры, весело 

451 



проводили время, а дети и подростки собирали цветы гул барра, нанизывая 
их на глину (так как он быстро увядает), и по возвращении с гулянья ходили 
по дворам жителей, раслевая шуточные, веселые песни. Хозяева радовались 

этим цветам и дарили подарки детям, которые делились ими между собой. 
Появление цветов (бойчечак, гул барра и др.) было знаком природы, которая 
извещала людей об окончании тяжелой, холодной зимы и о наступлении вре­
мени, чтобы приступить к очередному возделыванию земли. Это был свое­
образный фенологический календарь, следовать которому было необходимо, 
чтобы обеспечить получение урожая. 

Другим весенним праздником цветов, который широко отмечался, был 
лола сайли - праздник тюльпана. Этот праздник описывается в трудах мно­
гих исследователей (Пещерева, 1963. С. 214-218; Рахимов, 1957. С. 197). 
В Хорезме и Бухаре он назывался кизил гул сайли {праздник красного цвет­
ка), в Ферганской долине и окрестностях Ташкента- лола сайли (праздник 
тюльпанов), в некоторых предгорных районах, в частности в Чуете, отмечали 

праздник сунбула сайли (праздник гиацинта) (Пещерева, 1927. С. 374-380; 
Снесарев, 1969. С. 205, 206; Сухарева, 1986. С. 31-47; Тульцева, 1984. 
С. 15-24;Аширов, 2001. С. 3-12). Праздниклола сайли отмечали и другие на­
роды Средней Азии- Е. М. Пещерева очень подробно описывает его в селе­
нии Исфара в начале ХХ в. (Пещерева, 1927. С. 374-380). 

Праздновался лола сайли во время цветения тюльпанов в середине апреля 
и в мае. В эти дни люди выезжали на природу или к мазарам, где готовили 
жертвенную пищу, устраивали развлекательные игры, танцевали и пели. Дети 

и девушки собир~и маки, плели венки и сорванную с веточки тол (ивы) ко­
жицу с листочками вплетали в косы. Праздник перемещался из одного райо­
на в другой, часто жители одного селения ходили на устраиваемые праздники 

в другие селения. 

Праздник красного цветка, как и лола сайли, отмечался с середины апреля 
и праздновался в течение месяца. Он проводился во всех крупных селениях, в 

специально отведенных местах - сайлго~. В Бухарской области l).изил гул сай­
ли особенно пышно праздновался на самом почитаемом мазаре Баха'ад-дина 
Накшбанда, наход:ившемся в 1 О км от города. Праздник отмечался большим 
базаром, народными гуляниями в течение месяца. Он предварял начало но­

вого трудового года дехкан и знакомые, встречаясь на гулянье, поздравляли 

друг друга и желали каждому получить хороший урожай. Днем на базарной 
площади происходили выступления острословов, канатоходцев, состязания 

в борьбе, бои животных, устраивалось в эти дни кУпкари - козлодрание. Для 
женщин отводились определенные дни (вероятнее всего четверг), когда они 
шли на праздник, nроводили там ночь и возврашались домой на следующий 
день. Праздник красного цветка в народе называли ещё чорчайил, т.е. «че­

тыре праздника», возможно, это было связано с тем, что «праздник длился 
целый месяц. Одну неделю его праздновал сам эмир, его чиновники, знать, 
вторую - торговцы, третью - ремесленники, четвертую - земледельцъD> (Су­

харева, 1986. С. 39). 
По традиции праздники цветов лроводились в местах обильного цвете­

ния растений. Окрестности «святых» могил, которые часто располагались в 
предгорьях, являлись одними из таких мест, в силу чего красный цвет весен­

них цветов часто сравнивалея с человеческой кровью. Считалось, что свой 
цвет весенние цветы берут из крови усопших, т.е. кровь умерших насыщает 

452 



землю и даёт живой природе вторую жизнь. Эти nоверья nодтверждают связь 
весенних обрядов с древними Представлениями о nродолжении жизни, уми­
рании и воскрешении nрироды. 

В кишлаках Ташкентской области весной nроходил так называемый 
~излар сайли - девичий nраздник. В нем nринимали участие девушки и моло­
дые женщины. Праздник этот устраивался в nериод, когда отцветали урюч­
ные деревья и на них nоявлялись небольшие зеленые nлоды урюка (довча). 
l(излар сайли проводился несколько дней. Груnпа близких подрут и родствен­
ники отnравлялись в загородный сад. Там они готовили nищу, собирали цве­
ты и зеленые плоды урюка, угощали ими друт друта и собирали для дома. 

У частники nраздника играли на доире, танцевали, пели песни, вели беседы, 
устраивались различные игры, устанавливались большие качели. К вечеру, 

украсив себя цветами, они возвращались домой. 
Церемонии вызывания дождя, также относящиеся к весенним календар­

нъrм обрядам, традиционно имели важное значение в жизни населения, зани­
мавшегося скотоводством и богарным земледелием. Данный обряд, именуе­

мый Сует хотин (вызывание дождя), проводился, главным образом, в южных 
регионах ( Саримсо~ов, 1986. С. 1 09). Он заключался в следующем: женщины 
и дети ходили с чучелом в старой одежде и nросили хозяев облить его водой. 

Обряд, называемый дарвишона~ отчасти был также посвящен вызову дождя. 
Этот праздник совершалея чаще в районах богарного земледелия, в которых 
засуха сказьmалась сильнее всего. Праздник устраивался всей общиной и 
имел характер умилостивительной жертвы. В Кашкадарье обряд дарвишона 

сnравляется не только как обряд вызывания дождя, но и как обряд, направ­
ленный nротив различных эпидемий, вызванных зимним nериодом. В случае 
nовальных болезней при мечети устраивалось худои - на деньги, собранные 
сообща, nокупались nродукты и варилось жертвенное кушанье (халиса), ко­
торое раздавалось всем семьям общины. В эти дни совершение общих мо­

:штв в приходекой мечети собирало в ней все мужское население кишлака 
ИJШ квартала. В дш" flрnведения дарвииюна в nоле юш у реки устраиRа.nись 
качели, где женское население и дети весело nроводили время. 

Существовал также целый ряд весенних календарных обрядов, связанных 

со скотоводством. Так, киnчаки Ферганской долины начинали выгон скота 
на весенние и летние горные пастбища лишь после nрилета nтицы чурчикал 
(коршун). Местные чабаны говорят, что «с прилетом чурчикала» настуnает 

nериод, когда больше не ожидается холодов, безвозвратно настуnает хороший 
год ( чурчикал келса, ~айтмас ~ора йил келади). И действительно, прилет этих 
nтиц приходится на середину аnреля, когда воздух заметно nрогревается и по­

я:вляется возможность для вьmаса скота на nредгорных пастбищах. Переход 

ва основные летние пастбища обычно совершалея в конце мая. Данное меро­
приятие соnровождалось специальным обрядом, который проводили обычно 
в среду или субботу, т.е. в дни, традиционно считавшиеся благоприятными: 

OliИH из чабанов, держа в руке зажженный факел, объезжал всю отару и от­
гонял огнём темные силы от стада. Для того чтобы огородить стадо от порчи 
или сглаза, при выгоне из загонов его окуривали ритуальной травой ucupu~ 

(Шаниязов, 1974. С. 200). Ежегодно nеред выгоном скота на горные пастби­
ща либо no nрибытии туда, чабаны совершали жертвоnриношения «с.вятым» 
покровителям скотоводства - Чупон-ота (nокровителю овцеводства), Чечан­

ота (покровителю козловодства) и Занги-ота (покровителю тех, кто разво-

453 



дит крупно-рогатый скот). Обычно у святых-покровятелей просили защиту 
скота от различных напастей, увеличение его поголовья и т.п. 

Летние календарные обряды также отличаются своим своеобразием. 

В календарные мероприятия данного времени года входят различные обря­
ды, связанные, главным образом, с сохранением урожая и его своевременным 
и правильным сбором. 

Первый летний месяц Саратон начинается 22 июня в день летнего солн­
цестояния. В народе этот месяц также именуют «ёз чилласи» (летней чиллей). 
Летом традиционно ощущалась наибольшая потребность в воде, поэтому 

летние календарные мероприятия начинаются с обрядов, связанных с водой. 
В селениях Денауского района Сурхандарьинской области и Китабекого 

района Кашкадарьинекой области существует давняя традиция проведения 

праздника воды ежегодно в самый жаркий период года. В Китабеком районе 
это мероприятие проводится на реке Акдарья в течение трех сред и соответ­
ственно называется оби сафед (тадж., букв. «Белая вода»), обu лой~а (тадж., 
букв. «мутная вода») и оби чаппа (тадж., букв. «Вода текущая против тече­

ния»). Для проведения праздника воды собиралось от 5 до 10 тыс. участни­
ков, прибывали гости даже из Самарканда и Бухары. Они предварительно 
совершали омовение и надевали чистые одежды. Прибыв к месту проведения 
мероприятия в ночь со вторника на среду, участники входили в воду непо­

средственно перед восходом солнца. Для больных и пожилых людей, не спо­
собных участвовать в мероприятиях на Акдарье, за день до церемонии наби­
рали из реки воду, а утром следующего дня купали их в ней (К,орабоев, 2002. 
С. 95). Купание в реке женщин и мужчин происходило раздельно. Входить 
в воду следовало три раза: первый - для привыкания, второй- для легкого 

омовения, на третий раз следовало достать со дна камень и хорошо им поте­
реться, после чего можно было приступать к купанию. По правилам проведе­
ния обряда купание должно было быть завершено до восхода солнца, однако 

многие из участников оставались в воде в момент восхода солнца и загадыва­

ли различные желания. Происхождение данного обряда связано с эволюцией, 
существовавшей в древности традиции массового купания людей в водоемах 

в специально установленные дни. Корни данного обряда восходят к периоду, 
когда празднование Навруза проводилось в летнее время. Об этом, в частно­
сти, упоминает Абу Райхан Беруни: «Люди в этот день, ранним утром, когда 
только загорается заря, отправлялись к каналам и водоёмам. Большинство из 
них, став лицом к течению, обливались водой, дабы быть успешным в делах 
и избавиться от неудачи напастей>> (Беруний, 1968. С. 257). 

Ещё одним из обрядов, проводимых в месяце Саратон, является тут 

сайлu (nраздник тутового дерева). У узбеков с древности существовало осо­
бое бережное обращение к тутовому дереву, наделенному, согласно местным 
поверьям, священной силой. Наличие во дворе дома этого дерева символи­

зировало благополучие и счастье в семье. Праздник тут сайли, посвященный 
тутовому дереву и его плодам, проводился обычно в тутовых садах - люди 
заготавливали необходимые продукты на зиму, отдыхали, веселились, орга­
низовывали представления и соревнования. 

Среди летних календарных обрядов узбеков следует также отметить ~ум 
сайли (праздник песка), весьма распространенный у узбеков Ферганской до­
лины и Хорезма, где существует практика лечения песком. Например, в селе­
ние Бостонбува с этой целью съезжаются многочисленные гости из различных 

454 



Процесс притотовления ритуального блюда чалnак. Алтыаръrкский район, 

Ферганская область. Экспедиция 2005 r. 
Фото А.А. Аширова 

частей Ферганской долины. Прибывшие издалека паломники, останавли­

ваются в домах местных жителей в качестве гостей. Песок в этой местно­

сти, состоящий из мельчайших камней, именуется шир1)Ум, т.е. «молочный 

песок», и к середине августа сильно нагревается. Праздник начинается во 

второй половине августа, когда тепло песка оказывает лечебное воздействие. 
Лечебный процесс заключается в закапывании в песок ног и поясницы. По 

мнению участников, такие процедуры исцеляют от болей в ногах и пояснице, 

ликвидируют различные воспаления внутренних органов. Продедура зака­
nывания в песок осуществляется 2-3 раза в день в течение трех дней. Таким 
образом 1)УМ сайли - это возможность отдыха и восс:rановления здоровья. По­

мимо этого, люди получают возможность общения, отдыха и веселья. 

Нередко случалось так, что именно в период созревания зерновых куль­
тур сильные ветры наносили серьезный урон урожаю. Эти явления местное 

население связывало с деятельностью сверхъестественных сил, в силу чего 

с древности у земледельческого населения существовала традиция проведе­

ния в их честь обрядов жертвоприношения. Обряд по предотвращению силь­

ных ветров, именуемый чой .мо.мо, практиковался у узбеков, проживающих 

в окрестностях Туркистана, Сайрама и Чимкента. Две пожилые женщины, 
надев старую одежду, измазав лицо сажей и держа в руке посохи, распевали 

песню Чой .мо.мо. К ним подводили пять девушек, головы которых были по-

1\'})ЫТЫ накидками красного цвета, а также осла, на котором восседал мальчик 

7-8 лет, везущий большой хурджун, палку от ступы и веник. Участники це­
ремонии, собрав приношения от своих односельчан в виде муки, пшеницы, 

455 



яиц и хлеба, проводят обряд uc чи~риш в честь покровителя (покровитель­
ницы) ветра, после чего, взяв 12 тонких ритуальных лепешек (чалпак), пред­
назначенных покровителю, закапывают их в землю либо бросают в специаль­
ное отверстие в земле, являющееся, по местным поверьям, священным. Пять 

девушек с покрытыми головами не снимали накидок вплоть до завершения 

обряда, в противном случае считалось, что ветер может усилиться. В некото­
рых случаях собранные у населения продукты продавали, а на вырученные 
деньги цокупали барана, после чего на месте отверстия, из которого якобы 
дул вет~р, делали жертвоприношение, затем из мяса жертвенного животного 

готовили суп (шурва) и раздавали населению, оставшееся выливали в отвер­
стие (Диваев, 1910. С. 133; Сари.мсо~в, 1986. С. 115). 

После проведения церемонии «остановки ветра» начинался сбор урожая. 
Последнее в свою очередь сопровождалось проведением очередного кален­

дарного обряда. Жатва являлась одним из самых важных и ответственных 

периодов в жизни земледельца. В этот период его сердце было преисполнено 
радостью, однако чтобы на созревшие колосья не пал <<Дурной» глаз и урожай 
не погубили темные силы, земледелец специально притворялея озабоченным 

и чем-то недовольным. Наличием целого ряда причин для радости и одновре­
менно для беспокойства в сезон жатвы можно, по всей видимости, объяснить 
тот факт, что традиционно весь этот период сопровождался проведением все­

возможных обрядов и мероприятий. 
У узбеков с давних времен существовала традиция приносить в жерт­

ву животное перед началом покоса зерновых. Такой обряд сопровождался 
обычно чтением сур лз Корана и был известен под следующими названиями: 

хайри худойи (жертвоприношение), худо йули (на пути Бога), хатми [(,уръон 
(чтение Корана), l)OH чшуариш (пускание крови), l)урбонлик (принесенный в 
жертву). В нём, как правило, принимали участие аксакалы, религиозные дея­

тели и собственно косари. В начале мероприятия готовили 5- 6 штук чузма 
(раскатанное тонкое тесто, жаренное в масле) и проводили обряд uc чиl)ариш. 
Затем закалывали какое-либо животное, пускали кровь и готовили ритуаль­
ное блюдо (худойи оши). После того, как участники церемонии попробовали 

пищу, мулла местной мечети начинал чтение сур из Корана и просил у Ал­
лаха, Бобо дехкана и святых покровятелей обильного урожая, возможности 
сбора урожая до дождей и т.п. После этого аксакалы селения, символически 

начав жатву, призывали всех односельчан активно приступать к работе. День 
проведения данного мероприятия должен был быть «благоприятным» и зара­
нее устававливалея аксакалами. 

В начале ХХ столетия практически во всех регионах Средней Азии суще­
ствовала традиция, когда на конечном этапе жатвы во время работы один из 
косарей .выкрикивал l)Уён l)Очди (букв. «пробежал заяц»), шоl)ол кетди (букв. 
«пробежап шакал») или тулки 1)очди (букв. «nробежала лисица»). Эти вы­

крики подхватывались другими работающими, что значительно поднимало 
· настроение, позволяло забыть об усталости и активнее продолжать работу. 

У узбеков Кашкадарьи и Сурхандарьи ирактиковалея специальный обряд 
обло барака (Божье благоденствие), проводимый в период завершения жат­
вы. Когда оставался последний участок нескошенной пшеницы, косари с раз­
ных сторон приступали к нему. При этом каждый из них стремился скосить 
последнюю охапку пшеницы, называемую она бугдой (материнская пшени­
ца). Косарь, который первым добрался к последней охапке, произносил фразу 

456 



«emmu, emmu, обло барака берсин» (дошел, дошел первым, да воздаст Аллах 
благоденствие), после чего скашивал её. Потом этот победитель соревнова­
ния должен был устроить угощение для всех остальных работающих. Коло­
сья последней пшеницы, которая, как считалосъ, может способствовать полу­
чению обильных урожаев в будущем, уносились домой и сохранялись вплоть 
:{О периода посева пшеницы в будущем году. 

Сезон бах.мал, наступающий в конце лета - начале осени, обильный 
на всевозможные обряды и праздники, именовался в народе пиши~чилик, 
ту~чилик даври (букв. «nериод созревания и сытости»). В этот сезон прово­
.:хились такие обряды, как дон янчии1 (обмолот пшеницы) и хирмон кj)mapmu 

(сооружение хирмана - места для сбора урожая), шамол ча~ириш (вызывание 
ветра), бог сайли (праздник сада), ~овун сайли (праздник дыни), олма сайли 
(праздник яблока), узум сайли (праздник винограда), анор сайли (праздник 
граната), Ме~ржон байрами (праздник Михржан), ~осил байрами (праздник 
урожая). В городах и крупных населенных пунктах в эти дни проходили на­
родные гулянья, устраивались ярмарки, куда ремесленники привозили свои 

изделия. Продавались всевозможные товары, сладости и другие вещи. Орга­
iiИЗовывались различные состязания, увеселительные игры и т.д. Народные 
rуляния и массовые угощения по случаю праздника частично возмещали поч­

m полное отсутствие иных возможностей досуга. 
После завершения жатвы, непосредственно перед началом работ по обмо­

.1оту пшеницы, на месте сооружения хирмана (хирмон жой), закалывали жи­
вотное и проводили обряд ~он чиi)Ориш в честь святого Хизра и Бобо дч~ана, 
ннициатором проведения такого жертвоприношения мог быть один человек или 

rруппа людей. На угощение приглашались аксакалы, мироб (распределитель 
воды), а также несколько пожилых людей. Проходящих мимо путников также 
приглашали на чош оши или хирмон оши. Окончив трапезу, служитель религи­
озного культа, а в его отсутствие - кто-то из аксакалов, читал аяты из Корана и 

арасиn у Аллаха благополучия для чоша (собранный урожай) и хирмана. 
Люди, работавшие на хирмане, верили, что Боба Дехкан на утренней 

заре, т.е. в период, когда фаришталар (ангелы) одаривают людей благода­

тью, появляется у хирмана, охраняет его от всяких наnастей и не дает зернам 
осыпаться. Если он окинет хирман добрым взглядом, следует ожидать уве­
.тичение выхода зерна из колосьев и уменьшение отходов. Именно nоэтому 

ритуальные песни включают мотивы, взывающие к Боба Дехкану. 
В процессе обмолота пшеницы nридерживались некоторых ритуальных 

правил. Например, в этой работе не должнъi принимать участие женщины, 
особенно не допускались к хирману женщины, находящиеся в положении 

или в период менструации, а также молодые парни. Женщины, приносившие 
работающим на хирмане еду и воду, должны были оставлять их на векотором 
расстоянии. Те люди, которые трудились на хирмане и испытывали жажду, 

пили воду также подальше от хирмана. Последнее объясняется существую­

шими nоверьями о том, что вода вызывает дождь, который может представ­
лть угрозу для урожая. 

Среди праздников и обрядов узбеков, посвященных осеннему равноден­

ствию, nожалуй, наиболее распространенным является Мехржон. Относи­
тельно значения данного праздника Абу Райхан Беруни nисал, что «nодобно 
Солнцу и Луне, являющимлея двумя глазами небесного свода, Навруз и Мехр­

~он являются двумя глазами жизни ... », если сНаврузав природе начинается 

457 



оживление, то в день Мехржан растения «достигают границ роста, вещества 
отделяются от них, а животные прекращают размножаться ... » (Беруний, 1968. 
С. 253). С древности было принято праздновать Навруз как праздник начала 
нового года и нового трудового сезона, а Мехр:жон - как окончание периода 
вегетации, начало «периода сна» у растений и конец трудового сезона. В про­
цессе своей тысячелетней эволюции Мехржон обрел более широкое значение 
и стал отмечаться как праздник осени и урожая. 

Одним из многочисленных обрядов, связанных с периодом сбора урожая, 
является «Праздник дыни» (!Уовун сайли). В Средние века он проводился с 
большим размахом. Земледельцы Кашкадарьинекого оазиса в период созре­
вания бахчевых приглашали на праздник дыни аксакалов кишлака, односель­
чан, родственников и одаривали их самыми лучшими плодами со своей бахчи. 
Аксакалы возносили молитвы за благополучный урожай этого земледельца и 
давали разрешение на сбор бахчевых. После этого земледельцы приглашали 
более молодых участников мероприятия на xamap, а хозяин урожая одаривал 
каждого участника хорошей дыней. В современной форме провед~ние празд­
ника дьпш заключается в том, что земледельцы представляют лучшие сорта 

дынь и арбузов, проводят смотры и конкурсы, а победители конкурсов отме­
чаются специальными призами. 

Если в местах культивирования бахчевых существует традиция прове­
дения «Праздника дыни», то в некоторых районах Самаркандской области 
распространена практика проведения «Праздника винограда» и «Праздника 
инжира», в Кувинском районе Ферганской области - «Праздника гранат», в 
регионах с развитым садоводством - «Праздника яблок». 

Помимо специализированных обрядов, посвященных тому или иному 
виду фруктов или овощей, существует также традиция проведения меро­
приятий, посвященных в целом урожаю, например, JfOCuл байрами или )focuл 
туйи (празднИ'К урожая), хирмон туй (праздник хирмана) и др. Эти празд­
ники обычно проводились после завершения сезона земледельческих работ. 
Праздник урожая традиционно насыщен различными играми и представ­
лениями и проводится с большим размахом. На праздничном мероприятии 
играют на традиционных инструментах музыканты, выступают силачи, бор­

цы, канатоходцы, различные ансамбли и т.п. 
Существует ряд осенних обрядов, распространенных у скотоводческо­

го населения. В середине сентября чабаны проводят вторую в текущем году 
стрижку шерсти. Продукция второй стрижки отличается от первой ('Уовоzи 
жун) более высоким качеством, nоэтому этой процедуре чабаны уделяют 
особое внимание. В середине октября начинается сгон скота с горных паст­
бищ на равнину. Связанный с этим событием обряд имеет древнюю историю 
и упоминается в «Авесте» под названием айатрима, т.е. «Праздник возвра­
щения скота в стойбища» (Аширов, 2001. С. 10). 

Согласно «скотоводческому летоисчислению», самым ответственным 
является период nроведения обряда lfYЧ'YOP 'У:Ушиш (подключение баранов­
самцов к отаре). Этнограф Б.Х. Кармытева отмечала, что чабаны племени 
лакай «подключали» самцов только после появления на небе звезды Сириус. 
Согласно их представлениям, в это время земля становится более мягкой, рост 
трав активизируется и создается самое благоnриятное время для подключе­
ния к отаре самцов (Кармышева, 1954. С. 1 07). Узбеки-чабаны Каракульского 
района, перед подключением самцов к отаре, делали жертвоnриношение в 
честь Чабан-ата, nокровителя чабанов. После этого, разбивали спелый арбуз 

458 



о рога самого крупного самца, последнее означало «да размножится наше 

стадо подобно косточкам арбуза» (Жураев, Пирм.атова, 2005. С. 62, 63). 
Годовые календарные обряды завершаются в зимний сезон. У населе­

ния Средней Азии зимние обряды не столь многочисленны. Среди них более 

или менее известными являются следующие: биринчи 1)-Ор (первый снег), 1)-Ор 
хат (снежное послание), сандал уйинлари ( сандави е игры), ял до кечаси (ночь 
ялдо), ~ишки чилла (зимняя чилля). 

Зимние обряды начинаются с первым снегом. Посевы озимых культур 

требуют обильного снежного покроя, поэтому сильные снегопады восприни­

мались как «благодать Аллаха». Первый снег встречают играми «в снежки» -
~ор бурон. Существует также традиция проведения обряда биринчи 1)-Ор (пер­
вый снег) в день выпадения первого снега. Существуют две формы проведения 

данного обряда: первый 1)-Ор хат (снежное nослание) отмечается радостью 
и весельем, второй ~ор ёгди (снег пошел)- с определенной долей скорби. 

Обряд крр хат имеет многовековую историю и сохранился по сей день. 
Согласно его правилам, люди nишут письма близким людям и стараются вру­

чить их адресату, например, незаметно положив в карман, забросив во двор 
и т.п . В письме указывается шуточное задание, которое в назначенное время 
должен выполнить получатель. В случае, если отправителю удавалось неза­
метно передать письмо адресату, последний вынужден был выполнять ука­

занные условия. Если же отправитель был пойман в момент передачи посла­
ния, ему приходилось вьmолнять задания или пожелания получателя. Иногда 
пойманному автору «снежного письма» обмазывали лицо снегом, посадив за­

дом наперед на осла, провозили по улицам на потеху местным жителям. В не­
которых случаях «снежное письмо» писалось для того, чтобы вынудить «про­
тивника>> организовать угощение (зиёфат ), поэтому часто в таких посланиях 
указьmалось время и место проведения зиёфата, а также количество при­
глашеннъrх. Случалось также, что в письме давался перечень блюд, которые 
40лжны быть подготовлены получателем, а также поименный список гостей. 

Другой обряд, который nроводится в день появления первого снега, - ~ор 

ёвди. Он проводился в домах, в которых в течение текущего года кто-нибудь 
умер. В Ташкенте и Фергане существует традиция, когда в день выпадения 
первого снега семьи, потерявшие своего родственника, устраивают поминки 

(худойи), nроводят обряд uc чиl).ариш, посещают могилы усопших. 

Следующий зимний обряд ял до кечасu проводился в вечер с 21 на 22 де­
кабря (в день зимнего солнцестояния). В этот день жители накрывали бога­
тые столы и встречали гостей (l(орабоев, 1986. С. 115- 181). Вечер с 21 на 
22 декабря называли также <<вечером влюбленных» (севишганлар кечаси), 
когда влюбленные обменивались подарками и сладостями. 

В конце зимы, во второй половине февраля, начинается самый ответ­
ственный nериод в хозяйственной деятельности узбеков-скотоводов - тул­

.1аш даври. Это время массового окота мелкого скота, требующего повы­

шенного внимания. Перед началом туллаш даври скотоводы проводят обряд 
жертвоприношения в честь своего nокровителя и испрашивают у последнего 

помощи и удачного окота для скота. В период окота в стойбища, в которых 

находятся беременные и новорожденные овцы, не допускаются посторонние 
.1Юди. Чтобы защитить скот от «дурного» глаза>> и различных темных сил, 
на стены стойбища развешивают различные фетиши (черепные кости живот­

ных, колючку, траву исирик, железные предметы). 

459 



В месяц Xym (19 февраля- 21 марта) начинался сезон работ у земледель­
цев. В это время они вывозили удобрения на поля, очищали арыки и каналы 
от заилений, готовили nосевные зерна, волов, nриводили в порядок плуг, бо­
рону и другие орудия сельского хозяйства. Наряду с этим проводился ряд об­
рядов, завершающих старый и встречающих новый год. 

Вплоть до начала ХХ столетия существовала традиция проведения в 
конце 100-дневного периода зимы (сади пок) в десятых числах марта обря­
да сафар Т«JЧди (окончание месяца Сафар) (Андреев, 1958. С. 339). По пред­
ставлениям местного населения, месяц Сафар считается самым сложным и 
тяжелым периодом года, <<ИЗ 12 тысяч напастей, nадающих на землю в тече­
ние года, 9 тысяч приходятся на месяц Сафар», - гласит народное поверье. 
Исследователь КЛ. Задыхина приводит следующее описание данного обря­
да: «. .. для очищения от грехов и nродотвращения беды люди выходили на до­
роги, где жгли костры, прыгали через огонь, били посуду и быстро убегали 
домой». Костры разжигались, главным образом, на пересечении главных до­
рог селения. Прыгая через костер, люди повторяли заклинание «Алас-алас, 
да сохранимся от вся:ких напастей» (Задыхина, 1952. С. 359). Считалосъ, что 
в процессе этого мероприятия все грехи человека сгорали в огне, а возмож­

ные напасти разбивались подобно разбитой посуде. 
В Кашкадарье окончание месяца Сафар, который считается неблагопри­

ятным временем для создания семьи, для рождения ребенка и начала новых 
дел, отмечается зажиганием костров на улицах и бросанием в нm разбитой 
посуды - считается, что если сохранить эту nосуду, то в следующие месяцы 

года человека может постичь несчастье. Для очищения люди прьП'ают че­
рез костры. В этот день устраивается минитеатрализованное представление, 
когда один из жителей села nереодевается в древнюю старуху, которую якобы 
выгоняют из деревни, символизируя окончание месяца Сафар. 

По всей видимости, данный обряд появился в процессе эволюции древне­
го зороастрийского nраздника Сада, который, согласно сведениям письменных 
источников, будучи одним из наиболее почитаемых мероприятий последовате­
лей Зороастра, проводился в 11-й месяц солнечного календаря, т.е. в 3-й день 
месяца Бахмал. По сведениям Беруни, в этот день люди разжигали костры, 
раскуривали благовонья, хороня тем самым все напасти минувшей зимы, а 
также развлекались, бросали в огонь диких животных, nрыгали вокруг костра, 
пили и гуляли (Беруний, 1968. С. 269). В древности считалось, чем выше будет 
пламя костра, тем обильнее ожидается урожай в настуnающем году. 

В заключение можно сказать, что календари, на которые издавна ориенти­
ровался узбекский народ, были похожи на календари народов Средней Азии, 
однако они отличаются от этих календарных систем тем, что в процессе их 

сложения в них отразились названия, местные климатические условия, соот­

ветствовавшая им хозяйственная деятельность, образ жизни и опыт народа. 
Кроме того, календарные обычаи и обряды в известн~й степени регулиро­
вали семейную, хозяйственную и общественную жизнь людей. Они имеют 
важное значение, поскольку, ориентируясь на них, люди на основе деления 

суток на определённое время расnределяют свою · суточную жизнедеятель­

ность, начинают и завершают различные хозяйственные р~боты, регулируют 
размеренность течения жизни общины. Таким образом, календарные обычаи 
и обряды узбекского народа, дополняясь и развиваясь на nротяжении веков, 
несмотря на религиозное и идеологическое притеснение, дошли до наших 

дней, в основном сохранив свой первоначальный облик. 



ЧАСТЬV 

ДУХОВНАЯ КУЛЬТУРА 

ГЛАВА 14 

РЕЛИГИЯ 

ДРЕВНИЕ РЕЛИГИОЗНЫЕ ВЕРОВАНИЯ 

с 
древних времен Средняя Азия, находясь на перекрестке важнейших 

торгово-экономических и военпо-дипломатических путей, связывавших 
Восток и Запад, находилась в сфере влияния мировых культур и рели­

гий. Поэтому в доисламское время среди населения этого региона были рас­
пространены различные верования и религиозные культы (nредков, умираю­
щей и воскресающей пр ироды, животного и растительного мира, аграрные) и 
такие оформившиеся религиозные системы, как зороастризм (маздеистского 
толка), буддизм (хинаянского толка), христианство (несторианского толка) и др. 

Есть основания предполагать, что в доисламское время манихейство, так­
же было широко распространено в среде оседлых и городских жителей. Мани­

'еи одинаково почитали духовные ценности всех трех мировых религий древ­
ности - буддизма, зороастризма и христианства. Попав в новую среду, среди 
оогдийцев и тюрков, манихейство вобрало в себя также духовные ценности 
местных верований Средней Азии - культ плодородия, культ предков, культ 
Сиявуша и др. (Беленицкий, 1954. С. 42, 79, 80; Камолиддин, 2008. С. 46). 
lLченно этот фактор синкретизма разных верований в одной религиозной 
=истеме, в отличие от ортодоксальных зороастрийцев, бьm основной причи­
вой толерантности согдийцев и, особенно, тюрков (Камолиддин, 2008. С. 46). 

Свидетельством наиболее ранних религиозных лредставлений являются 

sайденные в гроте Тешикташ (Байсунский район Сурхандарынской области) 
mсти 8-9-летнего мальчика-неандертальца и уложенные вокруг них рога гор-
30Й козы, что может говорить о наличии определенного погребального об­
::ца и первоначальных религиозных представлений уже к концу среднего 

:%а.IJеолита (Окладников, 1940. С. 12- 14; Первобытный человек Узбекистана. 
940. С. 52- 67). В верхнем палеолите получают распространение такие рели­
-возные верования, как тотемизм, фетишизм, анимизм и магия. 

В отличие от nоздних религиозных систем, которые имеют своих nерсо­
::ифицированных создателей, ранние религиозные верования возникают как 

аеобходимый, стихийный и естественный продукт nервичной ступени обще­
:твенного развития (Аширов, 2007. С. 5). Следы лервобытных представлений 
IО'..КПО увидеть в разного рода археологических и nисьменных nамятниках, а 

461 



также в некоторых современных Представлениях и обычаях. Как отголоски 
поклонения дереву даже в наши дни в народном творчестве узбекских ремес­
леmпmов важное место занимает тема <<Древа жизни». 

Особое место в системе религиозных воззрений nредков современных 
центральнаазиатских народов, в том числе и узбеков, занимал тотемизм. 
Наиболее распространенными тотемами тюркских народов в древности явля­
лись волк, медведь, орел, змея, коза, овца, бык, дерево и др. (Толстов, 1948б. 

С. 223-226; Традиционное мировоззрение тюрков .. , 1987. С. 33-38). В nроиз­
ведении Абулrази Бахадур-хана «Шаджара-йи тарокима» (Родословная тур­
кмен) имеются сведения о том, что священными птицами считались орел, 

кречет, сокол, филин, ястреб, ворон (Абулгозий, 1995. С. 48). В.В. Бартольд, 
оnираясь на сведения средневекового автора Рашид-ад-дина, отмечал, что у 
оrузов даже в исламский период nродолжал сохраняться тотемизм, и они, 

почитая в качестве члена своего рода какую-либо птицу, не охотились на нее 
и не ели ее мяса (Бартольд, 1964. Т. П. С. 576). Наличие в составе узбеков 
племен с этнонимом бургут или буркут (беркут) также является отражением 

тотемистических воззрений (Дониёров, 1968. С. 81; К,ораев, 1979. С. 13). Все­
го в результате проведеиных в последние годы историко-этнографических и 
филологических научных изысканий выявлево около 40 тюркских этвони­
мов, связанных с животными и имеющих непосредственное отношение к то­

темистическим представлениям: авжин, бу~Уа, бавиш, бщрин, авшип, бугу11, 
байбури, гувалак, илонли, калтатой, каджар, керайит, кийикчи, жавлы, ол­
чин, сары, тойло~У, тулки, тулга, топича!}, эпака, эсабай, яби, човган, чувалай, 
1Y(lp8a, каралачин, IYOPGIYYШ, 1У(lра1}уйли, !}Ора'Уурсак, 1f)1Йиfl, !}узича, !}унгирот, 
~УУЧIУОР!}УЛО!} (Мар!}аев, 2005. С. 95). 

В мифах тюркских народов одним из наиболее распространенных тоте­
мов является волк. Поклонение волку было характерно для многих тюркских 
народов. Так, no сведениям китайских авторов, в VI в. у тюрков слова бури 
(волк) и хан (хан) были синонимами (Гумилев, 1967а: С. 23). В древнетюрк­
ской генеалогической легенде волчица выступает прародительницей тюрок­
тугю - древки их знамен были увенчаны золотой головой волка - их тотема. 

В историческом памятнике XI-XIП вв. «Огуз-наме» приведено множество 
повествований, связанных с почитанием волка (Короглы, 1976. С. 38, 39). 
У кунгратов - одной из этнической групn, вошедmе.Й в состав узбекского 

народа, существует род бойбури, а у каракалпаков - байбура, представите­
ли которых также nочитали в качестве тотема волка (Жданко, 1952. С. 162). 
Наличие таких топонимов, как Бурилик или Бури в различных районах Узбе­
кистана, по мнению некоторых исследователей, также является отражением 
древних воззрений, связанных с тотемами (Охунов, 1994. С. 13). 

Элементы тотемизма находят отражение в различных обрядах и обычаях, 
практикуемых современными узбеками. Так, весьма распространена тради­

ция, согласно которой бездетные женщины в целях исцеления носят амулет 
из волчьих зубов. В Андижане для облегчения родовых мук женщине давали 
съесть небольтое количество высушенного волчьего сердца. С началом схва­
ток с левой стороны постели клали кусок сухожилия волка, который оставля­

ли на том же месте в течение nервых семи дней жизни новорожденного. 
С эпохи эвеопита в стеnном евразийском регионе начинает складываться 

культ солнечного (небесного) коня. Это бьшо определено основоnолагающей 

ролью коня в экономике и военпо-политической жизни кочевых, коневодче-

462 



ских народов древности. Ас­
социация коня с солнцем у ев­

разийских народов имела два 
аспекта: с одной стороны, это 
заря - лошадь, т.е. восходящее 

солнце, с другой - неизбеж­
но, это лошадь- заходящее 

солнце, «символ загробно­
го мира». Борьба этих двух 
коней-антагонистов (черного 
u светлого) - ипостасей дня и 
ночи, смерти и жизни нашла 

отражение в эпической тради­
ции, похоронно-поминальных 

ритуалах индоевропейских 

и тюркских народов региона 

(Аджигалиев, 1994. С. 128). 
Как отмечал С.П. Толстов, 

один из основных тотемов 

~ассагетов- конь на протя­

жении тысячелетий оставался 
государственным символом в 

виде бога-всадника (Толстов, 
1948б. С. 202). У кипчаков Фер­
ганской долины существовал 
ряд родов, названия которых 

были связаны с тотемом коня­
mypm айгир (четыре жеребца), 
саманотли (букв. имеющий 
буланого коня), жemu-f«lшl).a 

( семь коней с белой каймой на 

Бахши. Касансайский район, Наманrанская область. 
Экспедиция 200 l г. 

.1бу), торы-сары (конь гнедой Фото А.А. Aw.иposa 

~1асти), туулон (дикий конь или 
осел), l).Орабайтал (чёрная кобыла). По мнению К.Ш. Шаниязова, в древно­
сти лошадь почиталась отдельными родами кипчаков в качестве мифическо­
го прародителя (Шаниязов, 1974. С. 144). 

Народы Средней Азии также почитали змею как олицетворение сти­
·шй земли и воды, что явственно проявилось в изобразительном искусстве 
Толстов, 1948. С. 237). Среди узбеков встречаются такие названия родов, 

i\ак иланли - илонли- джиланни (букв. змеиный) (Нафасов, 1988. С. 84). 
У дурменов существует род илонлы - жилоuны, а одна из ветвей найманскu­

::-о рода именуется не иначе как жилонтамгали (букв. имеющий печать змеи) 
J(ораев, 1979. С. 55). 

Развитие тотемизма в жизни древних тюркских народов обусловило за­
\1етную консервацию его реликтов в традиционных обрядах и обычаях узбе­
\':ОВ . Тотемистические представления местного населения развивалисъ в це­
.1ом в двух направлениях: поклонение главам кровнородственных предков и 

-:юклонение животным и растениям. Это оставило свои следы в этнонимах, 
:-опонимах, фольклоре и обрядовой символике узбеков. 

463 



Как одна из форм первобытной религии бьm известен и шаманизм - вера 
в наличие добрых и злых духов, которые оказывают влияние на жизнь чело­
века. Еще древнегреческий историк Геродот описывал, как шаманы масса­
гетов плясали вокруг костра и пели песни (Геродот, 1964. С. 212.). Древние 
тюркские народы называли шаманов кам. Первые сведения о них встреча­
ются в китайских летописях Х в. «Таньmу», в которых упоминаются хака­
сы (хягас) и их камы (шаманы) (Osman Turan. 1993. S. 54.) В произведениях 
«Кутадгу билиг» Юсуфа Хос Хаджиба (XI в.), «Словаре тюркских наре­
чий» Махмуда Кашгари (XI в.) также встречаются сведения о шаманизме 
(l(oшzapuй, 1963. С. 46). Характерной чертой шаманизма является вера в осо­
бых людей - шаманов - посредников между человеком и духами. Шаманам, 
обладающих наследственным даром, приnисывается способность предсказы­
вать будущее, узнавать, что делается в отдаленных пунктах, лечить болезни, 
вызывать изменения в природе, правожать умерших в подземный мир и т.д. 

По существовавшим у тюркских народов традициям, в процессе посвяще­

ния в шаманы, его избрание осуществлялось самими духами-покровителями . 
Он предполагал для неофита прохождение трех «ступеней»: 1) избрание 
духами, 2) одержимость шаманством и 3) возрождение к жизни в качестве 
шамана. 

В Узбекистане врачующих шаманов называют бахши, парихан (пере .. 
пари - дух, хандан- читать), фолбин (пере.: фол- судьба, бин- видеть) (Су­
харева, 1975. С. 58). Узбеки Южного Казахстана именуют их тауб (араб .. 
табиб- врач), в некоторых регионах они известны также как ~ушноч (тер­
мин кушнач - искаженное от кjlчнач - изгоняющий духов из больного, чело­
век), или ~ора ~шноч. У узбеков в большинстве случаев в качестве шаманов 
выступали женщины. В отличие от шаманов казахов, туркмен и некоторых 
других тюркских народов, шаманы узбеков проводили обряды <<Лечения» не 
после захода солнца, а в дневное время. 

Основная деятельность узбекских шаманов сводилась к лечению больных 
nутем камлания. Камлание - обряд изгнания злого духа (в форме экстаза)­
сопровождался принесением в жертву животного или птицы и приготовле­

нием ритуального угощения. Экстаз достигалея ритуальной пляской - хож· 
дением по кругу, сопровождаемой игрой на бубне, пением и выкрикамэL 
Считалось, что в этом состоянии шаман способен видеть то, что ведостуnво 
взорам других. Большинство шаманов представляло собой людей с больноЁ 
психикой. Многие из них имитировали экстаз и сочиняли рассказы о подроб­
ностях своей связи с миром духов. 

Шаманы Средней Азии, в частности узбекские шаманы, в отличие от ша­
манов Сибири, не исnолняли церемониальные обряды в специальных одеж­
дах и не «совершали» путешествий в иной мир. 

После утверждения в Центральной Азии ислама, под влиянием последнего 
шаманство nодверглось трансформации. Перед началом церемонии шаманы­
мусульмане воздавали хвалу Всевышнему, nророкам и мусульманским свя­
тым, а уж затем своим духам покровителям, обращаясь к ним таким образом 
«Окажите мне помощь, надевшие кумачовые одеяния, края которых дости­
гают земли», исnользуя не традиционный бубен, а четки. Духи-nокровитет: 
начали соотноситься с мусульманскими святыми, наnример, Баха ад-ДиноУ 
Накшбандом, Хазрати Хизром, Хазрати Сулейманом, Биби Фатимой, Биб1 
Зухрой и т.д. Так, при наших опросах одна знахарка сказала, что духи пре;r 
ставлялись ей в облике женщины в белом платке, а другому знахарю -в ви.:t~ 

464 



Гадание с помощью бубна. Мейли Бахши. Касансайский район, Наманганская 
область. 2001 г. 

Фото А.А. Аширова 

Бахши во время гадания. Чуетекий район, Наманганская область. Эксnедиция 2002 г. 

Фото А. А. Аширова 

- Узбеки 



Основные орудия бахши: плетка, счетки, религиозные книги , вода. Село Каркидон, 

Чуетекий район, Намаганекая область. Экспедиция 2006 г. 
Фото А.А. Аширова 

Хазрати Хизр, т.е. в образе мусульманского святого. Принятие шаманством 

многих комnонентов ислама (мифологии и представлений о святых) может 

быть квалифицировано как один из существенных факторов его трансфор­
мации. Произошло и обратное влияние: ислам на территории Средней Азии 

оказался обильно насыщенным традициями шаманства (суфийская обрядо­
вая практика, культ святых, анимистические воззрения и др.). 

Таким образом, ранние верования в определенных проявлениях стали 
органической частью в современных религиях, исповсдующихся в регионе. 

Первым и ярким проявлением этого был зороастризм, возникший в VПI­
VII вв. до н.э. Основателем этой религии считается Заратуштра· (Зороастр). 
Основной идеей зороастризма является борьба между символом добра Аху­
рамаздой и символом зла Ахра-Майню (Ахриман). Согласно священной кни­

ге зороастризма Авесте, добрые и злые силы попеременно одерживают верх 
и устанавливают свою власть. Огонь, Вода, Земля и Воздух, как основы жиз­

ни, считаются святыми и почитаемыми. 

По зороастрийскому учению история должна длиться 1 2 тыс. лет, из них 
3 тыс. лет будут проходить под властью Ахра-Майню. Сторонникам Ахура­

мазды после их смерти обещано благоденствие, а их врагам - адские муки. 
В ранних текстах Авесты содержится идея защиты земледельческих общин 

(Маковельский, 1960. С. 86; Авеста, 1997. С. 74; Авесто, 2001. С . 114). Тот. 
кто выращивает зерно, взращивает истину. И во двор, где готовят мучную 

еду, не могут войти даже демоны. Учения Заратуштры призывало к гуман­
ности, правдивости, щедрости, супружеской верности и воспитанию благо­

родных качеств у детей. Древние представления населения данного региона 

об ином (загробном) мире были узаконены Заратуштрой в учении о рае и аде 
(Воусе, 1968. Р. 270). В зороастризме были также выработаны своеобразные 

466 



Изгнание духов при помощи плетки (камqи). Байсун. Экспедиция 2003 r. 
Фото А.А. Аширова 

Зороастрийский астадан, r. Ташкент. 2001 r. 
Фото А.А. Аширова 



Скульnтура сидящего Будды. Триада Фаязтеnа. Сурхандаръя 

Фото А.А. Аширова 

нормы и правила погребальной обрядности (Мейтарчиян, 1992; Хисматул­
лин, Крюкова, 1997; Аширов, 2002а. С. 65-72). 

Многие элементы, связанные своими корнями с зороастризмом, можно 
найти в представленлях и обычаях современных узбеков. Например, име­
ется параллель между зороастрийским богом Солнца Митрой и земледель­
ческим культом Бобо-Де:fi).Она (Деда земледельца), распространенным сре­
ди населения Узбекистана. Бобо-Де:ион, как и Митра, появляется перед 
восходом солнца, покровительствует земледельцам, даруя людям благоден­
ствие и изобилие. Обе фигуры представлялись в виде благообразного старца 
в белой одежде. Согласно зороастрийской мифологии, Митра держит в руках 
золотую палицу, тогда как, по существующим поверьям, Бобо-Де:ион - по­
сох. Обычай земледельцев опоясываться платком, с завернутым в него ко­
мом земли, означает символическое «опечатывание» урожая Бобо-Де:fi).Оfюм. 
В свою очередь, согласно Авесте, Митра был божеством договора, связанно­
го с поклонением Солнцу (Аширов, 2008. С. 194- 200). 

Обряды узбеков, направленные на сохранение воды, огня, земли, воздуха 
от осквернения, в своей основе также связаны с зороастрийскими традиция-

468 



ми. Отдельные nроявления зороастрийских традиций - праздники в связи со 
сменой времен года, Навруз, праздники месяцев, культ предков, чтение бла­
гословений, очищающие обряды продолжают сохраняться и устойчиво жи­
вут и в настоящее время (Аширов, 2008. С. 194-200). 

Во время правления кутан и эфталитов (III в. до н.э. - V в. н.э) с терри­
тории Индии в Среднюю Азию проник и широко распространился буддизм. 
На холме вблизи города Термеза найдены развалины большого буддийско­
го монастыря, относящегося к 1 в. н.з. Он включал в себя кроме надземных 
строений еще и большое количество пещер, где проживали буддийские аске­
ты (отшельники). Как отмечал китайский ученый Сюань Цзян, в начале VII в. 
в одном Термезе были около десятка буддийских храмов (санrарама) и тыся­
чи священников. О широком распространении буддизма в Средней Азии сви­
детельствуют буддийская скульптура, найденная в городе Куве Ферганской 
долины, многочисленные буддийские барельефы Фаязтепе и Каратене Сур­
хандарьинской области. 

По утверждению российского ученого Б.А. Литвинского, «буддизм про­
ник вплоть до каждого дома ремесленника и хижины издольщика». Во вре­
мена кушанекого императора Канишки бассейн Амударьи становится фак­
тическим центром буддизма. Дальнейший путь буддизма, в особенности его 
умеренного направления - Махаяны, в Китай .и Юго-Восточную Азию лежал 
через территорию современного Узбекистана. Именно Бактрия и Парфия, по­
служили плацдармом для проповеди буддизма в Китае (Litvinsky, 1979. Р. 29; 
Литвинский, 2001). 

Действительно, выходцы из Средней Азии внесли весомый вклад в рас­
пространение буддизма в Китае. В первое поколение переводчикав входи­
ли двое парфян- Ань Ши-гао и его ученик Ань Сюань, трое юэчжей - Чжи 
Лауця-Чанъ, Чжи Ляо и Чжи Лян, двое соrдийцев - Кап Мэнсяп и Кап Цзю­
юай (nоследний, скорее канrюец). Ань Ши-гао был первым историческим 
апостолом централъноазиатского и китайсrсого буддизма. Имешю оп начал 
систематический перевод па китайский язык буддийских текстов, организо­
вал переводческую груnпу. Согласно разным источникам, ему приписывается 
от 34 до 176 сочинений и nереводов (Хуэй-цзяо, 1991. С. 1 02). Переводчики 
второго поколения, работавшие во второй половине II-Ш в., также переве­
ли на китайский многие буддийские сочинения, заложив основы китайского 
буддизма (Литвинск:ий, 2001). Однако после эфталитов (V- VII вв.), накануне 
оришествия арабов, буддизм в Средней Азии пошел на убыль. 

Среди религий, Исnоведовавшихея в Средней Азии до ислама, определен­
ное место занимала несторнанекая секта христианства, прониктая из Сирии 
через Иран. 

В середине 1 тыс. н.э. христиане активно nродвигаются к восточным гра­
ницам Средпей Азии - в Чач, Фергану, Исфиджаб (в Казахстане). В Чаче в 
пределах реки Сырдарьи упоминается христианский городок Винкерд. В со­
хранившейся сегодня сирийской надписи согдийских христиан из Ургута, 
есть упоминание, что из города Уштурката, который в Чаче, к ним приезжал 
проповедник из тюрок, он же «И толкователь Библию>. А приезжал он «для 
посещения своих учеников и уединения». Это свидетельствует о том, что в 
Чаче было много христиан из разных городов (Иваницкий, 1994. С. 64). При 
этом христианские общины состояли не только из иностранных купцов, но 
и из nредставителей тюркских кочевых племен, таких как rузы и токызогу-
3Ы. Как отмечал В.В. Бартолъд, в VI в. в Самарканде действовал епискоn, а 
непосредственно перед приходом арабов - даже митрополит. На территории 

469 



современных Ташкентской и Хорезмекой областей имелись довольно много­
численные христианские общины. Деятельность несторианских христиан в 
Средней Азии продолжалась и после арабских завоеваний (Бартольд, J 964. 
С. 212). Она даже усилилась после монгольского завоевания Средней Азии. 
Марко Поло упоминал о церкви святого Иоанна Крестителя, построенной в 
Самарканде во второй четверти XIII в. 

На древнем городище Афрасиаб (Самарканд) найдена монета тюркского 
правителя Чача, державшего в руке крест, что позволяет предполагать, что 
он исповедовал христианство (Ртвеладзе, Ташходжаев, 1973. С. 232-234). 
Изображение равностороннего креста встречается также на монетах доис­
ламских правителей Бухары, Хорезма, Уструшаны, Пеянджикента, Отрара и 
других городов Средней Азии (Мусакаева, 1994. С. 43). 

Высшей точкой развития религиозного сознания у тюркских народов до­
исламского периода следует считать танrрианство. После распада Тюркского 
каганата, охватывавшего огромную территорию от Черного до Желтого мо­
рей, при Ябrу кагане Истеми (552-576) в Западнотюркском каганате (совр. 
Средняя Азия) Тангри (Тенгри) считается главным богом всех тюркских пле­
мен. В этот период у различных народов при наличии множества богов появ­
ляется или выделяется главный бог. В этом смысле Таитри тюрков уподобля­
ется Юпитеру римлян, Зевсу греков, Перуну славян, Яхве иудеев на раннем 
этапе. Следует отметить, что Истеми каган не отменил другие религии, на­
оборот- дал полную свободу вероисповедания. Представления о Тангри ­
главном боге тюрков впоследствии, можно сказать, создали благоприятную 
почву для принятия ислама народами Средней Азии, хотя известно, что этот 
процесс протекал не гладко. Тем не менее произошла странная трансфор­
мация с приходом ислама в Среднюю Азию: с одной стороны, наблюдался 
синкретизм ислама и местных верований, а с другой - принимая или призна­
вая Аллаха в качестве единственного Бога - творца, местное население про­
должало употреблять слово «Тангри» уже в этом новом качестве. Последняя 
традиция продолжается и в наши дни. 

В общем можно сказать, что после арабского завоевания в VII-VШ вв. 
н.э. все эти религии постепенно были вытеснены с территории Средней Азии, 
уступая место новой мировой религии - исламу. Однако процесс этот проис­
ходил не просто. Многие данные свидетельствуют о том, что, хотя ислам и 
был утвержден официально на всей территории Средней Азии, доисламские 
культы еще долгое время играли значительную роль в духовной жизни мест­
ного населения, многие представители которого еще не одно столетие продол­

жали тайно исповедовать веру своих предков (Камолиддин, 2008. С. 169). 
С распространением в регионе ислама архаические обряды не исчез­

ли. Адаптируясь и входя в ислам, они образовали с ним новый обрядно­
мировоззренческий симбиоз, и в этом трансформированном и по своей сути 
синкретичном виде они сохранились до настоящего времени. Данная особен­
ность местной обрядовой практики - синкретизм доисламских и исламских 

компонентов - является весьма существенной для понимания исторических 
основ и специфики традиционного образа жизни и мировоззрения узбекского 
народа. Кроме того, она дает ключ к пониманию регионального своеобразия 
самого ислама (в его местных, бытовых формах) в Средней Азии. Устойчивое 
сосуществование реликтов древних верований и ислама (феномен так назы­
ваемого бытового народного ислама) связан с узостью сферы функциониро­
вания доктринальпого ислама, разнообразием носителей интерпретации ис­
ламского знания и с характером передачи «мусульманского» мировоеприятия 

470 



в народе. В Узбекистане, как и во всей Средней Азии, народный ислам вклю­
чает в себя не только собственно классические исламские воззрения, теоло­
гию, по и реликты древних верований, сложившихся в доисламскую эпоху. 

ИСЛАМ 

Ислам, его культура, обряды и обычаи занимают важное место в истории 
и системе ценностей узбекского народа. Под влиянием ислама сформирова­
лись основные современные элементы узбекского самосознания. Ислам ре­

гламентировал и продолжает во многом регламентировать многие стороны 

жизни: мировоззрение, быт, правовые институты, семейные нормы узбеков, 
оказывал большое влияние на весь уклад жизни, на всю их культуру (Народы 
Средней Азии .. , 1962. Т. 1. С. 318). 

Ислам у узбеков имеет свои специфические черты. Сращивание «норма­
тивного» ислама с местным духовным субстратом доисламских культур при­

вело к сложению его региональных форм бытования, опирающихся, тем не 
менее, на общеисламские принципы. В конечном счете, именно благодаря 
процессам взаимодействия с богатыми культурно-этническими традициями 

местных обществ, ислам стал одной из мировых религий. 
Первые паходы арабов на Среднюю Азию начались в 643- 644 гг., а в 704-

715 rг. окончательное завоеван:пе края после продолжительной борьбы смог 
осушествить арабский полководец Кутайба ибн Муслим (ум. в 714-7 15 гг.) . · 

В средневековых арабоязычных источниках приводятся ценные све­
дения по истории расnространения ислама средд населения Средней Азии 
и, в частности, о припятин ислама некоторыми крупнымн общественно­

политическими и религиозными деятелями доисламского времени. Так, по 
данным Абу Са'да ас-Сам'ани (XII в.) первым согдийцем, принявшим ислам, 
бьт огнепоклонник (ал-.маджуси) по имени Азракийан (или Арзакийан), 
живший в Бухаре в середине VII в. Он был купцом и выехал с торговыми 
целями из Бухары в Китай. Оттуда он сел на корабль и морским путем при­
бьm в Басру. Затем он отправился к халифу 'Али ибн Абу Талибу (правил в 

656-661 гг.) и при ero содействии принял ислам. В Х в. в Бухаре жил один из 
его nотомков по имени Абу 'Абдаллах Мухаммад ибн ал-Хасан ибн Наср ибн 

Бабадж ибн Азракийан ал-Азракийани (ум. в 955-956 г.) , занимавшийся изу­
чением хадисов (Камолиддин, 2004. С. 169). Из других источников известно, 
что Кутайба ибн Муслим завоевал Бухару в 709 г. , но соборную мечеть по­

строил в 712- 713 гг., на месте языческого храма идолоnоклонников. К этому 
времени, вероятно, относится и окончательное припятне ислама жителями 

Бухары (Наршахий, 1966. С. 123). Однако надо иметь в виду, что распростра­
нение и утверждение ислама на территории Средней Азии бъmо сложным и 
волнообразным процессом. Официальное признание этой религии в качестве 

государственной некоторыми местнымн династиями совсем не означало, что 
все население (особенно сельское) сразу же исламизировалось; этот процесс 
затянулся на целые столетия. 

В конечном счете, над регионом и населяющими его народами устано­
вилась nолитическая власть мусульманских правителей. Идея религиозной 

:tегитимности правителя-мусульманина в условиях межплеменных раздоров 

часто эксплуатировалась как средство объединения аморфной родаnлемен­
вой структуры местного населения. На протяжении еще nочти двух столетий 

471 



Махмуд ал-Замахшарий. Место nоклонения. Хорезм 

Из фотоальбома «Узбекистон: Ислом обидаларю> . 2002 r. 

ислам как практика и учение проникает в местную культуру и общественную 

жизнь, постепенно вытесняя другие религиозные учения и становясь цен­

ностной основой социума. 

В IX- XII вв. Средняя Азия оказала серьезное влияние на развитие обще­
исламской цивилизации. В регионе появился ряд великих богословов и уче­

ных, внесших свой вклад в развитие мусульманского богословия и учености. 
В ходе соединения ислама с духовным миром Средней Азии усилился про­

цесс разработки местных форм правовых положений (фикх) и их адаптации 
к локальным традициям. Многие из этих положений были призваны и вос­
приняты в других частях исламского мира, особенно в Поволжье и Малой 
Азии. Этим была заложена основа полной и самодостаточной региональной 
формы ислама. В отличие от населения Сирии, Палестины, Месопотамии, 
Египта и некоторых стран Северной Африки, народы Средней Азии, приняв 
ислам, сохранили свои родные языки. 

Ученые этого региона, такие как Абу Наср Фараби, Исмаил ал-Бухари, 
ат-Термизи, Шамс ал-а'имма ал-Халва'и, Шамс ал-а'имма ас-Сарахси, Абу 

Зайд ад-Дабуси, Фахр ал-ислам ал-Паздави, ас-Садр аш-Шахид, Абу Хафс 

ан-Насафи, аз-Замахшарий (ум. в 1144 г.), 'Ала' ад-Дин ас-Самарканди, ал­
Мутарризи, Бурхан ад-Дин ал-Бухари, Бурхан ад-Дин Маргниани и другие 

богословы, развили религиозную доктрину и внесли свой вклад в расцвет ис­

ламских наук. Например, в книге «ал-Хидайа фи-лфуру'» известного факиха 
Бурхан ад-Дина Маргниани (1197 г.) получил освещение широкий комплекс 
правовых норм, регулирующих различные стороны жизни последователей 

ислама с учетом местных обычаев и традиций. Он постоянно подчеркивал, 

472 



что изменение обстоятельств и условий жизни требует нового подхода к при­
~енению устаревших положений и норм права и предпочтения привычным 
обычаям и обрядам ( 'урф ва 'адат). По мнению ал-Маргинани, мусульман­
ское сообщество должно учитывать меняющуюся со временем окружаю­
щую среду и если вынесенное месяц, год и более назад решение (фатва) по 
какому-либо воnросу мешает жизни общины и уже не подходит к изменив­
тимея условиям времени, ее следует принять вновь применительно к новым 

условиям . Такая установка придавала известную динамичность доминиру­
ющей в Средней Азии Ханафитской!Матуридитской богословеко-правовой 
школе (Муминов, 1999. С. 82, 83). 

Интерпретации местных богословов, носителей и хранителей «теорети­
ческого ислама», служителей культа, были приняты местным населением, 
продолжавшим жить своими обычаями и традицюrми, так как их представле­
ния об основах ислама соответствовали используемым на практике мусуль­
манским правилам и нормам. Базой для существования народной религии 
служили семья, городские и сельские общины (махалла), род, племя, цеховые 
корпорации, замкнутые этнические меньшинства, религиозные общины (Му­
;\tинов, 1999. С. 77). Данная особенность местной религиозной практики яв­
ляется весьма существенной для понимания исторических основ и специфи­
ь.-и традиционного образа жизни и мировоззрения узбекского народа. Кроме 
того, она дает ключ к nониманию регионального своеобразия самого ислама 
(в его местных, бытовых формах) на территории современного Узбекистана. 

История «местного ислама» nоказывает, что со временем nриспособление 
религиозных норм nод условия времени или обычаи ещё неисламизирова­
ных народов побуждало некоторых богословов очистить ислам от новшеств 
(бид 'а), особенно в быту и ритуалах. Это всегда nриводило к стремлению 

Мавзолей Имама ал-Мотуридий. Самарканд 

Из фотоальбома «"9'збекистон: Ислом обидаларю>. 2002 г. 

473 



устранить назревшие противоречия религиозно-политическими реформами. 

Однако часто такие реформы оканчивались безуспешно, натолкнувшись на 
противодействие сторонников традиционных форм бытования ислама. 

Начиная с Х в. в Мавераннахре и Хорасане господствующей религиозно­
правовой школой становится ханафитекий мазхаб суннитского направления. 
По мнению востоковеда А. Муминова, школа ханафитов, сложившаяся в 
крупных городах Мавараннахра, в основном в Бухаре и Самарканде, прошла 

три этапа в своем развитии: период формирования (IX- X вв.) , когда в Маве­

раннахре - восточной части Халифата в городах Несеф, Самарканд и Бухара 

слагаются и развиваются локальные ханафитекие школы; период расцвета 

(XI - начало ХШ в.), когда в отдаленном от остального мусульманского мира 
Караханидеком Маверанпахре ханафитекие законоведы на местном материа­
ле разрабатывают и кодифицируют nоложения мазхаба Абу Ханифы; nериод 
постепенного угасания (начало ХПI-XIV в.), когда в результате разрушения 
городских центров прекращается творческая деятельность законоведов. Из 
городов влияние школы распространяется во внутренние районы Централь­

ной Азии и в соседние страны - Индию, Ирак, Сирию, Египет, Малую Азию, 

Крым, Золотую Орду. Города Мавераннахра становятся крупными учебны­

ми центрами ханафитекого права, куда приезжают начинающие богословы 

со всех регионов расnространения этого мазхаба (Му.минов, 1990. С. 38-42). 
Называемый по-другому мазхабом Имама Аъзама, ханафитекий мазхаб от­

личается от других мазхабов тем, что в нем предоставляется большая сво­

бода местным традициям, шире nрименяется рай (свобода личного мнения) 
и киёс (определение соответствия того или иного вопроса Корану или сунне 
путем сопоставления). Именно благодаря вниманию к местным традициям 
ханафизм расnространился сравнительно широко. 

Своеобразной чертой регионального ислама в Средние века являлось на­

личие суфийских орденов, так как Кубравийа, Йассавийа и Накшбандийа 
(Бабаджанов, 1999а. С. 181-192). Исторически сложилось так, что в Сред­
ней Азии суфии часто брали на себя миссию идеологов исламизации мест­
ного населения. Они бьши также и основными носителями и толкователями 
мусульманских законов и обрядов. По этой причине для большей части насе­
ления региона, и в особенности для простых людей, суфийский шейх всегда 
оставался самым респектабельным лицом (Бабаджанов, 1999а. С. 181 ). 

Большая заслуга в выработке установлений суфизма и распространении 

идей на первых этапах становления суфизма nринадлежит таким личностям, 

как Зуннун Мисри (796-861), Абу Язид Бистами (ум. 875 г.) , Хаким Термези 
(ум. в конце IX в.) и Мансур Халладж (858-922). В дальнейшем такие шейхи, 
как Абу Саид Абу-л-Хайр (967-1049), Абдаллах Анеарн (1006-1089), Йахйа 
Сухраварди (1155- 1191) и другие обогатили суфизм новыми идеями, создав 

новые течения своих последователей. 

О_рден Йассавийа был основав великим шейхом и поэтом Ходжой Ахма­
дом Иассави (ум. 11 66 г.). Истоки его учения восходят к воззрениям Ходжа 
Яъкуба Юсуфа Хамадани (1048-1140). Йассави наладил воспитание мюри­
дов посредством громкого радения (зикр-и д::нсахрия) и показом чудес, совер­
шением бесед в уединенных местах. Для исполнения «громкого йассавий­

ского зикра» (радения) собиралось много людей. Правила исполнения зикра 
и связанных с ним обрядов передавались в устной форме. В отличие от Нак-

474 



Чтение молитвы у мавзолея Накшбанда, г. Бухара. Экспедиция 2007 г. 
Фото А.А . Аширова 

~бандийа, учение братства Йассавийа так до конца и не было традициона­
тзировано. 

Основателем тариката Кубравийа был знаменитый хорезмекий шейх 

3аджм ад-Дин Кубро (1145-1221). Во время своего пребывания в Египте, 
ilpaнe, Ираке и Сирии он изучал различные науки и, освоив тайны суфиз­
•а у знаменитых суфиев, вернулся в Хорезм и построил там ханака. Наджм 

и-Дин Кубранаписал несколько книг, в которых исследуется человек и кос­
юс, духовность человека, а также излагаются присущие ордену ступени со-

~ршенствования (усул-и ашъара - десять методов). По его мнению, чело­
:.ек- микрокосмос («олами сугро»), в котором сосредоточены все свойства 
акракосмоса («олами кубро»). В процессе духовного совершенствования 

=~:ювека, пир (наставник) должен вести мурида (ученика) по лестнице та­
-т:ата, состоящей из десяти ступеней (Товба, Зухд, Таваккул, Каноат, Узлат, 

-:-зважжух, Сабр, Мурокаба, Зикр, Ризо ), к истине - Аллаху. 

Религиозная практика городских и сельских общин была легализована в 
-.з_\1Ках традиционалистекого ислама в XIV в. под названием «учение брат­
:-тва Накшбандийа». Орден Накшбандийа сформировался в Бухаре и является 

_;ыым распространенным в мире. Суфийское братство связано с именем Баха 
...: -Дина Накшбанда ( 1318-13 89), который возродил и дополнил рядом пoлoжe­
..illi теории и практики, заимствованных у школы Ахмада ал-Йассави, мисти­
~ское учение, сформулированное Абд ал-Халиком ал-Гидждувани (тарик-и 
-аджаган), а также заложил основы его организационной структуры. 

475 



Ритуальный обход вокруг гробницы Бахзуддина Накшбанда, r. Бухара. Экспедиция 2001 r. 
Фото А.А. Аширова 

В этом немалую роль сыграл ханафитекий факих и ученик Баха' ад-дина Нак­
шбанда - Хваджа Мухаммад Парса (1345- 1420). Он пытался объединить по­
ложения ханафитекого фикха, матуридитского калама, суфийские учение и 
практику «зикр-и хафи» в единое целое. Позднее такую же, но более удач­
ную, поnытку предпринял Суфи Аллах-Йар (ум. в 1733 г.). Его труды- «Са­
бат ал-' аджизин», «Маслаr< ал-муттакин», «Мурад ал-' арифию>, «Махзан 
ал-мути' ин» изучались в медресе (Муминов, 1999. С. 78). 

Тарикат Накшбандийа распространился за короткое время от Бухары до 
турецкой Малой Азии, Кавказа и Ирана, Афганистана и Индостана, далее -
до стран Юго-Восточной Азии - Малайзии и Индонезии. «Сердце Богу, руки 

к труду» -этот принцип религиозной и социальной адаптации стал причиной 
широкой популярности братства. 

Основной частью практики Накшбандийа является тихий зикр (хафи), т.е. 

мысленное (сердцем) поминание имени Бога, в отличие от громкого (джахр. 
д:жали), произносимого вслух, которому отдается предпочтение в подавля­

ющем большинстве других братств. Еще одной составной частью учения 
Накшбандийа является сухбат - мысленное общение между наставником и 
учеником, совершаемое на самом высоком духовном уровне. Наконец, тесная 

связь между учителем и учеником раскрывается в nрактике тавад:жжух -
концентрации помыслов каждого из двух партнеров на мысленном образе 

друг друга, что вначале создает духовный контакт, а затем духовное единствСI 

учителя и ученика. Представители братств Накшбандийа, имевшего четкСI 

476 



налаженную организацию, и Йассавийа, тесно связанного с народными веро­
ваниями и религиозной практикой, в течение долгого времени сnорили о со­

ответствии своей формы мистической практики основам шариата (Муминов, 
1999. С. 14). 

Становление системы наследственного суфийского наставничества, ко­
торая охватывала все население Средней Азии, происходило nосле мон­
гольского нашествия, в основном в эпоху государственных реформ Амира 
Темура (1336- 1405). По утверждению Б. Бабаджанова, после монгольского 
нашествия этническая и конфессиональная карты региона сильно измени­
.wсь. Со второй половины XIU и в XIV в. здесь шел сложнейший процесс 
реисламизации или даже исламизации тюрко-монгольских nравителей и nле­
~iёН (Бабаджанов, 1999а. С. 181). В XV- XVI вв. суфизм из преимущественно 
религиозного течения постепенно превращается в социально-политическую 

организацию. Активную роль в этом сыграли суфийские, прежде всего нак­

~бандийские шейхи- такие, как Ходжа Ахрар (1404-1490) и Махдуми Азам 
Ахмад Хаджаги ибн Джамалад-дин Касани) (1464- 1542), разработавшие 

.1октрину влияния духовных наставников на власть. 

На nротяжении многих столетий ислам в Средней Азии выполнял задачу 

-:цеологии, всецело охватившей всю общественную жизнь. Даже завоевание 
Средней Азии царской Россией не изменило эту картину, поскольку шариат­
.:кие суды были узаконены новой властью. После завоевания края Российской 
:г..шерией колониальная администрация старапась считаться с религиозными 

Жумамачит: Внутренний вид, г. Касансай. 2009 г. 
Фото А. Аширова 

477 



обычаями (сохранив, например, мусульманское судопроизводство, основную 
часть вакфных имуществ и т.n.), но жестоко подавляя любое выступление 
под исламскими лозунгами. Одновременно в среде богословов родилась идея 
компромисса с колонизаторами. И хотя она возникла не сразу, собственно за­
воевание стимулировало масштабные размышления местных богословов и 

особенно пишущей интеллигенции. В их сочинениях мы видим, что завоева­
ние края «чужими» заставило взглянуть на себя по-другому и поставить во­
прос - а кто мы? Самый показательный пример попытки взглянуть на себя и 

как на этнос мы видим в сочинении Мирза 'Алима. Автор в предисловии сво­
его сочинения («Аисаб ас-салатшт) рассуждает об узбеках и их истории, пы­
таясь даже сакрализировать ее, связав с ранними паходами Пророка. И здесь 

мы видим прецедент обязательного сочетания этнического и религиозного 
компонентов в идеН'тичности. Параллельна автор «создает» родословие узбе­
ков, возводя его к ветхозаветным проракам (Бабаджаиов, 2009. С. 185- 188). 
Хотя этот подход у автора был в зачаточном состоянии (при доминировании 
исламской идентичности), заметно, что он появился как еще одна защитная 

реакция на приход «чужих». 

В конце XIX и, особенно, в начале ХХ в., большой размах по всему му­
сульманскому миру приобретает движение за реформирование ислама, пред­
ставители которого вступают в острую полемику и с мусульманскими тра­

диnионалистами, и со сторонниками светских концепций общественного 

развития. Реформационное движение (aл-ucлiix) в мусульманском мире, в том 
числе и в Центральной Азии, было серьезно стимулировано процессом коло­
низации и привело. к тому, что замствования оказывалисъ все более и более 

обширными, включая не только внешние атрибуты (например, русский/евро­
пейский стиль одежды, технические заимствования и пр.), но и политические 
и даже некоторые социальные институты, что особенно проявилось в момент 
двух последних революций в метрополии в 1917 г. 

Совершенно иные проблемы возникли у верующих с большевизацией края 
и началом установления советской власти. Отношение мусульман-богословов 
к новой власти, естественно, было разным и вызывало массу дискуссий. Не­

которые из них вливались в антибольшевистские движения так называемых 
басмачей, другие сохраняли нейтралитет (по крайней мере, внешне), третьи, 
обманутые довольно либеральным отношением ранних большевиков к ре­

лигиозным обычаям и богословам, поддержали новую власть. При этом мы 
вновь видим попытку приспоеобить богословеко-правовые нормы к изменив­
шимся условиям. Наиболее активные богословы старались сочетать модные 
тогда социалистические лозунги с положениями мусульманской юриспруден­

ции (фuкх), даже пытались поддержать теорию «исламского социализма», с 
соответствующим государственным устройством. 

Однако всем подобным теориям и надеждам не суждено было воплотить­

ся в жизнь: окрепшие в политическом и военном отношении большевики п<r 
вели широкое наступление на религию и уже к началу 1930-х годов о n<r 
литячееком или, скажем, законодательном статусе ислама не могло быть и 
речи. Множество мусульманских богословов были репрессированы, сосланы 
в Сибирь или другие районы СССР, а многие мечети и медресе были закрыты 
или превращены в хозяйственные помещения. 

Однако реальная действительность отвергла этот натиск «воинствующе­
го атеизма». Несмотря на резкое сокращение количества мечетей, медресе 

478 



и других религиозных организаций, вьшоnнение религиозных предписаний 

не прекращалось: люди продолжали совершать молитвы, держать пост, вы­

полнять религиозные ритуаnы и т.д. В условиях атеистического прессинга, 
наиболее устойЧJtвьrми оказались местные формы бытования ислама, кото­
рые продолжали функционировать в виде релитиозных ритуалов и обрядов 

(зиёрат, жаноза, маърака и др.) . За многие столетия они сильно укорепи­
лись в сознании масс, стали основой их системы ценностей и образа жизни. 
Так назьmаемый бытовой (или народный) ислам вновь продемонстрировал 
свою способность адаптироваться к новым историческим условиям. Одним 
из проявлений этой адаптации стало возрождение в 1960-1970 гг. паломни­
чества (зиёрат) к могилам местных «святых.>> (аулuйа) в дни традицион­
но исламских (ийд ал-~урбон, маулуд и др.) и доисламских (сайил, иавруз) 
праздников (Бабаджанов, 1999б). Кроме того в отдельные периоды власть 
даже использовала религиозный фактор в своих интересах. Так, в годы войны 
1941-1945 rг. в целях поднятия духа народа была разрешена деятельность 
религиозных учреждений. В октябре 1943 г. в Таmкенте открылось Духовное 
уnравление мусульман Средней Азии и Казахстан.а (САДУМ). 

Таким образом, религиозные (исламские) традиции были не только не 
утеряны, но и развивались в определенной степени при одновременном уси­

лении этнической идентичности. Традиционные ритуалы (в nервую очередь 
религиозные), несмотря на крайне веnриязвенное отношение к пим властей, 
продолжали практиковаться среди местного населения, что считалось по 

официальному определению «недопустимым проявлением религиозности и 
отсталого сознания». Соответствующие учреждения использовали все имею­
щиеся административно-бюрократические и идеологические рычаги в борьбе 
с упомянутыми многовековыми традициями. Особая роль в этом отводилась 

Среднеазиатсi<Ому духовному управлению мусульман (САДУМ), главы и ад­
министративный аnпарат которого были в крайне сложной ситуации, остава­
ясь между контролем и административным давлением властей и духовными 

потребностями общины. Тем не менее примечательно, что САДУМ в своих 
документах (фетвы, обращения и пр.) апеллировал к «собственной аудито­
рии» (т.е. простым верующцм), не упомцная наццональности, ограничиваясь 
формулами вроде «братья-мусульмане Казахстана» (Таджцкистана, Туркме­

нистана и т.д.) (Бабаджанов, 2001. С. 65- 78). 
Власти более всего опасались проявлений так назьmаемого народного ис­

лама. Он традиционно был связан с ритуальной практикой и обрядами, кото­

рые в так называемом книжном исламе относились к «обычаям и обрядам» 
( 'урф ва адат), отчего иногда называется «адатным исламом». Именно в жи­
вучести таких традиций власти видели основную опасность, поскольку они 

оставались основой регенерации релитиозной идентичности значительной 

части населения. Поэтому власти требовали от САДУМ объявления «неза­
коннымц» (в лучшем случае, «иеобязательными с точки зрения шар'иата») 
эти традиции. Духовное управление не раз оказывалось в крайне сложной 

ситуации, тем не менее пытаясь выполнить возложенные на них задачи. 

Никаких проблем не возникало, когда нужно было осудить (в форме фетв) 
нормы и обычаи (адаты), которые издавна подвергались критике богосло­
вов, как противоречащие шарu 'ату. Здесь, помимо Корана и хадисов, фетвы 

САДУМ апеллировали к положениям, разработанным ханафитскими (в том 
числе и местными) богословами. Сложнее было обосновать «незаконность» 

479 



той части привычных для местного населения ритуалов, составивших ком­

плекс привычных обычаев, ранее получившими исламскую легитимность, 
т.е. теми обычаями, которые были признанны как не противоречащие по­
ложениям шари 'ата (например, суфийские ритуалы, регламент nосещения 
могил «святых»- зийарат, распределение наследства, передача пожертвова­
ний на чтение Корана, некоторых действиях при ритуальном омовении и др.). 
В этих случаях богословское обоснование муфтиям САДУМ приходилось 
искать в nоложениях друти:х мазхабов, противоречащих местным (Ханафи­

матурид11тским) формам бытования ислама. Например, в фетвах САДУМ со­
ветского времени имеются ссылки на сочинеВ11е известного салафитекого 

богослова Таки ад-дина ибнТаймии (1263-1328) <<Ахкам ал-ахкам», где стро­
го осуждены нововведения в ислам, не бытовавшие во время Пророка и его 

первых преемников. Встречаются ссылки на произведения средневековых и 
современных богословов друтих мазхабов, например на «ал-Муснад» Ахмада 

ибн Ханбала (780- 855). Заnрет названных обычаев вередко мотивировалея 
тем, что в н:ъmешней Аравии - родине ислама - они не приняты (Бабаджа­

тюв, 2001. С. 65-78). 
Следует, однако, заметить, что одна из особенностей местных форм бы­

тования ислама состояла в том, что обычаи ( 'урф ва 'адат) в разных формах 
всегда сохранялись в местной ритуальной и даже правовой практике, а мест­

ными доисламскими nравовыми нормами (как второстепенным источником 

права) нередко пользавались третейские и верховные судьи. Именно такая 
система, наряду с другими фактораМ11, определила особен.ность местной фор­
мы бытования ислама - приспособляться к любой (даже самой неблагопри­
ятной) политической системе и этнокул:ьтурной среде. Саморегулятивный 
потенД}fал ислама тоже во многом обусловлен дискуссиями, которые и сфор­

мировали его богословеко-правовое разнообразие и служили естественным 

противовесом унификации, которая чаще всего и приводит к постоянноМ) 

ренессансу идей о «возрождении первозданного ислама», т.е. политического 
его статуса. 

Несмотря на то что деятельность всех богословов, находящихся вне 

структуры САДУМ была строго запрещена, они, тем не менее, на свой страх 

и риск продолжали нелегально обучать учеников. 

После расnада СССР и приобретения независимости религиозный фак­
тор в Узбекистане усилился. Резко увеличилось число мечетей и медресе, па­
ломников, совершающих хадж и умру в Мекку и Медину, а также количество 
расnространяемой религиозной литературы. В июне 1991 г. вnервые в право­
вой практике Узбекистана был принят Закон «0 свободе совести и религиоз­

ных организациях». В Законе были определемы правовые основы деятель­

ности религиозных организаций их взаимоотношения с государством. Закон 

дал возможность каждому гражданину свободно, без всякого nринуждения 
выражать свое отношение к религии. Государство и его органы не должны 
вмешиваться во внутренние дела религиозных организаций, ограничивать 

религиозную деятельность. Все религиозные организации и религии имеют 

равные права. В свою очередь религиозные организации признают секуляр­
ный (светский) характер государства. Религиозные организации, будучи от­
делены от государства и школы, тем не менее не отделены от общества, от его 
социально-культурных и других сфер. 

480 



В соответствии с Конституцией Республики Узбекистан, припятой 8 де­
кабря 1992 г., «каждому гарантируется свобода совести. Каждый человек 
имеет право исповедовать любую религию и не исповедовать никакой. Не 
дозволяется насильно внедрять религиозные взгляды» (Ст. 31). 1 мая 1998 г. 
Олий Мажлисом (nарламентом) республики была припята новая редакция за­
кона о свободе совести и религиозных организациях. Согласно новой редак­
ции: «Религиозная организация создается гражданами Реелублики Узбеки­
стан, достигшими 18 лет и по инициативе не менее 100 граждан, постоянно 
проживающих в Республике Узбекистан». В статье 14 Закона отмечено, что 
гражданам (за исключением служителей культа) не дозволяется ходить в ре­
лигиозном одеянии в общественных местах. Статья 5 запрещает действия, 
направленные на обращение адептов одной конфессии в другую (прозели­
тизм), а также всякую другую миссионерскую деятельность. 

В 1992 г. Духовное управление было переименовано сначала в Управление 
мусульман Мавераннахра, а в 1996 г. - в Управление мусульман Узбекистана. 
Председатень коллегии улемов Узбекистана одновременно считается муфти­
ем. Духовное управление долгие годы помещалось в старом здании медресе 

Барак-хана. В 2007 г. в кратчайшие сроки было отреставрировано все, что было 
ва этой территории или построено заново, и сейчас оно представляет собой 
.:rуховно-административный комnлекс Хазрат-и Имам в старой части Ташкента. · 

Управление мусульман Узбекистана ведет свою деятельность как рели­
гиозная: организация, отделенн:ая от государства, руководит всеми делами 

Мечеть Одина, r. Карши 
Из фотоальбома <<Карш<~-2700» 

31 Узбеки 481 



Медресе Оллокумiхан. Первая половина XIX в. Хорезм 
Из фотоальбома «9збекнстон: Ислом обидаларю>. 2002 г. 

Жумамачит. Касансайскнii район, Наманrанская область. Экспедиция 2008 г. 
Фото А.А. Аширова 



Праздничнь1й намаз. Мечеть Хазрати Имам. Ташкент. Конец ХХ в. 

Из фотоальбома «Ташкент - жемчужина исламской куJJьтурьш. 2009 г. 

мусульман, устанавливает связи с подобными организациями за рубежом, ор­

ганизовывает ежегодно поездку мусульман в хадж в количестве 5 тыс. чело­
век и столько же на Умру (для сравнения: в советское время со всего Союза 
для совершения хаджа получали разрешение 20-25 человек. из которых всего 
4-5 были из Узбекистана). Всего за годы независимости 65 тыс. паломников 
из Узбекистана совершили хадж в Мекку. Со стороны государства паломни­

кам оказывается всесторонняя помощь - организация специальных авиарей­
сов, оказание медицинских услуг, свободная конвертация иностранной валю­

ТЪ!, быстрое и беспрепятственное оформление визовых документов. 
В издательстве «Мавераннахр», принадлежащем Духовному управлению 

~rусульман, регулярно издаются журнал «)\ид,оят» (Правильный путь) и газе­
та «Ислам нурю> (Луч ислама), другая религиозная литература. 

В независимом Узбекистане утвердились отношения взаимного согласия 
и благожелательности между государственными структурами и религиоз­

ными организациями. С 1991 г. первые дни мусульманских праздников Руза 
~айит (праздник разговения после поста) и l(урбон :faЙum (праздник жерт­

воприношения) объявлены выходными днями. В республике функциониру­
ет свыше 2250 религиозных организаций, 1 мусульманское высшее учебное 
заведение, 11 средних специальных духовных заведений (медресе), 1 право­
славная и 1 протестантская семинарии. 

Нельзя не обойти вниманием отношение местных богословов, а так­
же государства, к исламскому фундаментализму (в виде ваххабизма), кото­

рый стал проникать в центральнаазиатские республики с конца 1980-х го­
.lов и годы независимости. На формирование позиций последнего оказали 

а.:тияние идеи и принципы индивидуального толкования (ид:жтихад) свя-

483 



Сельская мечеть . Кишлак Беwкаnа, Шахрисабзский район, Кашкадарьинекая область. 

1957r. 
Фото Г.А. Арrироnуло. Архив ИЭА РАН. Колпекция Б.Х. Кармь1шевой 

щенных текстов, вроде Мухаммада Кутба или Маудуди. Такая теологиче­

ская позиция характерна для большинства фундаменталистов и основыва­
лась на самостоятельном толковании Священных текстов, и пренебрегала 
традиционным для консерваторов-ханафитов методе иджтихада (=выне­
сения решений), который обязательно учитывал теологический консенсус­
ид:жма', особенности локальной общины и местные традиции (чаще всего 
в рамках тех же «адатов»). Это было основано на давней традиции, которая 
расширяла сnособность ислама приспособляться к различной этнокультур­
ной среде либо не вступать в конфронтацию с политической элитой в Jiюбой 
стране. 

Однако окоичательно выработать собственные теоретические позиции 
местным фундаменталистам ( «ваххабитам») не удалось, чему помешал их 
конфликт с консерваторами и затем с государством, которое со временем пре­
секло их деятельность. К тому же nервое поколение богословов этой групnы 
(Абдували-кори Мирзаев, Раджаб- ' Али Кукаиди и их последователи) еще на­
стаивало на том, что они остаются на ханафитских позициях и лишь ставят 

воnросы о политической легитимности исламских организаций, призывают 
«очистить ислам» и особенно ханафитекий мазхаб от nозднейшего влияния 
адатов. Они так же заявляли, что «паrубная привычка nытаться адаптировать 
ислам под нужды времени», посредством новых толкований священных тек­
стов, недопустима. В их литературе, видео- и аудиозаписях хутб, бросается 
в глаза пренебрежение опытом местных факихов, почти буквальное толкова­
ние (индивидуальное) Корана и хадисов, крайне отрицательное отношение к 
местным обычаям и обрядам и т.п. 

484 



Старшее поколение «фундаменталистою> имело хорошее теологическое 

образование, вполне ориентировалось в оnубликованных положениях своих 
оnпонентов (т.е. в традиционной ханафитекой литературе). Менее образован­
ными (или совершенно необразованными) оказались их последователи, ко­
торые искренне ратовали за повсеместное (и даже насильственное, если по­

требуется) насаждение шар'иата (разумеется, в том виде, как они понимали 
его сами) во всех сферах жизни. При этом наиболее радикальная их часть не 
брt:Зl'Овала в выборе сред~..:тн и ~..:uю~никuв. Дt:йствия носл«:::дuн<tТt:JJей «фун­
даменталистов» по восстановлению шариата в образе жизни уммы являлось 

скорее эмоциональным порывом, nорожденным волной реисламизации (во 
время перестройки), когда крушение советской «моноидеологию> побуди­
ло представителей местного населения устремиться к своим подавленным в 

прошлом религиозным истокам. Основная проблема была в том, что об ис­
тинных корнях и формах этих истоков знали немногие. Ведь «вернуться в 
ислам», отнюдь не означает понимание его в качестве догматической, зако­
нодательной систем, его исторического контекста и динамики. Такие знания, 

конечно, требуют значительного времени, а самое главное - серьезных ин­
теллектуальных усилий, к чему основная масса <<фундаменталистов» отнюдь 
не расположена, заменяя чаще знания эмоциями. 

Однако поколение местных богословов «новой волны» в формировании (а 

может возрождении) своей идентификации пошло дальше. Они предложили 
ощутить себя частью всего мусульманского мира. Возможно поэтому именно 
те местные фундаменталисты (в основном молодые), не сильно связанные 
с местной традицией, легко поддавалась влиянию «зарубежных эмиссаров», 

которые привносили идею о том, что «ме-стный ислам- неправильный». 
А самое главное, эти эмиссары, будучи nредставителями религиозно­
политических партий (например, вроде известной Хизб ат-тахрир/ХТ), су­

мели усилить nолитические устремления значительной части местных <<фун­
.1аменталистов>> и даже части консерваторов. С тех пор язык политического 
ислама зарубежных исламских партий постепенно ставовился языком мест­
ных «фундаменталистов». Именно эта часть и вошла в экспортированные 

религиозно-nолитические группы. 

В порыве борьбы за политический статус ислама «фундамевталистьш от­
вели на задний план все традиционные богословские аргументы. Возможно 

<• фундаменталистьш намеренно отходили от установок ханафитекого мазхаба 
( В местной форме его бытования), чтобы четче обозначить разницу между 
собой и остальной неполитичной частью местных мусульман, и, в первую 
очеге;v,, между собой И КОНсегва·юрами. J{аже R ПГОДОЛЖаЮЩИХСЯ еще fio­
fOCЛOBCKИX дискуссиях все больше стали ощущаться политические мотивы. 
Наиболее активно «фундаменталистьт выстуnали против укоренившихся 
честных обычаев и обрядов (адат). С активизацией их политических устрем­
.1ений, адаты продолжали оставаться в центре их атак, так как по собствен­

ному признанию главы ферганских ваххабитов того времени Абдували-кори 
Мирзаева), nриверженцы такой формы ислама (т.е. так называемого быта-
зого ислама) политически неактивны и потому вепригодны для реализации 

основной цели - восстановить статус ислама в качестве государственной 
;:>елитии. 

Как мы отметили, <<фундаменталистам>~ не суждено было создать соб­

.. 1венные, четко организованные, структуры. Более того, в результате ак-

485 



тивной: деятельности эмиссаров зарубежных мусульманских стран, из сре­
ды «фундаменталистов» стали отделятся tювые группы и местные филиалы 
религиозно-политических партий. Например, ХТ, Таблиг-и джамаат (Паки­
стан) и другие либо те, которые появились на местной: почве (Ма 'рифатчилар, 
Акрамия), но тоже во многом заимствовавшие идеологию зарубежных исла­
мистов. 

Таким образом, в тезисах и позициях местных мусульман «новой вол­

ньш («ваххабитов» или фундаменталистов) в конце существования СССР и 
первых лет независимости явно ощущается заимствования теологических, 

социальных, а затем политических и прочих идей мыслителей из других му­

сульманских стран (преимущественно фундаменталистов или экстремистов). 
Несмотря на это, в республиках бывшего СССР условия развития и реализа­
ции соответствующих идей имели и имеют свои особенности. Они определе­
НЪ! следующими обстоятельствами. 

Во-первых, насильственная секуляризация, проводимая советскими вла­
стями, не смогла окончательно подорвать религиозные традиции местных на­

родов. Более того, в советских условиях, когда местные теологи были сильно 
ограничены в возможности свободно публиковать и обсуждать релиrиоз­
uый регламент, среди основной части мусульман особое развитие получил 
так называемый повседневный ислам, большинство ритуалов которого было 

связано именно с адатами. Их развитие вызывает отрицательную реакцию 
теологов всех направлений (в том числе и части консерваторов). Хотя консер­
ваторы выступали за возврат к регламентированным ханафитскими богосло­

вами формам 'урф и 'адат, а «фундаменталистьш - за полное их отрицание. 
Во-вторых, перестройка стимулировала бурный процесс возрождения на­

циональных культурных традиций и положила начало фактической реислами­
зации большинства населения. Однако «вернуться в ислам» (или «вернуться 

к религии отцов>>) совсем не обозначает узнать и понять его. Иными словами, 
прерванная традиция передачи местных форм бытования ислама (особенно 
традиционных религиозных ритуалов), не могла быть восстановлена сразу. 

Начавшийся процесс восстановления обучения не успевал за темпами реис­
ламизации. Именно в таких условиях открылась дорога расколу среди му­
сульманских лидеров и влиянию идей зарубежных идеологов ислама. Но и 
здесь местные условия наложили свой отпечаток на этот процесс. Несмотря 

на многочисленные осуждения богословами эпохи коммунистического режи­
ма, их менталитет был сформирован именно в советское время и под его вли­
янием. В первую очередь, это касается «фундаменталистов» (Ваххабитов), 
которые на фоне резкого падения жизненного уровня большинства населения 
(в конце 1980-х - начале 1990-х годов) стали выдвигать такие вопросы, как 
социальная справедливость, экономическое равенство. Однако парадокс со­

стоял в том, что «фундаменталистьш пользавались фразами-клише, хорошо 
знакомыми всем бывшим гражданам СССР. Эти фразы были явно заимство­
ваны из тогдашних учебников по отечественной истории, или истории Ком­
партии, или из органов печати, телевидения. 

Примитивный эгалитаризм, идеи о nолитическом, экономическом и со­
циальном равенстве в «nервородном исламе» стали обычными в фразеологии 
местных «фундаменталистов» (позже и у религиозно-политических групп), 
особенно в первые годы независимости. Однако все эти идеи «За равнопра­

вие», повторяем, облекались в хорошо знакомые фразы-клише советской про-

486 



паганды и учебников по истории. Во всЯI<ом случае, реJUIТиозные лидеры вре­
мени перестройки и начала независимости не могли стать цивилизованной 
оппозицией~ тем более, судя по их литературе и воззваниям, приди они к вла­
сти, едва ли можно было от них ждать религиозной терпимости или, скажем, 
политического плюрализма. 

Скандальные проявления раскола среди богословов вызвали чувство не­
которой растерянности среди простых мусульман. Их тоже коспулось пост­
перестроечное <<брожение умов». Многие из них, наряду со стремлением воз­
вратиться к своим подавленным в прошлом религиозным истокам, искали в 

религии не только спасения в будущем, но и пути к уверенности и относи­
тельного материального благополучия в этом мире. Описанная выше ситуа­
ция породила благоприятные условия (на волне протеста) для возникновения 
сектантских групп, основатели которых стали претендовать на знание путей 

и способов реанимации «чистой веры», <<забытого равноправия перед Алла­
хом» и т.п. Однако местное исламское «реформаторское» (<<ваххабитское», 
салафитское) движение структурноиидеологически окончательно сформи­
роваться не успело; стремление же в начале 90-х годов создать политические 

структуры были осуждены ханафитами и САДУМ, а затем пресечены госу­
дарством. 

С первых шагов независимости, государственная политика Узбекистана 
по отношению к религии и свободе совести была основана на принципах то­
лерантности, что является важным фактором политической стабильности ре­
спублики. Учитывая, что религиозный фактор являлся зачастую причиной и 

летонатором тяжелых конфликтов в различных странах мира, в том чnсле и 
на территории Средней Азии, особое внимание уделялось исламу. Результа­
том такого внимания стало воссоздание почитаемых мусульманами святых 

мест (мемориальные комплексы Имама Бухари, Шахи-зинда в Самарканде, 
Бахауддин Накшбанди в Бухаре, Хазрати Имама в Ташкенте и многие др.), 

строительство мечетей, открытие исламских образовательных учреждений, 
возрождение исламских празднико.в. В целях глубокого изучения ислама 
(трудов известных мухаддисов и богословов) и противодействия различным 
самодеятельным версиям исламского учения, создаваемых людьми, не име­

ющих какого-либо теологического образования, образован Международный 
центр исламских исследований (1995 г.). Были осуществлены перевод и пе­
реиздание Корана на узбекском языке. Кроме того, Узбекистан стал третьей 

страной мира, где Коран издан шрифтом Брайля специально для слепых. 
Особое внимание уделялось обрядовой сфере исламской религии, обе­

спечению возможности населению, исповедующими ислам по своему воле­

изъявлению, отмечать религиозные праздники и исполнять обряды. 
Мусульманские nраздники и обряды. Несмотря на то что в ХХ столетии 

советской власти удалось вытеснить ислам с идеологического и политическо­
го поля, в Узбекистане мусульманская идентичность и мусульманские прак­

тики продолжали сохраняться, а большиRство общества продолжало непу­
блично соблюдать исламские традиции, которьlе проявлялись в исполнеmm 
традиционных ритуалов - семейных, календарных и т.д. 

Важным моментом в обрядовой жизни мусульман Узбекистана были и 
остаются религиозные праздники. Еженедельный праздничный день - пят­
ница - отмечался общим намазом в соборной мечети. Дважды в год справ­
.1Ялись праздник окончания поста рамадан Ид ал-фuтр (Ра.мазаN-~айuт) и 

487 



Празднование религиозного nраздника )faйum в доме невесты . Ташкент. Эксnедиция 2003 г. 
Фото Г.Ш. Зунуноuоii 

праздник жертвоприношения Ид ал-адха (l(урбан-хайит). Оба отмечались 

богослужениями, совершавшимися в специальных мечетях (намозгох) в го­

родах и крупных селениях. 

Религиозный праздник Рамазан :faйum знаменует собой завершение по­

ста месяца рамадан. Ас-саум (от араб. сама - поститься; пере. - рузе; тюрк. ­

ураза) -пост, одно из основных предписаний ислама. Согласно учению исла­

ма, пост в месяц рамадан это «божественное» установление. Считается, что 

в дни этого месяца Аллах с помощью ангела Жаброила (архангела Гавриила) 

передавал своему посланни.ку Мухаммеду «священную» книгу Коран. Рама­

зон привязан к лунному календарю и новолунию, поэтому месяц рамадан по 

солнечному календарю приходится на разное время. Именно в священный 

месяц рамадан, в ночь Кадр (Ночь Предопределения), весь Коран- таким, 

каким мы видим его сегодня, - был перенесен с Ляухи-Махфуз (Хранимых 

Скрижалей) на мирское небо и оттуда был постепенно, за 23 года, сообщен 
Пророку Мухаммаду. Так как Коран бьш ниспослан в месяц рамадан, было 

решено, что этот Священный месяц предназначен для очищения души и обо­

гащения разума. Пост в исламе стал обязательным на втором году хиджры в 

священном месяце рамадан. 

Пост заключается в полном воздержании в светлое время суток от приема 

пищи, воды и любых напитков, курения табака, купания, вдыхания благово­

ний, развлечений, половых сношений и т.п., т.е. всего, что отвлекает от бла­

гочестия. С наступлением темноты запреты снимаются, но рекомендуется не 

предаваться излишествам, в том числе чревоугодию. Пост начинается с мо-

488 



мента, когда «белую нить можно отличить от черной», т.е. за некоторое время 
до восхода солнца. 

От поста освобождаются только те, кто не может соблюдать его по каким­
либо временным обстоятельствам (дальняя поездка, война, плен, болезнь 
и др.), кто не может отвечать за свои поступки (психически больные), а также 
престарелые люди по их желанию, маленькие дети, беременные и кормящие 

грудью женщины и все те, кому пост может принести вред. Таким образом, 
ас-саум учитывает и медицинские показания к голоданию. 

К посту не допускаются те, кто находится в состоянии ритуальной не­
чистоты ~ преступники, не отбывшие наказание, осквернившиеся, не про­
шедшие очищения и т.д . Считается, что возможность соблюдения поста -это 
честь для мусульманина. Нарушившие пост случайно, должны возместить 

потерянные дни, а умышленно нарушившие - должны, кроме возмещения 

этих дней, принести покаяние и совершить искупительные действия. Запре­

щается поститься в дни двух великих праздников, nорицается пост в пятницу 

(мусульманский выходной). Нужно отметить, что во время поста узбеки так­

же справляют ночь предопределения (лейлят ал-кадр), приходящееся на 27-й 
~ень рамадана по мусульманскому календарю. По преданию, в эту ночь Про­
року было ниспослано первое кораническое откровение, а небесный подлин­

ник Корана из-под престола Аллаха был перенесен архангелом Джабраилом 
(Гавриилом) на ближайшее к земле небо и уже отсюда его содержание посте­

пенно передавалось в течение 23 лет пророку Мухаммеду. В эту святую ночь 
Всевышний особенно благосклонен к просьбам верующих, поэтому узбеки, 

Празднование хайита в Тапrкенте. 2008 r. 
Из фотоальбома «Ташкент - жемчужиf\а исламской кулътурьт. 2009 г. 

489 



как и все мусульмане, отмечают ее в мечети или дома чтением Корана и воз­

несением молитв. Мусульмане полагают, что в лейлят ал-кадр определяются 
судьбы людей на последующий год, а само ее название истолковьmают как 
«ночь предопределению>. Считается, что в эту ночь Всевышний раздает анге­
лам свои указания и решения, относящиеся к миру вообще и к отдельным лю­
дям, в частности. Эти решения виспосылаются на целый год, и изменить их 
никто не в состоянии. Наступление праздника сопровождают дневной пост, 
обильная еда ночью, томительное ожидание вечера с «возможными чудеса­
ми» (встречами с ангелами, с добрыми и злыми духами, тенями умерших). 

Распространено поверье, будто в эту ночь происходят всевозможные чудеса, 
знамения, исключительные события, свидетели которых, если они сумеют 
увидеть и распознать или хотя бы услышать о них, получают благорасполо­

жение «высших» сил. Поэтому узбеки, как и все мусульмане, стараются быть 
свидетелями хотя бы одного знамения или из ряда вон выходящего события 
с тем, чтобы заслужить к своей особе внимание могущественных сил, задо­

брить их, чтобы те благоприятно повлияли на их судьбу. Обычно этот празд­
ник отмечается в кругу семьи. 

После поста отмечается праздник Рамазон :faЙum, который длится три 
дня. Праздник состоит из следующих этапов: арафа (подготовительный день 

за один день до праздника). В этот день обычно готовят традиционное блю­
до - палов и раздают соседям в махалле. Обязательным ритуалом этого дня 
является посещение кладбища - могил родных и друзей. Праздничным утром 

все мужчины должны пойти в мечеть на праздничвую молитву. В этот день 
совершается специальная общая молитва в большой мечети или под откры­
тым небом, за которой следует праздничная трапеза. Верующий должен от­
читаться за прошедший пост, начать отбывать наказание за его нарушение: 

совершить определенное или обещанное Богу число ракатов намаза, постить­
ся определенное число дней, уплатить фитр-сада~а (закят ал-фитр), «мило­
стыню окончания поста». К общепринятым обрядам относятся также обнов­
ление одежды, взаимные визиты, подношение подарков, посещение могил 

родственников. Мужчины, вернувшись домой после молитвы, одаривают по­

дарками своих родственников и друзей. В этот день все желают друг другу 
счастья и процветания. По обычаю, молодые навещают родителей, одаривая 
их подарками. 

Об этих религиозных праздниках узбеков в начале ХХ в. писала этно­
граф О. Сухарева: «В дни праздников происходили гуляния на праздничных 
базарах. К этому время торговцы готовили наиболее ходовые товары, в част­
ности, выдельmали массу детских игрушек из глины и дерева. На площадях 

и в чайханах выступали канатоходцы, кукольники и острословы (Сухарева, 
1960. с. 22). 

В эти дни в семьях, где есть молодожены, принимаются nоздравления с 

праздником. Традиционная церемония начинается в доме невесты и продол­
жается три дня. Приходят гости, родственники и соседи и оценивают кули­
нарное искусство молодой хозяйки. Для очищения от грехов, узбеки прино­
сят в жертву одно из жертвенных животных (барана, козу или быка). 

Праздник Курбон хайит - один из праздвиков, который отмечают в каж­
дом селе и городе. Его справляют через 70 дней после праздника Рамазов 
:faйum. I<;урбон-:{аЙuт связывается с преданием о пророке Ибраrиме {Авраа­
ме), который хотел принести в жертву Богу своего сына Исмаила. В послед-

490 



нюю минуту, сжалившись над несчастным, милосердный Аллах послал ар­
хантела Жаброила (Гавриила) с барашком и спас сына Ибрагима. В память 
об этом дне .каждый состоятельный мусульманин обязан принести жертву 
(!}урбон), т.е. зарезать при чтении соответствующей молитвы овцу, корову 
или верблюда. Среди мусульман существует поверье, будто на спине живот­
ного, nринесенного в жертву, правоверный сможет nоследовать в рай, минуя 
перекинутый над адом мост Сират, «тонкий, как волос, острый, как лезвие 
меча, горячий, как пламя». Если же человек уклонится от принесения жерт­

вы, ему не удастся преодолеть Сират и он свалится в ад, геенну огненную. 
Это праздник совпадает с завершением хаджа, когда паломники совер­

шают обряд жертвоприношения. Жертву nриносят у себя дома и все мусуль­
мане, имеющие на то средства. Мясо отдают бедным, но часть обычно идет 
на праздничную трапезу семьи. Торжества длятся 3-4 дня и включают те же 
обряды, что и nраздник разговения - специальную праздничную молитву, ви­
зиты к друзьям и посещение могил. 

Всем, приносящим в nользу духовенства nодарки, имамы, муллы, дер­

виши раздают заготовленные на небольших листочках молитвы (обычно это 
изречения из Корана), якобы приносящие облегчение от недугов, оберегаю­
щие от всякого рода невзгод. В дни nраздника узбеки, посещают могилы сво­

их близких, молятся за них и раздают милостыню .. Закалывание жертвенных 
животных, сопровождаемое чтением молитв, происходит как в первый, так 
и в nоследующие дни I<;урбон ~айuт. В угощениях, устраиваемых в эти дни, 

как nравило, участвуют духовные лица, а также лица, почитаемые общиной 
верующих. Обычными являются денежные и другие nодношения («сада!}а») 
в пользу мечети, святых лиц и святых мест. Согласно мусульманским тради­
uиям и обычаям, у дома, где кто-либо умер, стоит накрытый стол, за котором 

посещающие этот дом родственники, соседи и знакомые читают молитву в 

память об умершем. Эта церемония длится три дня. 
Праздники разговения и жертвоприношения представляют собой два 

главных праздника в исламе, а для строгих мусульман они - единственные. 

И хотя их называют соответственно «малым» и «большим» праздниками (ид ас­
сагир, ид ал-кабир), в действительности первый отмечается с большой nом­
иезностью. 

Третьим годовым праздииком был день рождения пророка Мухаr.1меда. 
Этот религиозный праздник широко отмечался в среде узбеков. По данным 
:лнографа О. Сухаревой, праздник Мавлюд был особенно распространен в 
Ташкенте, где его отмечали и женщины и мужчины, в других местах, на­

пример в Самарканде, он саблюдался лишь женщинами. В течение месяца 
раби ал-авваль по лУнному календарю во многих семьях совершали обряд, 
mторый состоял из ритуального nиршества и чтения сказания о рождении 

.(ухаммеда (МавлюД 'ан-наби) (Сухарева, 1960. С. 23). 
Мавлюд состоит ~з чтения молитв и слов поминания Аллаха, славосло­

~ия пророку, стихотворных повествований и лекций о его жизни и рождении. 

tl'a Мавлюде принято выражать радость по поводу прихода в этот мир Мухам­
'З;Iа, которого мусульмане считают nоследним nосланником Бога, и возносят 

.2 это благодарность. Всевышнему, обращаться к Богу с мольбами, раздавать 

.ашостыню бедным и вести благочестивые разговоры друг с другом. 

В Ферганской долине праздник сопровождался чтениями молитв и про­
оведей в мечетях и домах верующих, угощениями и подношениями духа-

491 



венству. В этот день считалось богоутодным делом рассказывать или слушать 
о деяниях «Посланника Аллаха», о чудесах, предшествовавших рождению 

пророка Мухаммеда. Кроме чтения Корана, молитв и раздачи милостьши, 
nразднование годовщины знаменовалось чтением вслух поэм, посвященных 

Пророку и известных как мавалид (ми. ч. от мавлуд). Часто этот день приу­
рочивается к 63-летию хозяйки или хозяина дома. Название месяца мавлюд 
сегодня в Ташкенте стало названием обряда nохоронно-поминального цикла, 
который справляется на седьмой день поминок. 

Вера в силу святых вnолне сочетается с общим мусульманским мировоз­
зрением. Обращеаие верующего мусульманина к Аллаху с nросьбой о по­
мощи (муно:жат) на местах захоронения святых одобряется и принимается . 

В таких случаях вслух читают айать1 и суры из Корана. Обращения (дуа ') 
обычно завершаются уnоминанием имени Аллаха и пророка Мухаммада, что 

внешне придает ритуалу паломничества исламский вид. При многих святых 
местах находятся мечети, в которых совершают пятикратную ежедневную 

молитву (беш вакт намоз), публичные пятничные молитвы (Жума на.мози), 

праздничные молитвы (хайит на.мози). В мечети при святом месте постоянно 
nрисутствует группа верующих-старожилов во главе с имамом мечети и суфи 

(му 'аззин), которые часто принимают подаяния и утощения от паломников 
(Абдулахатов, 2008). 

Слияние свойственных узбекам этнопсихологических воззрений и мест­

ных традиций с исламскими религиозными убеждениями и традициями мож­

но наблюдать во многих семейных обрядах. 
У узбеков бытует обычай, согласно которому на ухо новорожденному чи­

тают призыв к молитве- азон. По утверждению старейших ю:~форматоров. 
именно после прочтения азана ребенок начинает слышать. 

При наречении ребенка именем особое внимание уделялось исламским 

именам. Именно поэтому среди узбеков принято предоставление такого пра­

ва дедушке или бабушке, т.е. наиболее почитаемым членам семьи. Соверше­
ние обряда наречения именем возлагалось на наиболее уважаемого из ста­
рейшин рода или махали. 

С давних времен в традиционной жизни узбеков очень nрочными были 

родственные связи. Народная мудрость гласит: «Родственник является род­

ным тебе по крови». При создании семьи, а именно nри выборе зятя или не­

вестки, принимались во внимание сведения о будущих родственниках, их со­

циальном происхождения и положении в обществе. Ум, воспитание, красота 
будущих зятя или невестки имели немаловажное значение, однако сведения 
об их родственниках, авторитет рода в общине в большинстве случаев ока­

зывались решающим фактором. Именно поэтому мнение общественности об 

образе жизни личности, роль в предоnределеюt» судьбы неизмеримы. 

У узбеков новая семья создается путем совершения обряда бракосочета­
ния - нuко~ (араб., букв. освящение)- на основе законов шариата. 

У узбеков обряд бракосочетания обычно совершалея в nрисутствии ду­

ховного лица - мулла махали или села. Мулла читает вслух сnециальную мо­

литву (хутба-йи нuкщ). В ходе обряда бракосочетания посредине стелилась 
скатерть, на которую клали лепешки, сахар и ставили косу водой. После nро­

чтения молитвы никох жених и невеста делали по глотку воды и передавали 

ее другим присутствующим. Им объясняли, что расстеленная скатерть, ле-

492 



пешки, сахар и вода символизируют последующую жизнь молодых, а именно 

выражают пожелание богатой, благополучной и сладкой жизни. 
Как отмечалось, во время заключения брака вместо одного из брачующих­

ся может присутствовать доверенное лицо. Спрашивая у девушки согласие на 

брак, ей обязательно должны сообщить имя жениха. За выражение ее согласия 
могут быть принятЬJ молчание, тихий плач без крика. Если спрашивает не отец, 
а кто-либо из родственников или посторонних, согласие должно быть выражено 
словами. Вступающая в брак женщина выражает согласие обязательно слова­

ми. Свидетели направляются к невесте спросить ее согласия на брак (в форме 
nризнания ею доверенного отца), затем имам обращается с тем же вопросом 
к жениху. После получения их согласия доверенные отцов выясняют условия 
предстоящего брака, в перl3ую очередь величину махра (там, где он практику­
ется), и nриступают к совершению брачного обряда: имам читает ряд мощпв, 

выдержек из Корана, известных как хутба-йи никах, снова оговариваются все 
условия махра, и согласие жениха заканчивает церемонию (Абаитн, 2007а). 

Народные исламские традиции наиболее отчетливо проявляются в ряде 

обрядов и обычаев, направленных на охрану окружающей среды, чистоты 
воздуха и воды. Посадка плодового дерева по случаю рождения в семье ре­
бенка также является одним из проявлений отношения к дарам nрироды. 

Во всех местностях, где nроживают узбеки-земледельпы, проводятся та­
кие обряды с жертвоприношениями, как худойи, дарвешона. Дехкане обраща­
ются к Аллаху с молитвой о благоденствии в новом году, готовят ритуальные 

кушанья худойи шурва или халим, и угощают им всех членов общины. При 
завершении обряда мулла кишлака читает соответствующие суры из Корана, 
а аксакалы, посвящая l30Здаяние за это мероприятие духам предков, просят у 

бога обильного урожая, благополучия и исполнения других заветных желаний. 

Следует отметить, что после распространения в регионе ислама стали 
nоявляться рисола (уставы-обрядники), посвященные различным отраслям 
'tозяйственной деятельности. В одной из таких рисола - «Уставе земледель­
цев» - говорится о празднестве с угощением по случаю выхода l3 поле <<nер­
эого коша» (пары волов, составлявших одну уnряжку при пахоте). В · рисола 
';)Э.Зъясняется необходимость соблюдения всех правил земледелия. Как из­
ik:стно, в таких рисола нашли отражение представления людей о пире (ду­
·овном наставнике, главе общины). 

Культ святых имеет большое значение в жизни узбеков. У большинства 
:;>еднеазиатских мусульман паломничество в Мекку заменялось посещени­

- \1 местных сl3ятынь - маза ров, что санкционировалось духовенством, мате­

"'Пально заинтересованным в nроцветании таких мест. Многие мазары были 
-:щьше местами старых доисламских культов. Иногда в их почитании ясно 
РQслеживаются следы поклонения силам nрироды. Ислам связал мазары 

. и-~1енами мусульманских, иногда библейских, святых и пророков. В чис­

.: последних были Сулеймая (Соломон), Аюб (Иов), Дауд (Даl3ид), Данияр 
..::tан.иил) и др. Очень много мазаров было связано с именем Али, зятя про­
- ка Мухаммеда. Мазарами были не только почитаемые могилы, но и вся-

-е место, куда по легенде стуnила нога святого. Легеt~ды о святых, с кото-
~~и связано почитание мазаров, представляют собой сложный конгломерат 

_. сульманских и доисламских мифов, nричудливо переплетающихся между 
оой. Примером может служить находящийся в Самарканде мазар Шах-и-

а (ЖИ13ой царь). Предание связывает его с именем Куссама ибн Аббаса, 

493 



Места паломничества. Мавзолей Бахауддина Накшбанда. 

В кн.: «'9збекистон : Ислом обидаларю>. 2002 г. 

Мемориальный комnлекс Шахи-Зинда. Самарканд 

Фото А. Аширова 



Мавзолей Занrиата. XIV в. Таш:кентская область . Экспедиция 2007 г. 
Фото А.А. Аширова 

двоюродного брата Мухаммеда. На его мазаре находится майоликовое над­

гробие, датируемое XIV в. Легенда гласит, что в этом месте Куссама ибн Аб­
бас, будучи в войсках арабов, после боя с защитниками Самарканда скрылся 
в колодце, неся в руках свою отрубленную голову. По-видимому, в почитании 
Шах-и-Зинда сохранились пережитки древнего культа умирающего и воскре­
сающего бога; о существовании которого в Средней Азии свидетельствуют 
древние китайские хроники (Народы Средней Азии .. , 1962. Т. 1. С. 310). 

В общем, этот феномен можно назвать «народным исламом», который 
сильно укоренился в сознании масс, став основой их системы ценностей и 
образа жизни. Концепция народного ислама исходит из того, что «ислам не 
только налагает на своих последователей моральные и ритуальные требова­
н ия, но также обладает потенциалом адаптации к конкретным условиям жиз­
ни верующих. Историческим результатом взаимодействия идеала и реально­
сти стала релитиозная мозаика народного ислама» (Schilder, 1990. Р. 44, 45). 
Концепция народного ислама соотносится с проблематикой так называемых 
региональных, или локальных культов (Селезнев и др., 2009. С. 7). В состав 
региональных культов входят в числе прочего местные почитаемые святыни, 

культовые места, могилы святых, локальные области молений и жертвоnри­
ношений и т. д. (Marx, 1977. Р. IX- XXXVII; Селезнев и др., 2009. С. 7). 

Узбеки приходят на мазар для индивидуального или коллективного мо­

lения. Если причиной посещения святыни является какая-то общесемейная 
-:троблема, на мазар, как правило, отправляются только члены семьи. По­
ъ..-илые женщины в оnределенные дни собираются на ближайших мазарах. 

Это своего рода форма проведения досуга: женщины в отличие от мужчин 

495 



не имеют возможности посещать мечеть, поэтому мазар является главным 

культовым местом, где они могут реализовать свои духовные потребности. 

В женском коллективном паломничестве лидером выступает отинча или 
женщина из сакрального сословия (хужа, тура, эшон, саййид). 

Обрядность мазаров зависит от типа святого места, состава участников. 
Каждый ритуал предполагает определенные для мужчин и женщин действия. 

Руководит церемонией обычно хранитель мазара (шайх) или один из наи­
более уважаемых участников группы (Горшунова, 2006. С. 284). Посетители 
приходят, главным образом, в среду и четверг. Местные жители считают, что 

лучше посещать могилу в среду, причем несколько недель подряд. Для жен­

щин Ферганской долины этот день считается особым, поскольку связан со 
святой Биби Мушкулкушод (госпожа - разрушительница затруднений), счи­

тающейся покровительницей семьи. 
Мушкулкушод - ритуал, широко распространенный среди узбечек, совер­

шаемый для исполнения желаний и решения всяких проблем. Проводится по 

средам и включает в себя чтение под началом руководительницы (отинойи) 
сказки о Биби Мушкулкушод на тюркском языке, рецитацию сур и славосло­

вий Аллаху на арабском, тюркском и персидеком языках. Во время мушкул­
кушод исполняются следующие ритуальные действия: участницы, съедая 
поданные лепешки (нон), молочный хлеб (ширмой), изюм (кишмиш), заво­
рачивают плодоножки изюма в вату, которую затем как символ желаний бро­
сают в воду. При этом зажигаются свечи, подаются еще соль, вода и мука. 

Женский ритуальный обряд Бибимушкулкушод. Байсун. Кишлак Сайроб. 

Экспедиция 2003 г. 
Фото А.А. Аширова 

496 



Дастархан,приготовлен­

ный для проведения ри­

туального обряда Муш­

кулкушод, г. Самарканд. 
Эксnедиция 2006 г. 
Фото А. А . Аширова 

Женщины на обряде 

Мушкулкушод. Нуро­

та. Навоийская область. 
Экспедиция 2005 r. 
Фото А.А. Аширова 

32 Узбеки 



Женский ритуальный обряд жахр . Алтыарыкский район, Ферганская область. Экспедиция 

2004 г. 
Фото А.А. Аширова 

Сказка nовествует о бедном лесорубе (баба-йu хезмкаш), которому «Святая» 
Биби Мушкулкушод помогает стать состоятельным и удачливым человеком. 

В память об этом событии и проводится данный ритуал. По местным пред­

ставлениям, Мушкулкушод- родная тетя (хола) Баха ад-Дина Накшбанда 
(1318- 1389). Легендарный, распространенный ее образ сильно напоминает 
Биби Сешанба. Возможно, почитание Мушкулкушод восходит к таким же до­
исламским представлениям. Это - более общая практика и не связана исклю­

чительно с образом этой «святой». 

С развитием книгопечатания с конца XIX в. сказка Биби Мушкулкушод 
получила широкое расnространение среди населения Средней Азии. В на­
стоящее время Мушкулкушод - самый популярный ритуал среди узбекских 

женщин. Узбечки читают легенду на узбекском языке либо ограничиваются 

произнесением славословий Аллаху (салават). Популяризация этого ритуала 
ведет к постепенной утрате им характера группового богослужения и превра­
щению в магический ритуал. Его проведение часто сопровождается чтением 
сказки Кисса-йи Биби Сешанба. Обращение к святой «Госпоже разрешитель­

нице затруднений» имеет место, когда женщина стремится найти выход из за­

труднительного положения. Эта женщина прибегает к услугам omuнoйu, при­
глашая ее прийти к себе домой, и собирает членов семьи или же соседей либо 
подруг. Число приглашеиных колеблется от 10 до 15, но может достигать и 
30, или даже больше. В конце церемонии omuнoйu произносит благослове-

498 



ние, в надежде, что пожелания хозяйки дома будут выполнены. Она вновь 
упоминает Биби Мушкулкушод и женщины встают. Каждая из них уносит с 
собой горку сделанных ими комочков ваты, кишмиш, немного сахара и воды, 
которую они наливают в баночку. Когда-то по возвращении домой женщины 
выбрасывали хвостики кишмиша в воду. 

Церемония, посвященная Биби Сешанба (госпожа-вторник), проводилась 
обычно во вторник. В отличие от описанной выше церемонии, которая не 
связана с определенным ремеслом, «Госпожа вторник» связана с ремеслом 
прядильщиц. Она олицетворяет легендарную личность, и «когда-то защи­
щала всех женщин и девушек, которые пряли пряжу». Легенда рассказывает 

о сироте, которую ненавидела свекровь и которая увлеклась ремеслом пря­

дильщицы. Таким образом, данная легенда связана с древними верования­

ми, в соответствии с которыми этот ритуал необходимо проводить именно в 
определенный денъ недели и стараться не прясть в этот день. 

Популярностью пользовался также образ матери Хусейна - Фатимы, до­
чери nророка Мухаммеда. Под влиянием ислама ее образ занял место древних 

божеств - покровительниц рожениц и новорожденных, а также nатронессы 
nрях. Культ Фатимы (Биби Фатима) приобрел характер типичного женского 
культа. 

Место nоклонекия . Надгробие (макбара) Кусам ибн Аббоса. 
Ulахи-Зинда.Самарканд 

В кн.: «Узбекистон: Ислом обидаларн». 2002 г. 

499 



Таким образом, культ святых стал наиболее характерной чертой цен­
тральноазиатского ислама и самой распространенной формой верований, 
особенно среди женщин. Он черпает вдохновение из классического суфизма, 
но все еще остается весьма отдаленным от духовного характера его истоков. 

Он является скорее выражением народной культуры, в которой совмещаются 
различные культы и древние верования. 

В заключение можно сказать, что в rодът независимости в Узбекистане в 
целях широкого изучения истории и философии ислама, глубокого исследо­
вания духовного, исторического и культурного наследия узбекского народа, 

а также подготовки высококвалифицированных религиоведов, правоведов и 

экономистов Указом Президента И. Каримова от 7 апреля 1999 г. был открыт 
Таmкентский исламский университет. В настоящее время в университете 
учится .на стадиях гимназии, академического лицея, бакалавриата, магистра­
туры и аспирантуры в общей сложности 1,5 тыс. юношей и девушек. При 
Университете создан Центр исламских исследований, который координирует 
проводимые в республике научные изыскания по истории ислама и исламо­
ведению, разрабатывает научно-методические рекомендации. Кафедра рели­
гиоведения является базовой среди подобных кафедр, имеющихся в стране. 
Кафедра исламского права, считается единственной в своем роде на постсо­
ветском пространстве. Одним из очень важных подразделений университета 
по своему значению является факультет повышения квалификации, функцио­
нирутощий на постоянной основе круглый год. Здесь параллельно, во в раз­
ных груnпах, ведутся занятия как для имамов -настоятелей мечети, так и для 
работников государственных и общественных организаций. Наконец, в Тат­
кеятеком исламском университете часто проводятся семинары, симпозиумы, 

а:аучные конференции республиканского, регионального и международного 
уровня по проблемам роли религии, и, в частности, ислама в современной 
жизни общества, духовно-просветительским основам борьбы против экстре­
мизма и терроризма, религиозной толерантности и плюрализма. 

В начале 2007 г. подразделение ОИК по вопросам образования, науки 
и культуры (ISESCO) объявило город Ташкент столицей исламской культу­
ры. В связи с этим знаменательным событием в течение целого года прошли 

крупные мероприятия: семинар в Таткеятеком исламском университете (ян­
варь 2007), научно-практическая конференция в медресе Кукельдаш (февраль 
2007), круглый стол с участием иностранных дипломатов в Университете ми­
ровой экономики и дипломатии (март 2007), международные конференции 
в Ташкентском Исламском университете и гостинице Интерконтиненталь 
(июнь-август, 2007) и, наконец, по инициативе самой ISESCO международ­
ная конференция в Самарканде и Бухаре с участием ученых почти со всего 
мусульманского мира (ноябрь 2007 г.). 



ГЛАВА 15 

ОБРАЗОВАНИЕ И НАУКА 

СИСТЕМА НАРОДНОГО ОБРАЗОВАНИЯ 

В KOHUE XIX- НАЧАЛЕ XXI ВЕКА 

в 
XIX в. в Туркестане существовала широкая сеть традиционных учреж­
дений народного образования. Начальное образование дети получали 
в школах- мактаб. Они имелись обычно при мечетях. Преподавали 

в мактабах имамы (настоятели мечетей). В городах где грамотность имела 
большое значение, существовали частные школы. Их владельцев называли 

мактабдорами (владелец школы). 
В начале ХХ в. в Туркестане продолжали действовать начальные религи­

озные мусульманские школы - мактабы для мальчиков. Это был самый рас­
пространенный тип мусульманских школ, функционировавших в городах, се­

лах и аулах. Большей частью мактабы откръmались при мечети на средства 

при:хожан. В городах сушествовали частные мактабы, функционировавшие на 

средства зажиточных людей в своем доме. Для кочевников-скотоводов мак­

табы были сезонными и открывались весной или летом студентами медресе, 
желающими получить временный заработок. Обычное количество учеников 

мактаба в городе было 20-30 человек, в селе - 10- 15. Дети принимались с 
шести лет и учились, пока родители могли оплачивать. Школьная программа 

включала в себя обязательное изучение хафтияка, содержащего выдержки из 
Корана, классиков тюркско-персидской литературы, например Хафиза, Беди­

ля, А. Навои, Фузули, Суфи-Аллаяра и других и давала некоторые сведения о 
географии и азах математики. Качество обучения всецело зависело от уровня 
знаний учителя. Последний не имед ностояиной шшты за свой труд, которая 
зависела от степени «щедрости» родителей. Плата за обучение была весьма 

низкой- в большинстве случаев бедняки несли лепешку или сладости. Од­

нако, если учителем был имам (служитель) мечети, то он получал оплату с 
вакуфного имущества этой мечети. Большинство мечетей имело в своем рас­

поряжении земли и иное имушество (вакф), которое им бьmо пожертвовано 

частными лицами в пожизненное пользование. Несмотря на систему зубреж­

m, дети, окончившие мактаб, становились грамотными, но овладение грамо­
той было процессом очень длительным, а знания их были весьма ограничены. 

Тем не менее это была массовая система образования. Приехавший в 1878 r. 
в Фергану и изучавший долину в течение трех месяцев академик А. Мид­

зендорф, даже ставил массовую грамотность мусульманского населения в 

пример и укор российским деятелям народного образования (Миддендорф, 

1882. С. 362, 472). В.Л. Вяткин в 1904 г. также отмечал, что «низшие школы 
есть во всех деревнях, кередко и незначительных» (Вяткин, 1904). Прожив­
!ПИЙ много лет в Туркестане, в частности и в Ферганской долине, историк 

В.П. Наливкин счятал, что в начале 90-х годов XIX в. число мактабов зна­
'iИЛось официально 5 тыс., а на самом деле оно составляло не менее 10 тыс. 
Бендриков, 1960. С. 45). По данным более поздних авторов П.И. Сербова 

501 



и А.Д. Никифирова, в 1913 г. в Туркестане действовало 7920 мактабов (Сер­
бов, Никифоров, 1927. С. 9). 

Во многих городах, в редких случаях кишлаках, существовали школы для 
девочек. Учительниц этих школ называли отинойи или отинбиби, ими были 
в основном жены имамов мечети или же жены мактабдоров. Ученицами в 

большинстве случаев были дети духовенства и зажиточных семей. 
В конце XIX - начале ХХ в. на территории современного Узбекистана су­

ществовала широкая сеть 1)-Орихона - школы чтецов Корана, где nод руко­

водством 1)-Орибоши (главный чтец) заучивали наизусть Коран. В Ферганской 
области существовали 235 1)-Орихона; в них обучались 1700 учеников (Баба­
беков, 1989. С. 12). 

В Средней Азии высшее образование получали в медресе. Наиболее из­
вестные медресе находились в городах Бухара, Самарканд, Хива, Коканд, 
Ташкент. В конце XIX в. на территории Туркестана функционировали 500 ме­
дресе (Шукуров, 1922. С. 35). В медресах преподавали мударрисы- учите­
ля по арабской филологии, богословию, правоведению. Общее наблюдение 
за медресе и их жизнью осуществлялось шайх-ул-исламом (главное рели­
гиозное лицо) и казие.м (судьей). Все они имели высшее богословское 

образование. 
Обычно курс обучелия длился до 3-5 лет, иногда до 7-8 лет. Занятия 

начинались с учебника Авали-илм (Начало науки), который был наnисан 
на персидеком языке. Затем учащиеся приступали к изучению грамматики 

арабского языка, так как все учебники в основном были на арабском языке. 
В медресе преподавался краткий курс логики (манти!).) и философии (хик­
мат). После его освоения студент выбирал для дальнейшего изучения кни­

ги из двух разделов - законоведения (богословско-юридического) и общеоб­
разовательного (житейской или советской мудрости). Обучались слушатели 
медресе и элементарным азам математики и геометрии (Наливкин, 1916. 
с. 49, 50). 

Армений Вамбери, путешествуя по Средней Азии, писал в своих запи­
сях, что «училища Бухары и Самарканда были причиной той громкой уче­

ной известности, которую приписьmали въхсшим училищам Средней Азии не 
только во всем исламском мире, но даже в Европе» (Вамбери, 1868. С. 373). 
По его подсчетам здесь обучалось до 5 тыс. учеников из Средней Азии, Ин­
дии, Афганистана, России и Китая. 

В 1884 г. Российское Министерство народного просвещения в городах и 
других населенных пунктах Туркестанского генерал-губернаторства в проти­

вовес мусульманским мактабам и медресе начинает организовывать русско­
туземные школы, в которых дети верусекой национальности могли бы изучать 
русскую грамоту. В задачу русско-туземных школ входило воспитание рус­
скоязычного корпуса чиновников, переводчиков, помощников представите­

лей царской администрации на местах. В этих школах обучали русскому язы­
ку (чтение, nисьмо и беседа), истории, географии, прироведению, «туземной 
грамоте», арифметике. Дело с организацией русско-туземных школ не имело 
большего успеха. Управление учебными заведениями края подготовило не­

сколько русских учебников, переведенных на узбекский язык и обучение в 
этих школах велось по переводному методу. Эта форма обучения мешала уча­
щимся усваивать русский язык и арифметику. Занятия проводилисъ по уче&­
никам, мало приспособленным к представлениям и nонятиям учащихся этих 

502 



школ. Если в 1895 г. в Туркестанском крае было 23 русско-туземные школы с 
515 учащимися, то в 1905 г. их число выросло до 82 с 2,5 тыс. учащихся. 

Социальная и политическая обстановка конца XIX- начала ХХ в. по­
требовала новых форм просвещения. Старометодпая школа не могла удо­
влетворить запросы общества, особенно его новой прогрессивной части, за­
рождавшейся местной буржуазии. В Средней Азии ширилось движение за 
просвещение, основателями которого были джадиды, придававшие большое 

значение реформе образования, созданию новометодных школ (у сули джадид) 

со светским преподаванием на основе европейской формы образования. 

Начавшись в конце XIX в . с идеи просветительства, которое прогрес­

систы считали панацеей от всего старого, косного, народные просветители 
первого десятилетия ХХ в. обрели более широкий диапазон действия, став 

мощным политическим движением. Феномен джадидизма состоял прежде 

всего в чрезвычайно высоком интеллектуализме, определенном знанием как 

восточной, так и европейской культур. Почт.и все они, получили высшее ре­

лигиозное образование и были воспитанны на nоэзии А. Навои, А. Джами, 
Фузули. Это определило и особенности джадидского философского мировоз­
зрения, которое отразилось на их деятельности ло реформе образования и, в 
целом, просвещения. Джадиды видели в новой системе образования важное 

средство просвещения народа, возможность создать квалифицированные ка­

дры специалистов, способных преодолеть отсталость и поднять страну на 

новый уровень. 

Первые школы джадидов были открыты в 1898 г. домлой Салохудди­
ном в Коканде. В 1901 г. известный деятель джадидского движения Мунав­

вар кары Абдурашидханов открыл в Ташкенте образцовую новометодную 

школу «Намуна», в которой обучалось на бесплатной основе 100 учеников. 
В ней сам Мунаввар кары преподавал историю, А. Авлони - литературу, Ах­
мад Вали - русский язык, кроме этого изучали математику, географию и ряд 
других светских предметов. Вслед за этим .в 1904 г. организовал подобную 
школу А. Авлони, а всего в Ташкенте в 1911 г. действовало 11 новометодных 
школ (Ташкент. 1983. С. 218). Активное участие в создании новометодных 
школ принял известный лидер джадидов М. Бехбуди, открывший в кишлаке 

Каптархона Самаркандской области первую джадидскую школу. В 1917 г. в 
Туркестанском крае васчитывалось 100 новометодных школ, в которых обу­
чались 5 тыс. учащихся. В Бухарском эмирате, Хивинском ханстве джадид­

ские школы стали появляться в начале ХХ в., в 1911 г. в Бухарском эмирате 
их было уже 57. ' 

Обучение в школах велось на более близких для населения языках -
узбекском и таджикском, и дети овладевали грамотой за 40 дней. В ряде мест, 
прежде всего в Ташкенте, имело место совместное обучение девочек и маль­

чиков. Дети, обучавшиеся в этих школах, получали необходимые для актив­
ной жизни глубокие знания, отличались широким кругозором, поэтому ново­
методвые школы nользовались поддержкой населения. Джадидские деятели 

просвещевия, видные педагоги решали также проблему написания и издания 

учебников для новых школ, так как изначально обучение в новометодных 

школах велось по русским и татарским учебникам. В 1907 г. Мунаввар кары 
написал учебники «Адиби аввал» (Первый учитель), «Адиби соний» (Вто­
рой учитель), «Ер юзи» (География), А. Авлони- «Таълим аввал» (Ташкент. 

503 



1992. С. 201). М. Бехбуди и Мунаввар кары Абдурашидханов написали более 
15 учебников и пособий (Алимова, 2009. С. 13). 

Джадиды, вместе с строительством новых школ, открывали библиоте­
ки, читательные залы, готовили и издавали новые учебники, газеты, а так­

же создали первый театр. Для того чтобы охватить образованием детей из 
нуждающихся семей, джадиды организовывали благотворительные общества 
(жамияти хайрия). Так, Мунаввар к.ары Абдурашидханов создал в 1917 г. 
«Муаллимлар жамияти» (Общество учителей). Для материальной поддерж­
ки этого общества и участия в его работе он привлек состоятельных людей, 
интеллигенцию, религиозных деятелей города Ташкента. 24 сентября 1917 г. 
Мунаввар кары собрал их в своем доме и обратился с просьбой оказать ма­
териальную помощь национальной школе. В результате на это дело было по­
жертвовано 5 тыс. 585 руб. 

Пропагандируя просвещение, джадиды передко вспоминали европейский 
средневековый ренессанс, понимая, что причинами силы европейских дер­

жав является система образования и развитие новых технологий. Они пы­
тались вводить все, что приемдемо для Туркестана в области образователь­
ных реформ. В деле достижения nрогресса главное место джадиды отводили 
развитию экономики, однако выше этого они ставили развитие националь­

ной печати и народного образования. Объединения прогрессивных сил края 
и активизации просветительской деятельности джадидов ознаменовались 
не только открытием новометодных школ, но и организацией национальной 

прессы, в частности появлением новых газет и журналов. Так, в 1906 г. под 
редакцией И. Обидова стала издаваться газета «Тара~У~УИЙ», в том же году под 
руководством Мунаввар кары- <<Хуршид», в 1907-1908 гг. под редакцией 
А. Авлони- «Шухрат», а А. Бектемиров возглавил газету «Осиё». Однако в 

скором времени колони:альное прави:тельство, опираясь на сообщение свое­
го эксперта Н.П. Остроумова, закрыло эти издания. На основе новой волны 
просветительства в 1913- 1915 гг. уже появились такие газеты и журналы, как 
«Самар'Уйнд», «Садои Туркистою>, «Садои Фаргона», «Эл байроги», «Кен­
гаш», «Турою> и «Ойна», а в 1917 г. такие печатные органы, как <<Xjlppuяm», 
<<llaжom», <<Кенгаш», «Турою>, «Улуг Туркистон» и др. Газета, являясь трибу­
ной джадидов, открыла для них еще более широкие возможности пропаганды 
своих реформаторских идей, и они способствовали в свою очередь пролаган­

де новометодных школ. В общей сложности было более 15 газет, и это была 
уже большая идеологическая сила. Диапазон. тем был очень широк, от про­
светительских до политических. Начавшаяся формироваться национальная 

печать, наглядно продемонстрировала наличие в крае нового типа человека, 

с прогрессивным мышлением, заботящегося о благе нации. 
Джадиды понимали, что колониальная система правпения российской 

администрации в Туркестане не только не отвечает национальным потреб­

ностям, но и наносит социально-экономический ущерб стране. Поэтому их 
борьба за новометодвое светское образование, укрепление лучших сторон 
национальной самобытности, интенсивное развитие культуры вылилась в ко­
нечном счете в борьбу за политическую самостоятельность и демократиче­
ские формы правления. 

Однако просветительская деятельность джадидского движения начально­
го периода не была акцией сугубо культурного просветительства, как у рос­

сийского народничества, она включала в себя и задачу повышения националь-

504 



ного самосознания. Просвещая, джадиды апеллировали к истории некогда 
великой страны, называемой Тураном, и призывали к знанию европейской 

истории, чтобы подчеркнуть, что их страна, как часть Востока, дала очень 
много Западу. Джадиды были убеждены в том, что Туркестанский край, буду­

чи частью мусульманского мира, но представляющий собой самостоятельное 
уникальное явление в мировой истории, обязан найти свое достойное место 

в сложном и противоречивом будущем, которое открывал ХХ в. 
Царская администрация Туркестана на первом этапе приветствовала эти 

nоложительные сдвиги в народном просвещении, но nотом эта тенденция 

сменилась негативным отношением к новометодным школам, в которых рос­

сийские правители усмотрели возможность для пробуждения национального 
самосознания. Поэтому, препятствуя появлению джадидских школ, админи­

страция сделала ставку на старометодвые школы. 

СОВЕТСКАЯ СИСТЕМА 

ШКОЛЬНОГО ОБРАЗОВАНИЯ 

Советский nериод в истории Узбекистана нельзя оценивать однозначно, 
поскольку его хронологические этапы неадекватны по отношению одно к 

другому. Эта история достаточно противоречивая. Первые десятилетия со­
ветской власти, вnлоть до начала Второй мировой войны, можно характе­

ризовать как смешение nрогрессивных и негативных тенденций, особенно в 
области культуры. Существование в этой сфере интенсивной демократиче­

ской тенденции, особенно до октября 1917 г. и ее элементов в nервые 5-6 лет 
после него, затем смена ее на все более экстенсивные и командные методы, 

выражаемые валовыми, количественными nоказателями, создававшими ил­

люзию «культурной революции», сопровождались огромным всnлеском эн­

тузиазма масс в области образования. На этом фоне сформировался большой 
корnус новой интеллигенции, но nланомерно истреблялись старые кадры, 

шло резкое повышение уровня грамотности населения, но все более утверж­
дался бюрократизм и конформизм, шло интенсивное продвижение в сторону 

технического прогресса, nоявлялись научные учреждения, расширялея круг 

научных исследований, но по мере этого они попадали nод идеологический 

контроль, особенно в области общественных наук, который был основным 
механизмом торможения. 

Реформа начального образования, начатая большевистской властью, про­
текала в сложных политических условиях, определенных борьбой nротив 
сторонников конфессионального обучения и nовстанческого движения 1918-
1924 гг. 

Весьма легким был nроцесс разрушения русско-туземной школы. До­
вольно длительным было преобразование конфессионального образования, 
переход в некоторых местах от обучения в мактабах к новометодным, а по­
том и советским школам. Было создано Главное вакфное управление (1922 г.) 
и в его составе Академический отдел, на который возлагалось руководство 
мадраса, мактабами и осуществление реформы. Возглавил этот отдел один 

из nоборников реформирования конфессионального образования в крае Му­
наввар кары Абдурашидханов. Реформа старометодных школ заключалась во 

введении в них элементов светского образования, обучение грамоте, прохож-

505 



дение курса родного языка, арифметики и элементарного мироведения, вво­
дились и новые методы обучения. Для этого старые учителя или заменялись 

молодыми, или проходили переподготовку на учительских курсах. В услови­
ях, когда система советского народного образования была в стадии станов­
ления, необходимо было более активно использовать реформированную по 
новому образцу старую школу, которая имела широко разветвленную сеть 
в крае. 

Однако очень скоро власти приняли решение об окончательной ликвида­
ции старых школ. К новометодным школам, завоевавшим популярность еще 

в начале ХХ в. и успешно сочетающих как новое светское, так и конфессио­
нальное образование, у большевиков также сложилось негативное отноше­

ние. В новометодных школах работали известные просветители Мунаввар 
кары, Шарасуп Зуннун, Калан Рамазан, Шохид Эхсон, Ман.нон Рамз, Зиё 
Саид и многие другие, которые к концу 1920-х годов были отстранены от 

работы и многие репрессированы. Их заменили учителя пропетарекого про­
исхождения, не имевшие достаточно хорошего образования. При дефиците 
узбекских учебников и nособий, учебники, написанные джадидами, были за­
прещены. В конце 1920-х годов все мактабы и новометодвые школы были 

закрыты. 

В 1921 г. все граждане ресnублики от 8 до 40 лет должны были обучаться 
в государственных школах или на курсах ликвидации безграмотности. Ста­
новление советской новой школы шло в сложных условиях, когда не хватало 
материальных средств для народного образования, были большие трудности 
с учебными пособиями, кадрами учителей и помещениями. Новые школы, 
как правило, открывались не в специальных зданиях, а в приспособленных 

помещениях. 

Организатором одной из первых школ, возникших на основе русско­
туземной школы в городе Фергана в 1917 г., был будущий академик 
К. Н. Кары-Ниязов. Успехи в развитии народного образования в Фергане были 
обесnечены тем, ч.то с 1918 г. здесь начал свою работу приехавший из Кокан­
да Хамза Хаким-заде Ниязи, много сделавший для функционирования ново­
методных, а потом и первых советских школ. Отряд узбекских педагогов был 
весьма невелик. Но все же можно назвать таких деятелей народного образо­
вания в Узбекистане как А. Авлони, А. Шарафутдинов, Э. Камилов, Т. Сады­
ков, Х. Умаров, А. Уразбаева, А.Х. Набиходжаев, которые сделали много для 

просвещения масс и развития узбекской педагогики. 
В период мирного развития, когда хозяйственное и культурное строитель­

ство требовало людей, обладающих определенными знаниями, начал повы­

шаться авторитет советских школ и новой системы образования. В сельской 
местности по существу система советских школ начала формироваться в 
1920-е годы. Большая часть их имела 2-3-летний срок обучения. Население 
начало убеждаться в необходимости нового образования и стало не только 

отдавать своих детей в советские школы, но и оказывать им всевозможную 
помощь, особенно в строительстве зданий, их ремонте, заготовке топлива. 
В 1930-1940-е годы дехканство, рабочие и служащие уже активно включи­
лисЪ в сбор средств для строительства школ, а учитель становился популяр­

ной и уважаемой фигурой среди трудящихся. 
В государственных школах, где обучалисъ узбекские дети, первовачалъно 

использовались учебники джадидских школ, иногда и татарские учебники, 

506 



не всегда отвечавшие припятым требованиям. Постеnенно стали появляться 
новые учебники на узбекском языке. Это первое пособие Т.Н. Кары-Ниязова 
по nриродоведению, называвшееся «Кусочек nрироды». В Ташкенте вышли 
первые узбекские буквари (Бендриков, 1960. С. 417), а также учебник «Род­
ной языю> А. Фитрата и Рамазанова и «Грамматика узбекского языка» А. Фи­
трата. С конца 1920-х годов учебники на узбекском языке начали издаваться 

массовым тиражом. 

Система, принциnы и методика организации преподавания в новой узбек­
ской школе еложились не сразу. В отличие от старометодвой школы здесь 
имелось nлановое обучение на каждый учебный год, строгое расnисание 

уроков, намечалась определенная их продолжительность, ежегодный nере­
вод учеников из одного класса в другой. Однако многие школы не могли со­
блюдать это регламент. Существовавшая традиция раннего вовлечения детей 
в трудовую деятельность, особенно в сельской местности, обусловила то, что 

учебный год для многих из них начинался в ноябре и заканчивался. в аnреле, 
когда учащиеся начинали помогать родителям в поле. В узбекских школах в 
nервые годы, особенно сельских, в одном классе занимались дети разных воз­
растов, nосещаемость была nлохой. По организации учебного nроцесса мно­

гие школы еще были nохожи на мактабы, к тому же часто преnодавателями 
в них были учителя старометодньrх школ, не привыкшие к урочной системе 

и работе со всем классом, или выпускники этих школ, незнакомые с новой 
системой обучения. Поэтому для ускорения nодготовки nедагогических ка­
дров стали создаваться: краткосрочные учительские, школьно-инструкторские 

и дошкольные педагогические курсы, с 1920 г. педагогические техникумы, 

училища и институты просвещения. 

В предвоенные годы стало возможным осуществление обязательного се­
милетнего образования для города и четырехлетнего для сельской местности. 
В 1938 г. в Узбекистане действовало 4684 школы, в которых обучалось 1 млн 
учащихся. По сравнению с началом ХХ в. количество их возросло в 29 раз. 
Рост национальных учительских кадров позволял решить nроблему языка обу­
чения. В республике в 20-е годы nреnодавание велось на 20 языках тех на­
циональностей, которые проживали здесь большими комnактными групnами. 

Из года в год возрастал удельный вес узбеков среди учащихся школ: в 1928 г. 
он составлял 54%, в 1931 г.- 69%, в 1932 г.- 75,9% (nри удельном весе узбе­
ков среди населения 76%). Усилился процесс вовлечения в систему народно­
го образования nредставителей других коренных национальностей, которые 
среди учащихся в 1928 r. составляли - 15%, в 1932 г.- 23,3% (Икрамов, 1973. 
Т. 2. С. 513). 

Достижением 20-х - 30-х годов стало утверждение позиций новых, со­
ветских школ, коренным образом отличающимноя от конфессионального об­
разования по методам образования и его содержанию. Новые школы форми­
ровали сознание учащихся, основанное на реальных научных знаниях. Это 
открывало для. молодежи nерсnективы овладения более широким кругом зна­

ний и повышения образовательного статуса. 
В 1920-1930-е годы была создана система сnециального среднего обра­

зования. В 1927 г. в Узбекистане имелось 41 среднее специальное заведение, 
в которых обучалось более 7 тыс. студентов, а в 1937 г.- 86 тыс. Несмотря 
па продолжавшуюся: Гражданскую войну, голод, разруху, нехватку матери­

а.,Тhных средств, в Ташкенте в апреле 1918 г. открывается первое учебное 

507 



заведение высшего типа - Туркестанский народный университет с пятью 

основными факультетами и многочисленными курсами, школами среднего 
и низшего звена. У его истоков стояли видные представители национальной 
интеллигенции Мунаввар кары Абдурашидханов, Садик Абдусатаров, Мух­
тар Бакир, Абдулла Авлони. Но вскоре он был ликвидирован большевиками. 
В 1920 г. в Ташкенте был создан Среднеазиатский государственный универ­
ситет (САГУ), призванный готовить высококвалифицированные кадры мест­
ных национальностей. В 1918 г. в Ташкенте первых студентов принимает 
Туркестанский восточный институт, открытый силами местных востоковедов 

и призванный готовить кадры историков, языковедов, литераторов, специа­

листов по культуре народов Средней Азии и сопредельных стран Востока. 
Позднее, в 1924 r., этот институт был объединен с САГУ. В 1919 г. в Ташкенте 
no предложению групnы местных врачей и Народного комиссариата здраво­
охранения открывается Высшая медицинская школа, которая nозже · явилась 

базой для организации медицинского факультета Туркестанского государ­
ственного университета. В 1929 г. на базе САГУ были созданы Среднеази­
атский сельскохозяйственный институт, хлопково-ирригационный, Средне­
азиатский энергетический, Среднеазиатский строитеJiьный, Среднеазиатский 

геологоразведочный институты. В 1940-1941 rr. в Узбекистане насчитыва­
лось 30 вузов и 98 средних учебных заведений (Народное хозяйство Узбек­
ской ССР. 1984, С. 299, 300). 

Среди преподавателей появились первые представители коренных нацио­

нальностей. В 1929 г. в САГУ их было всего 7 человек, в 1930 г. уже 28 че­
ловек, что составляло, однако, лишь 6% всего преподавательского состава, 

в 1932 г. удельный их вес возрос до 10% (Ташкентский Государственный 
Университет .. , 1970. С. 64). В числе первых педагогов были выдающиеся в 
последующем деятели науки и литературы: Т.Н. Кары-Ниязов, Т.З. Захидов, 
Муса Ташмухамедов (Айбек), З.Н. Саиднасырова, Пулат Салиев и др. Появ­
ление первых национаJIЬных кадров в САГУ дало возможность подготовить 
для студентов ряд учебников и пособий на местных языках, что, несомненно, 
способствовало nроцессу коренизации вузов. САГУ сыграл большую роль в 
подготовке кадров местной интеллигенции. 

В 1930-е годы сформировалась новая узбекская интеллигенция гумани­

тарного направления -работники литературы и искусства, печати, культурно­

просветительных учреждений, началась подготовка кадров высшей квали­

фикации и других направлений - инженеров, ученых, врачей, агрономов, 

зоотехников и др. Ускоренными темпами шла подготовка кадров с высшим и 
средним образованием из числа узбеков. 

Успехи в народном образовании дали возможность ввести в 1950-1960-е 

годы в республике всеобщее семилетнее, а затем и среднее образование. Рост 
показателей общего среднего образования стал базой для расширения специ­
ального высшего и среднего образования. В Узбекистане стали открываться 
новые вузы не только в Ташкенте, но и в областных центрах. В 1990 г. в Узбе­
кистане имелось 3 университета (в Ташкенте, Самарканде, Н укусе), все обла­
сти имели педагогические институты. Кроме этого медицинские институты 

функционировали в Ташкенте, Самарканде, Андижане, Бухаре, политехни­
ческий - в Ташкенте, химико-технологический в Бухаре, кооперативный, 

архитектурно-строительный - в Самарканде, хлопководства и иностранных 

508 



языков в Андижане и др. Это дало возможность охватить системой высшего 
образования широкие слои узбекского населения. 

Таким образом, образование на всех уровнях стало достоянием широких 
масс. В 1990 г. в Узбекистане в различных учебных заведениях обучалось 
6,8 млн человек, т.е. системой народного образования был охвачен каждый 
третий житель ресnублики. В 44-х функционирующих в Узбекистане вузах 
насчитьJвалось 340,9 тыс. учащихся, из них студентов-узбеков 70%. В сред­
них специальных учебных заведениях разными сnециальностями овладевали 
261,8 тыс. юношей и девушек. 

Главное, что было достигнуто в сфере народного образования в ХХ в., это 
"В корне изменившееся отношение узбеко"В к образованию. Практика жизни 
доказала, что образование открывает дорогу молодым к лучшей, более со­
держательной и часто к благополучной жизни. Значительная часть родителей 
как в городе, так и в селе, стала стремиться дать своим детям среднее, средне­

специальное и высшее образование, считая это своей обязанностью. Вырос 
престиж образования не только в городе, но и в сельской местности. Сре­
ди опрошенных в 1980-е годы сельчан трех областей - Наманганской, Джи­
закской и Хорезмекой- 33,8% ответили, что мальчики должны обязательно 
иметь высшее образование, еще 17,3% считают его желательным, соответ­
ственно для девушек 25,1 и 18,55% (ПМА, 1987). В ряде областей и районов 
отмечается желание дать высшее образование больше девушкам, чем юно­
шам. Высшее образование невесты в ряде случаев стало одним из ее досто­
инств, хотя в некоторых областях стремятся выдать замуж девушку после 
окончания школы. Приобретение дипломированной специальности стало эт­

нической традицией узбеков. Родители стремятся создать детям условия для 
учебы, приобретают им книrи, школьные учебники и принадлежности, nись­

менные столы и шкафы, выделяют отдельную комнату для занятий. 
В ХХ в. сформировались традиции, связанные с учебой в школе, техни­

куме и вузе. В быт школьной жизни вошли ритуалы торжественного проведе­

ния начала учебного года- «nервый звонок», «праздн:ик букварЯ>>, окончания 
учебы. В вузах традиционflьiМ стало посвящение в студенты, выпусквые ве­
чера. Многие родители впервые начали отмечать своим детям дни рождения 

в год окончания неполной средней и средней школы, а также окончания тех­
никума, вуза. 

Политика государства по выравниванию уровней образованности всех 
народов nривела к единообразию народного образования и не "Везде дала по­

ложительные результаты. Она способствовала нивелировке в содержании 
н методах обучения. Это особенно сказалось в программах, которые были 
идентичны для всех народов СССР, хотя каждый из них имел свою этниче­
скую специфику. Плохо было поставлено дело изучения родной литературы 

и истории республики. Все остальные предметы изучались часто без увязки 
с узбекским материалом. В результате учащиеся больше знали о других стра­
нах, чем о своей ресnублике, не имели достаточных знаний о культурном на­
следии, традициях, нравах и обычаях своего народа и народов, населяющих 

Узбекистан. Недостаточно мало уделялось внимания традициям вародной 
педагогики. 

Русские учителя, педагоги, русская школа сыграли, несомненно, важную 

роль в становлении народного образования в Узбекистане. Но итнорирова­
вие этнической специфики в образовательном процессе и его унификация 

509 



отрицательно сказалисъ на нем. Это повлияло прежде всего на функциониро­
вание родного языка в сфере образования, где постепенно сужалась область 
его действия. Не уделялось должного внимания расширению числа учебных 
курсов вузов и сузов, недостаточно мздавались учебники на местных языках. 
В 1960-1970-е годы многие родители из числа узбеков в городе начали пред­
почитать для своих детей обучение в русской школе, заведомо зная, что она 
даст больше возможностей для продолжения дальнейшего образования: и ка­

рьеры. Однако ребенок, заканчивающий русскую школу, а потом и вуз, отры­
валея от своей национальной культуры, литалея возможности в большинстве 

случаев читать литературу на родном языке, употреблять его на работе. Но и 
в узбекской школе уровень знания узбекского литературного языка, а также 
грамотность выпускников еще была неудовлетворительной. 

Кардинальная перестройка системы образования и создания качественно 
новой концепции ее развития с учетом международного стандарта стали воз­

можными после обретения Узбекистаном независимости. Формирование со­
временной базы образования опиралось уже на достигнутый опыт, главным 

достижением которого был весьма высокий уровень образования граждан. 

СОВРЕМЕННЫЙ ЭТАП РАЗВИТИЯ ОБРАЗОВАНИЯ 

Приоритетвое внимание в суверенном Узбекистане уделялось обновле­
нию системы образования и подъему науки. Расходы на образование и науку 
в 2001 г. составили 38% государственного бюджета, 12% национального про­
дукта тратилось на образовательную сферу. 

Концеnция реформы в сфере образования нашла отражение в Законе <<Об 
образовании» и в Национальной nрограмме по подготовке кадров, припятых 
29 августа 1997 г. В основу концеnции были положены следующие принци­
nы: гуманизм, демократичность образования и воспитания; непрерывность. 
последовательность, научность и светский характер системы образования; 

nриоритет общечеловеческих и национальных культурно-духовных ценно­
стей; создание возможностей для nолучения образования всем гражданам 

независимо от их национальности и религиозной принадлежности; незави­

симость образовательных учреждений от политических nартий и движений. 
Главной целью реформ было сформировать новую систему образования на 

современных международных стандартах с учетом nерспектив самобытной 
национальной культуры и исторического наследия узбекского народа. 

Обозначились nеремены как в структуре, так и в самом характере об­
разования. С начала XXI в. в республике, помимо традиционных учеб­

ных заведений, функционировали 185 гимназий, 47 академических лицеев. 
303 профессиональных колледжей, 61 вуз, в том числе 17 университетоt: 

(Статистический ежегодник. 2009. С. 92). Уже в nервые годы заметные ре­
зультаты были достигнуты в деятельности по внедрению государетвенноге 

языка, восстановлению связи учебно-воспитательного процесса с националь­
ной историей и культурой. 

Большие позитивные сдвиги произошли в высшем образовании, особев­

но в университетском. В 1991 г. сnециальным постановлением правителъст~ 
на базе 4 высших учебных заведений (Таmкентский институт народного хо­
зяйства, Ферганский педагогический институт, Ташкентский сельскохозяй-

510 



-венный институт, Ташкентский политехнический институт) были созда­

~ университеты. В 1992 г. ряд высших учебных заведений в областях были 
~образованы в университеты - в Андижанской, Бухарской, Кашкадарьин­

mй, Сырдарьинской, Сурхандарьинской и Хорезмекой областях. В обла­
:ях были открыты филиалы высших учебных заведений и университетов . 

.:ro значительно облегчало доступ к высшему образованию широкого круга 
-~ащихся-узбеков всех регионов республики и способствовало выравнива­

::i!Ю их культурно-образовательного уровня. В 1999 г. по указу Президента 
::раны был создан Ташкентский исламский университет. Таким образом, в 

:;:>08 г. в республике было 43 вуза и 20 университетов (Социальное развитие 
уровень жизни .. , 2008. С. 40). 
В годы независимости был открыт ряд высших учебных заведений, под­

-,лавливающих по таким специальностям, которые ранее в республике от­

:утствовали. В их числе Военная академия, Академия государственного и 

. .Ощественного строительства при Президенте Республики Узбекистан, Уни­
~рситет мировой экономики и дипломатии, Ташкентский государственный 

:зиационный институт. С сентября 2001 г. стала действовать Высшая шко­
~ бизнеса, преподавание в которой осуществляется профессорами ведущих 

...1рубежных стран. В 2002 г. начал готовить кадры Международный Вест­
-mнстерский университет в Ташкенте. В Ташкенте был открыт филиал Рос­
:ийской экономической академии им. Г.В. Плеханова, в 2005 г. был открыт 
::илиал Московского государственного университета им. М.В. Ломоносо­
~. в 2007 г. развернул подготовку кадров для нефтяной и газодобывающей 

Сингаnурский институт развития мененжмента 

Из фотоальбома «Ташкент-2200». 2009 r. 

511 



Марrиланский академический лицей 

Из фотоальбома «Маргилан-2000». 2007 r. 

отрасли филиал Российского университета нефти и газа им. И.Н. Губкz:­
В 201 О г. начал работу Туринский (Италия) политехнический институт в т___.. 

кенте, а также Сингапурский институт развития менеджмента в Ташкеn 

В целом система образования в Узбекистане основана на учебных ~ 
граммах международного признанного базового комплекса знаний. В ~ · 
ласти образования узбекское государство сотрудничало с такими орrан:­
циями, как Ассоциация учителей английского языка школьное образова­

за рубежом (АКСЕЛС), Международная организация по обмену учевь: 

(АИРЕКС), Консорциум Американских колледжей Зарубежное образовг...­

для Центральной Азии (CAFE), Корпус Мира (США), и продолжает со:;­
ничество с ДААД, фондом Конрада Аденауэра (Германия), Британским С 
том (Англия), фондом Герды Хенкель (Германия), фондом Сауда Аль-Бан:­
(Египет) и др. О весомых достижениях страны в перестройке образовг~=... 

ной сферы свидетельствует тот факт, что в 2001 г. Узбекистан был нагрг;а;:: 
учрежденным в 2000 г. призом ООН «Опора мира» по вопросам образов.:;... 
науки и культуры. 

Более труднопродвигаемой была часть реформы, касающаяся шко:rь:: 

образования. Сдвиг обозначился с увеличения к 1993 г. количества обt::. 

разовательных школ, число которых достигло 8963, в 2008 г.- 9792 (Узбе 
стан в цифрах .. , 2009. С. 64). Одновременно начали создаваться новые ф::­
учебных заведений - гимназии и школы с углубленным изучением отде.-n, 

дисциплин. Развернувшаяся реформа образования по своей масштабЕ. 

финансовому, материальному и организационному обеспечению в 

512 



Марrиланский nромытленный колледж 

Из фотоальбома «Маргилан-2000». 2007 r. 

Педагогический колледж, r. Маргилан 
Из фотоальбома «Маргилан-2000». 2007 г. 

отличалась от всех предыдущих попыток реформирования. Ее целью является 

построение национальной модели целостной системы непрерывного образо­
ван.ия. В Узбекистане был создан новый вид образования - среднее специаль­

ное профессиональное (новые учебные заведения - профессиональные 

33 Узбеки 513 



Студенты медицинского колледжа 

Из фотоальбома «Марrилан-2000». 2007 r. 

Студенты медицинского колледжа в лаборатории 

Из фотоальбома «Марrилан-2000». 2007 r. 

колледжи и академические лицеи), являющееся неотъемлемой частью обя­

зательного 12-летнего среднего образования и призванное обеспечить 
безболезненную адаптацию выпускников средних учебных заведений к но­

вым условиям рыночной экономики. 

Была создана также новая нормативно-правовал база образования, раз­
работаны новые учебные планы и программы, введена рейтинговая система 

514 



оценки знаний учащихся, осуществлено компьютерное обеспечение, начата 
работа по созданию новых учебников, по обеспечению колледжей и лицеев 

высококвалифицированными nедагогическими кадрами. В эти годы началось 
nривлечение внебюджетных средств, в том числе иностраННЪIХ инвестиций. 

Первый этап реализации Национальной программы по подготовке ка­
дров, охвативший период с 1997 г. по 2001 г., принес весомые позитивные 

результаты. Вступили в строй 283 профессиональных колледжа и 47 акаде­
мических лицеев, их общий контингент составил в 2001 /2002 учебном году 
189 080 человек. В 200 1 г. состоялся их первый выпуск. Дипломы получили 
1,7 тыс. учащихся академических лицеев и 216,8 тыс. выпускников профсс­

сиональных колледжей (Статистический ежегоднпк .. , 2009. С. 93). Общеоб­
разовательная подготовка и одновременно владение определенной професси­
ей давали молодежи возможность адаnтироваться к реалиям XXI в. 

Особое внимание руководством республики было обращено на обеспе­

чение колледжей и лицеев, высококвалифицированными педагогическими 

кадрами, для чего создано 38 Центров повышения квалификации при уни­
верситетах и вузах. К работе привлечены иностранные специалисты с опы­

том применекия информационно-педагогических технологий; шпроко ис­

полъзовались научные разработки институтов США, Германии, Южной 
Кореи и Израиля. 

Создание новой системы образования, несмотря на первые успехи, стол­

кнулось со многими трудностями и проблемами, которые постепенно преодо­

левались и решались. В первые годы родители не хотели отдавать своих де­

тей в колледжи, так как в 1щх обучение было на 1 год долъше, чем в школе, 
но постепенно поняли их преимущества. Число колледжей росло. В 2006 т. 
их насчитывалось 953, в 2008 г.- 1192, в 2009 г.- 1334, число учащихся в них 
возросло за 2007- 2009 rr. с 1021,9 до 1380,7 тыс. человек (Социальное раз­
витие и уровень жизни .. , 2008. С. 134; Узбекистан в цифрах .. , 2009. С. 66). 
Начиная с 2006 г. ежегодно колледжи давали народному хозяйству от 200 до 
300 и более тыс. подготовленных профессионалов по сотням различных в том 
числе совершенно новых специальностей (Социальное развитие и уровенъ 

жизни .. , 2008. С. 135). 
Современная учащаяся молодежь отличается от учащихся 1970-1980-х 

годов особой тягой к овладению компьютерной техникой, новыми вычисли­

тельными тех~:~олоrиями, иностранными языками, современными знаниями. 

Они используют открывшиеся возможности для продолжения своего обуче­
ния в самых развитых зарубежных странах. Только в 2001 г. по фонду « Умид» 
(Надежда) 1 тыс. молодых школьников были направлены для обучения в Ан­
глию, США и другие страны. В настоящее время фонд носит название «Ис­

теъдод» (Дарование). Молодежь через Интернет получает индивидуальные 
гранты, которые исnользует для совершенствования своих знаний и работы 
по исследовательским проектам. Совершенно новым стало материально­
техническое оснащение вузов, колледжей, лицеев. Многие молодые узбекские 

специалисты, подготовленные в Узбекистане, в организованном и индивиду­

альном порядке по окончанию вуза работают в международных компаниях 

как за рубежом, так и в республике. Народное образование Узбекистана до­
стигло такого уровня, которое дает возможность интеrрироваться в междуна­

родную образовательную систему. 

515 



НАУКА 

Наука в Узбекистане имеет древние корни, которые идут от известных 
среднеазиатских ученых мыслителей Мухаммада ал-Хорезми, Ахмада ал­
Фергани, Абу Рейхана Беруни, Абу Али Ибн Сина, Абу Насра Фараби, Мах­
муда Замахшари, Исмаила ал-Бухари, Ахмада Йассави, Мирзо Улугбека, 
Алишера Навои, Захириддина Мухаммада Бабура и многих др. Сделанные 
ими важнейшие научные открытия в различных областях науки, обогатили 

сокровищницу общечеловеческих знаний и прочно вошли в историю миро­
вой цивилизации. 

Современная наука связана с именами крупных исследователей, с их тру­

дами, которые имели большое значение не только для Узбекистана, но и для 
мирового научного сообщества. В 20-е годы ХХ в. в республике были откры­
ты первые научно-исследовательские учреждения, лаборатории и опытные 
станции. Непосредственная база создания Академии наук относится к на­
чалу 30-х годов, когда возникла необходимость объединения и координации 
усилий научных учреждений и ученых вузов, крупнейшим из которых был 
Среднеазиатский государственный Университет (1920 г.). В профессорско­
преподавательском коллективе его, наряду с узбекскими учеными, работала боль­
шая группа ученых Москвы и Петрограда. Здесь оказались сосредоточенными 

Обсерватория Улугбека. Самарканд. 2011 r. 
Фото С. Наследова 

516 



Обсерватория Улугбека. Секстант. XV в. 
Из фотоальбома «Самаркаид-2750». 2007 г. 

научные силы всего Среднеазиатского региона. На базе Университета начали 

возникать многие другие вузы. Научно-исследовательская деятельность ву­
зов, а также отраслевых научных центров и опытных станций, стала базой 
для создания в последующем Академии наук. Успехи узбекистанеких уче­
ных по исследованию флоры и фауны, производительных сил, богатств недр 

республики дали возможность для проведения в 1932 г. в Ленинграде совместно 
с участием видных русских ученых и Советом по изучению производительных 
сил АН СССР конференции по изучению производительных сил Узбекистана. 

В принятой резолюции было отмечено, что при наличии большого количе­
ства научно-исследовательских учреждений, крупных библиотечных фондов и 

517 



Миниатюра. Беседа ученых 

Из фотоальбома «Хорезмская Академия Маъмуна». 2006 г. 

научных работников высокой квалификации, в их числе ученых местных нацио­

нальностей, возможно ставить воnрос о создании Академии наук в Узбекистане. 

В 1932 г. при ЦИК Узбекистана был создан Комитет наук, который пла­
Ю!:ровал и координировал nриоритетные направления научных исследований 

уже действующих свыше 60 научно-исследовательских учреждений. YcпeXII 

в разработке многих научных направлений- селекции хлопчатника, обнару­

жении ряда месторождений рудных и цветных металлов, превращении ра­

диации солнца в тепловую энергию, в научно-исследовательской работе в об­

ласти гуманитарных наук дали возможность иреобразовать в 1940 г. Комите: 
наук в Узбекский филиал Академии наук СССР (Уз ФАН). В 1941 г. в респу­

блике действовало более 75 научных учреждений, где работало свыше 3 тыс 
научных сотрудников. 

518 



Постановлением советского nравительства в разгар Второй мировой вой­
ны в ноябре 1943 г. была образована Академия наук Узбекистана. Ее nервым 
Президентом стал восnитанник узбекской математической школы Т.Н. Кары­

Ниязов, деятельность которого была тесно связана с Комитетом наук и Уз 
ФАН'ом. В состав Академии вошли 11 действительных членов и 18 членов­
корресnондентов. В системе Академии работали 21 О научных сотрудников, в 
том числе 29 докторов и 47 кандидатов наук (Арифов, 1964. С. 26). 

Трудности военного времени не могли не отразиться на динамике науч­
ных исследований, сузилась их материальная и финансовая база, но не было 
застоя, начатые ранее исследования продолжались. Этому во многом спо­

собствовали эвакуированные из крупных научных центров России научно­

исследовательские институты. В Ташкенте начали работу семь институтов 
Академии наук СССР: сейсмологии, почвоведения, истории материальвой 
культуры, истории мирового хозяйства и политики, мировой литературы, а 
также Пулковекая обсерватория, и группа ученых Института востоковедения. 

В Узбекистане работали около 400 российских, украинских исследователей, 
среди которых были ученые с мировым именем. Быстро установивmееся со­
трудничество с узбекскими учеными, оказало благотворное влияние на ста­

новление и развитиие ряда новых направлений. 
Создание Академии наук позволило перейти к решению научно­

теоретических, комплексных народнохозяйственных проблем. Ученые Узбе­

кистана сосредоточили свои изыскания на важнейших проблемах таких фун­
даментальных наук, как математика, физика, механика, химия, геология, 
биология, медицина и общественные науки. В результате уже в 60-е годы 
еложились и успешно развивались многие научные школы узбекских ученых, 

получивших признание в нашей стране и за рубежом. 
Большую известность приобрела ташкентская школа теории вероятно­

стей, математической статистики и математического анализа, создателем ко­
торой был академик В.М. Романовский и его ученики- академики Т.А. Са­
рымсаков, С.Х. Сираждинов и др. Общее признание нашли работы академика 

С.Ю. Юнусова и его учеников- открытие более чем 60 алкалоидов и исчер­
Dывающее изучение их строения и, в особенности, открытие новой струк­
туры алколоидов были отмечены на XIV и XV Международных съездах no 
теоретической и практической химии. 

В составе Академии наук действовал Институт востоковедения, в кото­
ром хранились 50 тыс. унйкальных рукописей и редких книг древних вре­
мен. В начале 1950-х годов Институт востоковедения приступил к созданию 

многотомной капитальной серии каталогов «Собрание восточных рукоnисей 
Академии наук УзССР». В 1955 r. уже были подготовлены 4 тома этого со­
брания. Знаменательным событием был выход в 1954-1960 гг. перевода на 
узбекский и русский языки многотомного труда Абу Али ибн Сива «Канон 

врачебной науки». Это значительно подняло авторитет Института востокове­
дения и Академии наук не только в стране, но и за рубежом. В этот же пери­
од академик И. М. Муминов nредставил широкой общественности творчество 
круnнейших мыслителей Средневековья - А. Джами, А. Навои, Али Кушчи, 

Самарканди, а также просветителей демократов Ахмада Дониmа, Фурката, 
Завки, Мукими, Айни и др. 

Высокий уровень материальной и духовной культуры искусства народов 

Зарафшанской долины nродемонстрировали раскопки крупных городских 

519 



nоселений на Bapaxme, nроводившиеся академиком В .А. Шишкиным. Здесь 
были обнаружены монументальные дворцовые залы, отделанные резным 
мрамором, с nрекрасной настенной живоnисью. Не менее, а скорее более 
значимым стали археологические раскопки на городище Афрасиаб (древний 

Самарканд), которые открыли миру уникальные памятники монументаль­
ной живописи (VII в. н.э.). Все эти открытия подтверждали высокий уровень 
культуры народов региона. 

Нового качественного развития академическая наука в Узбекистане до­
стигла во второй половине 50-х годов. Этому способствовали успехи ее за 
предыдущие годы, а также деятельность нового руководства Академии наук 

и избранного в 1956 г. президентом известного ученого Х.М. Абдуллаева. 
Осознавая, какой большой потенциал имеет узбекистанекая наука, он со всей 
ответственностью приложил максимум усилий, чтобы преобразить ее из пе­
риферийной в науку более значимую. Х.М. Абдуллаев считал, что для того 

чтобы использовать все заложенные в науке возможности, необходимо усиле­
ние материально-финансовой базы и системной подготовки кадров не только 
в самой республике, но и в центральных городах страны. По его инициативе 

болъшие группы молодых, подающих надежды ученых, были направлены в 
аспирантуру, докторантуру или на стажировку в научно-исследовательские 

институты Москвы, Ленинграда, Киева. Именно таким путем были достиг­
нуты в последующие годы качественные достижения в науке. Многие из тех, 

кто учился в центральных городах, дали хорошие научные результаты, cтamf 

nрофессорами, руководителями научно-исследовательских учреждений и ла­
бораторий, которые под их руководством работали на новом, более высоком 

научно-методологическом уровне. Ведущие научные центры бывшего СССР 
на протяжении последующих лет готовили кадры высшей квалификации для 

республики и проводили совместные исследования. 
За период 1956-1962 гг. в Академии было создано 9 новых научных учреж­

дений, количество работающих в Академии возросло в 2,5 раза. По существу 
все основные и главные научные направления в начале 60-х годов присутство­
вали в Академии наук Узбекистана, где было 36 научно-исследовательских 
учреждений, 2550 научных сотрудников. Из них 106 докторов наук, 635 кан­
дидатов наук, 32 академика и 49 члена-корреспондента. Это был этап бы­

строго роста Академии наук, которая подготовила дальнейшие большие каче­
ственные изменения в науке Узбекистана (Арифов, 1964. С. 26). 

Узбекские ученые внесли важный вклад в решение теоретических в 

опросов современной геологической науки, что стало основой для открытия 
новых залежей полезных ископаемых в различных регионах Узбекистана, в 
частности, ценных залежей цветных металлов и богатейших запасов газовых 
месторождений в Газли. Это дало возможность обеспечить газом не только 

нужды республики, но и по газопроводам направить его в другие регионы 
СССР. За открытие и эксплуатацию уникального газлинекого месторождения 
газа группа ученых была награждена Ленинской премией. За изучение зако­

номерностей распределения рудных месторождений в регионе, позволившее 
выявить в Средней Азии крупные залежи руды всесоюзного значения, акаде­
мик АН СССР Х.М. Абдуллаев в 1959 г. nолучил Ленинскую премию. 

Большими достижениями отмечалась работа математиков. Получили раз­
витие новые направления биологических наук: биохимия, биофизика, микро­
биология, зоология, радиобиологиц и др. 

520 



В середине 60-х годов была проведена структурная перестройка, произо­
шло сужение широкого фронта академических исследований. На Академию 
наук бьши возложены организация и осуществление руководства исследова­
ниями лишь фундаментальных направлений естественных и общественных 
наук. В 1963 г. ряд научно-исследовательских институтов, разрабатывающих 
практические вопросы отдельных отраслей народного хозяйства, были пере­
даны отраслевым комитетам. В Академии наук осталось всего 18 институтов. 
В связи с этим появилась возможность усилить развитие таких направлений 
фундаментальных наук, как физика, ядерная физика, электроника, математи­
ка, особенно вычислительная математика и техника, химия, биология, био­
физика, биохимия, микробиология, геология и другие, а также весь комплекс 

общественных наук. 
Первая половина 1960-х годов характеризовалась созданием целого рядя 

институтов физического профиля и успехами в этой области исследований. 
Особое место по своей значимости занимал созданный в 1959 г. Институт 
ядерной физики, оснащенный ядерным реактором. Важное место в Институте 

занимали исследования в области активизационного анализа. По этим 
разработкам Институт являлся ведущим среди подобных институтов бывше­
го Советского союза. 

В начале 1960-х годов Узбекистан стал одним из важных научных цен­
тров физики полупроводников и полупроводниковой техники. В результате 
успешных исследований впервые в СССР и вторыми в мире (после США) 
ученым удалось получить высоковольтный сверхчистый кремний, были еде-

Ядерffый реактор ВВР-СМ Института ядерной физики АН РУз 

Из фотоальбома «Хорезыская Академня Маъмуна». 2006 r. 

521 



ланы рекомендации по строительству промытленных объектов, производя­
щих сверхчистый кремний на уровне мировых кондиций. Работу эту возглав­
ляли академики С.А. Азимов и С.В. Стародубцев. 

Общеnризнанные достижения научной школы узбекских физиков­
электронщиков, созданной под руководством академика У. А. Арифова, способ­

ствовали организации в 1967 г. Института электроники. Уже в 60-х-70-х годах 
в Институте стали развиваться новые направления физической электроники, 

по которым были сделаны фундаментальные теоретические выводы, а так­
же создан обширный банк оригинальных разработок и технологий в области 
электронных технологий и материаловедения, научного и аналитического nри­
боростроения и экологии. Инновационные работы института nолучили более 

200 авторских свидетельств и патентов США, Франции, Канады, Швейцарии, 
Германии, Чехословакии и друтих стран (Академии наук .. , 1993. С. 72). 

Большое научное и практическое значение имели исследования Инсти­

тута краевой медицины по проблемам патогенеза и эндемического зоба и ти­
реотакзикозов в республике, которые во многом способствовали ликвидадин 
этого распространенного заболевания. Работа по этой теме коллектива уче­
ных дала значительные результаты, лолучила высокую оценку специалистов 

не только в республике. В 1969 г. Я.Х. Туракулов и Р.К. Исламбекона - руко­
водители новых разработок, были удостоены Ленинской премии. 

В республике получили развитие имеющие большое значение гелиофи­

зические исследования, которые лозволили использовать излучения Солн­
ца в народном хозяйстве республики. Возникло новое направление науки и 
технологии - солнечное материаловедение и высокотемпературные солнеч­

ные технологии. Вблизи Ташкента был nостроен объект «Солнце» (1986 г.), 
который вместе с физико-техническим Институтом составил НПК (Научно­
производственный комплекс) «Физика-Солнце» Академии наук, органи­

затором которого был академик С.А. Азимов. В закладке НПК «Солнце» 
участвовали uрезиденты бывшей Союзной и Украинской академий наук 
А.П. Александров и Е.Б. Патов. Академик А.П. Александров высоко оценил 

факт создания такого важного научного объекта в Узбекистане и возможно­
сти, которые он открывал nеред учеными. 

60-е годы были временем становления Института кибернетики. В Узбе­

кистане возник Вычислительный центр (ВЦ), располагавший современны­
ми электронными машинами. Таким образом в республике уделялось боль­
шое внимание техническим наукам и развитию технологий. Ученые провели 
ряд научных исследований по отдельным направлениям кибернетики и ин­

форматики: алгоритмической механике и кибернетике, распознаванию обра­
зов и искусственному интеллекту, автоматизации механических процессов. 

информационно-вычислительным системам. Однако далеко не все постав­

ленные в эти годы задачи в полной мере осуществлялись исследовательски­

ми коллективами и служили конкретным нуждам народного хозяйства. 
В середине 1960-х годов на первое место вышли nроблемы обеспече­

ния взаимодействия и тесного единства науки и производства, крен был сде­

лан в сторону актуализации хлоnковых лроблем, которые имели громадное 
значение для республики, где ведущей отраслью была хлопковая. Эти про­
блемы разрабатывались сnециалистами ряда академических учреждений. 
Но главным образом изучались в Институтеэкспериментальной биологии рас­
тений - головного центра по генетике и селекции. хлопчатника, физиологии 

522 



Большая солнечная печь. НПК «Солнце» 

В кн.: «Узбекистан- на nути прогресса». 2001 г. 

и биохимии. Ученые селекционеры Узбекистана, разрабатывая теоретиче­

ские основы современной сельхознауки, доказали возможность возделыва­
ния в южных регионах высокоурожайных тонковолокнистых сортов хлопка. 
Были выведены сорта, приспособленные к местным условиям. За выведение 

новых вилтоустойчивых сортов хлопчатника «Ташкент» автор С.М. Мирах­
медов стал лауреатом Государственной премии. Ведущее конструкторское 

бюро при промышленных предприятиях создали современные типы машин 
для всех процессов воздельmания и уборки хлопчатника. 

В республике большую работу проводили и отраслевые научные учреж­

дения, среди них такие крупные институты как Всесоюзный научно­
исследовательский институт хлопководства, Среднеазиатский научно­
исследовательский институт животноводства, Среднеазиатский институт 

механизации и электрификации сельского хозяйства и др. 
Развитию науки в Узбекистане содействовали многочисленные труды 

ученых, работавших в вузах, где были созданы специальные исследователь­

ские лаборатории по математике, химии, геологии, биологии и гуманитар­

ным HI:LYKI:LM. 

В последующие десятилетия в Узбекистане получили развитие многие 
национальные школы, созданы новые научно-исследовательские институты. 

Приоритетными направлениями наряду с математикой и физикой стали ядер­

ная физика, физика твердого тела, физика и химия полупроводников, радиофи­
зика, электроника, оптика и спектроскопия, физика ультразвука, исследования 

космоса, наука о земле, гуманитарные исследования. В 1970-е годы было соз­
дано около 20 новых академических подразделении. Это институты, отделе­
ния, филиалы секторов, которые образавывались на базе старых институтов, 

523 



в результате объединения подразделений или восстановления ранее действую­
щих. В 1977 г. был создан Отдел теплофизики (Академии наук .. , 1993. С. 80). 

Впервые в Средней Азии на основе ряда лабораторий Института хи­
мии начал свою работу Институт биоорганической химии. Основоположни­
ком нового направления был академик А.С. Садьrков, создавший известную 

школу по изучению структуры, свойств и практического применения алка­

лоидов, полифенолов, ядерных белков, гормонов, противоопухолевых пре­

паратов, ферамонов. На базе уникального и единственного в Средней Азии 
подразделения, работавшего долгие годы по теоретическим и прикладным 

проблемам общей микробиологии и биотехнологии, был организован Инсти­

тут микробиологии. Руководитель этого Института академик М.А. Музафа­
ров заложил основы школъt альгологии и создал приоритетные исследования 

по систематике и культивированию микроводорослей и использованию их в 
народнохозяйственных целях. На основе сформированной научной школы 
А.Ю. Юнусова, в 1975 г. начал свою работу Институт физиологии и биофизи­
ки, внесший в дальнейшем вклад в разработку nроблем климата-физиологии, 
экологических аспектов физиологии, водасолевого обмена и адаптации чело­
века и животных (Академии наук .. , 1993 С. 160). 

Важные результаты были получены в области здравоохранения и фарма­
кологии. В 1987 г. Государственный Комитет СССР по делам изобретений и 
открытий зарегистрировал открытие, сделанное групnой медиков Узбекиста­

на под руководством академика АН Узбекистава К.А.Зуфарова, которое ко­
ренным образом изменило представления о пищеварении в период раннего 
детства. Для своевременной диагностики заболеваний и контроля эффектив­

ности лечения в Академии наук республики был разработан и освоен про­
мытленный выпуск приборов по диагностике сахарного диабета, инфаркта 

миокарда, патологий беременности и некоторых видов рака. Особую актуаль­

ность для Узбекистана и всей Средней Азии имела диагностика инфекцион­

ного гепатита «В» и выявление лиц - носителей этого вируса, число которых 

достиrало от 6 до 17%. 
Многолетние комплексные исследования химиков, фармакологов, бота­

ников, технологов Института химии растительных веществ заверщились в 
1986 г. получением разрешения на практическое использование четырех уни­
кальных лекарственных преnаратов: аллапинина, меламина, тефестерола и 
экдистена, которые получили широкое признание в стране n за рубежом. 

Активно развивалея и комплекс общественных наук. Успешная деятель­
ность и достижения ученых различных направлений сделали возможным от­
крытие новых институтов. В 1970 г. самостоятельным исследовательским 
центром стал Институт археологии. В это же время для улучшения работы 
и углубления исследований литераторов и языковедов Институт языка и ли­

тературы был разделен на Институт языкознания и Институт литературы, на 

базе Государственного музея им. А. Навои организован Институт рукописей. 
Еще ранее в систему Академии был передан музей истории народов Узбеки­

стана им. Айбека. 
Комплекс гуманитарных институтов Академии совместно с исследовате­

лями, работающими в вузах, проделали большую работу по изучению эконо­

мики, истории, фонда рукоnисей, этнографии, литературы и языка узбекского 
народа. 

524 



Ученые Узбекистана в 1950-1960-е годы создали ряд томов, обобщаю­
щих историю узбекского народа и других народов, проживающих на терри­
тории Узбекистана, с древнейших времен до наших дней. Публикации бога­
тейшего рукописного наследия Института востоковедения, многочисленные 
археологические и этнографические эксnедищrи в различных регионах ре­
сnублики - Ташкент, Самарканд, Карши, Термез, Ферганская долина, Хо­
резм и другие, дали основу для написания фундаментальных глубоких ис­
следований по отдельным узловым проблемам богатой истории и культуры 
региона. Это труды С.П. Толстова, Я.Г. Гулямова, Р.Н. Набиева, Г.А. Пугачен­
ковой, Р.Г. Мукминовой, М.Ю. Юлдашева, Р.Х. Аминовой, О.А. Сухаревой, 
Х. Сулейманова и многие другие. Десятилетия, начиная с 30-х годов, в Хорез­
ме успешно работала археолого-этнографическая комnлексная экспедиция 
под руководством С.П. Толстого. В результате систематического исследова­
ния К. Ш. Шаниязова по вопросам этногенеза и этяпческой истории появилось 
обстоятельное исследование «Процессы формирования узбекского народа» 
(200 1 г.). Фронтальное исследование классической и современной литерату­
ры дали возможность написать и издать многотомные образцы <<Узбекской 
литературы» (в 6-ти томах), «Хамса» А. Навои, а также фундаментальное ис­
следование «История узбекской литературы>> (в 5-ти томах) (1977-198,1 гг.) и 
«Из истории узбекской прозьi» (1982). Вnервые вышли в свет собрания сочи­
нений классиков литературы ХХ в. - Хамзы, Айбека, Х. Алимджана, Гафура 
Гуляма, Абдуллы Каххара и др. 

На протяжении многих десятилетий лингвисты уделяли огромное вни­
мание теоретическим и практическим проблемам современного узбекского 
языка, изданы двухтомники «Современный узбекский литературный языю> 
(1966), «Грамматика узбекского языка» (1975- 1976). Впервые узбекский на­
род получил ряд толковых, а также двуязычных словарей. В их числе не­
сколько изданий русско-узбекского (в 2-х томах) и узбекеко-русского слова­
рей. Ученые сделали многое для изучения основных этаnов истории развития 
узбекского языка, фонетики, грамматики, диалектных различий. Вместе с тем 
в период подготовки Закона о государственном языке (1989 г.) они дали науч­
ное обоснование его, наметили пути nридания узбекскому язJ>Iку статуса го­
сударственного и расширения его функционирования в общественной жизни. 
Конечно же, все достигнутое в области науки в Узбекистане сопровождалось 
трудностями как идеологического порядка, так и материального. Особенно в 
этот период страдали общественные н.ауки, представителям которых прихо­
дилось считаться с диктатом Комnартии в области формирования отношения 
к историко-культурному наследию. В соответствии с этим избирательность, 
запрет на многие темы, касающиеся прошлого, необходимость чрезмерного 
восхваления: достижеuий советской власти затрудняли адекватные оценки в 
области истории, литературы, философии и языкознания. 

С достижением независимости республики эти проблемы разрешились, во 

встала задача укрепления: экономического потенциала, политических основ 

общества, в чем большая роль отводилась науке, ибо только на основе на­
учных достижений, широкого применен.ия новой научной технологии можно 
было покончить с сырьевой направленностью экономики и развить высоко­
развитое индустриальное производство. В проводимой научно-технической 
политике большое место отводилось науке и прежде всего Академии наук. 
Для развития науки этого периода были характерны перестройка работы в 
связи с переходом к рьmочным отношениям, более активное использование 

525 



научно-технического потенциала в народном хозяйстве, интеграция отече­
ственной науки в мировое научное сообщество, сотрудничество с зарубеж­
ными центрами, использование их опыта и инвестиций. В 1991 г. был принят 
Указ Президента Республики Узбекистан «0 статусе Академии наук РУз», ко­
торый положил начало иревращению Академии в самоуправляющееся веза­
висимое учреждение. Академия наук получила возможность самостоятельно 
определять темы фундаментальных и прикладных исследований, готовить 
кадры с новым мышлением, продуктивнее использовать научный потенциал 

ученых старшего поколения. 

На начальном периоде независимости сложная ситуация в общественно­
экономической жизни государства не позволила полностью воспользовать­
ся новыми возможностями. Для полнокровного развития науки пришлось 
преодолевать существовавшее тогда несоответствие фундаментальНЪJХ ис­
следований реалиям времени, отставание ряда научных направлений. Пере­
ход к рьmочной системе в экономике, уменьшение финансирования иссле­
дований на основе хозяйственных договоров, повышение цен на материалъх, 
новая налоговая система поставили под угрозу потери существенной части 
опытно-производственной базы и кадров, созданных за многие годы научно­
практической деятельности. Эти и другие обстоятельства вынуждали ученых, 
особенно талантливую молодежь, уходить из науки. В 1990 г. Академию наук 
покинула часть сотрудников научно-исследовательских учреждений, перейдя 
на работу в вузы и народное хозяйство. 

В переходвый период перед руководством научных учеждений и всем на­
учным сообществом_ встал целый комплекс новых nроблем, порожденных но­
вой структурой функционирования самого общества. В Академии наук были 
проведены изменения: принят новый Устав и утверждена новая структура 
руководства. Служба вице-президентов по научным направлениям, Совет 
директоров, Научные советы сделали руководство АН мобильным и эффек­
тивным. 

Указом Президента Республики Узбекистан в феврале 1992 г. для создания 
благоприятных условий развития научного и технического потенциала, обе­
спечения научной базой страны был создан Государственный Комитет по коор­
динации и развитию науки и технологий при Кабинете Министров Республики 
Узбекистан. Его главной задачей стало определение приоритетных направле­
ний в науке, повышение качества и эффективности научно-исследовательских 
работ. В связи с этим были объединены научные коллективы схожего профиля. 
В эти годы возникли новые институты и центры не только в Ташкенте, но и в 
регионах. На базе конструкторского бюро НПО <<Физика солнца» был создан 
Институт материаловедения (1991). Институт генетики, созданный в 1992 г. , 
в 1997 г. объединился с НПО «Биолог». С 1994 г. в АН Республики действу­
ет единственный в Центральной Азии Институт иммунологии. В 1993 г. на 
базе проектно-конструкторского бюро стало действовать НПО «Академпри­
бор», которым были созданы десятки новых приборов и оборудований, разра­
ботаны новые технологии, внедренные при строительстве Юнус-Лбадекой JШ­
нии метро (г. Ташкент), модернизации технической базы учебных заведений 
Минобороны. Научный центр «Современные информационные технологии>> 
возник в 2001 г. на базе НПО «Кибернетика>>, Институтов «Кибернетика>>, 
«Алгоритм-инженерии» КБ и производственных предприятий. Таким же об­
разом появились научно-производственные центры «Ботаника», «Центр наук 
о земле». Академическая наука благодаря этому еще ближе сталасоприкасатъ-

526 



ся с nроизводством, шло ее интегрирование в народное хозяйство республи­
ки. Это сказалось на эффективности внедрения многих научных разработок в 
сельское хозяйство, промъrшлеFrность, строительство и т.д. 

Вместе с тем на рубеже ХХ и XXI в. научная деятельность стала разви­
ваться не только в Республиканской Академии и научно-производственных 
объединениях. Она заявила о себе и в областных центрах, в крупных горо­
дах республики. Ряд областных пединститутов, преобразовавных в годы не­
зависимости в университеты, стали центрами исследовательских работ по 
всей республике. В этот период возникают региональные научные центры в 
Самарканде, Андижане, Бухаре. Важным событием стало возрождение Хо­
резмской академии ал Маъмуна, существовавшей в Хорезме почти 1 тыс. лет 
назад. Здесь в свое время работали такие выдающиеся ередвеазиатские мыс­
лители, как Авиценна, Абу Райхан Бируни, Ал Хоразми и др. В нее вошли от­
делы истории, археологии, философии, языка и литературы, а также биологии. 

Существенно повысилась роль науки в преобразовательных процессах 
всего общества. Узбекистан стал научным центром, обладающим развитой 
исследовательской материальвой базой, обширным научным фондом, ква­
лифицированными научными кадрами. Научно-исследовательский комплекс 
республики в 2009 г. включал в себя 408 учреждений академического, вузов­
ского и отраслевого профJ-~ля, в том числе 149 научно-J-~сследовательских ин­
ститута, 64 научно-Jiсследовательских вузов, 38 проектно-конструкторских 
организаций, 32 науч:во-производствевных объединений и эксперименталь­
ных предnриятий, 30 информационно-вычислительных центров (Узбекистан 
в цифрах .. , 2009. С. 175). Ядром научного потенциала сегодня является Ака­
демия наук Ресnублики Узбекистан., где функционируют такие крупвые на­
учные учреждения, как НПО «Физика солнца», Институт ядервой физики, 
Физико-технический институт, Институт электроники, Институты биоорга­
нической химии, генетики, химии растительных веществ, НПО «Биолог», 
Институт сейсмологии, ставший одним из призванных центров экспери­
ментальной гелиосейсмолоrии в мире, Институт математики и соЕремен­
ных информационных технологий, Институт археологии, Институт истории, 
Институт востоковедения, Институт языка и литературы и многие другие. 
Исследованиями и научными разработками в 2008 г. было занято 32,8 тыс. 
человек (Узбекистан в цифрах .. , 2009. С. 175). 

В последние годы (2006-2008) научными организациями Академии полу­
чен ряд важных научных и практических результатов в области естественных и 
технических наук. В области супрамолекулярной химии открыто новое природ­
ное явление, устанавливающее связь между строением и условиями образова­
ния полиморфных комплексов. В области физики твердого тела создана теория 
оптических солитонов в веоднородных средах. Математики разработали ме­
тоды решения краевых задач в многомерных бесконечных областях. Научный 
центр «Современные информационные технологию> создал теоретические 
основы решения сложных задач идентификации, моделирования и управле­
ния. Узбекскими генетиками определена структура генов, регулирующих цве­
тение хлопчатника и выявлены белковые маркеры признаков скороспелости, 
вилто, засуха- и солеустойчивости. В области ботаники разработана экологи­
ческая классификация и создана история развития растительности Централь­
ной Азии. Учеными республики получены новые эффективные удобрения и 
дефолианты, средства для борьбы с сельхоз"Вредителями, выведены новые со­
рта хлопчатника и других полезных растений. Разработаны эффективные ме-

527 



дицинские препараты на базе местного растительного сырья Узбекистана - бо­
лее 30 новых лекарственных препаратов производится АО «Узфармсаноат». 

В период независимости произошли важные изменения в комплексе гу­
манитарных наук. Они были связаны с открывшейся возможностью объек­
тивно, с новых позиций всесторонне рассмотреть тенденции и закономер­
ности развития узбекского общества, его духовности с древнейших времен. 
Снятие запретов с изучения ряда проблем и фактов истории, которые долгие 
годы были в тени умолчания или неверного толкования, дали возможность 
историкам изучать реальную историю узбекского народа. По-новому были 
рассмотрены сущность многих преобразований советского общества и их не­
гативные последствия. Впервые историки разработали концепцию изучения 
истории узбекского народа и ее государственности, результатом чего стала 
публикация I тома «Истории государственности Узбекистана». Для роста на­
ционального самосознания узбеков имели важное значение публикации ра­
нее неизвестных трудов среднеазиатских мыслителей и просветителей. 

В годы независимости открылись новые возможности для тесного меж­
дународного научного сотрудничества, в ходе которого узбекские ученые по­
казали каким огромным научным потенциалом они обладают. Это сразу же 
привлекло внимание ведущих исследовательских центров многих стран: Рос­
сии, США, Канады, Германии, Франции, Италии, Швейцарии, Бельгии, Япо­
нии, Кореи, Польши, Чехии и др. Формы интеграции ученых весьма разно­
образны - сотни совместных грантов и разработок, зарубежные командиров­
ки (за 2006-2009 гг. было 650 выездов узбекских исследователей для работы 
за рубежом и приезд 942 иностранных ученых в Узбекистан), конференции, 
зарубежные публикации, монографии, статьи и др. Тесные меж:дународные 
контакты характеризуют работу большинства научно-исследовательских ин­
ститутов, вузов, творческих объединений. Они свидетельствуют о значимо­
сти научного потенциала, созданного в ХХ в. в Узбекистане и тесной инте­
грации узбекской науки с международным научным сообществом. 



ГЛАВА 16 

ИЗОБРАЗИТЕЛЬНОЕ 

И ПРИКЛАДНОЕ ИСКУССТВО 

н 
аличие симбиоза разнообразных художественных традиций при со­
хранении собственного стиля - это важнейшая особенность искус­
ства узбекского народа, развитие которого имеет следующую перио­

дизацию: 

-'искусство древности с IV тыс. до н.э. до III-IV вв. н.э. , включающее 
несколько периодов -возникновение зачатков искусства (неолит, эпоха брон­
зы, протогородская культура- IV- 1 тыс. н.э.), вхождение культуры региона 
в орбиту ахеменидского влияния (VI- IV вв. до н.э.) , греко-эллинистический 
(IV-II вв. до н.э.) и кушанекий периоды (I в. до н.э. -Ш в. н.э.); 

- раинесредневековое искусство V-VIII вв. , создававшееся на основе 
пластического наследия античности; 

-искусство исламского времени IX - начало ХХ в., ознаменованное но­
вой эстетикой орнаментального по характеру стиля; внутри этой тысячелет­

ней эпохи сущестовали свои этапы развития - домонгольский (IX - начало 
ХlП в.), темуридекий (XIV- начало XVI в.) и искусство узбекских ханств и 
Туркестанского края (XVII - начало ХХ в.); 

- искусство Узбекистана 1920-1980-х годов, когда республика находи­
лась в составе СССР; 

-искусство независимого Узбекистана (с 1991 г. по настоящее время), на­
целенное на адекватное отражение национальной идентичности узбекского 

народа. 

В конце II- начале I тъrс. до н.э. в Средней Азии протекали важные 
социально-исторические процессы. С одной стороны, отмечается интенсив­
ный прогресс в скотоводческом хозяйстве племен степного круга, с другой -
сложение центров культуры орошаемого земледелия. Художественная кулъ­
тура в ту эпоху складывалась в процессе широкого взаимодействия племен 
и народов, обитавших на территории Узбекистана с соnредельными культу­
рами степного Востока, Сибири, Месопотамии, Ирана, Индии и Китая. Этот 
период на современной территории Узбекистана nредставлен керамикой, из­
делиями из бронзы, камня и кости. Зафиксировано два керамических типа: 
крашеная керамика земледельческих nлемен юга и серая керамика степuых 

скотоводческих племен севера. Каждое из направлений отличалось своеобра­
зием изобразительного и орнаментального декора. К числу наиболее инте­

ресных памятников относится расписная керамика эпохи бронзы из Чуста и 
Шурабатата (Ферганская долина). 

Значительное число памятников культуры земледельческих племен эпохи 
бронзы исследовано на юге Узбекистана. Наиболее детальному изучению к 

настоящему времени подвергнуты поселения ХVП-Х вв. до н.э.- Сапаплите­
па и Джаркутан (территория Сурхандарьинской области). Освоение бронзы и 
появление гончарного круга дали импульс совершенствованию ремесленного 

производства, ускорению процесса урбанизации. В структуре поселений это­

го времени просматриваются зачатки городской культуры- укрепленная ци-

34 Узбеки 529 



Ваза и кувшин. Джаркутан. XV-XJV вв. до н.э. 
Фото А. Хакимова 

тадель, святилище огня, жилые кварталы с примитивными постройками, ма­
стерские ремесленников. 

Разнообразный ассортимент изделий мастеров-ремесленников свидетель­
ствует о развитом уровне религиозных представлений и бытовой культуры. 
Это круглые медные зеркала, косметические сосуды, бронзовые булавки с на­
вершием в виде животного, ожерелья из разных горных пород. Широкое при­
менекие получает высококачественная керамическая посуда в виде бокалов 
на высоких ножках, шаровидных чаш, низких плоских блюд, горшков, кув­
шинов, сосудов с длинным носиком, хумов различных размеров и форм, из­

готовленных из желтой и красной глины. Интересны находки небольтих гли­
няных статуэток-идольчикав (высота 50-60 см), трактованных схематично, с 
нарушением пропорций, что свидетельствует о начальном этапе формирова­

ния религиозно-культовых представлений и зачатков пластического искус­
ства. Степные nространства в эпоху бронзы были заселены скотоводческими 
племенами. Культура этих племен «степной бронзы» изучена на примере по­
селения конца III -первой трети II тыс. до н.э . Заман-баба в северо-западной 
части Бухарского оазиса. Терракотовые статуэтки в виде стилизованных жен­

ских фигур из Заман-баба отражают культ прародительницы и охранитель­
ницы очага. К числу ведущих религиозных представлений этого периода от­
носится культ огня, воплощавшего символ божественной справедливости, 
впоследствии вошедший в систему зороастризма. Храмовые комплексы с 
остатками алтарей огня, ритуальной и бытовой керамической посудой были 
обнаружены на поселениях Сапаллитепа и Джаркутане на территории Сур­
хандарьинской области (Шедевры самаркандского музея. 2004. Илл. 5, 6, 10, 
11, 14, 18, 22). 

530 



В VI-IV вв. до н.э. Бактрия, Хорезм и Согд были завоеваны и включе­
ны в состав сатрапий державы иранских Ахеменидов. Находки художествен­

ных изделий для этого периода пока малочисленны. Одним из важнейших 

памятников ахеменидской и эллинистической Бактрии является знамени­
тый Амударьинский клад или так называемый клад Окса. Находки Амуда­

рьинского клада подтверждают, что в Бактрии, как и в Ахеменидской им­

перии в целом, сосуществовали две четко различающиеся художественные 

традиции, связанные как с древневосточным стилем, развивавшимел в зем­

ледельческих оазисах, так и со стилем кочевых племен (Ставиский, 1978. 
С. 204, 205). 

Духовная культура и искусство Хорезма доисламского периода представ­

ляет собой яркий и впечатляющий феномен. Хронологически он включает 

древнейший и античный периоды -от ахеменидскоrо до афригидского. Куль­
тура древнего Хорезма формировалась на сако-массагетской этнокультурной 
почве, испытывая при этом воздействие традиций земледельческих цивили­

заций классического Востока. Однако с включением региона в орбиту по­

литического влияния имnерии Ахеменидов традиции искусства восточных 

монархий начинают играть все большую роль в сложении пластического 
стиля и семантики образов древнехорезмекого дворцового искусства. Это 
подтверждается стилем наиболее ранних произведений монументального 
искусства, обнаруженных на городище Калалыкыр 1. Даже находясь вне по­
литического влияния Ахеменидов, Хорезм сохранял в своем официальном 

искусстве традиции древнеиранского искусства и отчасти - эллинистиче­

ского искусства. Об этом свидетельствуют уникальные находки с городища 
Кой-крылгав-кала - терракотовые статуэтки, плоские керамические фляги с 
рельефным11 сценами, архитектурные и статуарные оссуарии, керамические 

маски, налепы на ручках кувшинов в виде головок львов, протомы живот­

ных на концах керамических ритонов, а также изделия из металла, кости, 

камня, стекла и других матреналов (Кой-Крылган-кала. 1967). В терракото­
вых статуэтках, которые были распространены в Хорезме с IV в. до н.э. до 
N в. н.э., отражены образы местных божеств- в основном женского проис­
хождения, возможно, Великой богини Анахиты, связаR1юй с водвой стихи­

ей - так называемая богиня с шарфом, водные потоки на фигуре которой пе­

реданы в виде развевающихся полос, напоминающих шарф (Воробьева, 1981. 
С. 185- 194). 

Местные формы, типажи и религиозно-культовые представления запе­
чатлены также и в статуарных изображениях на погребальных оссуариях из 
Койкрылrанкалы - сидящие на прямоугольных конструкциях мужские и жен­

ские фигуры (Кой-Крылrан-кала. 1967. С. 232, 241 , 246). На более поздних 
оссуариях из Токкапы (VI-VП вв. н.э.) сохранились не только расписные изо­
бражения, но и надписи хорезмийским письмом. Наследие древневосточных 
традиций запечатлено на фрагментах терракотовых фляг - дорожных сосу­

дов, приторачивашихся на боках вьючных животных. Они найдены в округе 

Кой-Крылган-калы (Хорезм) и датируются IV-П вв. до н.э. В рельефных ком­
позициях на плоских керамических флягах отражены сцены из придворвой 

жизни, разнообразные сюжеты и образы древнехорезмийских мифов (Кой­

Крылган-кала. 1967. С. 201-205; Толстов, 1962. С. 124, 125). Многие из них 
восходят к текстам Авесты и других зороастрийских сочинений. 

531 



Сюжеты росписей и скульптурных комnозиций с городищ Хорезма сви­
детельствуют о том, что в постахеменидский или капгюйский период здесь 

были развиты различные виды искусства- танцы, музыка и зрелищные пред­
ставления. Наряду с образцами хорезмийской письменности, найденных 
здесь же, этот факт говорит о развитости хорезмекой цивилизации в IV-I вв. 
до н.э. -

В годы походов Александра Македонского (330-327 гr. до н.э .) завоева­
тели оrраничивались созданием на юге Средней Азии опорных форпостов. 

Подлинное приобщение этого региона к греческой цивилизации началось 
после смерти великого полководца и распада империи Селевкидов. Отсюда 
традиции эллинского искусства распространялись далее, в сопредельные об­
ласти - Согд, Чач, Фергану, Хорезм. Одним из важных свидетельств расаро­

странения в Бактри и и Согде эллинистических традиций являются многочис­
ленные терракотовые статуэтки эллинских богов (Геракла, Диониса, Афины 
и др.) и различных персонажей греческой мифологии (Сатиры, Эроты и др.), 

наиболее ранние образцы которых датируются II в. до н.э., а поздние- VII­
VIII в. н.э. (Мешкерис, 1962; Мешкерис, 1977; Мешкерис, 1989; Шедевры са­
маркандского музея. 2004. Илл. 54, 62-66, 75- 77, 128- 132). 

Ярким свидетельством распространения эллинизма стали культы Геракла, 
излюбленного греческого героя, получившего отражение и в коропластике. 
Подобного рода статуэтки найдены ){а ряде городищ Северной Бактрии (Сур­
хандарьинская область) - Бараттепа, Кара-Пичок, Сар-и Банд. Изображение 
бородатого Геракла в профиль имеется на сердоликовой гемме-инталии из 
Далъверзинтепа (Древности Южного Узбекистана. 1991. Илл. 98). Золотые 
украшения из клада, обнаруженного на городище Дальверзинтепа, свиде­
тельствуют о синкретическом характере культуры этого города, представля­

ющей сплав местной бактрийской, индо-буддийской и эллинистической куль­
тур (Le tresors de Dalverzine-tepe. 1978. Р. 90; Пугаченкова, Хакимов, 2001. 
С. 15, 16). 

Черты эллинского влияния сохранила среднеазиатская античная керами­
ка. Это типично греческие по форме керамические изделия - амфоры, ойно­
хойи, кратеры, кубки, чаши, найденные на городищах Кара-тепа, Тали-Барзу, 
Старом Термезе, Дальверзинтепа и других местах Северной Бактрии и Согда. 

Массовость находок керамических изделий эллинистических форм свиде­
тельствует о широком внедрении греческой культурной традиции в быт мест­
ного населения. Амфоры, кубки, фиалы, двуручные кувшины в .античный 

период становятся характерной продукцией местного керамического произ­
водства. Она выполнялась на гончарном круге и отличалась выразительной 
пластикой, изящными форами и высокими технологическими свойствами 
(Древности Южного Убзекистана. 1991. Илл. 48- 50, 146, 147, 150). В целом 
керамика стала свидетельством широкого проникновения эллинистических 

влияний в быт бактрийцев. Греческие формы посуды сохраняются вплоть до 
III-IV вв. н.э. Прониквовекие посуды эллинистического типа в регионы Со­
rда, Хорезма, Ферганы и Чача ощущается в меньшей мере и связано с общим 

процессом трансформации и взаимодействия культурных традиций южных и 
северных регионов Узбекистана. 

Образцы настенной живописи эллинистического периода дошли лишъ в 

малых фрагментах. Характерно, что для эллинистического периода (ПI-П вв. 
до н.э.) выявлены лишь окраски архитектурных поверхностей и архитектурных 

532 



Кувшин. Камnыртепе. П в. до в .э. 

Фото А. Хакимова 

Ойвохойя:. Хатыя-рабад. П-Ш вв н.э . 

Фото А. Хакимова 

деталей. Но уже на рубеже нашей эры и особенно в первых веках н.э . темати­
ческие настенные росписи nолучили широкое распространение в Северной 
Бактрии (Древнейшие государства. 1985. Табл. CXXII). Несмотря на фраг­
ментарность образцов этой живописи, можно судить о богатстве ее тем, раз­
нообразии сюжетов и высоких художественных достоинствах. На городище 

Халчаяв (Сурхандарьинская область) обнаружены фрагменты настенных ро­

сnисей в виде виноградной лозы и кисти и многофигурных изобразительных 

композиций (Пугаченкова, 1966. С. 144-153). С проникновением в Бактрию 
буддизма здесь появляются мотивы и образы буддийского искусства. Так, в 
оформлении двух буддийских монастырей 1-III вв. в Старом Термезе- Фаяз­
тепе и Кара-теnе - были живописные изображения Будды, выполненные в 
нормах сложившегося к этому времени в Индии канона. 

Настенная живоnись украшала дворец шахов Хорезма в Топраккале (II­
III в . н:.э.) В груде извлеченных здесь фрагментов есть дворцовые сцены и 
стилизованный ландшафт Амударьи: воды реки со спиралевидными струями 
и плещущимися в них рыбами, прибрежные тростники и их обитатель тигр. 

Еще в большей мере, чем живопись в античное время в Средней Азии по­
лучает развитие пластического искусства- в монументальных и малых фор­
мах. К началу н.э. в бактрийской скульптуре весьма ощутимо воздействие 
эллинизма, но в еще большей мере демонстрируется стремление к поиску са­
мостоятельного стиля. Свидетельством тому - дворец в Халчаяне на террито­
рии Сурхандарьинской области (рубеж н.э.), где располагались целые обшир­
ные настенные композиции (Древнейшие государства. 1985. Табл. СХХ). 

Около начала нашей эры формируется могущественная Кушанекая им­

перия. Консолидации империи способствует и выдвижению на первый план 

533 



Голова воина. Халчаян. 1 в. до н.э. - 1 в. н.э. 
Фото А. Хакимова 

буддизма, при сохранении рели­

гиозной и культурной толерант­
ности кушан. Одним из интерес­
нейших памятников этого периода 

являются городище Дальверзинтепа, 

расположенное в долине реки Сурхан. 
На городище сохранилась централь­

ная часть небольшага буддийского 
святилища, расположенного к северу 

за городской стеной. Ко второй по­
ловине I в. относятся сотни фрагмен­
тов пристенных статуй и горельефов, 

оформлявших буддийское святилище 
за пределами города. Буддийские об­

разы дальверзинской скульптуры под-

Вельможа. Дальверзинтепа. 1 в. н .з. 

Фото А. Хакимова 

чинены канонам гандхарского ваяния, но в них налицо и свое бактрийское 

истоЛкование. Истинным скульптурным шедевром является портрет так назы­
ваемого кушанекого принца, в образе которого совместились буддийская фило­
софия «эмоциональной невозмутимости» и греческая традиция пластической 
выразительности (Древности. 1991. Илл. 113). Тот же симбиоз гандхарской и 
эллинистической традиции представляет великолепная гипсовая головка дева­
ты (Древности Южного Узбекистана. 1991. Илл. 1 08). Эти скульптурные обра­
зы портретны, но самый стиль портретов совсем иной, чем в Халчаяне. Лица 

дальверзинских статуй выразительны, но эмоционально бесстрастны. В этом 
прослеживается влияние буддизма с его проповедью устранения от всяческих 
житейских волнений и суеты (Пугаченкова, Ремпель, 1982. С. 64). 

534 



Кушанекое искусство стало своеобразным проводником этой синкрети­
ческой эстетики в другие сопредельные регионы. Так, в первые века нашей 
эры в искусстве Хорезма более явственно начинают ощущаться традиции эл­
линистической культуры (Топраккала, Гяуркала), ретранслированные сюда 
из южных регионов Средней Азии (Парфия, Бактрия, Согд). Эти традиции 
входили во взаимодействие с местными и древневосточными чертами искус­
ства Хорезма, придавая ему особое своеобразие. Наиболее развитыми вида­
ми изобразительного искусства в постахеменидский, кушанекий и кушано­
афригидский периоды была скульптура, изготовлявшалея в основном из 
глины с использованием гипса и раскраски, и настенная живопись. Богатая 
по содержанию образов и пластическому решению пристенная глиняная рас­
крашенная скульптура и настенная живопись обнаружены в оформлении па­
радных залов династийнога храма- Топраккапы (Археологические и этно­
графические работы. 1952. Рис. 23, 24. С. 36, 37; рис. 25. С. 38, 39; рис. 10. 
С. 63). В скульптурных образах доминируют династийные сюжеты- тронные 
сцены с образами царей, дворцовой челяди, сюжеты nередачи власти прави­
телю, освящаемого небожителями в традициях эллинистического искусства. 
В барельефах Топраккапы изображения зверей и животных сохранили сле­
ды сакского «звериного стиля», но влияние эллинистических традиций в них 

становится более ощутимым. 
В период поздней античности традиции эллинизма не угасают. Исключи­

тельно интересной, едва ли не единственной в своем роде, является находка 
на городище Кампыр-тепа в 20 км от Термеза, на юге Узбекистана, бронзово­
го блюда с ручкой в виде головки льва. На обратной стороне ручки дано изо­
бражение дионисийского персонажа. 
Блюдо датируется 1- II вв н.э. и в сти­
ле изображения, характере мотивов 
и композиционного решения являет 

собой пример симбиоза местных, а 
также древнеиранских и эллинисти­

ческих художественных традиций 

(Хакимов, Ртвеладзе, 2002). 
Эволюция античного искусства 

Средней Азии свидетельствует об 

исключительном богатстве и разноо­
бразии его тем и мотивов, уникаль­
ном симбиозе и скрещении местных 
традиций культуры с искусством 

степного Востока, Индии, Ирана, 
Древней Греции и других регионов. 
И если на рубеже IV-III вв. до н.э . 
внешний толчок к подъему местно­
го художественного творчество на 

новую ступень дал эллинизм, то его 

прямое влияние было недоJiгим, да и 
сказалось в основном в бактрийской 
и парфянской среде, в то время ·как 
в Согде, Шаmе, Фергане, Хорезме Курильница. Еркурrан. Кашкадарья. Ш-IV вв. 
ОНО ОЩущаЛОСЬ благодаря ИМПульсу~ Фото А. Ха1<имова 

535 



который давало кушанекое искусство. Но каноны эллинистического искус­
ства вскоре были видоизменены, а к раннему Средневековью стали вытес­
няться местными образами, мотивами и символами. 

Начало эпохи раннего Средневековья ознаменовано вторжением на тер­
риторию Средней Азии новой волны кочевых племен, в результате которого 
образуется сначала сильное эфталитское государство, nодчинившее на пер­
вых порах Сасанидов, а затем могущественный Тюркский каганат. Государ­
ство Эфталитов, основанное кочевниками-эфталитами и распавшееся под 

ватиском тюрков в 563- 567 гг~ н.э., создало условия для контактов различ­
ных художественных стилей. Бактрийско-кушанские, сасанидские (Иран) и 
гуптские (Индия) элементы в искусстве эфталитского царства (монеты, про­
изведения торевтики) сосуществовали без глубокого взаимопрониюювения, 
которое nроизошло позднее (Шедевры самаркандского музея. 2004. Илл. 118. 
с. 85). 

С установлением власти Тюркского каганата активизировались полити­
ческие, торговые и культурные взаимоотношения согдийского и тюркского 
населения. В искусстве наблюдается своеобразный тюрко-согдийский симби­
оз. Крупными центрами городского ремесла становятся Самарканд, Бухара, 

города Южного Согда, Чача, Хорезма. Они были очагами развития гончар­
ного ремесла, стеклоделия, художественного металла, ткачества. Благодаря 
Великому шелковому пути мастера крупных ремесленных центров Средней 

Азии усваивали и применяли художественные приемы народов Ирана, Ин­
дии, Византии, Китая и др. В то же время территория Согда сохраняла опре­
деленную самостоятельность в рамках каганата. Города становятся центра­
ми культурной жизни, здесь строятся великолепные дворцы и замки (кj)шк), 

которые украшались прекрасной настенной живописью и скульптурой, рез­
ными деревянными панно, местными мастерами создавались замечательные 

сосуды из золота и серебра. Гончары производили разнообразную глиняную 
посуду, в ткацких мастерских выделывались шелковые и хлопчатобумажные 
ткани. Эти согдийские товары расходились по разным направлениям Велико­

го шелкового пути. 

В отличие от предшествующего периода в искусстве раннего Средневеко­
вья на первый nлан выходит светская тематика. Изобразительное искусство 
этого времени связано либо с героическим эпосом, либо с культами. При­
стенная скульптура и горельеф играют уже не такую роль как в античности. 
В богатых домах и храмах Согда применяется резьба по глине, ганчу, дереву. 
Живопись отличается сложностью рисунка и сюжетной фабулы, композици­
онной насыщенностью и колористическим богатством. 

В 1913 г. на городище Афрасиаб (Самарканд) были обнаружены первые 
образцы согдийского изобразительного искусства - фрагменты настенной 
живописи. Однако подлинное открытие согдийской цивилизации началось 
во второй nоловине ХХ в., когда были обнаружены великолепные памятники 
настенной живописи, скульптуры, а также уникальные произведения художе­

ственного ремесла. Были атрибутированы как согдийские серебряные изде­
лия, найденные на Урале и в Сибири и раннее относимые к группе так назы­
ваемого сасанидского металла. Расширение археологических работ открыло 
новые памятники изобразительного искусства и ремесла южного Согда - аа 

городище Нахшеб, Еркурган, Джартепа, расположенные на территории со­
временной Кашкадарьинекой области. 

536 



Кружка с вдавленным узором граната. 

Афрасиаб. VI- VIII вв. 
Фото А. Хакимова 

Кружка с фестончатым бортом. Афрасиаб. 

VП-VШвв. 

Фото А. Хакимова 

В культуре Согда наблюдается расцвет изобразительного искусства и ре­
месел (Хакимов, 2004. С. 9-14). Очевидно, что в сложении согдийского ис­
кусства огромную роль играл nроцесс взаимодействия с иными культурами, 
но при этом самобытность местного искусства на всех этаnах его весьма 
осязаема. Наиболее ярко локальные 
черты искусства nроявляются в на­

стенной живописи и скульnтуре, ке­
рамике, кораnластике и торевтике. 

Несмотря на широкий сnектр 
связей культуры и искусства Со­
гда с соnредельными регионами, 

известные nамятники nозволяют 

выделитькак основныетридоминирую­

щих наnравления - северо-восточное 

(стеnной, тюркский комnоненты и 
традиция таиского Китая), южное 
(Бактрия-Тохаристан, связанное с эл­
линистическим и инда-буддийским 
искусством) и заnадное (Хорезм и 
соответственно отражающим nреи­

мущественно влияние nарфянских и 
ирано-сасанидских традиций). 

Динамизм кочевого искусства на­

ходит в согдийском искусстве ком­
промисс с нетерnящей суеты велича­
востью и стеnенностью сасанидского 

творчества. Это можно видеть в nла­
стике этих животных в резном ганче 

Варахши в 40 км от Бухары (Пугачеи­
кова, Ремпель, 1965. Илл. 105- 108; 

537 

Антроnоморфный ритон. Афрасиаб. 
VI- VIII вв. 
Фото А. Хакимова 



Шишкин, 1963; Шишкин, 1965) и декоре согдийских серебряных чаш (Мар­
шак, 1971. Илл. 14-19,24- 26, 29;Даркевич , 1976.Рис. 4. С. 64. Табл. 10. С. 84). 

Самым ярким явлением раинесредневекового искусства была безусловно 

настенная живопись (Альбау.м, 1975). Основной лейтмотив этой живописи­
борьба с силами зла и тьмы, воплощенная в различных тематических и сю­
жетных вариациях. Сюжеты росписей подтверждают их светский характер, 

много тем почерпнуто из местной мифологии и эпоса. 
К тохаристанской школе относятся росписи дихканского замка в Бала­

лыктела (Сурхандарья) V-VI вв. (Альбау.м, 1960). Здесь в интерьере квадрат­
ного зала на синей глади стен развернута единая по сюжету сцена пирmества 
мужчин и женщин в колоритных костюмах с золотыми и серебряными куб­
ками в руках. Яркая жизнерадостная живопись и само содержание сцены на­
ходятся в пекотором противоречии со статичностью поз и бесстрастием лиц, 
что заставляет предположить ее связь с тохаристанской буддийской иконо­

писной традицией. 
Обращает на себя внимание живопись согдийской школы во дворце Ва­

рахmи, столицы владетелей Бухарского оазиса VII-VIII вв. В главном зале 
был изображен царь (или божество), сидящий на троне в форме крылато­
го верблюда в окружении сцен придворной жизни: жертвоприношений, охо­
ты, развлечений. Тема утверждения светской и духовной власти правителя 
соседствует с панорамой эпического содержания, развернутой в смежном, 
так называемом Красном зале, где мы видим сцену борьбы восседающего 
на слоне героя с леопардами и фантастическими зверями. Наиболее яркое 
представление о живописи согдийской школы дают росписи, обнаруженные 
на Афрасиабе в квартале роскошных резиденций самаркаядского правителя 

Кувшин, nосыпанный слюдой. Кафир-кала. 

VI- VII вв. 
Фото А. Хакимова 

VII- VIII вв. Здесь в большом зале со­
хранились изображения, сюжетно 

подчиненные теме прибытия к царю 
Самарканда послов с дарами из со­
седних княжеств и отдаленных вла­

дений (Шедевры самаркандского му­
зея. 2004. Илл. 157а, Ь, с, d, е). 

Соrдийское искусство дает образ­
цы синтеза различных искусств - жи­

вописи и скульnтуры. Наиболее ярко 
этот синтез nроявился в оформлении 
дворца Варахши. Сюжетные мотивы 
были нацелены на идеализацию пра­
вителя и носили репрезентативный 

характер. Этот прием героизации был 
характерен для тюркской дидактиче­

ской традиции. Раинесредневековая 
пластика представлена как объемной 
скульптурой, так и рельефными изо­
бражениями из дерева и ганча, обна­
руженной на таких памятниках как 

Варахша, Куевкурган, Афрасиаб и 
др. (Шедевры самаркандского музея. 
2004. Илл. 122, 123, 127). 

538 



К числу оригинальных памят­
ников этого периода относятся ос­

суарии или астоданы- сnециальные 

культовые керамические костехрани­

лища, применяемые в погребальных 
обрядах огнепоклонников. Первые, 
так называемые статуарные, оссуа­

рии из Хорезма в регионе появились 
в ПI-II вв. до н.э. (Кой-Кръшган-кала. 
1967. Рис. 89, 90. С.232; рис.94. 
С. 241; рис. 96. С. 246). Примерно в 
III в. н.э. статуарные оссуарии исче­
зают. Им на смену приходят саркофа­
гообразные, сводчатые, прямоуголь­
ные, с фигурками птиц на крышках, 
ящики. Именно в Хорезме сформи­
ровался тип оссуария, который в ран­

несредневековое время станет одним 

из наиболее распространенных во 
всех областях Средней Азии - пря-
моугольный ящик с четырехскатной 

Оссуарий с антроnоморфным налепом на 
крышке. Ташкентская область. VI- VII вв. 
Фото А. ХаюJМова 

крышкой. Поздние оссуарии Хорезма отличаются росписным декором с изо­
бражением сцен, встречаются также надnиси: имя покойного, его отца, да­

тировка жизни, благопожелания душе (Ягодин, Ходжайов, 1970. С. 112, 113, 
120, 121). 

В позднеафригидскую эnоху (VI-VIII вв. н.э.) в Хорезме возникает новая 
эстетика, отличная от античных художественных взглядов. Отражая связь с 
наследием древневосточного искусства, культура Хорезма все более сближа­
ется с традициями сопредельных ре­

гионов Средней Азии, а через них - с 
кругом образов Индии и Восточного 

Туркестана. Это наглядно демонстри­
рует груnпа серебряных с позолотой 
изделий с хорезмийской надnисью 

~аркевич, 1976. Табл.25,26.Рис. 14. 
С. 1 07). Керамические сосуды, сте­
клянные и каменные бусы, фраг­
менты одежды из хлопка, шерсти и 

шелка, бронзовые изделия, а также 
медные хорезмийские монеты свиде­

тельствуют о высоком уровне урба­
низации и общественного развития 
раинесредневекового Хорезма (Куль­
тура и искусство. 1991. С. 90). 

В Самаркандском музее nред­
ставлена большая коллекция в основ­

ном согдийских оссуариев, имеющая 
различные формы - прямоугольные, 

овальные (Шедевры самаркандского 

539 

Оссуарий в виде лошади.Туrай мазар. 

Vl- VII вв. 
Фото А. Хакимова 



Чаша коническая. Афрасиаб. Х в. Надпись почерком 
куфи: «Подrотовка к делу избавит тебя от раскаяния» 

Фото А. Хакимова 

музея. 2004. Илл. 137-153). 
Они украшались рельефны­
ми изображениями на вер­
тикальных стенках. Лишь 

иногда крышка оссуария 

оформлялась в виде не­
большой фигурки челове­
ка. Оссуарии Согда датиру­
ются в основном V- VII в в . 
и сцены, изображённые на 

них, связаны с божествами 
и персонажами зороастрий­

ской религии. Раинесредне­
вековое искусство регио­

на по духу и стилю больше 
связано с предшествующим 

античным временем, чем с 

последующим мусульман­

ским Средневековьем, хотя 

оказало огромное влияние 

на последующее развитие 

среднеазиатского и шире 

всего мусульманского 

искусства. 

Завоевание арабами Средней Азии и проникновение ислама происходит 
на рубеже VII- VIII вв., однако в культуре эти события находят отражение 
лишь начиная с IX- X вв. Именно в это время происходит формирование и 
развитие нового орнаментально-декоративного стиля, положившего начало 

так называемому мусульманскому искусству региона (Хакимов, Гюль, 2009. 
С. 4, 5). Наступает новый период в искусстве Среднеазиатского Междуре­
чья. Монументальная роспись и скульптура предшествующих веков, в изо­
билии представленная в памятниках региона доисламского времени, начиная 
с VIII в., постепенно исчезает. Орнаментальное искусство становится одной 
из доминант мусульманской эстетики, определяя особенности стиля художе­
ственного ремесла и оформления архитектурных сооружений на протяжении 
всего средневекового времени. 

В истории искусства эпоха ислама длилась более чем тысячелетие и име­
ла свою периодизацию. Становление и формирование мусульманского сти­
ля искусства происходит в IX-X вв. и продолжается вnлоть до монгольского 
нашестия - начала XIII вв. Второй период включает искусство эпохи Амира 
Темура и Темуридов- с конца XIV до начала XVI в. В это время наблюдается 
взлет искусств, поэзии и науки. И, наконец, третий период- с конца XVI до 
XIX в., период узбекских ханств, отмеченный распадом огромного государ­
ства Амира Темура, заметным застоем в сфере экономики, международной 
торговли и градостроительства. Универсальный стиль предшествующей эпо­
хи уступает место традициям локальных художественных школ. Архитектура 
и ремесла испытывают определенный спад. 

С развитием и утверждением исламского богословия негативное отноше­
ние к изобразительным формам в искусстве, в том числе к изображениям 

540 



живых существ на произведениях прикладиого искусства, допускавшимся в 

первые века ислама, усиливается и орнамент становится доминантой новой 

эстетики. В IX-XI вв. наиболее распространены растительно-геометрические 
узоры, а также эпиграфический орнамент. Они наносятся на поверхность 
многочисленных произведений прикладнаго искусства- изделий из керами­

ки, бронзы, дерева, стекла, ковров, тканей и находят отражение в украшении 
памятников архитектуры. 

В связи с интенсивным ростом торговых городов в IX- XII вв. производ­
ство художественных изделий и архитектурный декор становятся основными 
формами nространственпо-пластических искусств. Произведения мастеров­
ремесленников были не только предметом международной торговли, но и 
своеобразной формой духовных контактов и взаимообогащения культур му­
сульманских народов. Условия общения вызывали параллели и многочислен­
ные аналогии в формах и декоре изделий искусства Мавераннахра, Хорасана 
и других стран Среднего и Ближнего Востока. Вместе с тем, при всей общно­
сти стилевых черт, искусство каждого региона исламского мира имело свои 

характерные особенности, обусловленные предшествующими исторически­
ми и культурными традициями. 

Керамика. Начиная с IX в. одним из наиболее распространенных видов 
художественного ремесла становится керамика. В IX- XII вв. керамическая 
посуда становится массовой и широко входит в быт населения. В керамике 
этого времени произошли значительные изменения - появляются новые фор­
мы изделий, иные технические и художественные приемы их оформления, 
меняется и содержание декора. Прежние мотивы продолжают существовать, 
но в их трактовке преобладает орнаментальное начало. Ведущим в украше­
нии изделий становится растительный и геометрический орнамент, актив­
но вводятся арабские надписи, постепенно превращающиеся в нечитаемый 
узор. 

С конца VIII - начала IX в. в городах Средней Азии появляется и полу­
чает широкое распространение во все последующие времена глазурованная 

или поливная керамика. На протяжении IX- XII вв. она достигла здесь насто­
ящего художественного со­

вершенства и высокого тех­

нического качества. В этот 
период сформировались 
ведущие · центры керами­

ческого искусства. Глав­
ным центром поливной 
керамики был Афрасиаб -
древнее городище Самар­
канда (ТаULХод~аев, 1967; 
Шишкина, 1979; Шишкина, 
1986; и др.). 

В изделиях афрасиаб­
ской керамики наиболее 
часто встречаются расти­

тельные узоры, которые 

зачастую nревращаются 

в буквы эпиграфических 
Бmодо с птицами. Афрасиаб. Х - начало XI в . 

Фото А. Хакимова 

541 



Блюдо с птицей. Афрасиаб. Конец Х- начало Х1 в. 

Фото А. Хакимова 

надписей, а также хвосты 

и клювы птиц. На мно­
гих изделиях встречается 

геометрический орнамент 
в виде плетенок, квадра­

тов, треугольников. Среди 
птиц наиболее часты изо­
бражения фазана, петуха, 
голубя, утки, а среди жи­

вотных - архара (горного 
козла), коня, гепарда, льва. 

Все эти мотивы передко 
предстают во взаимосоче­

тании на одном и том же 

изделии. Антропоморфные 

изображения на афрасиаб­
ской керамике встречают-

ся крайне редко (Hakimov, 
2000. Р. 414; Шедевры самаркандского музея. 2004. Илл. 178-213). Стиль 
изображений домонгольской керамики Афрасиаба имел свою эволюцию. 
В декоре изделий IX-X вв. ещё сохраняется определенная целостность рисун­
ка и натурализм изображений, хотя и намечается стремление к их стилизации. 
В XI в. происходит существенная смена стиля -господствует орнаментально­
декоративный узор, которому мастера подчиняют все элементы рисунка. Ха­
рактерен в этом отношении процесс постепенного превращения изображений 
птиц или животных nутем стилизации в орнамент (Шедевры самаркандского 
музея. 2004. Илл. 194-196). 

Афрасиабская керамика играла ведущую роль в регионе, но не была един­
ственной. Славилась в ту пору поливная керамика Шаша, Ферганы, Хорезма 
и Чагалиана (Кальтер, 1997). В шашской и ферганской керамике Х-ХП вв. 
преобладает оливково-зеленая гамма с использованием коричневых, охристо­
красных, черных, желтых оттенков. Орнаментика этой керамики включа­
ет изображения животных, птиц, рыб, отражавших местную символику и 
фольклорно-поэтические представления. Иконография некоторых образов 
заимствована из репертуара раинесредневековой торевтики этих районов. 
Характерны в этом отношении изображения уток, аистов, оленя с ветвисты­

ми рогами. 

Торевтика. VIII- X вв. были завершающим этапом в развитии традиций 
доисламской раинесредневековой торевтики Средней Азии и в то же время ­
это был переходный период, когда формпровались черты нового художествен­
ного стиля. В художественной утвари из драгоценных металлов VIII- IX вв .. 
предназначавшейся для знати и зажиточных слоев общества, на первый плав 
выдвигается светская тематика - сцены nиршеств и тронных восседаний. 
охотничьи подвиги и сюжеты единоборства. Не менее поnулярными были и 
культово-мифологические сюжеты эллинистического, индо-иранского и, в 
основном, местного согдийского происхождения. 

В VIII- X вв. в Мавераннахре ещё были живы традиции согдийского ме­
талла. Стройные кувшины с узким горлом и широким грушевидным туло­
вом, ложчатые nолусферические чаши и круглые плоские блюда, небольшие 

542 



кружки различных силуэтов украшаются рельефными, чеканными и грави­
рованными узорами (Даркевич, 1976. Табл. 8-11, 16-19, 33). В тематике из­
делий ещё сохраняются доисламские мотивы, восходящие к раннесогдий­
ской и сасанидской традиции, но в это время мастера стремятся подчинить 
их декоративным целям и происходит стандартизация композиционных схем, 

знакомая по поливной керамике X-XII вв. В торевтике VIII вв. начинает про­
цесс стирания особенностей локальных художественных школ, нарождается 

стиль, отражающий тенденции нового времени. 
В середине XI в. в прикладнам искусстве наступает смена художественно­

го стиля. С этого времени получают распространение новые формы изделий 

из бронзы и меди - прямоугольные подносы, кувшины с шаровидным туло­
вом и граненым горлом, небольшие цилиндрические чернильницы и ступки, 
полусферические чаши и бронзовые зеркала. К XII в. они украшаются стили­
зованными изображениями зверей и птиц, вплетающимвся в узорный орна­
мент. Самым распространенным приемом нанесения орнамента становится 

гравировка, наиболее полно отвечающая основным декоративным принци­
лам того времени - плоскостности, ковровости узора. Смена стиля в XI в. 
коснулась не только приемов орнаментального украшения - заметно меня­

ются и очертания сосудов: от неказистых, несколько громоздких силуэтов 

(IX- X вв.) к более изящным и плавным абрисам, уравновешенным пропор­
циям (XI- начало ХПI в.). В этих видоизмененных силуэтах уже с трудом 
угадываются формы согдийских и позднесасанидских изделий из серебра, к 
которым они восходят. В декоре бронзовых изделий X1-XII вв. особую по­
пулярность получают изображения крылатых сфинксов и козлов, львагрифо­
нов и человекоголевых птиц, потерявших прежнее мифаэnическое значение 
и перешедших в разряд фольклорно-сказочных персонажей. Не исчезают и 
сюжеты светского характе-

ра, также получившие но­

вую окраску. Изображения 
тронных сцен, охотничьих 

подвигов, пиров и развле­

чений знати помещаются 

в небольшие медальоны, 
ритмично расположенные 

на поверхности изделия, 

и становятся частью ор­

наментального украшения 

различных предметов оби­
хода. Животный мир на из­
делиях бронзы XI- XII вв. 
сводится к изображениям 

зайцев,собак,ланей,гепар­

дов в сценах звериного гона, 

козерога и тельца в компо­

зиции «Знаки Зодиака», а 
также птиц и рыб в меда­
льонах вне какого-либо сю­
жета. Эти гравированные 

изображения заключаются 

Поднос с изображением крылатого сфинкса. Самарканд. 
ХUв. 

Фото А. Хакимоilа 

543 



Подставка 8-rранная. Маверан:нахр. Xll в. 
Фото А. Хакимова 

в отдельные картуши или 

круглые медальоны, кото­

рые прерывающимся де­

коративным обручем охва­
тывают тулово высоких 

кувшинов и сферических 
чаш. Декоративное начало 
берет здесь верх (lllедев­
ры самаркандского музея. 

2004. Илл. 245- 254). 
Новым бьшо широкое 

распространение в декоре 

изделий художественного 

ремесла эпиграфического 
орнамента. Надписи почер­
ком «СтрОГИЙ» И «ЦВету-
ЩИЙ» куфи и насх состояли 

из тривиальных благопожеланий типа «слава, успех, здоровье, счастье и т.д.» 
владельцу сосуда или чаши. Так же как и в поливной керамике, на изделиях 
бронзы эпиграфические надписи постепенно стилизуются, превращаясь в свое­
образный «письменный орнамент». В отдельных случаях буквы эпиграфиче­

ских поясов завершались человеческими личинами или стилизовались под зве­

риные морды. Со временем надписи стилизуются и становятся неразборчивыми. 
Особой отраслью. художественной обработки металла было изготовление 

ювелирных изделий и предметов вооружения. Изделия ювелиров - женские 

украшения, детали конской сбруи и воинского снаряжения - выделывались 
из золота, серебра, меди, бронзы, латуни и других металлов. В украшениях 
использовались вставки из изумруда, бирюзы, сердолика, халцедона, граната, 
горячего хрусталя или стекла. Средневековые ювелиры владели многообраз­
ными техническими приемами - искусно пользовались техникой литья, че­

канки, золочения или инкрустации серебряными листами, применялась раз­
нообразная обработка камней. 

Исторические хроники и поэтические произведения этого времени со­
держат описания ювелирных украшений, деталей вооружений и предметов 
роскоши из серебра и золота, поражающих обилием инкрустации дорогими 
камнями - алмазами, рубинами, изумрудами, бирюзой, жемчугом. В перечне 
предметов - золотые и серебряные вазы, блюда, чаши, а также золотой кубок 
весом до 4-х с лишним килограмм, заполненный жемчугами, яхонтами и ба­
дахшанскими лалами, серебряные и золотые пояса, украшенные драгоценны­
ми каменьями, ожерелья с особо ценными жемчугами (История материаль­
ной культуры .. , 1969. С. 93, 115, 124, 302, 309, 354, 388, 483). 

Ювелирное искусство. В IX- XII вв. ювелирное искусство подверглось 
тем же изменениям стиля, что и другие виды художественного ремесла. 

В оформлении многочисленных бронзовых амулетов-подвесок с гравирован­
ными изображениями птиц, зверей чувствуется нарастающее преобладание 
растительно-геометрического узора (lllедевры самаркандского музея. 2004. 
Илл. 261- 265). Вводятся арабские надписи с благопожеланиями, окаймляю­
щие зооморфные изображения в круглых медальонах, иногда выполнявшихся 
н реJlьефной или прорезной техник~::. 

544 



Наряду с изделиями из глины, металлов и драгоценных и полудраго­
ценных камней в Хорасане и Мавер.аннахре были распространены изделия 
из других твердых материалов - стекла, дерева, кожи, а также предметы из 

папье-маше. Расцвет стеклоделия в этих регионах приходится на IX- XII вв .. 
хотя и в предшествующие nериоды встречались уникальные произведения. 

В домонгольский период широкое распрострю-tение получают стеклянная 
столовая и химическая посуда, парфюмерные флакончики и другие бытовые 
изделия. Изобразительные мотивы на них редки, а имеющиеся несложны в 
выполнены в технике выдувания в форму или путем тиснения штампом (Ше­
девры самаркандского музея. 2004. Илл. 238-244). 

Косторезное искусство народов Среднеазиатского Междуречья в VIП­
XI вв. представлено многочисленными экземплярами бытовых предме­
тов - уховерток, туалетных ложечек, конических nуговиц и прочих мелких 

изделий. В XI- XII вв. техника гравировки на изделиях из кости не встреча­
ется, но в быту населения остаются nоnулярными различные костяные изде­
лия- пуговицы, ложки, гребни и т.д. (Шедевры самаркандского музея. 2004. 
Илл. 256-260). 

В жизни и быту узбекского народа издревле особое место занимали раз­
нообразные изделия текстиля, практическое назначение которых сочеталось 
с высокохудожественным оформлением. Они охватывали все основные сфе­
ры жизнедеятельности человека - одежду и внутреннее убранство жилища, 
в котором ковры, дорожки, занавеси, различные виды подушек заменяли по 

существу мебель. Одежда и ковры были показателем социального положения 

человека. 

В домонгольский период в Самарканде и Бухаре производилисЪ шерстя­

ные, хлоnчатобумажные, льняные, шелковые, а также смешанные по тех­
нике ткани типа парчи, серебристые ткани - симгун. В Бухаре в специаль­
ных ткацких мастерских 

ИЗГОТОВЛЯЛИ СЪ 

ввиду своей 

служившие 

изделия, 

ценности 

своеобраз-
ной денежной единицей. 

Здесь производилисЪ ков­
ры, паласы, декоративные 

занавеси, узорчатые ткани 

для наволочек на подуш­

ки, небольшие молитвен­
ные коврики, попоны и 

т.д. В XI-XII вв. в Маве­
раннахре ПрОИЗВОДИЛИСЪ 

ткани в подражание им­

портированным образцам 
из Китая и Египта, кото­
рые благодаря мастерству 
местных ткачей nользова­

лисЪ большим спросом во 
всем мусульманском мире 

и были предметом экспор­
та. Это ткани «хитойи» и 

35 Узбеки 

Блюдо с кустом. Самарканд. XV в. 
Фото А. Хакимова 

545 



«синизи», «ушмунские», «дабики», «табаристанские» и др. (Пугаченкова, 
Ремпель, 1982. С. 262). 

Ковроделие и кошмоваляние, сырьем для которого служила шерсть овец 
и верблюдов, были развиты в основном в скотоводческой среде, производ­
ство же тканей, золотое шитье, вышивка крупных декоративных изделий яв­
лялось по ареимуществу городским или сельским ремеслом. В домонголь­

ский период особой славой стали пользоваться ковры и ковровые изделия 
кочевых тюркских племен - огузов, селъджуков, карлуков, занявших ключе­

вые позиции в создании и управлении государствами на территории Средней 
Азии и Хорасана в этот период. Империи Газневидов, Караханидов, Сель­
джукидов были основаны представителями тюркских nлемен, что ускоряло 

процесс включения и адаnтации традиций их бытового уклада и эстетиче­
ских идеалов в круг социальной и культурной жизни всего мусульманского 
мира. В свою очередь традиции искусства земледельческих народов оказыва­

ли влияние на характер стиля этих изделий, что проявлялось в содержании и 
принцилах построения орнаментальных узоров ковров и ковровых изделий 

тюркских nлемен. 

Нашествие орд Чингизхана в начале ХIП в. опустошило среднеазиатский 
оазис, были разрушены многие города, наступил сильный экономический 
кризис. Только в XIV-XV вв. узбекский народ вновь встал на nуть возрож­
дения культуры и государственности. Это время отмечено восстановлением 

городов, строительством новых грандиозных nамятников архитектуры, раз­

витием искусств, nоэзии и ремесел. Развитие ремесла в государстве Амира 
Темура и Темуридов nроходило в nериод значительного усиления роли исла­

ма в государстве. В то же время в искусстве и в ремесле достаточно очевидно 
наtm:нает проявляться светская линия, нашедшая свое наиболее яркое вопло­
щение в дворцовом искусстве царствующей династии. Процесс нивелировки 

локальных художественных традиций, начавшийся в арабо-мусульманском 
мире еще в VIII-XП вв., в послемонгольский период был продолжен. Одна­
ко доминантой в этой исторической ситуации выступает уже не религия, а 

скорее процессы, связанные с политикой Амира Темура, направленной на 
оживление торгово-экономических связей и концентрацией лучших мастеров 
Среднего и Ближнего Востока в столицах империи Темуридов - Самарканде, 
а затем Герате. 

Признанными центрами искусства и ремесла были также Бухара, Шах­
рисабз, Ташхент, Термез и многие другие, которые стали местами контакта и 
культурного взаимодействия не только между собой, но и с такими крупными 

регионами, как Китай, Индия и арабские страны. Стабильность государства 
Амира Темура, благоустройство круnных городов и их окрестностей, а также 
расширение поливного земледелия служили стимулом для развития ремесла, 

укрепления отдельных их видов. Складывались новые и росли традиционные 
кварталы ремесленнИJ<ов, nоявлялись связанные с этим новые улицы, места 

оживленной торговли - торговые ряды, закрытые потолками и куполами. 

Искусство и ремесла XIV- XV вв. представляют собой логическое разви­
тие эстетики домонгольской эnохи с ее при:верженностью к орнаменту. Са­
марканд славился nроизводством прекрасных nроизведений художественной 

керамики, стекла, торевтики, изделий из кости, мрамора, оникса и дерева, 

здесь изготовлялись лучшие сорта бумаги, широкой известностью пользова­
лисЪ шелковые, хлоnчатобумажные и шерстяные ткани. 

546 



Художественная кера­
мика. После nреодоления 
последствий монгольского 
нашествия в Мавераннах­
ре восстанавливаются цен­

тры гончарного искусства. 

Для изготовления керами­
ческих изделий исполь­
зовалась местная глина, в 

том числе добывавшаяся 
из окрестностей Самар­
канда. Гончары изготовля­
ли разнообразную nосуду. 
На территории темуровекай 
цитадели, в археологиче­

ских слоях XV в. , найдены 
разнообразные чаши, боль­
шие и малые блюда (Пуга­
ченкова, 1950. С. 94- 96). 

Особый взлет в раз­
витии поливной керамики 

падает на конец XIV - на­
чало XV в. В этот период 

Блюдо. Самарканд. XV в . 

Фото А. Хакимова 

nоявляется новый тиn керамики - подражание импортированному китайско­

му фарфору. Местные мастера, не зная технологических секретов китайского 

фарфора, тем не менее достигали яркого художественного эффекта, и такая 
керамика являлась предметом экспорта, в том числе и в Европу, и высоко оце­
нивалась современниками. 

Фарфоровидная керамика производилась в различных городах Средней 

Азии и Ирана - Самарканде, Бухаре, Шахрисябзе, Мерве, Урrенче, Мешхе~ 
де, Кермане, Герате. При Улугбеке существовала специальная мастерская 
Чиннихона, расnоложенная в nригороде Самарканда. Стиль «китайского 
фарфора» был одним из самых распространенных в эту эпоху, а произве­
дения местных мастеров порой было невозможно отличить от оригиналь­
ных образцов (Lentz, Lowry, 1989. Илл. 31 Р. 106). Прекрасные образцы 
бело-голубой керамики такого стиля были созданы мастерами Самарканда 
и Бухары. Рассматриваемый период характеризуется окончательным форми­
рованием и широким распространением в Средней Азии «темуридского кера­
мического стиля», значительно отличавшимел от керамики nредшествующе­

го периода и, в несколько видоизмененной форме, продолжавшим бытовать в 
XVI-XVII вв. 

Именно в эпоху Темуридов происходит постепенный отказ от старых и 
переход к новым формам изделий, широкое распространение синей цвето­

вой гаммы. Наряду с образцами подражания, характерными для начального 
этапа, когда местные мастера переносили nочти без изменений в декор из­
делий дальневосточные мотивы и сюжеты, постепенно появляются и такие 
произведения, в которых творческая импровизация художников способствует 
созданию нового синкретического орнаментального стиля. На поверхности 
плоских круглых блюд или невысоких чаш художник-орнаменталист свобод-

547 



но размещает рисунки с изображениями птиц, цветов, фантастических фе­
никсов, драконов или свободно разгуливающих косуль. 

Таким образом, отличие темуридекой керамики от домонгольской косну­
лось цветовой гаммы, орнаментики и технологических приемов. Живопис­
ный стиль теплых тонов керамики X-XII вв. сменяется в эпоху Темуридов 
более графичным по рисунку и холодным по колориту стилем фарфоровид­
ной керамики с белым фоном и голубой росписью и сине-голубой керамики с 
черной подглазурной росписью. 

При сохранении общих эстетических канонов в керамике XV-XVI вв. 
художественная манера и стиль становятся более свободными и раскован­
ными. В этот период мастера-керамисты занимались и производством 

архитектурно-облицовочной, резной и тисвенной терракоты, изразцов, гла­
зурованных плиток и расписной майолики, интенсивных и устойчивых по 
цвету, придающих своеобразие декоративному убранству памятникам зодче­
ства. Бирюзово-голубой колорит, внесенный в архитектурное пространство 
мастерами керамики, стал символическим выражением искусства эпохи Те­
муридов. В отличие от посудной керамики архитектурно-облицовочная кера­
мика не испытывала существенного воздействия китайских художественных 

традиций и ведущими мотивами были переплетающиеся узоры растительно­
геометрического и эпиrрафического характера. 

Торевтика. Блестящего расцвета в эпоху Темуридов достигает искусство 
художественной обработки металла. В этот nериод воздействие западных 

центров CpeДJiero и Ближнего Востока в торевтике Мавераннахра начина­
ет ощущаться с большей силой. В изделиях местных мастеров усиливается 
стремление к изощренности орнаментального узора и изысканности форм 

сосудов, использовании фигурных украшений в виде деталей - ручек, под­
ставок для изделий. Это воздействие ощущается и в технических приемах - в 
Мавераннахре начинает использоваться техника инкрустации бронзовых ~ 
медно-чеканных изделий серебряными нитями. 

Небольшой круг знати пользовался дорогой nосудой, окаймленной золо­
том и серебром. О художественных традициях торевтики XIV-XV вв. свиде­
тельствуют бронзовые изделия, обнаруженные в мастерской близ площади 

Регистан в Самарканде (Haldmov, 2000. Р. 435). Это более 60-ти произведе­
ний различного назначения - котелки, чаши, кувшины, крышки и подстав­

Ю1 для сосудов, nредметы и утварь бытового назначения - медные ложки, 

весы. В составе клада наряду с обычной ремесленной nродукцией имеются 
подлинные nроизведения искусства, в оформлении которых проявилисъ чер­
ты нового времени - более измельченный орнамент и техника инкрустации 

серебром. 
Особую групnу изделий XIV - начала XV в. составляют предметы из 

бронзы из мавзолея Ходжа Ахмада Йасави в г. Туркестан. Известно, что сам 
мавзолей был сооружен по приказу Амира Темура в период его паломниче­

ства к могиле Ахмада Йасави. Из всей групnы изделий в nервую очередь 
nривлекает внимание литой котел, nоражающий величественными размера­
ми и nревосходной орнаментальной обработкой внешней стороны. Надпи­
си на его внешних сторонах, вьшолненные почерками сульс и куфи, содер­

жат сведения о времени изготовления, заказчике и мастере, его создавшем: 

«Приказал построить это место для nитья эмир величайший .. , амир Темур 
Гураrан, да освятит Аллах всевышний царство его, для усьшалъницы шейха 

548 



ислама, султана шейхов в мире, шейха Ахмада ал-Йасави, да освятит Аллах 
дух его великий. 20 шаваля года 801» (25 июня 1399 г.). В оформлении шести 
многоярусных светильников наряду с орнаментальными украшениями име­

ются надписи как исторического содержания, так и благожелательные (Lentz, 
Lowry, 1989. С. 30, 31). Надписи исторического характера содержат указания 
на то, что изделия сделаны по приказу Амра Темура и содержат имя мастера 
и дату- 1397 г. (Иванов, 1981. С. 78). 

Ювелирное искусство. Специальной отраслью художественпой обработ­

ки металла бьmо изготовление ювелирных изделий и предметов вооружения. 
Ювелиры-заргары специализировались на изготовлении золотых серег, брас­
летов и других дорогих изделий. Изделия ювелиров выделывались из золо­
та, серебра, меди, бронзы, латуни. В украшениях использовались вставки из 
изумруда, бирюзы, сердолика, халцедона, граната, жемчуга, рубина, хрусталя 

или стекла. Предметом искусства становятся также детали конской сбруи и 
воинского снаряжения. Убранные изысканными узорами и вакладными укра­
шениями из драгоценных металлов и камней пояса, шлемы, сабли, боевые 

топорики и другие атрибуты военного снаряжения предназначались в основ­
ном для знатных вельмож и полководцев. Один из таких шедевров - кольчуга 
внука Амира Темура, сына Шахруха Султана Ибрахима, поясные картуши 

которой украшены изысканным золоченым орнаментом (Lentz, Lowry, 1989. 
Илл. 31. Р. 107). 

Дерево, нефрит и мрамор использовались при изготовлении как бытовых 

изделий, так и элементов архитектурного убранства - колонн, дверей, папе­
лей, надгробий и т.д. Косторезное искусство эпохи представлено разнообраз­
НЪIМИ бытовыми предметами - кость используется в основном в оформлении 
рукояток мечей, ножей, деталей воинского снаряжения. 

Многочисленные предметы - сундуки, шкатулки, подставки для книг -
лаухи, музыкальные инструменты, низенькие столики и атрибуты тронного 
убранства - изготавливались из различных пород дерева. В этой сфере на­

ряду с массовыми изделиями создавались подлинные шедевры искусства. 

К такого рода уникальным произведениям относится резная шкатулка из сан­
далового дерева, принадлежащая Мирзо Улугбеку или Шахруху. Шкатулка 

была выполнена в Средней Азии в начале XV в. и покрыта сплошным ков­
ром растительных арабесок, а ручки и замки сделаны из золота (Lentz, Lowry, 
] 989. Илл. 49. Р. 142, 207). В декоре шкатулки ощущаются традиции орнамен­
тального стиля мусульманского мира и мотивы популярных в империи Тему­

ридов китайских сюжетов - на крышке шкатулки, между двумя картушами, 
содержащими надписи с титулатурой и именем Мирзо Улугбека, помещен 
медальон с изображением фантастических драконов. Сравнение стиля деко­

ра этой шкатулки и других nроизведений XV в. - резных дверей из мавзолея 
Шамсиддина Куляля из Шахрисябза и мавзолея Гур-Эмир в Самарка1ще с ор­
наментикой резного дерева XIV в . показывает определенную эволюцию сти­
ля. Возрастает стремление мастеров к изощренности узора, максимальному 

заполнению им поверхности декорируемых изделий. Орнамент становится 
более дробным и измельченным. 

Образцы резного дерева XIV- XV вв. свидетельствуют о высоком уров­
не орнаментального искусства средневековых резчиков по дереву. В этих из­
делиях использовались два основных способа художественной резьбы - в 
XIV в. преимущественно простая техника украшения выемчатым или вре-

549 



занным узором, а в XV в. -более сложная безфоновая резьба, создававшалея 
путем удаления фона. 

Высокого уровня достигает камнерезное искусство эпохи. Мастера­
камнерезы создавали изделия как бытового назначения - посуду, утварь, 
геммы-печати для перстней и т.д., так и детали архитектурного убранства. 
Особенно активно использовался труд камнерезов nри изготовлении над­
гробных nлит для династийных усыnальниц. Сохранилось несколько уни­
кальных изделий из нефрита и агата - чаш, шкатулок и других nредметов. 
В них nроявилось высокое мастерство камнерезов как в полировке материа­
ла, так и в его объемно-пластической обработке. Элегантны по форме и без­
упречны по обработке изделия из белого нефрита - кувшин Мирзо Улугбека 
с ручкой в виде дракона (Lentz, Lowry, 1989. Илл. 46. Р. 144), и небольшой 
сосуд, изготовленный для известного Темурида Байсунгура (Lentz, Lowry, 
1989. Илл. 50. Р. 143). Что касается архитектурных или ритуально-культовых 
объектов из мрамора и нефрита, то в их декоре nреобладал плоскостной 
растительно-геометрический узор в сочетании с эпиграфическими надnи­
сями. Истинными шедеврами камнерезного искусства является надгробие 
из усыпальницы Гур-Эмир в Самарканде, выполненное из различных со­

ртов мрамора и нефрита, и мраморное надгробие Хакима ат-Термези (XV в.) 
в Термезе. 

Искусство периода узбекских ханств- Бухарского, Хивнского и Кокаяд­
екого- не достигает вершин предшествующего nериода. Их изоляция при­
вела к замкнутости и все большей локализации художественных процессов. 
Практически прекращается развитие миниатюры, снижается уровень архи­
тектуры. Лишь прикладвые искусства развиваются стабильно - мастера­
ремесленники, основываясь на традиционных nриемах и технологиях, и в этот 

период создают уникальные произведения из керамики, дерева, кости, камня. 

Поливное блюдо - ля:rан. Самарканд. XVIII- XIX вв. 
Фото А. Хакимова 

550 

Керамика. В керамике 
этого времени традиции 

темуридекого стиля еще 

сохраняются, но прежнее 

изящество орнамента, форм 

и высокое технологическое 

качество все же nостепенно 

теряются. Сnециализация 

мастеров-керамистов была 
достаточно широкой - от 
мастеров формы (косагар, 
кузагар) до орнамеiпали­
стов (НG1).1).0Ш-ЧИЗМGКGШ), 
что позволяло создавать вы­

сококачественную декори­

рованную nосуду. В XIX в. 
на территории нынешне­

го Узбекистана еложились 
основные школы и центры 

среднеазиатской керамики, 
имеющие глубокие истори­
ческие традиции. 



Чеканка и ювелирное искусство. В этот период широкое развитие по­
лучает медночеканное производство, формируются основные школы и цен­
тры - Бухара, Самарканд, Хива, Коканд, Карши, Шахрисабз, Ходжент и др. 

Ассортимент изделий достаточно широк -это разнообразные формы кувши­
нов ( офтоба, куза, кумган), круглые, прямоугольные и квадратные подносы, 
хозяйственная посуда для хранения продуктов, культовая посуда и др. Наи­
большим спросом пользавались изделия мастеров Бухары и Хивы. К концу 

XIX - началу ХХ в. в чеканке Ферганы, а затем Бухары и Самарканда появ­
ляются изображения архитектурных памятников, а в кокавдекой чеканке вво­
дятся изображения фантастических существ (Абдуллаев и др., 1986. С. 29). 
Нередко богато орнаментированная металлическая утварь служила украше­

нием интерьера имущих горожан. 

Близки по манере к бухарской школе медночеканные изделия Самаркан­
да. В оформлении каршинских и шахрисабзских произведений применялась 
раскраска фонов и инкрустация бирюзой, кораллами и яркими цветными сте­

клами, в них преобладает nлоскостная гравировка дробного, измельченного 
узора. Силуэты сосудов усложнены и выглядят громоздкими. Инкрустацию 

и неглубокую гравировку использовали и мастера Коканда. Формы изделий, 
орнаментация и приемы украшения здесь богаче, чем в Карши и Шахрисаб­
зе. Применяется в Кокаиде и техник::t ::tжурнu-uрuрезного орнамента. Чекан­

ка Ташкента по своим художественным достоинствам была менее приметна. 
Здесь изготавливалась в основном хозяйственная посуда больших размеров, 
изредка украшавшалея незатейливым орнаментом. 

Ковроделие. Наиболее ранние, сохранившиеся в музейных собраниях, об­
разцы ковров относятся к середине XIX в. Ковроделие узбеков представлено 
длинноворсовыми, коротковорсовыми и паласными изделиями. У жителей 
Самарканда, Бухары, Шахрисабза, Хивы и других городов особым спросом 

nользавались nлотные коротковорсовые ковры. Их отличали своеобразная 
nростотаи ясность узора, глубина и богатство красно-коричневого колори­

та. Особые длинноворсовые ковры - джульхирсы - сшивалисъ из нескольких 
длинных полос. Им свойственны монументальность композиций, обобщен­
ность узорного рисунка и густой, насыщенный колорит, в котором nреобла­
дала темная гамма коричневых, синих и вишневых оттенков. Из паласных 
тканей узбеки выделывали разлJiчные хозяйственные и бытовые изделия. 

Особой смешанной техникой - ткачество и вышивка- отличался своеобраз­
ный ковер ок-энли, nроизводством которого занимались узбекские племена 
кунградов (Носирова, 2008). 

Вышивку как средство украшения одежды и предметов быта использова­
ли почти все народы региона. Много общего было в вышивке таджикского и 
узбекского населения равнинных районов Средней Азии. Это настолько из­
любленный, традиционный вид творчества, что и поныне в отдельных сель­

ских районах Узбекистана можно встретить дома, представляющие собой 
своего рода музеи вышитых изделий. Стены комваты (как правило молодо­
женов) украшают вышитые фризаобразные полосы и декоративные панно ­

сузани и ой-паляк. Вьnпивкой украшались бытовые изделия: покрывала, ме­
шочки для: хранения чая - чойхалта, зеркала - ойнахалта, а также женские и 

детские халаты - тунча, платья, мужские поясные платки- бел бог, головные 
yfiopы- дynnu, мелкая О'rl\:елоqная rrесьма - жuяк и др . Основными моrrивами 
вышивки были растительные побеги, бутоны, плоды граната и миндаля, дру-

551 



гие растительные узоры. В орнаменте декоративных панно были популярны 
крупные розетки, иногда астрального характера. 

В XVIII- XIX вв. резьба и роспись по дереву и ганчу использовались как 
основные виды архитектурно-декоративных работ и получили широкое рас­

пространение, имея свои очень устойчивые формы и стилевые направления. 
В конце XIX в. под воздействием новой российской конъюнктуры местные 
мастера стали изготовлять из дерева расписные декоративные столики хан­

тахта, которые прочно вошли в ассортимент изделий ХХ в. Во второй поло­
вине XIX в . узбекское декоративно-прикладнее искусство сохраняло nреем­
ственность традиций: и локальное своеобразие, которое явилось результатом 
сложной этнокультурной истории и особенностей развития школ художе­
ственного ремесла народов региона. 

Генезис и развитие новых форм искусства в Средней Азии на протяжении 
конца xrx и всего хх столетия представляет собой уникальный историко­
культурный феномен. Произошла глобальная культурная трансформация в 
регионе, имевшем устойчивые вековые эстетические традиции, формировав­
шиеся под сильным влиянием ислама. Искусство ДО конца xrx в. представ­
лено в основном орнаментальным стилем художественного ремесла и архи­

тектурного декора, который складьiВался на протяжении многих столетий в 
этом регионе на фоне противостояния изобразительному или фигуративному 
искусству. 

С появлением в начале ХХ в. новых, европейских форм искусства - стан­

ковой и монументальной живописи, скульптуры, графики, театра, балета, 
симфонических жанров музыки, кино, телевидения и другие - произошли 
принципиальные изменения в культуре, искусстве и общественном сознании 

узбекского народа. На протяжении ХХ в. в Узбекистане наблюдается полно­
ценное функционирование привнесенных европейских форм искусства. Бла­
годаря железному атеистическому занавесу и изолированности от внешних 

исламских воздействий адаnтация новых форм искусства шла в республике 
относительно безболезненно и быстро. Развитие искусства в рамках совет­
ского государства с 1920 до 1990-х годов строилось на атеистическом и ком­
мунистическом мировоззрении и философии, возведенных в ранг государ-

ственной политики. 
Начиная с 1990-х годов, со времени обретения независимости, начинает­

ся новая страница в развитии узбекского национального искусства. 

Вместе с тем на протяжении XIX-XX вв. в регионе продолжали суще­
ствовать и развиваться традиционные художественные ремесла. Таким об­
разом, историю развития традиционных художественных ремесел и евро­

пейских форм изобразительного искусства узбекского народа XIX- XX вв. 
условно можно разделить на три исторических этапа. 

Первый этап (конец XIX - начало ХХ в.), когда в процессе завоевания 
Средней Азии началось военпо-экономическое освоение и этнографическое 
изучение края. В этот период закладываются основы многочисленных музей­
НЫ!К ·коллекций, публикуются труды российских историко-этнографов, путе­

шес'ItВенников, уделявших немалое внимание изучению местных кустарных 

ремесел. Это время естественного и интенсивного развития художественных 
ремесел региона, когда изделия мастеров полностью обеспечивали спрос 
местного населения в предметах быта и ритуальной утвари. Новое изобра­

зительное искусство и архитектура начинают проникать в ведущие города 

552 



региона, образуя некие небольmие локальные центры ретрансляции европей­
ских форм эстетики. 

Второй этап (1920-1980-е годы) - период создания национальных ре­
спублик и их вхождения в состав СССР, политика которого кардинальным 
образом изменила судьбу народных художественных промыслов. Начиная 
с 1920-х годов происходит объединение мастеров в кооперативные артели, 
идет своеобразная трансформация и ломка прежних цеховых принцилов на 
новой социально-экономической и идеологической основе. Единичные и 
мелкие кустарные промыслы, составлявшие уникальный слой традиционных 

художественных ремесел, постепенно угасают. Критика прежних «феодаль­
ных устоев» жизни и борьба за новый быт привели к исчезновению многих 
традиционных видов изделий, технологий и самих мастеров - живых пере­

датчиков вековых навыков и исторического ремесленного опыта. 

В этот период происходит и формирование новой морфологии узбекско­
го изобразительного искусства - возникновение его новых жанров и стиле­
вых моделей. Динамика развития стиля изобразительного искусства была 
обусловлена социально-политическими и идеологическими факторами. От 
наполненной восточной экзотикой эстетики искусства 1920- начала 1930-х 
годов художники Узбекистана уже во второй половине 1930-х годов и вплоть 
до 1970-1980-х годов работали в несколько унифицированной требованиями 
соцреализма манере и стиле изложен.юr. Хотя и в этот период создавались 
произведения, вошедшие в анналы истории искусств в качестве шедевров 

мирового значения. 

Третий этап (1990-2000-е годы)- время обретекия Узбекистаном неза­
висимости и проведение самостоятельной политики во всех сферах обще­
ственной жизни, в том числе и в сфере художественной культуры. Новое, 
почтительное отношение к собственной национальной истории и культурно­
му наследию способствовало формированию и нового отношения к народной 

культуре и искусству. Стали возрождаться традиционные празднества, обьJ­
чай, ритуалы, а также ряд забытых промыслов и ремесел. В изобразительном 
искусстве Узбекистана настуnает период свободы творческого самовыраже­

ния, художники освобождаются от надзора государственной цензуры и необ­
ходимости работать в строго лимитированных границах. В узбекском нацио­
нальном искусстве возникает стилевой плюрализм, появляются авангардные 

направления. 

Керамика. В XIX в. на территории нынешнего Узбекистана еложились 
основные школы и центры поливной керамики, имеющие глубокие истори­
ческие чщrr.иции: а) центральная или самаркан,тr.стю-fiухарская школа с цен­

трами в Таmкенте, Самарканде, Ургуте, Бухаре, Гиждуване, IIIахрисябзе, 
Китабе, Каттакургане, Денау; б) северо-восточная или ферганская школа с 
центрами в Риштане, Гурумсарае, Андижане; в) юго-западная или хорезм­

екая- Ургенч, Хива, селения Мадыр и Каттабаг. Керамика каждого центра, 

переживая общие тенденции развития, сохраняла неоспоримые локальные 
черты (Дервиз и др., 1974. С. 12, 13). 

Для ферганской и хорезмекой керамических школ характерна холодно­

ватая сине-бело-голубая гамма цветовых оттенков. Эта близость в колори­
те связана с общностью технических приемов - использованием поташной 
или иmкоровой глазури, придающей специфическую сине-голубую окраску 

подглазурной росписи. Во всем остальном - в формах изделий, содержании 

553 



Лаrан - блюдо. Начало XlX в. 
В КJt. : «Народное искусство Узбекнстана». Ташкент, 1978 r. 

Лагаи - блюдо. Начало XIX в. 

В кн. : «Народное искусство Узбекистана». Ташкент, 1978 г. 

554 

и трактовке орнаментов -
керамика этих двух школ 

имеет существенные разли­

чия. Только в Хорезме мож­
но встретить своеобразные 
крупные блюда - бадия с 
вертикально приподняты­

ми бортиками. Украшается 
обычно внутренняя часть 
бадии, причем хорезмий­
ские мастера используют 

строгий и симметричный 
геометрический рисунок, 

который зачастую перехо­
дит в пластично стелющи­

сся растительные завитки, 

что придает особую дина­
мичность орнаментально­

му стилю хорезмийских ке­

рамических изделий. 

Керамика ферганской 
школы более разнообразна 
по формам и содержанию 
декоративных мотивов. Это 
большие и средних разме­
ров чаши, крупные блюда, 
неболъшие кувшинчики, 
сосуды различных форм 
для хранения молочных 

продуктов, кружки, руко­

мойники и др. Орнамент 
посуды мастеров ферган­

ской школы более тонкий и 
дробный, чем узоры хорез­
мийских керамистов, вы­
зывает ощущение камер­

ности. По своим высоким 
технологическим и худо­

жественным качествам в 

конце xrx - начале хх в. 
ведущее место, безуслов­
но, занимала керамика 

Риштана, небольтого го­
рода Ферганской долины. 
Риштанские мастера раз­
рабатывали собственный 
стиль росписи, проникну­

ты лиризмом. В то же вре­
мя в орнаментику вводятся 



конкретные предметные изображения - от кувшинов, музыкальных инстру­
ментов до ружей и ножей (Кальтер, 1997. С. 333). 

Керамика бухаро-самаркандской школы по колориту резко отличается от 
сине-бело-голубой керамики Ферганы и Хорезма и характеризуется теплой 
желтовато-коричневой цветовой гаммой с исnользованием наряду с кистевой 
росписью (Гиждуван, Шахрисабз, Ургут) гравированного рисунка (Денау, 
Китаб, Каратаг). 

Узбекские мастера изготовляли в основном глазурованную (столовую) и 
неглазурованную посуду (чаще хозяйственного назначения -крупные сосуды 
для хранения воды и продуктов), которая подразделялась на чашеобразную 
(коса) и кувшинаобразную форму (кУза), что определило и специализацию 
мастеров. Гончар-косагар производил чашевидные изделия - коса, шокоса, 

пuёла и плоские блюда- лаган, тово~, тогора и т.д.; кjзагар выделывал кув­
шины и корчаги разной формы, емкости, назначения. Посуда формовалась 
на круге, реже штамповалась или лепилась от руки. Формы изделий отлича­
лись предельной простотой и утилитарностью. Самыми распространенными 
приемами украшения поливных изделий являлись роспись кистью (l}алами) 
и техника гравировки по ангобу (чизма). 

В 1970-е годы в Риштане были восстановлены основные традиционные 
формы изделий. В настоящее время здесь изготовляют два типа керамиче­
ской посуды: плоские (чаши, блюда и др.) и вытянутые вверх (кувшины, 
хумы и др.). Причем некоторые мастера изготовляют как плоские изделия, 
так и кувшины, вазы и др. Ряд мастеров в основном среднего и молодого по­
коления работают nреимущественно над изготовлением и оформлением пло­
ских блюд-ляганов. В настоящее время в Риштане восстановлена технология 
изготовления ишкоровой глазури и все риттаиские мастера используют её 

для оформления своих изделий. 
Другим призванным центром ферганской керамики является Гурумса­

рай, где в 1970-1980-х годах работали три мастера - М. Рахимов, М. Тура­
nов, С. Хакимов. К началу 1990-х годов традиции этой школы стали уга­
сать, здесь не осталось ни 

одного мастера. Гурумса­
райскую керамику отлича­
ет больший консерватизм, 
более тесное следование 
и приверженность искон­

ным традициям, вся про­

дедура изготовления изде­

лия осу-ществляется одним 

мастером. Обособленность 
этого центра способство­
вала определенной кон-
сервации традиционных 

элементов. Орнаментика 
гурумсарайской керамики 
включает небольшой круг 
мотивов - кувшин, четы­

рехлистник, крестообраз­
ный крупный узор и др. 

Поливное бJIЮдо. Гурумсарай. 1920 r. 
Фото Л. Ха1шьюоu 

555 



Поливное блюдо. Гиждуван. Усто Шомурод. 
1915-1916 г. 
Фото А. Хакимова 

В керамике Риштана и 
Гурумсарая сохранялись 
и традиция изображения 
бытовых предметов - цве­
точных ваз, ножей, восхо­
дящая к XIX в. (Народное 
искусство Узбекистана. 
1979. Илл. 34, 41, 45; Дер­
виз и др., 1974. Илл. 101, 
102; и др.) . 

Художественным свое­
образием отличалась глазу­
рованная керамика бухаро­
самаркандской школы. 
Особой известностью 
пользовался в 1920-е годы 
керамист Усто Ишбабаев 
из Каттакургана. Своео­
бразной чертой орнаменти­
ки гиждуванской керамики 

XIX- начала ХХ в. явля­
лось обилие в ней элемен-
тов зооморфного характе­

ра. Сочной, теплой гаммой и свободным живописным рисунком отличались 
изделия мастеров Шахрисябза (Дервиз и др., 1974. Илл. 60- 65). В 1950-1960-
е годы в Риштане, Гиждуване, Шахрисабзе, Самарканде, Каттакургане, Таш­
кевте, городах Сурхандарьинской, Кашкадарьинекой и Хорезмекой областей 

керамические изделия продолжают сохранять своеобразие форм, особую 
стилистику орнамента и самобытный колорит росписи. 

Хорезмекие гончары в XIX- начале ХХ в. занимались посудной керами­
кой и созданием элементов архитектурного декора. Эта традиция жива до сих 
пор. Декор хорезмекой керамики сдержан и благороден, в чем проявилась 
относительная замкнутость культурного развития этого региона. В нем со­
хранился классический геометрический орнамент и богатство растительной 
орнаментики. Сегодня основными центрами хорезмекой керамики являются 
село Мадыр, близ районного центра Ханка, и селение Каттабаг, близ район­
ного центра Янгиарыка (Дервиз и др., 1974. Илл. 1-52). 

Керамика прославленных центров сохраняет локалыrое своеобразие ху­
дожественных черт. Начиная с 1960-х годов в общем развитии поливной 
керамики Узбекистана наблюдается неутешительная тенденция - исчез ряд 
уникальных центров традиционной керамики. Это во многом было связано с 
социально-экономическими причинами. К сожалению, к настоящему време­
ни традиционная поливная керамика Самарканда, Каттакургана, Шахрисяб­
за, Китаба, Ташкента уже не производится - лишь редкие музейные образцы 
свидетельствуют о развитости этого промысла в прошлом. Особое ухудше­
ние в развитии традиционной керамики в регионе наблюдается со второй по­
ловины 1980-х годов, когда наступил общий экономический кризис в бывшем 
СССР. В Узбекистане ситуация стала выравниваться с начала 1990-х годов, 
когда стала стабилизироваться социально-экономическая ситуация, был при-

556 



нят ряд государственных 

документов, способство­
вавших созданию благо­
приятных экономических 

и социальных условий для 

развития народного искус­

ства, в том числе и кера­

мики. Большую помощь в 

возрождении народной ке­

рамики оказывают и меж­

дународные организации, 

предоставляющие специ­

альные гранты народным 

мастерам для создания 

школ ученичества. Пози­
тивное значение этих ак­

ций можно наблюдать на 
примере возрождения Гу­
румсарайской и Гиждуван-

ской школ традиционной Поливное блюдо- бадия. Хорезм. Середина XIX в. 
керамики. Фото А. ХЭJ<имова 

Чеканка и ювелирное 
искусство. Ведущими центрами производства чеканных изделий, в основном 
посуды, в XIX- XX вв. были Бухара, Хива, Коканд, Самарканд, Карши, Шах­
рисябз, Ташкент, имевшие при всей общности художественного стиля и свои 

Поливное блюдо - бадия. Хорезм. Мастер Р. Матчанов. 
1985 г. 

Фото А. Хакимова 

557 

особенности. Перечень тех­

нических приемов во всех 

среднеазиатских центрах 

был примерно одинаков -
чеканка, гравировка, ажур­

ная прорезь, для придания 

выразительности узору ма­

стера стали применять об­
работку фона пуансоном и 
сеткой. Мотивы узора че­
канных изделий довольно 
типичны и встречаются в 

орнаментике друтих видов 

декоративно-прию1адного 

искусства региона. Рас­
пространенный орнамент 

мелими - вьющийся расти­
тельный узор - имеет мно­
жество вариантов. Этим 
узором заполняются, как 

правило, медальоны, розет­

ки, геометрические фигу­
ры, разнообразные фризы 
и каймовые полосы. 



Офтоба. Карши или Шахрисабз. Конец 
ХIХв. 

Фото А. Хакимова 

Чойидиш - кувшин для чая. Бухара. Конец 
XIX в. 
Фото А. Хакимова 

Начиная с 1950-1960-х годов бытовое, практическое значение традицион­
ных изделий из металла утрачивается. Художественная чеканка Узбекистана 
ко второй половине ХХ в. с трудом избежала своего почти полного угасания. 

Сокращение выпуска чеканных изделий постепенно, к 1960 г., привело к за­
крытию всех специализированных промысловых предприятий, а к середине 

1970-х годов полностью исчезли мастера-чеканщики. Выходом из критиче­
ского положения традиционного промысла в 1978 г. стало создание в систе­
ме Союза художников Узбекистана Объединения народных мастеров «Уста», 

способствовавшего возрождению забытых или затухающих промыслов. 
В 1980-1990-х годах чеканка активно возрождается- она развивается в Буха­
ре, где работают десятки мастеров, возрождена чеканка в Маргилане, Хиве, 

Ташкенте. Изделия современных мастеров представляют в основном выста­
вочный или сувенирный характер. Теперь мастера главное внимание начина­
ют уделять художественным особенностям изделий - красоте форм и орна­

ментальной обработке. Материалом для современной чеканки служат чаще 
латунь, бронза, реже медь, алюминий, мельхиор. Для инкрустации некоторых 
частей изделий используются серебро, медь, перламутр, бирюза и эмаль. 

558 



К концу XIX - началу 

ХХ в. в ювелирном искус­
стве усилилось стремление 

к пересыщению цветны­

ми стеклами, вычурности 

очертаний и пекоторой 
эклектичности стиля . Это 
было отчасти вызвано рас­
пространением в Средней 

Азии русских и татарских 
украшений, которым в рас­

чете на вкусы зажиточных 

горожан nодражали мест­

ные мастера. 

Новым этапом в разви­
тии ювелирного искусства 

Узбекистана явились 1920-е 
годы. В эти годы изменяется 
облик ювелирных украше­
ний. Они приобрели более 

простые и скромные формы 
и колорит. На смену слож­
ным многоярусным укра­

шениям с обилием подве­
сок и разноцветных камней 

nришли более монолитные, 
четкие по силуэту. Харак­
терным было исчезновение 
сложных ювелирных ан­

самблей, пышных конских 
уборов и оружия. Из тради­
ционных форм ювелирных 

изделий продолжали сохра­
няться те, которые отвеча­

ли современным вкусам, -
наиболее простые серьги, 

браслеты, кольца, броши и 
бусы. 

В 1950-1970-е ГОДЫ 
центрами ювелирного ре­

месла оставались Ташкент, 

Бухара, Самарканд, Ко­
канд, Хива. Круг ювелир­
ных изделий почти не из­

менился, делались серьги, 

кольца, браслеты, ожере­
лья. Сохранялись тради­
ционные приемы изготов­

ления - филигрань, чернь, 

Ховонча- ступка. XVПI в. 

В кн . : «Народное искусство Узбекистаtrа». Таwкент, 1978 г. 

Сархуми - куржка. Начало XIX в. 
В кн.: «Народное искусство Узбекистана». Ташкент, 1978 г. 

Дnстшуй - тазик для умывания. XIX в. 
В кн.: «Народное искусство Узбекистана». Ташкент, 1978 г. 

559 



зернь, гравировка, штамповка. Сохранилось все многообразие форм изде­
лий, выпускавщихся в предшествующий период, но появились и новые фор­
мы - золотые серьги в форме пятиконечной звезды с бирюзой или жемчугом 
в центре. 

В эти годы происходят организационные изменения в области производ­
ства ювелирных украшений. С основанием в 1963 г. ювелирной фабрики в 
Ташкенте отрасль переступила рамки кустарного производства. В этот пери­
од продолжали заниматься ювелирным ремеслом мастера традиционалисты 

в Бухаре, Ташкенте, Самарканде, Маргилане и Ургуте. 
В 1 980-1990-е годы в Узбекистане работало большое количество народ­

ных мастеров и профессиональных художников-ювелиров, пытающихся со­
четать в своих изделиях вековые традиции ювелирного искусства с индивиду­

альными творческими поисками. Сегодня традиционные изделия узбекских 
мастеров ювелиров можно в большом количестве встретить в музеях и ан­
тикварных магазинах, но само искусство их изготовления из-за ее социаль­

ной невостребованности практически перестало существовать. В наши дни 
традиции узбекского ювелирного искусства пытаются развивать профессио­
нальные художники ювелиры. 

Войлочные изделия. В убранстве юрты- переносиого жилища кочевых 
народов - ведущую роль играли войлочные кошмы, тканые ковры, дорож­
ки, занавеси, а также ковровые сумки и мешки для складывания различных 

предметов быта, развешанные по остову юрты. Предметно богаче выглядел 
интерьер домов земледельческого и оседлого населения. Здесь наряду с ку­
пленными постилочными и настенными коврами, украшением внутреннего 

убранства являлись также расnисные и резные потолки, двери, ставни, ган­
чевые панно и ниши с встроенными полками, в которых расставлялись изящ­

ные медночеканные изделия или живописная керамическая посуда. 

С глубоких времен незаме:нимым материалом в быту среднеазиатских 
кочевников был войлок - кошJw.а. Выделка их в отличие от более сложного 
по технологии ковроткачества, почти не требовала дополнительных инстру-

Инструменты, необходимые для приготовпения войлоq­

ного ковра. Байсун. Экспедиция 2002 г. 
Фото А. Аширова 

560 

ментов и сохраняла черты 

глубокой архаики. В ХХ в. 
кошмы с вкатанным узором 

использовались в быту не­
которой части узбекского 
населения южных регио­

нов Узбекистана (Хакимов, 
Гюлъ, 2006. С. 173- 179). 
При орнаментации кошм 
применяли прием вкатыва­

ния В OCJiOBHOЙ фон ВОЙЛО­

ка узоров из цветной шер­

сти. Кошмы имели обычно 
nрямоугольную форму, 
темно-коричневый фон и 
узор из крупных медальо­

нов. Орнамент на войлоч­
ных изделиях отличает­

ся простотой и ясностью 



Изготовление войлочного ковра. Джизак , начало ХХ в. 

Фото Р. Абдуллаева 

Ковер из войлока - киrиз. Дехканабад. Кашкадарья. 2008 г. Полевые исследования 2008 г. 

Фото А. Хакимова 

узора, сравнительно крупными размерами и окрашивается чаще всего в два 

основных цвета - синий и красный, коричневый с оранжевым или с красным. 
Основным узором являлся рогообразный, широко распространенный мотив 

в орнаментальном искусстве и культовых представлениях - кочкарак - рога 

барана. В настоящее время небольшие войлочные изделия носят в основном 
сувенирный характер, но войлочные ковровые изделия продолжают пользо­

ваться спросом у местного населения сельских районов. Особым колоритом 

и впечатляющими узорными композициями отличаются кошмы, выполнен­

ные узбекскими племенами кунrрад. 

36 Узбеки 561 



Ковер чаён нусха- узор скорnиона. Кашкадарья. 1970 г. Полевые исследова.ния 2008 г. 
Фото А. Хакимова 

Ковер ша:х-11аm гuлсин - шахматный узор. Кащкадарья. 1955 г. Полевые исследовання 2008 г. 
Фото А. Хакимова 

Ковроделие. До 1870-х годов в Средней Азии применяли местные краси­

тели растителыюго происхождения, стойкие и насыщениные по цвету. Упо­
требление с конца XIX в. более дешевых и ярких анилиновых красителей 
отрицательно сказалось на качестве ковровых изделий - благородная гамма 
вишневых, красно-охристых оттенков старинных ковров уступила место бро­

ским и ярким цветам, быстро терявшим певроначальный облик из-за каче­
ства красителей. В 1920-1930-х годах ковроделие в Узбекистане развивалось 

562 



в русле промысловых артелей, а в 1960 г. были организованы ковроткацкие 
фабрики в Хиве, Шахрисабзе и других городах. Ковры создавались по эта­

лонным образцам, узоры которых разрабатывались в Ташкенте. В связи с та­
кой централизацией на протяжении второй половины ХХ в. традиционное 
узбекское ковроткачество практически исчезает, готовая фабричная продук­
ция заменяет домотканый ковер. 

С обретением независимости интерес к старинным промыслам и ремес­
лам возрождается вновь. В настоящее время производство ковров в Узбеки­
стане развивается в трех направлениях - традиционное кустарное домаш­

нее ткачество, изготовление ковров ручной работы на базе государственных 
предприятий, изготовление ковров частными фирмами. 

В 1990-х годах домашнее ковроткачество сохраняется в городах и селах 
Ферганской долины, Нуратинского междугорья, Сырдарьинекой областях, 

Каракалпакии. Но основными регионами ковроткачества в Узбекистане яв­
ляются Кашкадарьинская, Сурхандарьинская области и Хорезм. Мастерицы 
изготовляют длинноворсвые джульхирсы и коротковорсвые ковры гилам, 

молитвенные ковры - жой-номоз, безвареные паласные ковры, различные 

емкости для домашнего скарба- хур:жун, торбы, декоративные плетеные 
украшения соч-попук и др. В южных областях Узбекистана- Кашкадарье и 
Сурхандарье - широко развито паласвое ковроделие, которым занимаются 
узбекские племена - мангыты, кунграды, катагавы и др. 

Многолетнее использование анилиновых красителей очень пагубно ска­
залось на эстетических качествах ковров домашней выделки, превратив их из 
произведений высокого искусства в заурядную бытовую продукцию. Сегодня 

Женщина кунградка за очисткой пряжи. Байсун. 2003 r. Полевые исследования 2003 r. 
Фото А. Хакимова 

563 



Мастерицы за ткачеством ковра - методом хашара. Кашкадаръя. 2008 г. Полевые 
исследования 2008 г. 
Фото А . Хакимова 

Ковер из войлока- киrиз. Кишлак Мунчок. Байсун. 2003 г. Полевые исследования 
2003 r. 
Фото А. Хакимова 



ведется работа по восстановлению технологии крашения шерстяных нитей 
натуральными красителями. В Самарканде, Бухаре и Маргилане возрождает­

ся технология производства шелковых ковров, пользовавшихся большой по­
пулярностью во многих странах Востока. В Самарканде в 1992 г. было созда­
но узбекеко-афганское совместное пред11риятие «Афган-Бухара-Самарканд», 
главная цель которого наладить выделку шелковых ковров в Узбекистане. 
Весь производственный процесс - размотка коконов, изготовление красите­

лей, окраска нитей и, наконец, тканье- протекает на самом предnриятии. Ис­
пользуются только натуральные красители местного происхождения. 

Художественные ткани. В начале )(.."{ в. в мастерских кустарей, а затем в 
артелях и на фабриках восстанавливается производство многих видов тра­

диционных узбекских тканей. В 1920-е годы нехватка фабричных тканей в 
стране вызвала увеличение выработки кустарных хлопчатобумажных тканей. 
В этот nериод в Узбекистане производство тканей не претерпело больших из­
менений. Вырабатывались те же простейшие ткани полотняного переплете­

ния - каламu, acmapчum, алоча. Сохранились традиционные узоры и колорит 
тканей, их локальное своеобразие. Центрами nроизводства хлопчатобумаж­
ных тканей были Самарканд, Ургут, Нурата, селения Бухарской области -
Гиждуван, Варданзи, Зандона, в Ферганской долине - Наманган, район Бет­

Арык. 
Более сдержанные по сравнению с бухарскими, ферганские плательные 

ткани оказываются ближе к эстетическим требованиям времени. Своеобра­
зие их узоров создавалось использован»ем мелких и круnных орнаменталь­

ных мотивов. Бухарские же шелка предназначались для вышедших из уnотре­
бления монументальных по силуэту одежд. Составляя узоры тканей, мастера 

использовали разнообразные мотивы - как nолученные по наследству, так и 
создаваемые вновь: здесь и изображение обычных вещей патнис-нусха (узор 
в виде подноса), от-туё!} (копыто коня), карам-баргu (листья капусты). Се­
годня в старых центрах восстанавливается производство бекасабов, банора­

сов и других nолосатых полушелковых тканей. 
В 1930-е годы в республике была организована широкая сеть промысла­

вой кооперации, объединившая в своих рядах местных кустарей всех специ­

альностей, а в 1938 г. был выделен специализированный текстильный союз­
Узбектекстильпромсоюз, на предприятиях которого было сосредоточено 
производство хлопчатобумажных, полушелковых, шелковых тканей. С 1930-х 
годов в Ташкенте, Самарканде, Маргилане начали вступать в строй промыт­

ленные предприятия и сеть мелких кустарных предприятий стала постепенно 
сокращаться. Свернулось ручное производство хлопчатобумажных и гладких 
полушелковых и шелковых тканей. Артели Текстильпромсоюза продолжи­

ли выпуск лишь бекасабов, шоu и атласов. Промысловая форма возродила 
к жизни особый наиболее высокохудожественный тип тканей, получивших 
название «подарочных». Такие узоры абровых. тканей как <<кремлъ», «гули flо­

мозшом>>, «шахмат» вошли в золотой фонд узоратворчества узбекских тка­
ней. После перехода в систему промытленного производста в [ 960 г. твор­
ческая активность мастеров нивелировалась. Основное внимание уделялось 
механизации и автоматизации процессов выработки тканей. В результате 

перестали вырабатывать бекасабы с широкими полосами, отличающиеся 
большой декоративностью и оригинальностью, сократили ассортимент на­
ционалъных шелковых и полушелковых тканей до минимума. Уникальному 

565 



виду народных промыслов был нанесен огромный урон. Были утеряны 

многие традиционные технологнии и рецепты uроизводства и украшения 

тканей. 

В 1990-е годы в связи с возрождением традиционных обычаев и празд­
неств, усилением внимания к национальной характерности одежды усилился 
спрос на художественные шелковые ткани ручного производства. В различ­

ных регионах Узбекистана и особенно в городах Ферганской долины - Мар­
гилане и Кокаиде - стало восстанавливаться производство ручных шелковых 
тканей. 

Набойка. В середине XIX в. в Средней Азии была традиционной и выра­
ботка набивных тканей. Они шли на изготовление платьев, платков, а также 
скатертей, занавесей, покрывал. Призванным центром их производства была 
Бухара, но пользавались успехом и набивные ткани Самарканда, Ферганы, 

Ташкента. Чрезвычайно тонким узором отличались художественная набойка 
в Хорезме. В XIX-XX вв. еще сохранялось цветовое разнообразие набойки ­
наряду с обычными черно-красным рисунком на розоватом фоне (Народное 

пскусство Убзекистана. 1979. Илл. 89, 90) были популярны и темно-синие 
индиговые набойки на светло-кремовом фоне. Мастера-набойщики произ­
водили метражвые набивные ткани, из которых шили одежды, а также ска­
терти, занавеси, покрывала для одеял. Для изготовления набойки использо­

валась только хлопчатобумажная ткань, пропитанная особым раствором, на 
которую наносился узор с помощью деревянных штампов - калыбов. Узоры 
были в основном растительного характера. Основные контуры узора давал 

штамп для черного цве'l'а босма колиб из грушевого дерева. Важную роль в 
цветном решении набойки играл красный цвет. Производились также набой­
ки с узором по синему фону. 

В период 1920-1960-х годах, несмотря почти на резкий спад в развити 

набойки, всё же в мастерских кустарей, в артелях и на фабриках наряду с 
производством тка:А.ей мастера создают новые набойки. Производство штуч­
ных набивных изделий продолжалось во всех старых центрах. Кроме этого, 

в 1930-х годах в учебный комбинат, а затем в экспериментальную лабора­
торию Узбекского художественно-промышленного союза были приглашены 
известные мастера читгары, которые совместно с исследователями проводи­

ли работу над возрождением лучших традиций узбекской набойки - черно­
красной и индиговой. 

В 1980-1990-е годы возрождаются древние традиции набойки. Творче­
ски используя традиционные мотивы и технологические приемы, современ­

ные мастера создают новые красно-черные и желто-черные набивные ткани 
в Ташкенте и красно-черную набойку в Маргилане. 

Вышивка. До конца XIX в. узбекские мастерицы ( чевар) вышивали шел­
ковыми и шерстяными нитями по хлопчатобумажной ткани кустарного из­
готовления белого или кремово-желтого цвета (Народное искусство Узбеки­
стана. 1979. Илп. 92-100). Затем появляются фабричные ткани разпичных 
цветов и нити на искусственных красителях, что отрицательно сказалосh на 

традиционной вышивке в целом. Узоры становились пестрыми и быстро вы­
горали. 

В разных областях и центрах выш:квка обладала художестве:А.ным свое­
образием (Чепелевецкая, 1961). Лиричен и тонок узор бухарских и нуратинских 
вышивок со свойственным им разнообразием светло-зеленых и фиолетовых 

566 



Сюзане. Кашкадарья. Начало ХХ в. Полевые исследования 2008 г. 
Фото А. Хакимова 

Сюзане с птицами. Кашкадарья. 1970 г. Полевые исследования 2008 r. 
Фото А. Хакимова 



оттенков. Ташкентские и пскентские панно - ой-паляк - отличаются мону­
ментальными узорами в виде больших крутлых розеток астрального значе­
ния на малиново-красном фоне (Бикжанова, 1948). Розеточные композиции 
характерны и для традиционных вышивок самаркандского, кашкадарьинеко­

го и сурхандарьинского регионов Узбекистана, однако по стилю и колориту 
они отличаются от вышивок друтих школ (Хакимов, Гюль, 2006. С. 107-147). 

К 1970-1980-м годам традиционная вышивка стала исчезать и только в на­
стоящее время в Узбекистане делается попытка возродить былые её центры. 
Восстановлена, например, вышивка Гиждувана и Нур-аты. В Бухаре традиции 

бухарской школы вышивки продолжает культурный центр «Зебинисо». В его 

составе 17 женщин (no данным 1998 г.), многие из которых явля.ются потом­
ственными вышивальщицами. В Ташкенте также работает груnпа мастериц, 
изготавливающих сюзане по восстановленным традиционным технологиям. 

В 1999 г. в Ташкенте в Музее прикладиого искусства, при котором находится 
базовая мастерская группы, состоялась первая выставка-презентация готовой 

продукции. Сегодня мастерская объединяет 40 учениц-надомниц (по данным 
2000 г.), их продукция известна в США, Израиле, Франции, Италии. Плодот­
ворно осуществляется возрождение традиций оригинальной шахрисабзской 
вышивки ироки. 

В ХХ в. в Бухаре была создана золотошвейная фабрика, на которой ста­

ли работать в основном женщины. Поменялось и назначение золотошвейных 

изделий - это в основном сувенирные предметы, а также крупные декоратив­

ные панно и занавеси для театров и фольклорных ансамблей. В 1970-1990-е 
годы в среде местного населения Узбекистана усилился интерес к бытовым 
золотошвейным изделиям и во многих, прежде даже не знавших этого про­

мысла, городах стали возрождаться традиции домашнего золотошвейного ис­

кусства. Сегодня это один из самых популярных видов народного промысла 

во многих городах и регионах Узбекистана. 
Изделия из кожи. В ансамбле предметов традиционного быта народов 

Узбекистана XIX - начала ХХ в. особое место занимали разнообразные из­
делия из кожи. Сырьем служила шкура различных животных, из которой вы­

делывали зеленоватую шагреневую кожу, цветные юфти и сафьяны, замши. 

Были разработаны богатые приемы оформления изделий- они: украшались 

тиснением, вышивкой, аппликацией цветных кож, накладными бляшками на 

серебре и прочерченным орнаментом. 
Художественная обработка кожи была распространена не только у кочев­

ников, но и в больших городах Средней Азии. На шумных базарах Самаркан­

да и Бухары искусные чар.мдузы-кожевники на глазах заказчика расшивали 
нарядным узором замшевые охотничьи штаны, меховые кожаные сапоги, по­

душки, кошельки, мужские пояса. Своеобразными формами отличались чин­
никапы - дорожные футляры для хранения фарфоровых или керамических 
чаш (Народное искусство Узбекистана. 1979. Илл. 133). Красочно нарядным 
было убранство коня - попона и сбруя из кожи украшались серебряными 

бляшками и колокольчиками с чернением и вставками из сердолика и бирюзы 

(Народное искусство Узбекистана. 1979. Илл. 131 ). Изящен тончайший тис­
венный орнамент nереплетов и папок для бумаг- джузгиров, которыми поль­
зовались богословы и ученые того времени (Народное искусство Узбекиста­

на. 1979. Илл. 130). В конце XIX - начале ХХ в. в среднеазиатских городах 

568 



Мастерицы кишлака Кучкак. Сурхандарья. Полевые исследования 2003 r. 
Фото А. ХаЮ!Мова 

Бугжома - покрывало для одеял. Фрагмент. Сурхандарья . 1970 г. Полевые исследова­
ния 2009 г. 
Фото А. Хакимова 

569 



Мешочек для чая - чойхалта. Байсун. 1970 г. Полевые исследования 2003 г. 

Фото А. Ха!Giмова 

Кожаный футляр для Корана. Самарканд. Конец XIX в . 

Фото А. Хакимова 

570 



в оформлении изделий из кожи наблюдается перегруженность орнаментом и 
украшательство. 

В совремеuном быту бытовые предметы из кожи выходят из употребле­
ния и изготавляются как декоративные сувениры, но отдельные отрасли об­
работки кожи (в основном изготовление одежды) находят свое применевне и 
в современной жизни. 

В XlX в. традиции косторезного искусства наиболее ярко проявились в 
оформлении рукояток сабель, кинжалов и ножен, а также прикладов ружей. 
Изысканно выглядят национальные музыкальные инструменты узбеков, вы­
полненные из дорогих пород дерева, в оформлении которых народные масте­
ра доныне используют инкрустацию костяными пластинами. 

Резьба по дереву в городах использовалась как при изготовлении бытовых 
предметов - деревянных сундуков для складьmания одежды, детских колыбе­
лек- бешиков, шкатулок, подставок для книг - лаухов, так и в украшении 
деталей архитектуры - дверей, колонн, встроенных деревянных ниш и др. К 

концу XIX - началу ХХ в. в Хиве, Бухаре, Самарканде, Коканде, Ташкенте 
выявились ведущие школы резного дерева, которые и по сей день славятся 

своими мастерами. 

В период с 1920-х по 1980-е годы в связи со строительством и рекон­
струкцией старых городов, районных центров в Узбекистане значительно 
расширяется область применения архитектурной росписи. В этот период 

большинство мастеров, особенно старшего поколения, продолжает использо­
вать традиционные орнаментальные композиции. В это время орнаменталь­
ная роспись применяется, главным образом, для оформления деревянных ар­
хитектурных деталей. По-прежнему основными центрами орнаментальной 

росписи остаются Хива, Бухара, Самарканд, Коканд, Марrилан, Фергана, Ан­
дижан, Наманган, Чует, Кува, Алтыарык, Риштан, Ташкент и др. 

Говоря об орнаментальной росm1си, нельзя отдельно не сказать об осо­
бой сфере деятельности наккошей - росписи предметов быта. Эта роспись 
делится на два вида, отличающихся один от другого техникой выполнения 

и художественными качествами. К первому виду относится художественная 
роспись столиков, полочек, футляров, шкатулок, седел. Ко второму - простая 
роспись изделий массового потребления: люлек, мелкой хозяйственной утва­
ри, детских игрушек. 

Оригинальную отрасль узбекского народного искусства составляли изде­
лия из специально выращиваемых фигурных тыквянок (основным центром 
считался Самарканд). Особой популярностью и спросом пользовались таба­
керки носкаду, ра.·шичавпrиесsr тю формам, размерам и приемам декорировЮf. 
На золотисто-теплый, красный, оранжевый, лиловый фон наносились грави­
рованные со штриховкой разнообразные фольклорные и реальные мотивы. 
Сегодня наряду с этими традиционными табакерками весьма популярны ро­

сnиси на больших, также специально выращиваемых тыквянках, которые но­
сят исключительно сувенирный или выставочный характер. 

В конце 1970 - начале 1980-х годов в Узбекистане была возрождена ми­

ниатюрная живопись и техника изготовления и орнаментации изделий из 
папье-маше - шкатулок, косметических приборов и т.д. Новым было вне­
сение в орнаментику мотивов и образов, заимствованных из средневековой 

восточной миниатюрной живописи. За последмне 10- 15 лет мастера Узбе­
кистана добились значительных результатов в этой области декоративного 

571 



Ляух - подставка для книг. 

Коканд. Начало ХХ в. 

Фото А. Хакимова 

Резной деревянный столик 

В кн.: <<Народное искусство 

Узбекистана». Ташкент, 1978 г. 



искусства. Современные художники-миниатюристы используют широкий 
круг материалов, привnекая к работе кожу, паnье-маше, тыквянки, холст и 
бумагу. Стиль миниатюрной живописи исnользуется и при работе над бо;u,­
шими монументальными росписями в интерьерах современных зданий Узбе­
кистана (здание Олий Мажлиса, Государственный Музей истории Темури..1ов 
в Ташкенте и др.). 

На протяжении ХХ в. в регионе сформировались различные формы евро­
nейского изобразительного искусства - станковая живоnись, графика, скуль­
птура, книжная графика, монументальная скульптура, монументальная ро­
спись, современные виды декоративного искусства, дизайн и др. Каждая из 

них имеет важное значение в контексте формирования новой художественной 
культуры Узбекистана, однако доминирующую роль в этом процессе сыграла 

станковая живоnись. 

В конце XIX - начале ХХ в. процесс военпо-политического внедрения 
царской России в регион сопровождался и активной культурной экспанси­
ей. Проникновение европейских форм искусства проходило благодаря «рос­

сийским» художникам, участвовавшим в многочисленных военных и научно­
этнографических экспедициях в край. Евроnеизация культуры получала 
nоддержку и в кругах местной части интеллигенции, выстуnавшей nротив 

изоляционной политики правящей элиты. В частности, за широкое освоение 
достижений европейской цивилизации выступало движение младобухарцев. 

Внедрение изобразительного искусства в широкие массы при nоддержке 
государственных органов начинается в 1920-х годах. Становление живописи в 
начале ХХ в. стало осушествnяться здесь на основе новой коммунистической 
идеологии, философии атеизма и на отрицании ценностей мусульманской 
культуры. Первое поколение nрофессиональных живописцев 1920-х годов 
состояло из имен приезжих художни­

ков, способствовавших становлению 
и развитию в регионе новых видов 

изобразительного искусства. В 1920-
1930-х годах в Узбекистане работала 

большая группа российских художни­
ков, получивших образование в Мо­
скве, Петербурге, Киеве и приехав­
ших в регион, навсегда связав свою 

жизнь с ним. Каждый из них обладал 
яркой индивидуальностью, а их твор­

чество стало неотъемлемой частью 

зарождавшейся новой художествен­

ной культуры Узбекистана. П. Бень­
ков и его ученицы 3. Ковалевская и 
Н. Кашина, основываясь на принци­
nах реализма, использовали приемы 

импрессионистской живописи: бо­
гатая солнцем природа Узбекистана 
давала великолепные возможности 

для воплощения живописного потен­

циала импрессионизма. Второе на­
правление наиболее ярко отразилось 

573 

..• 

Портрет узбека. 1934 г. 
Художник У. Тансыкбаев. Фото А. Хакимова 



в творчестве А. Николаева и А. Волкова. Оно было связано с характерными 
для европейского искусства начала века поисками авангардных средств худо­

жественного выражения. 

Все эти яркие творческие искания в 1930-х годах были подвергнуты же­
сточайшей критике как проявления формализма и западных буржуазных про­

исков в искусстве и на этом эпоха симбиоза местной традиционной эстетики 
и западного авангарда в творчестве упомянутых художников завершилась. 

В эти годы благодаря усилиям первой плеяды живописцев Узбекистана соз­

даются различные школы и изостудии, способствовавшие формированию 
национальных художников. Так начинается творческий путь Л. Абдуллае­
ва, Б. Хамдами, У Тансыкбаева, А. Абдуллаева, Ш. Хасановой, М. Набиева, 

А. Сиддики, Ч. Ахмарова и др. В их творчестве преобладает традиция реа­
листической живописи. Ко второй половине 1930-х годов идеологический 
пресс и установление диктата сацреализма привели к нивелировке индиви­

дуальных творческих стилей на всем пространстве бывшего СССР. На смену 
ярким творческим экспериментам прошлого десятилетия приходит вынуж­

денная перестройка стиля и тематики, что отрицательно сказалось на творче­

ских результатах. 

Война 1941-1945 гг. отразилась и на судьбе искусства Узбекистана. В эти 
и первые послевоенные годы творчество живописцев было тесно связано с 
военной темой, их искусство носило черты документальности. Главным иде­

ологическим постулатом периода 1950-1980-х годов по-прежнему оставалась 
формула «искусство должно быть социалистическим по содержанию и наци­
ональным по форме», однако по мере приближения к 1990 г. художни.ки все 
меньше следовали этому лозунгу. В 1950-е годы в Узбекистане формируются 

новые виды изобразительного искусства: монументальная роспись, станко­
вая и ландшафтная скульптура, различные техники графики, но ведущие по­
зиции занимает живопись, где также заметны важные перемены. В искусство 
приходит новое поколение художников. Среди них Р. Ахмедов, Н. Кузыбаев, 
В. Зеликов, М. Саидов, Т. Оганесов и Ю. Елизаров, получившие образование 

в Ленинградском художественном институте им. И. Е. Репина. Именно с этой 
группой художников связывают новый и важный этап формирования нацио­
нальной школы живописи. В это время расширяются жанровые границы, за­

метно возрастает профессиональный уровень живописи. 
Основоположник эпического пейзажа У. Тансыкбаев не столько изобра­

жает ландшафт, сколько передает эмоции и переживания, пробуждаемые 

природой. Классикой узбекской пейзажной живописи по праву считается его 
картина «Утро Кайраккумской ГЭС». Мастером поэтического стиля можно 
назвать художника Н.Карахана, предпочитавшего писать горные пейзажи. 
В чnсле его лучших произведений такие работы, как «Вечер в горах» (1956), 
«Цветущая долина» (1958), «Золотая осень» (1957). 

Дальнейшее развитие получают портрет и тематическая картина. В пор­
третном жанре выделяются работы А. Абдуллаева, создавшего серию заме­
чательных образов выдающихся представителей узбекской интеллигенции -
актера А. Хидоятова, академика К. Ниязова, кинорежиссера · к. Ярматова, 
писателя Уйгуна. Картины, созданные Р. Ахмедовым в 1960-е годы - «Мате­
ринское раздумье», «Портрет старого колхозни.ка», «Сурхандарьинская жен­
щина» - положили начало новому этапу в развитии узбекской портретной 

живописи. Внимание художни.ка привпекают обыкновенные, скромные тру-

574 



женики, величие которых в глубокой 
человечности и духовной содержа­
тельности. Этим настроением про­
низана и его известная тематическая 

картина «Утро, Материнство», вы­
полненная в лучших традициях ака­

демического искусства. 

Одновременно художники начи­
нают все чаще обращаться к насле­
дию узбекского искусства, в част­
ности к миниатюре. Своеобразное 
решение предпринял Чингиз Ахма­
ров в росписях фойе театра оперы 
и балета им. А. Навои в Ташкенте 
(1947). Художника всегда волновали 
образы классической узбекской поэ­
зии и народного эпоса, а также самих 

поэтов - Навои, Мукими. 

Характерной особенностью ис- Сурхандарьинская женщина 
кусства 1960-1980-Х ГОДОВ стало ХудожникР. Ахмедов. Фото А. Хакимова 
стремление к обновлению тради-
ционных изобразительных принципов, поиск новых выразительных форм, 
использование экспрессивно-символического стиля. Художники постепен­
но освобождаются от сковывающих 
их жестких канонов и правил сац­

реализма. Преобладает филофское 
осмысление жизни. Начало этого 
процесса приходится на вторую по­

ловину 1960-х годов, когда в искус­
ство врывается новое поколение жи­

вописцев - Р. Чарыев, Б. Бабаев и др. 
Новаторскими для того времени ста­
ли произведения Р. Чарыева «Наш 
современниК>>, «Невеста», «Сурхан­
дарьинская мадонна», выполненные 

в необычной эспрессивной манере. 
Особенностью искусства этого вре­
мени становится обращение к изо­
бразительному наследию народов 

Узбекистана. 
В 1970-е годы основная тональ­

ность узбекской живописи опреде­
лялась творчеством Д. Умарбекова, 
Б. Джалалова, М. Тохтаева, А. Мир­
заева, Ш. Абдурашидова, Р. Шадые­
ва, Придерживавшихея разных стиле­

вых принципов. В одном случае это 
холодные и сдержанные по колориту 

полотна на темы городской жизни, 

575 

Девочка из Булунгура. 1961 г. 
Художник Ч. Ахмаров. Фото А. Хакимова 



по-новому трактующие образы представителей интеллигенции (Д. Умарбе­
ков «Когда созрел тутовник», Б. Джалалов «Счастье», М. Тохтаев «Голубое 
счастье», «Групповой портрет художников-трафиков», «Профессия - репор­
тер»), в друтом - яркая, декоративная, интенсивная по цветовой гамме живо­
пись, раскрывающая особенности традиционного умада жизни (А. Мирзаев, 
Ш. Абдурашидов, Р. Шадыев). Однако именно благодаря их картинам впер­
вые в узбекской живоnиси начинают столь прониквовенпо звучать камерные 
интонации, выраженные в разных пластических и цветовых решениях. 

В 1 979-1980 гг. Д. Умарбеков создает огромную картину-панпо «Чело­
век разумный» - торжественная ода в честь разума человека, а на рубеже 

1980-I 990-х годов приступает к созданию серии ярких декоративных картин, 
совершенно отличающихся от тех, что он делал раньше. Разительные мета­
морфозы сопровождают и творчество Б. Джалалова. После серии огромных 

монументальных росnисей во многих городах Узбекистана и обилия фиrура­
тивных картин, выполненных в 1970-1980-е годы, он на рубеже 1980-1990-х 
годов поражает зрителя фейерверком модернистских, абстрактных полотен. 

Рост национального самосознания в конце 1980-х годов и обусловлен­
ный этим интерес к собственным художественным традициям - древнему и 
средневековому искусству, народному ремеслу - вызвали к жизни стиль ме­

тафор и иносказаний. Живописные полотна заполняются мифаэnическими 

персонажами и сюжетами то в стиле настенных росписей буддийских мона­
стырей (Л. Ибрагимов, М. Кагаров, Д. Умарбеков), то в духе миниатюрной 
живописи (А. Насретдинов, А. Икрамджанов, Г. Кадь.rров и др.). Отношение 
к Востоку, как таинственному и непознанному миру, отчетливо и контрастно 
прорисовывается у живописцев поколения 1980-1990-х годов (Д. Умарбеков, 
Г. Кадыров, А. Нур, Ш. Хакимов, Н. Имамов, Ф. Ахмадалиев и др.). 

Друтой приметой искусства второй половины 1980-х годов была своего 

рода социализация художественного языка. Перестроечная атмосфера спро­
воцировала свободу творческого самовыражения, чем воепользовалась широ­
кая масса художников. Впервые акцентирован но звучит негативно-оценочная 

интонация, вызванная переоценкой прошлого. Это ощущается в произведе­
ниях А. Икрамджанева «Натюрморт», Т. Мирджалилова «1937 год», Д. Умар­
бекава «Зил-зиля» («Землетрясение»), Б. Джалалова «Трагедия Арала», 
С. Алибекова «Сон разума», однако тенденция социально обостренного ана­
лиза просуществовала в Узбекистане лишь до начала 1990-х годов. 

Искусство Узбекистана 1990-х годов отличает широта спектра стилевых 
моделей, во многом связанная с обретением страной независимости и с воз­

никшей атмосферой свободы творческого выбора. В нем прекрасно сосуще­
ствуют такие различные направления, как академический реализм, декорати­
визм и национальный романтизм Снередко выступающие в виде стилизации 

миниатюры), авангардизм в форме нефигуративной живописи или инсталля­
ционных решений. Во многом это объясняется утлублением и расширением 
творческого мировоззрения, стремлением авторов выйти за пределы извест­

ных нормативов. 

Важным событием в художественной жизни Узбекистана было создание 
в 1997 г. Академии художеств Узбекистана, основным направлением деятель­
ности которой стало художественное образование, выставочная деятельность 
и широкая пропаганда и изучение художественного наследия и современно­

го искусства Узбекистана. В число академиков вошли известные живопис-

576 



цы старшего поколения Р. Ахмедов, А. Абдуллаев, Н. Кузыбаев, М. Саидов, 
Р. Чарыев, М. Набиев, Т. Мирджалялов, Ж. Изентаев, Б. Бабаев, А. Икрам­

.13Жанов, Т. Кузиев, Д. Умарбеков, Б. Джалалов, А. Мирзаев, Л. Ибрагимов, 
И. Турсунназаров, С. Абдуллаев я др. Лексика национального искусства ме­
няется на глазах, с арт-сцены уходит творческая элита, оставившая миме­

твческое художественное наследие, современное поколение художников пы­

тается найти собственный язык изложения, адекватный вызовам мировой и 
отечественной истории и эстетики. 

Национальное искусство Узбекистана в контексте развития мирового, ев­

ропейского и постсоветского искусства не выглядит ни провинциалъным, ни 

суперноваторским или авангардистским. Живописцы 1990-х годов не пред­
приняли попыток аффектирующего художественного переворота, их новации 
носили больше эволюционный характер. Во многом это связано с богатым 
историко-художественным наследием, которое в известной мере сковы­
вает авангардные инициативы современных живописцев и скульпторов. 

Социально-гротесковые и вообще социально-оценочные тенденции в живо­
писи конца ХХ в. теряют свою значимость и фактически сходят на нет. 

В Узбекистане в 1990-е годы сложилась группа весьма индивидуальных 
в стилевом плане художников, к работам которых не ослабевает интерес 
со стороны зрителей и специалистов. Это представители среднего поколе­
ния - Г Байматов, Л. Ибрагимов, А. Нур, Г. Кадыров, Ж. Усманов, И. Ман­
суров, Ф. Ахмадалиев. Б. Джалалов, Д. Умарбеков, А. Мирзаев, Р. Шадыев, 

А. Икрамджанов, Ш . Хакимов и др. (Хакимов, 2002. С. 211-217). В творче­
стве этих художников происходят серьезные метаморфозы. Фантасмагория; 
смешение мифологических и фольклорных образов, сюжетов, символов и 

знаков, включеНЕrых в новую пластическую канву, характеризуют современ­

ный этап их живоnиси. Новаторскйе черты в искусстве 1990-х годов связа­
ны с появлением оригинальных инсталляционных проектов, произведений 
видеоарта. В этой новой сфере пластического искусства успешно работают 
талантливые художники Ж.Усманов, А. Николаев, Ю. Усеинов и др. 

В искусство 1990-2000-х годов вливаются и новые силы. Это Б. Исмаи­
лов, Т. Каримов, Н. Шоабдурахимов, Т. Ахмедов, Д. Садыкова, 3. Шарипова, 
Э. Хаитов, К. Бабаев, Д. Разыков, Н. Шарифходжаева, С. Жаббаров, Ш. Рад­
жамова и др. Многие из них одинаково оригинально работают как в тради­
ционной живописи, так и в новых актуальных формах искусства - инсталля­

циях, видеоарте, иреформанее и др. Их творчество обогащает современное 
изобразительное искусство и во многом определяет его черты в перспективе 
XXI в. 

Стремление к резкой ющивидуалязации художественно-творческого 

мышления стало наиболее ярко выраженной и устойчивой тенденцией со­
временного художественного процесса. Художники осознали значение тезиса 

«от ремесла к философии». В целом искусство Узбекистна 1990-2000-х годов 
претерпело смену определенных стилевых приоритетов - от акцентирован­

ного внимания к традициям восточной миниатюры, которую ряд художников 
пытался возвести в ранг чуть ли не единственного национально-истинного 

стиля, до попыток пусть робких, но авангардистеки нацеленных проектов. 

Внутри этих крайних точек находится зона более умеренных творческих по­
исков, псходящпх и~ реалистических традиций, не потерSLвших своих nо­

следователей и в 1990-е годы, а также модернистских решений, связанных 

37 Узбек~• 577 



с поиском новой философии искусства без резкого отрицания собственных 
пластических достижений недавнего прошлого. 

Состоявшиеся в 2001, 2003, 2005 и 2007 гг. Ташкентские Международные 
биннале, продемонстрировали перспективный потенциал художников Узбе­

кистана. 

Ощутив инструментальный предел живописной двухмерности, наибо­
лее чувствительные живописцы стали заниматься формами актуального ис­
кусства- инсталляциями, видеоартом, осваивая непривычное пространство 

трехмерности. 

Сегодня вместе с восстановлением исторической памяти, творческим 
осмыслением собственного художественного наследия мастера Узбекистана 
осваивают новейшие достижения мировой художественной культуры. В со­
временном мировом искусстве живописцы Узбекистана пытаются занять до­
стойное место, участвуя по многих престижных международных симпозиу­

мах, выставках, салонах и галереях Европы, США, стран Азии. 
Общая атмосфера последних выставок показывает спектр новаторских 

поисков современных художников Узбекистана в разных сферах пластиче­
ского искусства. Причем процесс формирования национальных школ искус­
ства во многом связан с интерпретацией художниками этнокультурной исто­
рии народов, а наиболее яркие творческие достижения видятся в симбиозе 
историко-культурного опыта и современных тенденций мирового искусства. 



ГЛАВА 17 

АРХИТЕКТУРА XIX- XX ВЕКОВ 

и 
стория архитектуры Узбекистана берет свое начало в глубине веков. 
Первоначально человек обитал в естественной среде, приспосабли­
вая под жильё nещеры. Переход к орошаемому земледелию создал 

материально-nроизводственную основу древнейших цивилизаций Востока, в 

том числе и на территории Среднеазиатского Междуречья, где во II- I тыс. до 
н.э. слагаются земледельческие районы с центральными поселениями город­

ского типа. Археологически вскрыты десятки городов эпохи античности с 
дворцовыми и жилыми комплексами, культовыми зданиями с тематическими 

скульптурными композициями. Пора раннего Средневековья дает новый ар­
хитектурный тип - замок удельного правителя - сочетающего элементы кре­

постного и гражданского зодчества. 

В IX- X вв., с началом широкого использования жженого кирпича, зна­
чительно расширяется диапазон для творческих новаций в архитектуре и 

строительных конструкциях. Арабское завоевание и последующее господ­

ство канонизированных воззрений религии ислама не послужили поворот­
ным пунктом в развитии архитектуры местной традиции. Даже в культовой 

архитектуре произошло лишь смещение функций устоявшихся типов зданий, 
приспособленных к новым требованиям ислама. Наглядные свидетельства 

тому - мавзолеи Саманидов в Бухаре и Мир Саида в Кермине, мечети Чор 
Сутун в Термезе, Диггарон в Хазаре и Мах в Бухаре. 

Поступательное развитие градостроительства и архитектуры мусульман­
ского Среднеазиатского Междуречья nродолжилось и в последующие столе­

тия, когда совершенствуется планировочная структура городов, возводятся 

монументальные одиночные здания и сложные архитектурные ансамбли. 

Вид Дальверзинтепа. I- ll вв. н.э. 
Фото А. Хакимова 

579 



Мавзолей Гури-Амир . XIV-XV вв. 
Фото А. Хакиыова 

Медресе Улугбека.\4 1 7-1420 гг. Самарканд 

Фото А. Хакимова 



Грандиозностью масштабов и пышным великолепием художественного 
убранства отличаются постройки Амира Темура и его потомков - особенно 
в Самарканде и Шахрисабзе, ставших средоточием лучших творческих сил 
Ближнего и Среднего Востока. Дальнейшее развитие архитектуры Средне­
азиатского Междуречья в целом идет по ниспадающей линии. Исключение 
составляет период правпения шейбанида Абдуллахана II (1583-1598), с чьим 
именем связано строительство крытых рынков и медресе в Бухаре, большо­
го количества мостов и сардоба - куполообразных хран:илищ воды - по всей 
территории государства. Именно на многовековом опыте предшествовавших 
эпох в условиях тяжелого политического и экономического кризиса протека­

ет завершающий этап среднеазиатского зодчества. 
Начиная с первой половины XVIII в., Среднюю Азию охватил тяжелый 

политический и экономический кризис. В отличие от других подобных по­
трясений, случавшихся и в прошлом (арабское завоевание, монгольское на­

шествие), кризис XVIII в. был вызван как внешними, так и внутренними 
обстоятельствами. Одна из существенных внешних причин хозяйственно­
экономического упадка - начавшееся с середины XV в. развитие морских 
торговых путей между Западной Европой и странами Ближнего Востока, Ин­
дией, Китаем (Жуковский, 1915. С. 4; Пугаченкова, Ре.мпелъ, 1965. С. 372, 373; 
Тереюпьев, 1906. С. 19, 41). И как следствие - некогда оживленные транскон­
тинентальные трассы Великого шелкового пути теряют своё первостепенное 

значение, что в свою очередь привело к запустению ряда территорий Сред­
ней Азии и упадку торгово-хозяйственной жизни городов, возникших вдоль 

этих караванных маршрутов. Лишенные стабильных источников материаль­

ного благополучия и контроля над караванными дорогами, кочевые племе­
на участили грабительские набеги на земледельческие оазисы. Постоянные 
междоусобные войны нанесли региону не только огромный материальный 
урон, но и повлекли за собой большие человеческие жертвы. Замирает не 

только внешняя, но и внутренняя торговля, были заброшены оросительные 
канальi, опустели города. 

Административно-территориальвая раздробленность и экономическая 

разруха отразились как на облике городов, так и на архитектуре узбекских 
ханств. Крупные города хотя и сохраняют принщш трёхчастного деления 
(арк - цитадель, шахристаи - собственно город, рабад - пригород), но он 

претерnевает некоторые изменения. В частности, в отличие от предшеству­
ющих эnох территория шахристапа застраивается плотным иррегулярным 

массивом жилых кварталов, разделённых узкими кривыми улочками. Здесь 
же размещаются многочисленные торгово-ремесленные ряды, здания обще­

ственного и культового назначения. 

Бухара - столица самого могущественного и обширного государства ре­
гиона - сохраняет роль политического, культурного и духовного центра. Гра­

дообразующую основу города оnределяют ряд крупных монументальных со­

оружений и ансамблей, возведенных преимущественно в XVI в. Вокруг них 
концентрируются обновленные или вновь образовавшиеся жилые кварталы и 
иные городские строения. По периметру город сохранил былое неправильное 

очертание и был обнесен замкнутым кольцом оборонительных стен, флан­
кированных полуовальными креnостными башнями. Отличительной чертой 
структуры жилой части Бухары является тот факт, что nомимо городских во­

рот имелись и квартальные ворота (Сухарева, 1976. С. 16, 17). Структурно-

581 



Паиарама Бухары 

Фото А. Хакимова 

Джума мечеть в Хиве 

Фото А. Хакимова 

городская территория разделялась на 12 крупных микрорайона-джариб, в 
которые входили более 200 жилых кварталов-гузар. В XVI-XVII вв. были 
возведены медресе Мир-и Араб, и мечеть Калян (Большой), Медресе Улуг­
бека, построены квартальные мечети Ходжа Зайнутдин, мечеть-ханака Фай­
забад, заложено строительство известной святыни - ансамбля Бахауддин 
Накшбанди. Традиции Бухарской школы архитетктуры XV-XVII вв. оказали 
существенное влияние на зодчество всего Среднеазиатского Междуречья. 

582 



Город Хива- уни­
кальный образец дости­
жений и особенностей 
позднефеодального градо­
строительства и архитек­

туры, целостно дошедших 

до наших дней. Современ­

ный архитектурный облик 
Хивы сформировался, глав­
ным образом, в последние 
три столетия, когда город 

становится столицей са­
мостоятельного ханства. В 
градостроительной струк­
туре Хивы организующим 
ядром является И чан-кала ­
внутренний город. Кре­
постные стены, возведен­

ные на высокой платформе, 
фланкированные пологими 
и овальной формы баш­
нями, обведены широким 
рвом. Две центральные 
улицы, деля Ичан-калу на 
четыре сектора, вели к че­

тырем городским воротам. 

Ичан-калу окружает укре­

nленный оборонительны­
ми стенами Дишан-кала­
внешний город. Последний 

-
Панорама И чан калы . Хива. XVПI-XIX вв. 

Фото А. Хаюiмова 

имел 11 ворот. Отличительной чертой городской структуры Хивы является 
то, что вся архитектурная застройка сосредоточена в Ичан-кале. Это обстоя­
тельство вынудило выселить избыточное население в Дишан-калу, где актив­
но осуществляется строительство жилых кварталов, домов-усадеб (~овли), 
квартальных мечетей. 

Ташкент на протяжении многих столетий прочно сохранял роль торгово­
ремесленного и духовного центра северного региона Среднеазиатского Меж­
дуречья. Градаобразующую основу Ташкента составляет традиционное для 
мусульманских городов триединство - арк=шахристан=рабад'- в данном 
случае два рабада - дахuль (внутренний) и харид.ж (внешний), которые в 
кольце общей городской стены были окружены своей крепостной стеной. 
Но с ростом населения (около 100 тыс. - начало XIX в., 156 414 - 1897 г. и 
172 ты с. - 1904 г.), быстрым развитием массового строительства, торговли и 
ремесел эти членения исчезают - сохраняется внешняя оборонительная стена 
с 12 воротами. Занимая огромную (около 1,5 тыс. га) территорию, Ташкент 
представлял более сложную внутригородскую структуру. Город состоял из 
четырех, возглавляемых хокимами, территориально-административных зон -
даха, которые в свою очередь делились на 12 микрорайонов - мовзе, вклю­
чавшими множество кварталов - махалля. Сразу после завоевания Ташкента 

583 



Хива. Калта-минар. Середина XIX в. 
Фото А. Хакимова 

в 1865 г., цитадель и обо­
ронительные стены города 

были снесены и от левого 
берега Анхора до реки Са­
лар началось строитель­

ство нового русского горо­

да (Нильсен, 1988. С. 27, 
36, 162). 

Архитектура поздне-

средневекового nериода 

не даёт сооружений такого 

же масштабного, величе­
ственного и художествен­

ного уровня как в предше­

ствующие века, однако и в 

это время создаются запо­

минающиеся произведе­

ния. Сокращаются разме­
ры культово-мемориальных 

зданий, теряя свои конструк­
тивные и архитектурно­

художественные качества. 

Купола балхи и система 
кладки сводов поперечны­

ми отрезками не утратили 

значения и широко приме­

няются. В строительстве 
зданий использовались, 
главным образом, уже сло­
жившиеся к тому времени 

приемы планировки и фор­
мы, причем в упрощенном 

виде. Декор зданий обе-
диен, лишь кое-где сохра­

няются изразцы и майолика, а иногда резная терракота. Впрочем, их качество 
снижается, а рисунок отступает от выработанных веками образцов. Доми­
нантой городской застройки служат монументальные здания и ансамбли, со­
хранившиеся от прежних эпох. Ведущими типами мемориально-культовой 
архитектуры вплоть до начала ХХ в. остаются мечети, ханаки, медресе и 
мавзолеи. 

Средневековые мечети разделяют по объемно-планировочным характе-
! ристикам на три основных типа. Первый - колонная мечеть, nредставляет со­

бой открытый с галереями на трех сторонах и молитвенным залом на стороне 
киблы - направления в сторону мусульманской святыни Каабы в Мекке. Вто­
рой - «айванная» мечеть со сводчатыми или колонными террасами по осям 

внутреннего двора, иногда крытого. Третий - центрально-куnольная мечеть, 
в которой молитвенный зал перекрыт большим куполом. В большинстве слу­
чаев мечети представляют собой в nлане прямоугольник с продольно-осевым 
принципом планировки. Для трех тиnов характерен открытый двор, который 

584 



Хива. Паиарама 

Фото А. Хакимова 

Медресе Кукельдаш. Ташкент 

Фото А. Хакимова 



начинается входным порталом (пеmтак), затем удлиненный молитвенный 
зал, который вытянут в сторону Мекки, и заканчивается михрабной нишей 

(Стародуб, 2006. С. 160, 216). В соборных мечетях Средней Азии со сторо­
ны Мекки высится главный купольный зал, а входной портал мечети стоит на 
одной оси с михрабом (Воронина, 1959. С. 114). 

Ханаки (хона~о - в странах Ближнего и Среднего Востока страннопри­
имный дом с мечетью и кельями, обитель дервишей) делятся на два архитек­
турных типа. Первый - постройка прямоугольного плана с продольной осью 

симметрии и выделением главного фасада. При этом архитектурную разра­
ботку получают и боковые фасады. Второй- центрально-купольная nострой­
ка с двумя взаимно nоnеречными осями симметрии и четырьмя порталами. 

В обоих случаях помещения ханаки, в противоположность композиции ме­
дресе, открыты во внешнее пространство. Яркими примерами служат ханака 
Ходжи Зайнудzщна и ханака Файзабад в Бухаре. 

Классический тип среднеазиатского медресе сложился в XVI столетии и 
был связан с развитием айваиной комnозиции. Медресе имели форму nря­
моугольного замкнутого двора, обстроенного по периметру цепочкой аске­
тичныхкомнат-худжрав один или два этажа. Соединение в самой деятельно­

сти медресе функций духовной школы, богословеко-теологического центра и 
общежития привело к соединению в архитектурном типе этого здания при­
ёмов и элементов культовой, учебной и жилой архитектуры. Главные и по­
всеместные nризнаки этого типа - организация всех элементов здания во­

круг прямоугольного двора с бассейном- ховуз, наличие келий для жилья 
и аудиторий для занятий, включение гигиенического комплекса. В крупных 
среднеазиатских медресе с четырехайваиной композицией обычно предусмо­
трены помещения для летней и зимней мечети, которые в камерных медресе, 

как правило, отсутствуют. Что касается стилевых характеристик, то, в целом 
оставаясь в русле стиля культовой архитектуры данного региона и периода, 
медресе давали больший простор зодчим и декораторам, нежели мечети. 

Архитектура среднеазиатских медресе позднесредневекового периода, 
с некоторыми вариациями по школам, представлена следующими ведущи­

ми типологическими групnами: 1) крупные медресе, построенные на основе 
канонической продольно-осевой композиционно-планировочной схемы, ко­
торая как единый эталон преимущественно использовалась во всех регио­
нальных школах; 2) малые упрощенные медресе на основе поперечио-осевой 

композиции, применявшейся редко - по мере необходимости nривязки здания 
к сложившейся градостроительной ситуации; 3) медресе произвольной (не­
правилъной) композиционно-планировочной формы, вызванной строитель­
ной практикой в случаях, когда зодчие были вынуждены приспосабливаться 

к заданному участку застройки и нарушить правильиость внешнего контура 
здания, но сохранить традиционную дворовую схему и принцип организации 

внутреннего пространства. 

Мемориальные сооружения Средней Азии XIX- XX столетий структурно 
разделяются на замкнутые и открытые nространственно-объёмные формы. 
Для первой категории наиболее распространенными являются небольшие 
однокамерные мавзолеи - центрально-купольные и nорталъно-купольные. 

Для второй - центрические мавзолеи в виде раскрытого на четыре стороны 
арочными nроемами квадратного или граненого в nлане купольного киоска 

(чорто~). Последний nринцип более масштабно применялея и в гражданской 

586 



архитектуре -здания чорсу на перекрестин главных городских улиц или тор­

говые купола. Примеры таких построек сохранились в Самарканде и Шах­

рисабзе. В Бухаре - это торговые купола Токи-Заргарон (рынок ювелиров) 
и Токи-Саррафон (рынок менял). Зодчие поры nозднего Средневековья, со­
храняя объёмно-планировочные характеристики традиционной центрально­
купольной композиции, создают на основе её вариаций два типа мавзолеев -
продольно-осевые и фронтальные (Маньковская, Булатова, 1978. С. 73-75). 
Примерам первого служит мавзолей Данияра в Самарканде, а второй тип 
представлен мавзолеями из комплексов Чор-Бакр в Бухаре и Султан Саодат 

в Термезе. 
Монументальная гражданская архитектура завершающего этаnа раз­

вития средневекового зодчества представлена дворцовыми комплексами 

правителей и разделяется на городские и загородные. Последние характер­
ны только для Бухары и Хорезма. Городские дворцы, предназначенные для 

постоянного пребывания правителей, в целях безопасности возводились в 
пределах цитадели - самой укрепленной части города. Статус официальной 
ставки определил их внутриnланировочную структуру в составе: зал приё­

мов - куринишхона, канцелярия- девонхона, приёмная - арзхона, мечеть для 
ежедневных молений, жилой комплекс - харам, арсенал - тупхона, казармы 
ханской гвардии - аскархона, монетный двор и хозяйственные пос~ройки. 
В пределах хивинской Ичан-калы возведено два городских дворца - Ташхау­

ли и Куня-Арк. Их размеры определялись сложившейся nланировочной си­
туацией. В nротивовес им загородвне дворцы занимали большие площади, 
окруженные высокими глинобитными стенами, визуально наnоминая кре­

nость. Во дворец вели парадные ворота, оформленные порталом с арочным 
(Бухара) или плоским (Хива) входным nроёмом. Помимо дворцовых строе­
ний большую территорию занимала садово-парковая зона. Хотя дворцовые 
комплексы возведены на основе архитектурных форм и строительных при­
ёмов местной традиции, в них проявляется влияние российско-европейской 
культуры (деревянные полы, изразцовая плитка, цветной витраж, камин, лю­

стровое освещение и т.д.). 
В целом зодчество XlX - начала ХХ столетий выдвинуло своеобразный 

синтез архитектуры и народно-прикладиого искусства (росnись, резьба по 

ганчу и дереву), при котором не масштабность и пропорциональностъ строи­
тельных конструкций, а декоративный узор экстерьера и интерьера здания 
играли доминирующую роль в создании его целостного художественного об­

раза. Именно в эти столетия повсеместно от крупных городов до отдаленных 
горных селений ярко проявился талант сотен мастеров строительного и худо­
жественного ремесла (Азимов, 1982. С. 13; Захидов, 1965. С. 143- 160; Манъ­
ковская, Булатова, 1978. С. 83, 139- 141; Назылов, 2001. С. 74- 115; Нuлъсен, 

1988. с. 174-176). 
Памятников архитектуры nозднесредневекового nериода сохранилось 

мало, за исключением Хивы, где представлен весь типологический спектр 
мемориально-культовой и гражданской архитектуры. Первопричина этого в 

невысоком уровне строительства и недолговечности материалов, nрименен­

НЪIХ в декоре. При комплексных обследова:ниях народного жилища Бухары, 
Самарканда и Ферганской долины, проведеиных в середине прошлого сто­

летия, не было зафиксировано ни одного дома старше 60 лет. Большое число 
архитектурных объектов данного периода было снесено в ходе nоследующих 

587 



генеральных реконструк­

ций исторических городов. 
К числу значимых памят­
ников зодчества Узбеки­
стана XIX- начала ХХ в. 
относятся: по Бухаре - ме­
чети Боло Хауз (1712-
1914 гг.) на площади Реги­
стан и Джума (начало ХХ 
в.) в Арке, медресе Халифа 
Ниязкул, более известное 
как Чор Минор (1807 г.) и 
Амир Алимхана (начало 
ХХ в.), комплекс Халифа 
Худойдод (1855 г.), позд­
ние склепы-дахмы в родо­

вой усыпальнице Джуйбар­
ских шейхов Чор Бакр (до 
начала ХХ в.), дворцовые 
комплексы Ситора-и Мохи 
Хоса и Ширбудун (ко­
нец XIX - начало ХХ в.). 
По Самарканду - мечеть 
Хазрат-и Хызр (1854-
1884 гг.), мемориально­
культовый комплекс Ход­
жа Ахрор (XIX - начало 

Чор-минор. Бухара. 1807 г. ХХ в.), мавзолеи Ходжа 
Фото л. Хакюtо8а Данияра и Махдуми Дева-

на, купольный пассаж Чор­
су (начало ХХ в.). По Кокаиду - построенные в середине XIX в. мавзолеи 
Дахмаи Шохон и Модари-хон, медресе Хаким Тура, Мохляр ойим, Хона и 

более позднее Камол козы ( 1913 г.), мечеть Джума и ханский дворец Урда (ко­
нец XIX в.). По Хиве- заново отстроенный в XIX- XX столетиях целостный 
город-заповедникИчан-кала с десятками крупных зданий медресе и мечетей 
с минаретами, ханские дворцы Куня-Арк, Ташхаули, Нуруллабая, Рефенак, 
Тозабаг и другие объекты. 

Во второй nоловине XIX столетия, в связи с завоеванием Российской 
империей Кокаидекого ханства и отдельных территорий Бухарского и Хи­
винского ханств, в местное зодчество стали внедряться nринцилы европей­
ского регулярного градостроительства. Новые города возникали как военно­
администратияные центры, в последующем некоторые из них превратились 

в крупные промытленные и торговые центры (Новый Маргелан-Фергана, 
Патта Кесар-Термез). Попроектам российских архитекторов возводятся но­
вые типы зданий - банки, школы, гимназии, училища, дома, дворцы, вокза­
лы, универсальные магазины и т.П. При строительстве многих сооружений 
участвуют и известные среднеазиатские мастера, которые: « ... стали быстро 
усваивать приёмы русских мастеров по плотничьей и столярной части, кро­
вельному :и кирпичному делу и др., и нужно полагать, что русский рабочий 

588 



в скором времени будет совершено вытеснен» (Добросмьzслов, 1912. С. 403). 
Образец бережного применения различных школ народного архитектурно­
декоративного искусства представляет так называемый дом Половцева в Таш­
кенте. Построенный в традициях местного зодчества в конце XIX в., дворец 
богато декорирован. Резьба по ганчу, резьба и роспись no дереву вьmолнены 
узбекскими мастерами. Ныне в нем органично размещена экспозиция Музея 
прикладиого искусства Узбекистана. 

Пuсле устаншшения сонетекой .власти .в Узбекистане стрuительствu былu 

первоначально связано прежде всего с восстановлением народного хозяй­
ства, развитием хлопководства, сооружением первых электростанций и про­

мышленных nредприятий. Одни сооружения 1920-х годов сохранили черты 
дореволюционного эклектизма, другие создавались в духе конструктивизма, 

третьи представляли собой попытки сочетания форм современной архитек­
туры с элементами средневекового среднеазиатского зодчества (Президиум 
Академии наук в Ташкенте, 1928 г.). В 1930-е годы составлялись генераль­
ные планы реконструкции городов (Андижана, Бухары, Самарканда, Ташкен­
та, Ферганы), закладывались новые города социалистического типа (Чирчик, 
жилuй масси.в Ташкентского текстильного комбината). В архитектуре обще­
ственных зданий использовались приёмы конструктивизма и неоклассицизма 
(Дом правительства в Ташкенте, 1931- 1932 гг., Ташкентский педагогический 
институт, 1938-1940 rr.), элементы монументального и народного средневе­
кового зодчества. Для оформления фасадов и интерьеров широко привлека­

лись местные мастера декоративного искусства. В жилищном строительстве 
начал складываться южный тип многоэтажного дома. 

В годы Великой Отечественной войны 1941-1945 гг., в связи с эвакуа­
цией предприятий из центральных районов страны и резким увеличением 
населения республики, развернулось особенно интенсивное промытленное 

строительство. Были созданы генеральные nланы Ташкента и новых 

Дворец Худояр хана. Коканд 

Фото А. Хакимова 

589 



Театр оnеры и балета им. А. Навои. Середина ХХ в. Ташкент 

Фото А. Хакимова 

промытленных центров (Алмалык, Ангрен, Ахангаран, Бекабад и др.). Не­

достаток металла и лесоматериалов возмещался широким применением 

специфических местных конструкций (в том числе так называемых сво­

дов Узбекистана). Значительное влияние на развитие узбекского зодчества 
1940-х- первой половины 1950-х годов оказала архитектура Узбекского теа­
тра оперы и балета им. Алишера Навои в Ташкенте (1938-1947 гг.), в котором 
классические формы сочетались с традиционным среднеазиатским декором. 

Узбекские зодчие и инженеры в 1960-е- первой половине 1980-х годов 
перешли к индустриальным методам строительства, освоили принципы кар­

касного крупнопанельного и крупноблочного домостроения, позволяющих 

возводить здания повышенной этажности. При проектировании различных 

сооружений всё более дифференцированно учитывали особенности жаркого 

климата и высокой сейсмичности. При возведении новых городов (Навои, Ал­

малык, Ангрен, Ахангаран, Бекабад, Заравшан) и реконструкции старых (Са­

марканд, Ташкент) комплексная типовая застройка нередко обретала живо­
писное разнообразие за счёт композиционного сопоставления зданий разной 
этажности. Новые принципы советской архитектуры нашли яркое выражение 
в процессе восстановления и строительства Ташкента после землетрясения 

1966 г. При активном творческом участии архитекторов и строителей союз-

590 



ных республик было обеспечено восстановление города в короткие сроки на 

уровне современных градостроительных требований. В строительную прак­

тику внедряется принцип создания в городской черте жилых микрорайонов 

с локальной инфраструктурой (Актеuе, Чиланзар, Ялангач, Северо-Восток, 
Каракамыш, Сергали, Юнусабад - в Ташкенте, Багишамал, Согдиана - в Са­
марканде и в других городах). Современные принцилы градостроительства ­

строительство жилых образований крупными массивами, комплексно, со все­
ми видами обслуживания населения, nовышения этажности и др. - получили 
наиболее полвое отражение в новых городах Алмалыке, Ангрене, Зарафшане 
и особенно Навои. 

В эти годы активно развивается сельское строительство - только в период 

освоения Мирзачульской и Ширабадской степей на карте Узбекистана поя­
вились десятки новых городов и благоустроенных колхозно-совхозных цен­
тров. В городах и селах ресnублики осуществляется строительство дворцов 
культуры и клубов. 

Архитектура общественных зданий Узбекистана 1960-1980-х годов от­

личается чёткой функциональностью пространствеиных композиций, мо­
нументальностью объёмов (Дворец искусств, 1962- 1964 гг., здание Совета 
Министров, 1965- 1967 гг. , Музей истории народов Узбекистана, 1970 г. , вы­

ставочный nавильон Узбекистана, 1974 г., гостиница «Узбекистан», 1974 г., 
дворец Истиклол, 1981 г., Телебашня, 1981 г. , Дом кино, 1982 г. - в Ташкенте, 

Панорама современного Ташкента 

Фото А . Хаккмоsа 

591 



гостиницы «Самарканд» и «Турист»- в Самарканде). В областных центрах 
возводятся объекты культурно-просветительского и зрелищного назначения -
театры, кинотеатры, парки культуры и отдыха, библиотеки и т.д. В оформле­

нии общественных сооружений широко использовались монументальная жи­
вопись и скульптура, мотивы народного декора. 

С обретением независимости начался новый этап в развитии современной 
архитектуры Узбекистана, главным содержанием которой является возрож­
дение исконно национальных традиций в синтезе с достижениями мировой 

культуры. За короткий исторический отрезок времени кардинально изменил­
ся облик городов и селений республики. Реконструированы и благоустрое­

ны исторические города (Андижан, Бухара, Карши, Коканд, Маргилан, Са­
марканд, Ташкент, Термез, Ургенч, Фергана, Шахрисабз и др.). Генеральная 
реконструкция завершена на главной площади столицы Мустакиллик (Неза­

висимость) - реконструированы здания Кабинета министров и дома мини­
стерств, возведено здание Сената, Арка Независимости, мемориал Скорбя­
щей матери и др. В связи со строительством грандиозного ансамбля Дворца 

форумов Узбекистана новое градостроительное решение обрела Площадь 

Амир Темура, являющаяся градаобразующим центром Ташкента. 
Между Дворцом Истиклол и озером на Бешагаче разбит Националь­

ный парк Узбекистана им. Алишера Навои. На этой оси последовательно 
размещены большой круглый водоем с фонтаном, амфитеатр и сцена с угло­
выми башнями с куполами, мост через канал, а на холме- купольная ратон­
да со скульптурой Навои. По обе стороны центрального амфитеатра рас­
положены ресторан <<Навруз» (1995 г.) и здание Олий Мажлиса (1997 г.). 

Панорама Шахрисабза 

Фото А. Хакимова 

592 



38 Узбеки 

1 

" 

Здание Ассоциации банков Узбекистана. Ташкент 

Фото А. Хакимова 

Здание Бизнес центра. Ташкент 

Фото А. Хакимова 



Здаtше Государственной консерваторlfи. Ташкент 

Фото А. Хакимова 

Такая четырехчлениость плана, называемая чорбог, является традиционной в 
национальном садово-парковом искусстве. К северу от площади Мустакил­
лик, у канала Анхор, сооружено здание киноконцертного зала «Туркистою>, 

членения плоскости главного фасада которого отдаленно напоминают ста­
лактиты монументальных порталов мечетей и медресе. Интерьеры здания де­
корированы мастерами резьбы по ганчу, росписи, керамики. 

Одним из значимых общественных зданий в Ташкенте стал Музей исто­
рии Темуридов (1995 г.), построенный на северо-западе сквера Амира Тему­
ра. В архитектуре музея развита тема купола Гур Эмира. Пропорции купола и 
20-колонного айвана, обрамляющего здание, вытянуты по горизонтали. Вы­
сота купола- 30 м, диаметр - 24 м; в подкупольном пространстве интерье­
ра - гигантская люстра. Свод купола в интерьере выполнен в резьбе по ганчу 
в технике кундаль. На голубом фоне сусальным золотом выделены акцен­
ты, что продолжает традиции мавзолея Гури Амир и медресе Тилля Кари в 

Самарканде. Музей истории Темуридов по своей архитектуре, отделке ин­

терьеров близок к архитектуре местной традиции. Новые здания хокимиата 
Ташкента (1996 г. ), Олий Мажлиса Республики Узбекистан- примеры клас­
сического стиля архитектуры общественных зданий. 

В последние годы сооружается много зданий в корпоративном стиле, 
например, отель «Интерконтиненталь» и Национальный банк Узбекистана 

(1995 г.) . Башня Национального банка- одна из самых высоких и впечатляю­
щих в столице: квадратная в плане, четыре угловых железобетонных пило­
на на всю высоту, остекленные фасады и кровли. Успешное развитие фи­
зической культуры Узбекистана способствовало строительству современных 

594 



Здание Национального театра Узбекистана . Ташкент 

Фото А . Хаю.rмо11а 

Дворец Форумов «Узбекистаю>. Ташкент 

Фото А. Хакимова 

595 



Здание Музея истории Темуридов. 1995 г. Ташкент 
Фото (1.. Хакимова 

Здание Олий Мажлиса. Парламент. 1997 г. Ташкент 
Фото А. Хак11Мова 

596 



спортивных комплексов и теннисных кортов в Ташкенте, Андижане, Наман­
гане, Карши и других городах республики. В рамках реализации Националь­
ной программы образования и подготовки кадров в завершающую стадию 
вступило строительство и каnитальная реконструкция всех общеобразова­
тельных школ, лицеев, колледжей и высших учебных заведений с-rраны. 
Широкомасштабные работы проводятся по восстановлению н реставра­

ции богатейшего архитектурного наследия. В начале 1998 г. в рекордно ко­
роткие сроки методом народной стройки были возведены мемориалы Аль­
Бухари в селении Хартанг Самаркандской области и Аль-Фергани недалеко 
от города Кувы. От прежнего комплекса в Хартанге сохранены захоронение 
и водоем во дворе. Новый квадратный двор комnлекса имеет четыре газона 
в ·соответствии с традиционным мусульманским садом чорбог. По одну сто­
рону двора nостроена крытая металлическими фермами мечеть на 800 чело­
век, размером в плане 30 х 20 м. По другую сторону двора - зал nрием о в на 
100-150 человек, библиотека и столовая. Двор обнесен колонными айвана­
ми и завершается по главной оси nавильоном. Комплекс в Куве сnланирован 
между магистралью в районный центр и территорией древнего шахристапа с 

участками археологических раскопок. Зубчатая креnостная стена шахристаu 

на восстановлена и на ее фоне разбит сад с фонтанами по оси. Павильоны 
комnлексов похожи по архитектуре и имеют куnола диаметром 9 м и высотой 
17 м. Купол над могилой Имама Аль-Бухари выnолнен из керамики. Дерево 
колонн, айванов, стеновой кирпич, облицовочный мрамор и мощение извест­
няком выдержаны в традиционной мягкой серо-бежевой гамме. 

Завершены комплексные реставрационные работы на уникальных nамят­
никах средневекового зодчества Бухары, Самарканда, Термеза, Хивы, Шах­
рисабза и многих других. Выход в мировое сообщество обусловили развитие 
новых градостроительных тенденций в модернизации автодорог, железнодо­

рожных магистралей, объектов торговли и рынков. 



ГЛАВА 18 

МУЗЫКАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА 

м 
узыкальвое искусство Узбекистана - составная часть духовной 

культуры узбекского народа. Современная социокультурная ситуа­
ция представляет собой весьма пеструю стилевую картину. В оnре­

деленном смысле ХХ в. - век нескольких культурных эnох, выявляющих себя 
и nоследовательно, и одНовременно. Культурвое разнообразие позволяет 
лишь условно очертить контуры необозримого пространства современного 
музыкального искусства, которое вбирает в себя как собственный, созданный 
за последнее столетие и, соответственно, глубоко актуалъный материал, свя­

занный с индивидуальным творчеством (композиторская музыка), так ибо­
гатейшие духовно-творческие накопления прошлых эпох - образцы традици­

онной музыки. Музыкальная культура Узбекистана включает в себя, помимо 
традиционного nласта (музыкаnьный фольклор, изустно-профессиональная 
музыка и бастакоровекое творчество), так называемую академическую, nро­
фессиональвую музыкальную культуру (композиторское творчество, исnол­
нительство, музыкальное образование). 

В nоследнее десятилетие ХХ в. nроисходит nереоценка художественных, 

в частности, музыкальных ценностей. В условиях независимости в музы­
кальной культуре Узбекистана актуализируется поиск новых принцилов на­

циональной самобытности, путей осмысления традиционных и инновацион­
НЪIХ музыкально-художественных концепций. Этот процесс сnособствовал и 
формированию новых методологических принципов понимания музыкаль­
ной nрактики, разработке объяснительных моделей её развития. Понятие 

современной музыкальной культуры Узбекистана перестает отожествпяться 
только с творчеством комnозиторов, nоскольку традиционная музыка также 

продолжает nолнокровно функционировать. Мало того, именно в данный nе­
риод традиционное национальное искусство переживает период своего ярко­

го возрождения. 

И современное национальное музыкальное искусство ресnублики ре­
презентируется не только произведениями композиторов, но и жанрами тра­

диционной музыки, и nроизведениями узбекских бастакоров (творцов мо­
нодического искусства). Традиционная музыка узбеков «схвачена» теперь 

практически всеми средствами фиксационной техники и массового расnро­
странения. Фольклорная музыка (аутентичный музыкальный фольклор, нео­
фоnьклор, разнообразный музыкальный инструментарий) и жанры изустно­
nрофессионалъной музыки (катта ашула, эnические сказания - достон, 
маl)ОМ) существуют в настоящее время как живой функционирующий пласт 

культуры. 

Богатое и самобытное музыкальвое наследие узбеков много веков раз­
вивалось как искусство, передаваемое «из уст в уста», из поколения в nо­

коление, от мастера к ученику, т.е. поколениями народных музыкантов, пев­

цов, сказителей. Совершенствуясь на nротяжении веков, оно сложилось ка.к 
развитая момодическая культура, обладающая разнообразием форм, видов и 

жанров, музыкально-выразительных средств и своеобразием исполнитель-

598 



ства. Музыка узбеков во всех своих проявлениях - продукт жизнедеятельно­
сти в прошлом оседлого и кочевого сообщества. Жизненный уклад наложил 

специфический отпечаток на формирование и функционирование традици­
онной музыки, которая, развивалась в едином континууме. Жанровые си­
стемы фольклора и изустно-профессиональной музыки узбеков близки и не 
выходят за пределы единого порождающего поля культуры. Они включают в 

себя художественные образцы вокальной и инструментальной музыки, му­
зыкальный инструментарий, особенности традиционного исполнительства и 
современной интерпретации. Носители традиций музыкального фольклора и 
изустно-профессиональной музыки объединяли в своем творчестве эстетиче­

ские, магические, социализирующие и коммуникативные функции. Основой 

формирования и становления традиционной музыки является годовой цикл, 
связанный с календарем, и жизненным укладом. 

Музыкальный фольклор, являющийся коллективным творением наро­
да, характеризуется многогранностью тематики и разнообразием приклад­

ных и неприкладных жанров - от простых детских музыкальных считалок, 

инструментальных наигрышей и обрядовых песен до развитых по мелосу и 
форме ашула и инструментальных пьес. Изустно-профессиональная музы­

ка от.rrичается сложностью и совершенством формы, развитостью мелоса 
и богатством исполнительских стилей. Творцами данной музыки, сформи­
ровавшейся в Средние века, были яркие представители узбекского народа, 

прошедшие традиционную школу мастерства изустной методики устоз­
шогирд (мастер-ученик) - созанда, хонанда-хофиз, катта ашулачи, бахши 
(сказители), ма!)омчи (со всеми локальными разновидностями и музыкалъ­
нъrми диалектами). Жанры вокальной и инструментальной музыки изустно­

профессионалъноrо творчества имеют более развитую структуру, отличаются 
своей спецификой, более сложными средствами выражения и приёмами ис­
nолнения. Эта музыка доступна исполнителям лишь высокой квалификации, 

обладающими творческим даром имnровизации. 
Особо выделяются южные области - Сурхандарья и Кашкадаръя, узбек­

ское население которых, состоящее из племён кунrратов, барласов, катаганов, 

чиrатаев, жузов и других, занималось в nрошлом преимущественно скотовод­

ством и отчасти земледелием. Отсюда в музыкальном фольклоре этого края 
преобладают песни о труде скотовода, о кочевом образе жизни. Наряду с этим 

имеются и трудовые песни. непосредственно связанные с nроцессами обра­
ботки зерновых культур. Среди них популярные песни «Ёзи», поющиеся при 
сенокосе, и «Майда>>, исполняемые во время молотьбы. Заметно отличается 
от других локальных зон Узбекистана весь музыкальный быт данного края. 

По сей день здесь продолжает занимать главенствующее положение искус­
ство сказителей - бахiiШ и исполняемые ими эпические сказания - дастаны. 

В этой локальной зоне, в отличие от всех других, главным и наиболее 

распространенным служит думбра (струнно- щипковый музыкальный ин­

струмент) и особой славой nользуются искусные исполнители на данном ин­
струменте - ду.мбрачи (домбрист). На женской nоловине исnользуются раз­
новидности варгака - суяк-чанг-!)обуз (костяной варган) и темир-чанг!)обуз 

(металлический варган). Изредка использовали и доира (ударный музыкаль­
ный инструмент), на которой воспроизводили своеобразные ритмы вне вся­
кого пения или танца. В пастушеской среде применялись разновидности про­

дольJ;юй флейтъr- чупон и ай или ва:жир иай (деревяиньrй или костяной), а 

599 



также сибизи~ - камышевый с одинарным язычком. Существуют различия 

внутри этой зоны, которые связаны с преобладанием определенных субэт­

нических групп. К примеру, в Шерабаде и Байсуне преобладают кунграты~ 
а в Бешкенте кипчаки, что довольно ощутимо проявляется и сегодня в быту, 
некоторых обычаях и в музыке. Различия музыкальной стилистики сохра­
нились в названиях отдельных домбровых пьес - l)jlнгupomu (кунrратская), 
ла~аи (лакайская), I).Ора-курсаки и др. 

Аналогичные явления, характерные для Кашкадарьи и Сурхандарьи, 

можно наблюдать и в некоторых других локальных зонах. Так, к примеру, в 

Жомбайском, Булунгурском и некоторых других районах Самаркандской об­
ласти, в отдельных местностях Каракульского района Бухарской области, в 
Бекабадском и некоторых других районах Таmкентской области не трудно за­
метить сходный быт и музыкальные ямения, форм музицирования и пр. В от­
личие от Сурхандарьи и Кашкадарьи в Бухарской локальной зоне, к примеру, 
преобладают мангиты, сараи, баяты, дурмены, найманы, кенегесы и другие, 

у которых имелась собственная музыкальная традиция. Близок во многом к 

Бухаре и Самаркандский оазис, вместе они образуют одну зону с общей му­
зыкальной стилистикой исполнительства и музицирования. 

В Бухаре и Самарканде, а также в окрестностях этих крупных в прошлом 
культурных центров Средней Азии проявляются совершенно иные черты 

национального музыкального искусства узбекского и отчасти таджикского 

народов. Они наблюдаются не только в тематике и в характерных местных 

особенностях отдельных жанров, но и в особенностях самого музыкального 

быта, в четкой дифференциации музьJКИ и музыкального исполнительства. 
Наряду с «безымяннымИ>> носителями музыкального фольклора в Бухаре и 
Самарканде особое место занимали профессиональные певцы-хафизы и ин­
струменталисты, искусные исполнители, специализировавшиеся по наибо­

лее типичным жанрам (макомам, мавриги и др.). Широкой популярностью 
nользуются здесь и профессиональные женские ансамбли, называемые со­
занда, включающие танцовщиц и певиц, исполнительниц разнообразных по 
содержанию танцевально-игровых циклических образований из песен малой 
формы. 

В этих древних городах по сей день бытуют богатые формы 

инструментально-обрядовой музыки, различные виды домашнего музициро­
вания, включающие и проведение вечеров музыки и поэзии, т.е. мед:жлисов, 

с участием лучших музыкантов и поэтов. Городской уклад жизни определил 

здесь большое разнообразие инструментария, причем сложных конструкций, 
развитие своеобразных ансамблей певцов, танцоров и инструменталистов. 
Огромное богатство явлений профессионального музыкального искусства, 

возникшее на базе органического развития средств и форм музыкального 

фольклора. Этим можно объяснить тот факт, что в Бухарской и Самарканд­
ской областях имеются песенные и инструментальные жанры, структурно и 

интонационно-мелодически близкие отдельным частям макомов- ведущий 
жанр узбекской традиционной музыки. 

Хорезмекий музыкальный быт и традиции исполнительства, при наличии 
общих черт с бухареко-самаркандской локальной зоной и почти одинаковым 
уровнем с бухарской музыкальной практикой, характеризуется ярко выра­
женными локальными особенностями. Хорезмекая традиционная музыка от-

600 



личается своеобразием колорита обусловленного укладом жизни этнических 
груnп местного населения - киятов, кипчаков, дурмен, чигатайцев и других, 

а также взаимоотношением с близкими данной зоне туркменскими и в пеко­
торой степени азербайджанскими музыкальными явлениями. 

К сnецифически локальным особенностям народной музыки Хорезма 
можно отнести напевную песенность мелодий в музыкальвом оформлении 

дастанов - вародкьrх эпических сказаний. Если в других областях Узбекиста­

на обычно в музыкальном оформлении дастанов опираются: на речитативно­

декламационный или речитативно-напевный характер мелодии, то в Хорез­
ме в них используются ярко выраженные песенные мелодии, свойственные 

местному локальному стилю. При этом если в других областях Узбекистана 
дастаны сопровождаются в основном домброй (зачастую в соб~твенном со­
провождении сказителя - бахши или шоира), то в Хорезме их исполнение 

сопровождает дутар, т.е. другой вид струнно-щипкового инструмента. Пе­
ние сказителя в Хорезме не ограничивается собственной игрой на дутаре, 
но также часто сопровождается исполнением специально предназначенно­

го для этой цели традиционного ансамбля в составе инструментов буламана 
(деревянно-духового язычкового), гижжак (струнно-смычкового), дутара и 
дойры. 

Инструментарий Хорезма заме-тно отличается от других локальных зон 

по своим разновидностям. Так, только в Хорезме встречается упомянутый 
выше була.ман. Своеобразным хорезмским явлением стало и распространение 

здесь с XIX столетия однорядной гармони (/fУл соз), широко используемой 

и по сей день. Наблюдаются местные отличия в устройстве и в тембровых 
особенностях отдельньrх музыкальных инструментов, бытующих и в других 
локальных зонах. Например, хорезмекий дутар по внешней конструкции, а 
также акустически-тембровым свойствам не похож на дутары, популярные в 
других областях Узбекистана, в частности на фергацские. 

Характерными чертами отличается и музыкальная практика Ферган­
ской долины. Особое место занимают сравнительнонебольшие узкообъем­
ные и простые по строению, но многообразные по тематике песни. Попу­

лярны образцы, названные первыми собирателями «песнями ичкари», т.е. 

песни женской половины дома в прошлом. В то же время распространены 

сложные по строению, довольно широкие по диапазону (более двух октав), 
декламационно-речитативные по складу сугубо локальные песни жанра кат­
та ашула (или панис ашула). Широко бытующие в Ферганской доливе и в 

Ташкенте (а в Таджикистане - в Ходженте), эти песни выделяются и мест­
ными чертами манеры исполнения, и составом ансамбля певцов. Особенно­
стями локального стиля отмечены и другие вокальные и инструментальные 

жанры, в том числе и макомы, бытующие в'Ферганской долине. 
При всем различии местных стилей, явившихся следствием оnределен­

ных исторических условий жизни народа, узбекской музыке свойственны, 

как выше отмечалось, яркие общенациональные черты, складывавшиеся в 

результате слияния, скрещивания различных местных стилей в процессе 

формирования узбекского народа. 
В соответствии с выполняемыми функциями и формами бытования 

узбекские народвые песенные и инструментальные жанры в целом образуют 
в крупном плане две группы: 

601 



1. Песенные и инструментальные жанры, исполняемые в определенное 
время или при определенных обстоятельствах. Сюда относятся семейно­

обрядовые, трудовые и колыбельные nесни, инструментальные мелодии раз­
личных церемониалов, зрелищных представлений и пр. 

2. Песни и инструментальные пьесы, исnолняемые в любое время и при 
любых обстоятельствах, т.е. повсеместно. К ним относятся традиционные 
узбекские песенные жанры терма (иди чублама), lfYШUlf, лапар, ялла и ашула, 
а также аналогичного плава разнообразные инструментальные пьесы. 

Каждая из этих групn обладает характерными, только им присущими чер­
тами. Так, песенные жаuры первой группы, будучи обусловленными опреде­
ленными обстоятельствами или временем, каждый в отдельности выделяется 

общностью тематики в пределах выполняемой им конкретной бытовой функ­
ции. Наблюдаемые же при этом отдельные отклоненщr от ведущей, функцио­
нально обусловленной тематики каждого конкретного жанра не выходят за 

пределы лирических раздумий или нравоучений общего плана. В качестве 
примера можно назвать широко известную свадебную песню <<Ёр-ёр», ис­
полняемую женщинами, как правило, при проводах невесты в дом жениха и 

при встрече её родственницами будущего жениха. В данной свадебной пес­

не тематика ограничена в основном пределами восхваления невесты, с не­

сколько преувеличенной констатацией ее привлекателъных черт, а также с 
последующими нравоучениями касательно совместной супружеской жизни, 

норм поведения невесты .в доме жениха после замужества. При этом широ­
ко используются образно-поэтические сопоставления, крылатые выражения, 
придающие оnределенную возвышенность настроений и nраздничность все­

му происходящему. По своим интонационно-мелодическим основам каждая 
из свадебных песен характеризуется наличием строго придерживаемых при 

исполнении конкретных локальных разновидностей: ташкентской, ферган­
ской, наманганской, чимкентской. В определ:енной степени то же самое на­
блюдается и в других образцах свадебных песен. Таковы, к примеру, «Келин 
салом» (приветствие невесты и ее покловы), «Туйлар мубораю> (поздравле­

ния со свадьбой, заздравная) и другие, непосредственно связанные с теми 
или иными процессами самого обряда, характеризующиеся определенными 
интонационно-мелодическими и лакально-стилистическими особенностями. 

В отличие от свадебных песен, выделяющихся большой стабильностью 
строения мелодий, заметной импровизащюнностью развертывания и опре­
деленной метроритмической «свободой» обладают похоронно-поминальные 
плачи (йшт). Они бывают трех видов: 

1. Плачи похоронвые и поминальные, в которых (при постоянстве наличия 
надрывных интонаций и характерных способов их речитирования) становят­
ся определяющими, как и во всякой импровизации, сиюминутные НflСТроения 

и общий уровень исполнительских навыков, возможностей плакальщиц. 

2. Плачи поминальные, где импровизационность в определенной степе­
ни сохраняется только в поэтическом тексте, а мелодии основьmаются на 

интонационно-ритмическом варьировании основного напева. 

3. Плачи похорон вые, характеризующиеся сравнительной метроритми­
ческой уnорядоченностью в напеве и своеобразием формы его исполнения. 
В этой разновидности плачей (в отличие от дополняющих сначала до конца 

груnповых или одиночных рыданий) сольное пение сопровождается унисон­
ным хором (групnой женщин или мужчин- в зависимости от состава и среды 

602 



исполнения). Эти похоронвые плачи, называемые «Садр» или <<Жахрхонлию>, 
имели ритуальное значение либо при похоронах почетного старца, либо чрез­

мерно молодого умершего. Исполнялись они, как правило, перед выносом 
тела покойного. Обычно 8-10 мужчин (или женщин, если такой ритуал со­
вершается женщинами) окружают покойника, воспроизводят, соnровождая 
оnределенными телодвижениями, своеобразные напряженно-хриплые гор­

танные звуки с отдельными призвуками, вьхрисовьmая оnределенный усуль 
(ритмоформулу), а солист мелодичным голосом поет грустную протяжную 
поминально-похоронную песню с текстом, восхваляющим покойного. 

Противоположным интонационно-мелодическим строем, образно­
эмоциональными и структурной чертами характеризуются узбекские трудо­

вые песни. Отражая часто ритм трудового nроцесса или характер самого тру­
да, они вьщеляются повествовательным изложением поэтического текста в 

плане лирических раздумий. Особо показательны трудовые песни «Майда», 
<<Ёзи>> и др. Восхваление наилучших качеств животного в сочетании с чет­
веростишиями лирического (зачастую, любовного) содержания типичны и 
для многих заклинательных песен, поющиеся, к примеру, nри доении коровы 

(хуш-хуш), козы (чирай-чирай) и овцы (турай-турай, прай-прай). 
За:кливательные песни занимали важное место и при совершении опреде­

ленных ритуалов - призыва дождя, снега, ветра, мольбы о прекращении зат­
мений солнца, луны и пр. 

В противоположность этим песенным жанрам, наоборот, большое раз­
нообразие тематики, образно-эмоционального характера мелодий наблюда­
ются в каждом из жаnров, не обусловленных определеннъrми обстоятельства­

ми или временем исполнения, образующих, как выше отмечалось, вторую 
группу песен. Здесь многогранная любовная лирика, сатира и юмор, исто­
рические темы, социальное содержание и протест может составить основу 

тематики каждого отдельно взятого из жанров терма, коmук, лапар, ялла и 

ашула, хотя они отличаются одно от другого определенными интонацион.но­

мелодическими основами и характерными чертами музыкального строения, 

а также формами их исполнения. 
Терма в народной практике бытует в двояком значении- как показатель 

определенного песенного жанра и как тип песенного текста, не имеющего 

сюжетной целостности всех строф, точнее образованного из набора близ­

ких по эмоционально-образному настрою и тематической направленности 
различных четверостиший (или иного плана строф). Последнее, припятое в 
узбекской филологии как показатель значения термина терма, может наблю­
даться во всех узбекских строфических текстах песен куплетного строения. 

В музыкальной фольклористике терма определяется и как песенный жанр, 
характеризующийся пекоторой речитативностью мелодического построения, 

чрезмерной узостью диапазона своего наnева и куплетностью, лаконично­

стью формы. Текстовой основой служат 7-8-сложные строки народного сти­
хосложения бармок,, т.е. силлабической системы стихосложения, основанвой 
на определенном количестве слогов в стихотворной строке, характеризуемой 

nостоянством группируемых словоразделов. Такая система стихосложения 
составляет текстовую основу всех фольклорных узбекских песенных жан­
ров, в том числе и образцов терма со сравнительно развитой формой (хотя 

и напевно-речитативной по интонационно-мелодической основе), исполняе­
мых, как правило, сказителями-бахши. 

603 



!(Уши!} (кошук) - песенный жанр куплетного строения с мелодиями срав­
нительно небольтого диапазона, охватывающими одну строфу (или 1-2 стро­
ки) поэтического текста. Мелодиям куши!}а не характерно распевание слогов, 
что и создает определенную размерность и четкость её ритма. В кjlши!}е ча­
сто можно наблюдать наличие припевных слов в конце каждой стихотворной 
строфы, а также и припева, следуемого после каждой строфы (или её поло­

вины). Многие черты музыкально-тюэтической основы кушиl}а характерны 
и для лапара, хотя в нем припев, как правило, отсутствует. Лапар имеет ме­

лодии танцевального характера и исполняется обычно в форме диалога двух 
певцов, сопровождающих свое пение играми, мимикой или танцами. В Хо­
резме лапарами называются также nесни, исполняемые одним певцом, но в 

сопровождении танцев или игр, а следовательно, с мелодией танцевального 

характера. 

Под названием лапар бытуют и песни обрядово-свадебные тоже диалоги­
ческой формы, но исполняемые группами унисонного хора женщин и мужчин 
(без всякого танца). Эти песни с напевно-речитативным характером мелодий, 
как правило, узкого диапазона и повествовательного оттенка. При этом они 
не только обусловлены определенным обстоятельством свадебного обряда, 

но и исполняются не во всех локальных зонах Узбекистана. Наиболее харак­
терна эта форма Ферганской долине, а также Ташкентской области. Содержа­
ние этих обрядово-свадебных песен составляют юмор и поучение. При этом 
часть используемых в них стихотворений являются постоянными, а большая 
часть подбирается в зависимости от вкусов и возможностей исполнителей. 
Основной смысл практически этих nесенных состязаний между представи­
телями жениха и невесты выражается в умелом подборе четверостиший для 
уместного ответа стихотворным строфам (или строфе) своего соперника. 

Форма унисонного хорового пения (осуществляемого группою певцов 
или nевиц) имеет место и в другом песенном жанре ялла, относящемся, как и 
основные два вида, к песням, исполняемым повсеместно. Ялла сопровожда­

ется, как правило, танцами и бывает двух видов. В первый вид входят пес­
ни с мелодиями узкого диапазона, куплетные, имеющие структурно общие 
черты с кошуком, но с той разницей, что в такой ялле припев (наряду с тан­

цевальпостью характера мелодии) становится обязательным. Причем припев 
исполняется унисонным хором (точнее, группою певцов или певиц), а запев, 
окаймленный припевом, поется солисткой в сопровождении танца- яллачи. 

Степень развернутости мелодий данного вида жанра ялла вd многом совпа­
дает с ашулой. 

Термин ашула, как и кjlши!}, имеет двоякое значение - как обобщенное 
обозначение песни вообще и как определенный песенный жанр. Ашула как 

песенный жанр характеризуется развернутостью мелодии (зачастую протяж­
ной), широтой диаnазона, заметной синкопированностЪю ритма. В основе 
стихосложения ашула - не только тексты, написанные по правилам бармака, 

но и аруза, т.е. не силлабической, а квантитативной системы стихосложения, 
свойственного главным образом профессиональной поэзии, стихотворени­
ям поэтов - классиков многих регионов Востока. Мелодии этих песенных 
жанров охватывают стихотворный текст nолностью (или нескольких строф 
и очень редко одну строфу). В своих наиболее развитых образцах ашула уже 

образуют явление народно-профессиональной музыки или входят в профес­
сионалъную музыку устной традиции. Сюда же относится и другой вид жан-

604 



ра ашула, называемый катта ашула (или naнuc ашула). При всей развито­
сти мелоса, широты диапазона (около трех октав), сложности развертыван:и. 
музыкальной ткани жанр катта ашула отличается своеобразной декламаци­
онностью, напевной речитационностью имnровизационностью, а при этом 

и <<неупорядоченностью» мtпра. В Ферганской долине песни жанра катта 
ашула исполняются обычно двумя и более nрофессионалъными Певцами­
хафизами без инструментального сопровождения, выступающими слажен­
НЪIМ, постоянно функционирующим традиционным вокальным ансамблем. 

В музыкальном наследии узбекского народа бытуют по настоящее вре­

мя разнообразные вокально-инструменталъные, вокальные (в том числе 
сочетающие сольное пение с унисонно-хоровым) и чисто инструменталь­
ные, зачастую циклического строения, пьесы, которые по особенностям 
музыкально-поэтической структуры образуют явления, занимающие середин­

ное положение между фольклорной и изустно-профессионалъной музыкой и 
в соответствии с этим определяемые нами народно-профессиональными. Их 
особенность выражается в первую очередь в строении поэтических текстов, 

образуемых из стихотворений народного стихосложения системы бармак, не­
редко с присущими им 7-8-сложными стихами четверостишия рубои, а сле­
довательно, с соответствующими в структурном отношении узкообъемными, 
лаконичными мелодиями, образующими полное сходство с аналогичного 

строения напевами фольклорных песенных жанров. В то же время наличие 
цикличности в преобладающих образцах народно-профессиональной музыки 
(например, в бухарских «Мавриги», <<Созандаги», в свадебных <<Нщш» и др.) 
требует не только соответствующих навыков исполнительства, но и, главное, 

должной осведомленности о закономерностях строения цикла, об особенно­
стях их исполнения, формах преподнесения и других чисто nрофессионалъ­
ных nризнаков в каждом конкретном жанре. 

Бахшu или шоиры, будучи обладателями большого поэтического и му­
зыкального дарования, проходили длительный процесс самообразования, 

nока становились признанными исполнителями дастанов. Этого требовала 
сnецифика узбекских эпических сказаний. Будучи разнообразным:и по те­
матике, эти монументальвые эпические сказания в свою очередь объединя­
ются в определенные циклы общностью сюжета. Так, наnример, известный 
цикл <<.Гур-угли» включает в себя ,более 40 структурно-тематически завер­
шенных и самостоятельно бытующих героико-эпических дастанов. Наибо­
лее широко распространены в Узбекистане достаны <<Алпсцwыш». <<Авазхон». 
<<l<yнmy&wuш», <<Равшан», «Ошu~ Fapuб» и другие (более 20 дастанов опу­
бликованы в многотомной серии «Узбекское народное творчество» Институ­
том языка и литературы им. А. Навои АН РеспублиКИ Узбекистан). 

Носители дастанов полъзовалисъ особым уважением в народе, которое 

продолжается и по сей день в южных областях Узбекистана. С глубокой nо­
чтительностью произносятся имена наиболее крупных бахшu (и шоиров) . 
Это старейшикы первых десятилетий прошлого столетия - Эргаш Жуман­
булбул-оглы. Пулкан, Фазыл Юлдаш, Абдулла-шоир и многие другие. Из бо­

лее позднего поколения можно назвать Бола-бахши в Хорезме, его сыновей 
и учеников. 

Профессионализм в музыкальвом искусстве узбекского народа оформил­

ся еще в первые века нашей эры и, совершенствуясъ в течение столетий, до­
стиг высоких художественных результатов. Однако профессиональные му-

605 



зыканты вплоть до начала ХХ столетия на практике не применяли нотопись, 
хотя и создавали отдельные ее виды. Все сложнейшие образцы узбекской 
профессионалыюй музыки распространялись путем устной традиции. 

В силу особой развитости узбекской традиционной изустно-профес­
сиональной исполнительской культуры к певцам и инструменталистам 

предъявлялись с давних времен особые требования. Становились эти музы­
канты профессионалами только после долголетней учебы у прославленных 
мастеров. Процесс обучения происходил следующим образом: юноша, при­
влекший своим дарованием внимание мастера, нанямалея к нему в ученики 

и в течение нескольКJ.!Х лет (обычно не менее 7-10) обуч:ался искусству ис­
полнительства, овладевая техникой и приемами, способами игры или пения, 

одновременно выучивая наизусть огромное количество музыкальных произ­

ведений. Затем, выдержав экзамен nеред мастерами, он становился равно­
правным исполнителем, могущим считаться профессиональным. Из числа 

этих народно-nрофессиональных музыкантов некоторые исnолнители (на­
пример, сурнайчи, карпайчи и тюгорачи совместно с канатоходцами, кукло­
водами, танцорами и другими представителями национальных зрелищ) вхо­
дили в сnециальные корпорации, во главе которых стоял наиболее опытный 

мастер (.мехтар). У каждой корпорации имелись свои выработанные прави­
ла- рисола, условиям которых подчинялись все ее члены. 

Согласно существующим издревле правилам, широко применявmпмся и в 

XIX столетии, наиболее прославленные музыканты привлекались во дворцы 
властелинов (эмиров, шахов или их наместников) для обслуживания ханской 
знати. Такие музыканты лишались права выступать перед широкой народной 

массой без особого на то разрешения их властелина. Это не могло не сказы­
ваться на тематике и характере интерnретации исnолняемых ими песен и ча­

стей макомов, основные традиционные тексты которых зачастую заменялись 
v н 1 

поэзиеи, услаждающими господствующую знать. о при всем этом придвор-

ные певцы и инструменталисты выступали носителямИ глубоко националь­
ной изустно-профессновальной музыкальной культуры региона. 

Центральное место в узбекской профессиональной музыке устной тради­

ции занимают матуом (макомы) - циклы вокально-инструментальных произ­
ведений. Макомы в Узбекистане образуют три локальные разновидности- бу­
харские (шашматуом), хорезмекие и фергано-ташкентские, каждая из которых 
характеризуется своеобразными чертами. Тематика макомов ограничивается 

в основном сферой лирики в широком смысле. Текстами для вокальных раз­
делов макомов служат обычно стихотворения классиков восточной поэзии -
Хафиза, Бедиля, Джами, а впоследствии Навои, Мукими, Фурката, Огахи и 

др. Наряду с этим в каждом цикле используются образцы народной поэзии, 
требуемые структурными особенностями определенных составных частей 
макомов. 

Бухарский цикл шашwатуо.м, являющийся в равной степени наследи­

ем узбекского и таджикского народов, содержит шесть макомов: <<Бузрую>, 
«Рост», «Наво», <<Дугох», «Сегох» и «Ирою>. Каждый из них образует два 
раздела- инструментальный и вокальный, которые соответственно называ­

ются «МушкиЛот» и «Наср». При исполнении макомов основными музы­
кальными инструментами выступают струнно-щиnковый- дутор, струнно­
плекторный- танбур и ударный- доира. При этом настройка танбура 
меняется в соответствии с ладовой основой каждого макома. ВаЖН"ую функ-

606 



дию в ладо-интонационном развитии каждого шуъбе (буквально - произведе­
ние или подраздел) играют намуды, т.е. определенные мелодические постро­
ения или небольшие части одного шуъбе, используемые в кульминационных 
частях другого шуъбе. Большей частью они применяются в качестве авж в 
высоком регистре. При этом намуды вариантно видоизменяются в соответ­
ствии с особенностями того шуъбе, в который они входят. 

На nервый взгляд хорезмекие макомы не отличаются от бухарских. Так 
же как и бухарские, они представляют собой цикл в основном из шести мако­
мов- «Рост», «Бузрук», «.Наво>>, <<дугах», «Сегох» и <~рою>. Однако не труд­
но заметить здесь перестановку первых макомов, т.е. идет сначала «Рост», 

а затем «Бузрую> (а в шашмкоме бухарском- <<Бузрую>, <<Рост»). Выделяв­
шийся до недавнего времени как самостоятельный седьмой маком в Хорез­
ме - Панджгох (будто бы состоящий только из инструментального раздела) 
оказался вариантом отдельных частей макома «Рост». Хорезмекие макомы 
интонационно-мелодически во многом совпадают с бухарскими, но в то же 

время содержат и орипшальные мелодии. Есть между ними отличия в струк­
турном отношении, в степени соответствия составных частей. 

Своеобразными локальными чертами выделяются и фергано-ташкентские 
разновидности макомов. Они представляют собой самостоятельные вокаль­
ные и инструментальные циклы (3 , 5 и 7-частные), созданные на основе от­
дельных шуъбе макомов. Это фергано-ташкентские локальные варианты шуъ­

бе «Ушшо1}» (из бухарского макома <<Рост») в цикле «Ушшо1}» (<<Тошкент 
Ушшоги», «Самарl)анд Ушшоги», «Содирхон Ушшоги», «/(адимий Ушшоl)», 
«Зикр Ушшо1}» и др.) ' и в цикле <<Гулёр-Шщноз» (I-V), варианты <<Баёт» 
(I- V) и созданной на их основе «Баёти Шерозий» (1-V), соотносящийся с 
шуъбе «Баёт» бухарского макома «Наво» и др. 

В музыкальном наследии Узбекистана наблюдается большое разнообра­
зие инструментария. Танбур - весьма древний инструмент. Представляя со­
бой по конструкции длинную дасту (гриф) и грушевидной формы цель но 

выдолбленный резонатор с покрытой деревянной декой, инструмент имеет 
обычно три металлические струны с настройкой первой и третьей в унисон, 

а второй на кварту, квинту или секунду ниже (в зависимости от ладовой осно­
вы исnолняемого произведения). В прошлом он выступал в качестве ведуще­
го инструмента в макомной исполнительской nрактике и был чуть ли не един­
ственным соnровождающим инструментом в руках nевцов-профессионалов, 

как это по сей день наблюдается в использовании домбры сказителями- бах­
ши (или шоирами) в Узбекистане и Таджикистане. 

Домбра (думбuра) узбекская (а равно и таджикская) имеет корпус гру­
шевидной формы и, в отличие от наиболее широко известной за пределами 
Средней Азии казахской, гладкий rриф-дасту. 

Дутар (дутор), как и домбра, инструмент двухструнный щипковый (где 
основной nрием игры тоже «бряцание»). Струны здесь обычно шелковые или 
тонкие жильные, а по структуре он напоминает внешне домбру - I<арпус его 

также грушевидной формы, но в два-три раза больше типичных образцов 
узбекской домбры. 

Рубаб афганский (афгон рубоб) особо выделяется по своей внешней фор­
ме, представляя собой клинообразного строения большой и глубокий цельно­
выдолбленный толстый корпус с выемками по бокам и образующей с ним 
одно целое короткой «массивной» шейкой с закругленной головкой. В отличие 

607 



Узбекские музыкальные инструменты - кашгарский 

рубаб и дутар. Таwкент. Полевые исследования 2006 r. 
Фото Р.Абдуллаева 

от рубаба афганского в Узбе­
кистане особо широко рас­
nространен рубаб кашгар­
ский (кашгар рубоб). Он 
nривнесен в регион в XIX в . 
К древнейшим музыкаль­
ным инструментам относят­

ся также струнно-щиnковые 

уд и конун, которые широко 
применяются в современной 
музыкальной лрактике Узбе­
кистана. Важное место в 
инструментарии Узбекиста­
на последние 2-3 десятиле­
тия стал занимать струнно­

ударный чанг, известный 
под разными названиями 

и многим другим народам 

Востока и Европы. 
Из числа струнно-

смычковых инструментов в 

настоящее время в Узбеки­
стане особо nоnулярен гид­
жак (гижжак). В nоследние 
десятилетия стал излJОблен­
ным струнно-смычковым 

инструментом и сато, обла­
дающий красивым тембром. 

Внешне сато сходен с танбу­
ром, но имеет более круnную 
форму резонатора с несколь­
ко утонченными стенками. 

Весьма обширна в насто­
ящее время в Узбекистане и группа народных духовых инструментов, подраз­
деляемых на флейтовые и язычковые. Наиболее простыми среди них пред­
ставляются инструменты, широко используемые пастухами, а лотому часто 

называемые nастушескими. Гажир най (гажир най) -это продольная флейта, 
бытующая, главным образом, в пастуruеской среде. Изготовляется она, как и 
в далекой древности, из костей крыльев степного орла-гаджир (jрла-гажир) 
(откуда и название инструмента). Другим излюбленным музыкальным ин­
струментом чабанов служит сибизик. Изготовляется он из обычного камыша, 
в котором вырезается язычок и въщалбливаJОтся три пальцевых отверстия. 
Широко и в большом разнообразии функций выстуnает най -вид поперечной 
флейты, изготавливаемый из камыша, дерева или металла и соответственно 
называемый 7Уамиш най (камышовый). Иными качествами выделяется языч­
ковый кошнай (~Уошнай) . Изготовляется он, как и сибизик, из камыша. Глав­
ное отличие от последнего - широта диапазона. Инструмент кошнай был ти­
пичен для Ферганской долины, а ныне бытует и в других локальных зонах 
Узбекистана и за его пределами. 

608 
, .. 



Широко распространен у многих народов Среднего Востока сурнай. Он 
представляет собой деревянную трубку. В силу чрезмерной своей звучности 
он стал одним из основных «уличных» инструментов. Особо широко приме­

няется сурнай (в ансамбле с нагорой или дойрой) как вестник примечатель­
ных событий в семейной жизни человека (рождения ребенка, свадьба и др.) . 
Он постоянно выступает в качестве сопровождающего инструмента в зре­

лищных Представлениях- выступлениях канатоходцев (дарбоз), кукловодов 
(~гирчо!).боз) и пр. Вместе с тем сурнай используется и как сольный - «кон­
цертирующий» инструмент. 

Заметно выделяется среди узбекских музыкальных инструментов карнай, 

относящийся к медно-духовным муштучным инструментам и обладающий 

редким своеобразием тембра и характерностью выполняемых им функций . 
.Карнай - латунная труба длиною 2 м с небольшим раструбом в конце. В со­
ответствии с техническими возможностями и рядом специфических сво­
их особенностей он используется для фанфар и различного рода сигналов. 

В составе же ансамбля (часто сурная и нагоры) карпай опять-таки особо вы­
деляется своим колоритом, хотя функция его ограничивается исполнением 

фанфарообразных построений и подчеркиванием ритмических основ произ­
ведения - тем самим он перекликается в определенной степени с ударными 

инструментами (зачастую с нагорой). 
Ударные инструменты Узбекистана, как струнные и духовые, во многом 

являются общими с музыкальным инструментарием многих народов Сред­
него Востока. В Средней Азии они занимают важное место в музыкальной 

практике двух братских народов - узбеков и таджиков. При этом наиболее 
широко из ударных инструментов применяются дойра и нагара, несколько 

Узбекские музыкальные инструменты: духовые- сурнай и коrонай и ударный - сафоилъ. 
Таrокевт. Полевые исследования 2006 г. 
Фото Р. Абдуллаева 

39 Узбеки 609 



реже- сафаиль, кайрак и кошuк, танцовщицы прибегают и к зангу (бубенчи­
ки или колокольчики). 

Доира - по виду простой обруч с кожанной мембраной -бытует в одина­

ковой степени широко как в городах, так и в очень отдаленных горных, степ­
ных и долинных местностях Узбекистана. На обруче дойры надеты, как пра­
вило, несколько десятков маленьких железных колечек, издающих при ударе 

по мембране шелестящие звуки. 
Благодаря богатству разнообразия исполнительских приемов и даже ню­

ансов относительной высоты извлекаемых звуков достигается степень особой 
выразительности исполняемых ритмических построений-усулей не только на 

доире, но и на нагаре и других ударных инструментах. Ногора- горшка­

образный глиняный инструмент с натянутой сверху (при помощи кожаных 
каемок) козлиной или оленьей кожей диаметром от 60 до 600 мм. Наиболее 
употребителен ~уш-ногора, т.е. пара инструментов, которая состоит из при­

вязанных одно к другому нагары разной высоты ('f!изкой и сравнительно вы­
сокой). Соотношение звуков в кош-нагоре по высоте составляет примерно 
кварту (с варьированием каждого звука) и это дает возможность воспроиз­

водить на ней, как и на доире, бум и бак (или как называют их исполнители 
на нагаре - тум и так), а соответственно, и ритмические построения-усулu с 
разными по высоте звукосочетаниями. 

Сафаuль представляет собой две круглые пало<tки длиною 40 см и диа­
метром 1,5 см, на концы которых надеты круглые кольца с множеством нани­
занных на них маленьких колечек. Исполнитель, слегка ударяя этими двумя 
палочками по своим ·nлечам и шелестя колечками в воздухе, точнее поочеред­

ным сочетанием этих прием о в, достигает своеобразных звуковых эффектов и 
исполняет усули для соnровожден-ия той или иной мелодии. 

I(oшu~ -две деревянные ложки длиною примерно 13-14 см. При восnро­
изведении на них ритмических построений достигаются такие же эффекты, 

что и на обыкновенных деревянных столовых ложках. 
Усули, главным образом танцевальные, исполняются и на ~айро~, т.е. на 

двух шлифованных обыкновенных камнях (гальках длиною 6-7 и шириною 
3-4 см). Наиболее простые ритмические построения, сопровождающие на­
родные песни, воспроизводятся на практике и ударами в ладоши. Это особо 
часто наблюдается при исполнении песен жанра ялла и его разновидностей -
беш!)арсак и др. 

Разнообразны функции каждого из инструментов и инструменталь­
ных ансамблей в музыкальной практике. Так, струнные инструмен­
ты использовались вплоть до 1920-х годов в основном в «камерных» 

условиях, т.е. в домашней обстановке. Исполнителями на струнных стано­
вятся не только музыканты-инструменталисты, но и певцы (профессионалы и 
любители). 

Многие из струнно-щипковых инструментов Rвляются основными и в со­

провождении танцев, а также ведущими сольными инструментами во всех 

собраниях любителей музыки. Дутар, как и доира, исnользуется для акком­
панемента собственному пению, для исполнения сольных инструментальных 
пьес, а также для музыкального сопровождения танцев. Струнно-смычковые 

инструменты (!)обуз, гид:J/Сак, сато) в отличие от струнно-щипковых и nлек­
торных инструментов широко применяются для сольного и ансамблевого 
исполнения инструментальных nьес и песенных мелодий. Смычковые ин-

610 



струменты выступают (за 

исключением кобуза) и 
как аккомпанирующие ин­

струменты в составе ан­

самблей, сопровождающих 
певца-солиста или танцо­

ра, а равно и групnы пев­

цов и танцоров. Струнные 
инструменты использова­

лись и ныне применяются ---в основном nри домашнем 

музицировании. Отсюда 

репертуар их ограничива­

ется в основном сферою 

сольных и ансамблевых 
пьес, предназначенных для 

исполнения и слушания 

как в обстановке обыден­

ного дня, так и празднич­

ного nира. 

Ансамблевое испол-

нительство в Узбекистане, 
имеющее весьма богатые 

традиции, всегда соот­

носится с выразительны­

ми возможностями при­

впекаемых составов, с их 

темброво-акустическими 

особенностями и выпол-
няемыми ими функциями. Кобуз - струнно-смычковый инструмент. Ташкент. Поле-

вые исследования 2006 r. 
С этим связано и разделе- Фото Р. Абдуллаева 
ние ансамблей, в частности 

традиционных инструмен-

тальных составов на две груnпы: а) ансамбли довольно резко и громко зву­
чащих музыкальных инструментов; б) ансамбли инструментов сравнительно 

мягкого звучания. 

Инструментальные ансамбли первой груnnы, состоящие (как и в старину) 
из сурная, карпая инагоры (или доиры), широко бытуют и в настоящее время. 

Они выступают, как и прежде, главным образом на открытом воздухе (на пло­
щадях, улицах, дворах) и носят исключительно прикладной характер- соnро­

вождают большие традиционные празднества, семейные торжества, уличные 

зрелищные представления. В былые времена nодобные же ансамбли сопро­
вождали военные походы. При этом состав их варьировался в зависимости от 
обстоятельств и конкретно выполняемых функций. Если для сопровождения, 

скажем, больших церемоний и народных празднеств требовался полный со­
став ансамбля, часто в удвоенном и утроенном виде, то для соnровождения, 
к примеру, кукольного представления оказывались достаточными только сур­

най и нагора (или доира). 

611 



Узбекские музыкальные инструменты: дутар, уд и сато. Ташкент. 
Полевые исследования 2006 г. 
Фото Р. Абдуллаева 

Национальные музыкальные инструменты в лавке ремесленниха. Ташкент. 
Эксnедиция 2003 г. 

Фото Г.Ш. Зунуновой 



Подобную же дифференциацию видов ансамблей мы наблюдаем и во вто­
рой груnпе, куда входят почти все остальные узбекские музыкальные lfНстру­

менты во всем своем богатом разнообразии- струнно-смычковые (гиджак, 
кобуз, сато, иногда без кобуза), струнно-щипковые (танбур, дутар, рубабы 
афганские и кашгарские), струнно-ударный (чанг), духовые (флейтовый най, 
язычковый буламан и кошнай) и ударные (мембранные доира, нагара; само­
звучащие сафаиль, котик). Не включалисъ (и ныне не включаются) в состав 
ансамблей любых разновидностей струнно-щипковая домбра, пастушеский 
флейтовый гаджир най, язычковый сибизик, а также разновидности варгана 

(темир чанг-кобуз, суяк чанг-кобуз). 
Все описанные струнвые и сравнительно мягко звучащие духовые, а также 

разновидности ударных инструментов изредка выступали в одном огромном 

ансамбле (образуя целый монодийный оркестр), главным образом на массо­
вых празднествах, в особо торжественных случаях. Обычно эти инструменты 
выступали в более камерном сочетании, придерживаясь задачи регистрово­

тембрового функционально-исполнительского разнообразия. Обычно ансамб­
ли оrраннчивались 3-4-мя инструментами и при этом, как правило, включали 
и допру. 

Подобные, издревле широко nрименявmиеся, традиционные ансамбли 
выnолняли важную функцию и при сопровождении певцов. Складывались 
традициоиные составы ансамблей в полной зависимости от особенностей ис­

полняемых песенных жанров. Так, например, ансамбль в составе танбура, 
дутара, ная и доиры, сопровождающий макомы, не мог быть приемлемым 
для исполнения мавриги, где требовался мужской состав певцов и допристав 
(в пределах до пяти-шести). Аналогичный данному жанру, по предназначен­

ный для женских увеселений ансамбль созанда состоял из певиц и доиристок 
(тоже в пределах до пяти-шести). Ансамбль, сопровождающий исполнение 
хорезмских дастанов (в составе - дутар, буламан и гиджак), не мог быть при­

менен исполнительницами-халфа. Такая функциональная определенность 
каждого состава ансамблей продолжает бытовать и в наши дни. 

О степени утонченности традиционного ансамблевого исполнительства 

свидетельствует хотя бы высказывание капельмейстера, одного из первых 
собирателей узбекского музыкального фольклора и инструментария Августа 
Эйхгорна, написавшего в своих дневниках (в 70-е годы XIX в.), что местный 
туземный <<ансамбль nроизводил впечатление точнейшим образом разучен­

ной симфонии. Ни одного удара не во время, даже при внезапных переходах 
из одного тактового вида в другой». 

Современные узбекские музыканты начинают вносить изменения в тра­
диционные составы инструментальных ансамблей, порой за счет привлече­

ния новых инструментов, получинтих распространение ини начанших пра­

викать извне в местную музыкальную практику. Это особо активно стало 
проявляться во второй половине XlX столетия. Именно в этот период важное 
значение обрели духовые оркестры, организованные военными капельмей­
стерами и привлекшие внимание широкого круга слушателей местных нацио­

нальностей - узбеков, таджиков и др. Эти оркестры становились не только 

очагом проnаганды духовой музыки и доступным средством nривития вку­
са к многоголосию, к новым жанрам (вальсам, маршам и пр.), но и стали 
причиной возникновения аналогичных исполнительских коллективов в са­

мой узбекской среде. Так, например, был создан духовой оркестр в Фергане, 

613 



Исполнительница на чаR.Г-кобузе. Кашкадарья. Полевые исследования 2008 г. 
Фото Р. Абдуллаева 

который стал выступать во время местных свадебных и прочих националь­
ных семейных торжеств и церемоний. Вnоследствии, подобные оркестры 

создаются повсеместно. 

Появление таких коллективов способствовало в свою очередь проникно­
вению уже в XIX столетии отдельных инструментов в местные традиционные 
ансамбли. К примеру, в Ферганской долине и в некоторых других регионах 

начали nрименять вместо дул (большой) и I)ОШ (парной) нагар два фабрично­
го производства европейских барабана - «военный» большой барабан и так 
называемый сигнальный малый барабан. Они, как правило, включались в со­

став традиционного ансамбля резко звучащих инструментов, состоящего, как 
уже отмечалось, из сурная, карная и нагоры. 

Стремление выйти за пределы традиционного узбекского инструментария 

и средств выражения, обогатить их новыми инонациональными музыкальны­
ми достижениями особо ярко проявилось в ХХ в. Значительно расширились 
функции народно-профессиональных музыкантов (инструменталистов и пев­

цов) в плане их вклада в дальнейшее развитие национального музыкально­
го наследия, расширения формы бытования (музицирования и nропаганды) 
всей узбекской музыки. В этот период начались nоиски nутей все большего 

обогащения выразительных возможностей традиционного узбекского музы­
кального искусства в целом и инструментального ансамбля в частности, при­
ведших вnоследствии к созданию современных коллективов реконструиро­

ванных народных инструментов. 

Узбекская народная песня ХХ в., обогащаясь новым содержанием, непре­
станно изменяется и шлифуется в отношении поэтического текста и мелодии. 

614 



В первые десятилетия прошлого столетия народ выбирал близкие в идейно­
эмоциональном плане популярные песенные мелодии жизнерадостного ха­

рактера. Чаще всего использовались мелодии различных жанров узбекского 

народного nесенного творчества: декламационно-речитативного характера 

напевы песен жанра терма (или чублама), жизнеутверждающего характера 
эмоционально приподнятые мелодии песен жанров кjlшик,, лапар иялла, а так­
же образцы протяжных развитых мелодий песен жанра ашула, т.е. народно­
песенных жанров, не обусловленных определенными обстоятельствами или 
временем исполнения, о которых говорилось выше. Часто на одну мелодию 
исполнялось несколько поэтических текстQв, близких по своему содержа­
нию, общему образно-эмоциональному характеру. 

Популярные узбекские песенные мелодии постепенно начинают перео­

смысливаться и приобретать другой характер, все теснее сочетаясь с новым 
текстом. Рождаются и новые мелодии, соответствующие характеру и содер­
жанию новых стихов. К ним относится, наnример, песня «Сельмаш», где опо­

ра на свойственную для узбекской мелодики ладово-интонационную сферу 
сочетается с несколько маршеобразным ритмом и с новыми для узбекской 
песни кадансовыми оборотами. Эти черты заметно отличают ее от типично­

го склада традиционных мелодий. Новшества в интонационно-мелодическом 
отношении, придающие песням образно-эмоциональную свежесть, наблюда­
ются и в песенных жанрах с протяжными мелодиями, каковыми представля­

ются богатые разновидности ашула. 

В развитии узбекского фольклора сегодняшнего времени огромную роль 
сыграло творчество одаренных носителей народного песенного наследия, а в 

более сложных жанрах профессионалъной музыки устной традиции - твор­

ческая активность народно-профессионалъ:ных музыкантов бастакоров, на­
зываемых также и композиторами-мелодистами. 

Носители музыкального наследия узбекского народа разделяются: а) на 
безымянных исполнителей, т.е. массовых любителей музыки; б) на профее­
сиовальных сказителей (бахши или шоиров); в) на исполнителей обрядовых 
жанров - похоронных (плакалъщиц-гуянда, марсиячии др.) и свадебных (ла­
парчи, кошукчи и др.) песен; г) на исполнителей «неnриуроченных» фоль­
клорных песенных и инструментальных жанров - хшzфа в Хорезме, сазанда­
хон ан да в Бухаре, яллачи в Ферганской долине. 

Наряду с исполнителями фольклорных песенных жанров и народно­
профессионалъной музыки, большую роль играют носители жанров профее­
сиовальной музыки устной традиции - певцы и инструменталисты, называе­

мые хафизами и созанда. При этом, если исполнители фольклорных жанров 
и образцов народно-профессиональной музыки устной традиции во многом 
являются (за исключением бахши и шоиров) самородками и становятся про­
фесеиональны ми знатоками путем наблюдения за призванными мастерами, 

перенимая их репертуар в сочетании с кратковременной «учебой», то ис­
полнители профессиональной музыки устной традиции формируются путем 
долголетних занятий у маститого певца или инструменталиста. 

В силу большого разнообразия жанров узбекского изустно­
профессиональноrо музыкального наследия маститые певцы и инструмен­
талисты специал!fзировались по определенным, наиболее характерным его 

видам. Так, например, исполнители макомов, составляя одну группу инстру­
менталистов, по профилю разделялись в свою очередь на знатоков и испол-

615 



Ота Джалол Насыров- носитель традиций Шашмакома, 
г. Бухара, 1924 r. 
Архив НИИ искусствознания. Иив N2 23. Коллекuия «Народные 

нителей инструментальных 
или вокальных разделов (а 

в самом вокальном испол­

нительстве еще и на ма­

стеров по пению опреде­

ленных шуъбе- сарахбор, 
талк,ин или савт). Носите­
ли своеобразного фергано­
таDIКентского развитого 

песенного жанра катта 

ашула, как правило, не вы­

ступали с исполнением ма­

комов. Совершенно иного 
специального профиля ин­

струменталисты - сурнай­

чи, карнайчи и ногорачu, 
образуя различного соста­
ва ансамбли, могли сопро­
вождать лишь зрелищные 

уличные представления и 

различные массовые празд­

нества на открытом воздухе 

с соответствующим, толь­

ко им nрисущим, репер­

туаром. Особые локальные 
школы образовали исnол­
нители дастанов - узбек­

ские бахшu-шоиры или до­
стончи. 

В каждой отрасли име-
nевuы» лись свои широко призван-

ные наиболее одаренные 
представители. В 1920-1930-е годы наибольшей известностью nользовались 
круnнейшие знатоки ташмакома в Бухаре - Ота Джалал Насыров (певец) и 
Ота Гияс Абдугани (танбурист), Домулла Халим Ибадов (nевец), а в Самар­
канде nоnулярен был как исnолнитель отдельных частей макомов и других 
жанров певец Ходжи Абдулазиз Абдурасулов, в Ташкенте - певцы Мулла 
Туйчи Ташмухамедов, Шорахим Шоумаров, инструменталисты - прослав­
ленный Уста Алим Камилов (доира и новора), Ахмаджон Умурзаков (кjlш­
тюй и сурнай), Матюсуф Харратов (чанг) и многие другие. Достойными их 
учениками являлись nевцы и инструменталисты - Юнус Раджаби (впослед­
ствии академик Академии наук Республики Узбекистан), Тохтасын Джалилов, 
Абдукадыр Исмаилов, Джурахон Султанов, Фахриддин Садыков, Камилджан 
Станиязов и др. Они же принимали активное участие в широкой пропаганде 
жемчужин узбекского музыкального наследия, одновременно готовили кадры 
исnолнителей традиционной узбекской музыки, создавали национальные ис­
полнительские коллективы во вновь создаваемых концертных организациях 

республики, способствовали расширению сети художественной самодеятель­
ности на nредприятиях и в учебных заведениях ресnублики. Многие из них 

616 



являлись и непосредственными пропаrандистами лучших образцов узбекско­
го музыкального наследия далеко за пределами республики. Такое направле­
ние nолучило особо широкий размах в последние десятилетия. 

Творчески наиболее одаренные представители народно-профессиональных 
узбекских певцов и инструменталистов выступали также и создателями но­
вых песенных и инструментальных произведений в традиционных нацио­
нальных жанрах и формах, принося в них черты собственного творчества, 
nродолжая традиции бастакоров. Особую популярность получила, в частно­

сти, инструментальная пьеса «Сигнал» и многие песни Тахтасына Джалило­
ва (1896-1967), инструментальные мелодии и песни Юнуса Раджаби (1897-
1976). 

Бастакоры, называемые также композиторами-мелодистами, в каче­

стве песенного стихотворного текста использовали не только nроизведения 

классиков восточной nоэзии, но и творения узбекских современных поэтов, 
а это все больше требовало создания и собственных мелодий, отказа от за­
имствования традиционных пьес, что особо ярко проявилось в 1940-1950-е 
и в nоследующие годы. Узбекские бастакоры 1950-1960-х годов Фахриддин 
Садыков, Камилджон Джаббаров, Имомджан Икрамов, Ганиджон Тошматов, 
Матюсуф Харратов и другие в своих песнях последовательно отражали со­

временную им действительность, труд народов Узбекистана, их героические 
подвиги в годы Второй мировой войны, их вклад в восстановление и разви­
тие народного хозяйства в послевоенный период, их борьбу за мир. Мелодии 

песен и инструментальные пьесы бастакоров во многом лронизаны бодрыми, 
жизнеутверждающими интонациями массовых песен, в их тесной связи с со­
держанием текста. Многими узбекскими бастакарами по-новому трактуется 

и лирика - придается ей бо11ее светлый характер. 
В песнях бастакоров, как правило, сохраняются основные особенности 

народных песенных жанров - куши~, лапар, ялла и ашула. Но лаконичные по 
строению ме11одии жанров кушuк и лапар nолучают в их творчестве более 
развернутую форму. В их песнях начинают занимать большое место мело­
дии маршевого характера, ранее применяемые преимущественно в инстру­

ментальных пьесах. Наконец, стремление к расширению выразительных воз­
можностей узбекской музыки nриводит и к применению красок двухголосия 
и элементов многоголосия. Это особо ярко проявляется в песнях Фахриддина 
Садыкова и некоторых других бастакоров. Но при этом преобладающей в их 

творчестве остается проникиовеиная лирика. Своими лучшими произведе­
ниями, в которых органически сочетались черты нового с тиnическими осо­

бешюстями узбекского традиционного музыкального наследия, бастакоры 

оказывают заметное воздействие и на мелодцку песенного творчества совре­
менных композиторов Узбекистана. 

Бастакоровекое творчество являлось тем звеном, которое способствова­
ло развитию многих жанров изустно-профессионалъного творчества, а так­

же комnозиторского творчества. Таково творчество бастакоров ХХ в.: Хамза 
(песни социального nротеста), А. Абдурасулова (традиционные песни и ма­
комные произведения), Т. Джалилова (более 30 музыкальных драм, опера), 
Ю. Раджаби (музыкальные драмы, опера, nеснетворчество), К. Джаббарова, 

Г. Ташматова, И. Икрамова, С. Каланова, Ф. Садыкова, М. Харратова, О. Хо­
тамоза, Ф. Мамадалиева, Г. Ходжикулова, А. Исмаилова, У. Расулова (песне­
творчество и инструментальная музыка) и др. Жанры музыкального фольклора 

617 



Народные nевцы и музыканты Хорезма. Начало ХХ в. 

Архив НИИ искусствознания. Инв. N~ 43. Коллекция «Народные nевцы» 

Певцы-хафизы жанра катrа ашула из Наманrана, r. Наманrан. 1972 г. 
Фото Р. Абдуллаева 



и изустно-профессиональной музыки, произведени~ узбекских бастакоров 
сохраняются и существуют в настоящее время как живой функционирующий 

nласт культуры. 

В Узбекистане проблема сохранения традиционной музыки возникла в 
первые десятилетия ХХ столетия, когда «баланс сил» в целом относительно 
выравнивается, и в музыкальных культурах начинает складываться ситуация 

культурного музыкального билингвизма, хотя начало ХХ в. характеризуется 
безраздельным господством европацентризма в мировой культуре. 

В 1920-1930-е годы складывается особая ситуация с традиционной музы­
кой: записи «Шашмакома», катта ашула и зикральных напевов В.Успенского; 

цикла «Хорезмских макомов» и женского фольклора Ферганской долины 
Е. Романовской; Фергано-тащкентских макомов В. Беляева; появления пер­
вых научно-популярных работ А. Фитрата, Н. Миронова, М. Харратова, 
В. Успенского, Е. Романовской, В. Беляева и др.; освоение традиций «Шаш­

макома» в Восточной музыкальной школе Бухары, в Самаркандском научно­
исследовательском институте по изучению народной и классической музы­
ки узбеков и в Туркестанской народной консерватории. В 1950-1960-е годы 
традиционная музыка, все ещё сохраняющая широкую аудиторию, свои ис­

конные традиции и культуру исполнительства, начинает утрач:ивать nрежни:й 
общественный статус, свидетельством тому - нападки на макомвое искус­

ство «как искусства светского двора, выражающего идеологию правителей». 
В общественном сознании искусство макамата сдвигается в область так на­
зываемого народного творчества, противополагаемого «профессиональному» 
комnозиторскому творчеству, переходя, таким образом, из искусства изустно­

профессионального класса в класс фольклорного творчества. В то же время 
заметен интерес к этому пласту культуры - издание «Шашмакома» в записи 
Ю. Раджаби и цикла «Хорезмские макомьш в записи М. Юсуnова в 5- 6 томах 
антологии «Узбекская народная музыка», организация первого профессио­
нального макомнога ансамбля в радиокомитете по инициативе Ю. Раджаби; 
издание монографического труда И. Раджабава «Маl\омлар маеаласига доир» 
(«К вопросу о макомах» ); выпуск комплекта из 21 грампластинок с записями 
«Шашмакома» и Фергано-ташкевтских макомов. Начиная с 1970-х годов в 
Узбекистане отношение сообщества к традиционному музыкальному насле­
дию меняется в лучшую сторону, чему в немалой степени способствовала 

культурная политика и практическая деятельность ЮНЕСКО, Международ­
ного музыкального совета (IMC), Международного совета по традиционной 
музыке (ICTM). Проводимые ими первые Международные музыкальные фо­
румы и фестивали традиционной музыки (VII Конгресс IМС в Москве, 1971 ; 
III Трибуна стран Азии в Алма-Ате, 1973; музыковедческие симпозиумы и 
фестивали традиционной музыки в Самарканде, 1978, 1983 и 1987), а так­
же открытие при Ташкентской консерватории кафедры «Восточной музы­

КИ» (1972) способствовали переоценке в общественном сознании ценностей 
традиционного искусства. Узбекистан становится центром проведения ряда 
крупных научных конференций, фестивалей и конкурсов: Всесоюзная конфе­
ренция «Макомы, мугамы и современное композиторское творчество» (Таm­

кент, 1975); Республиканский конкурс самодеятельных макомных ансамблей 
(Самарканд, 1977); бахши-mоиров (Самарканд, 1975); исполнителей макомов 
(Ташкент, 1983); исполнителей катта ашула (Маргилан, 1984); фольклорных 
ансамблей (Ташкент, 1987); кондерты «Вечера макомом с 1975 г. в Ташкенте 

619 



и другие, которые дали возможность возрождения традиционной музыкаль­

ной культуры в массовом быту и огромного влияния на становление жанров 
композиторского творчества (симфоническая, вокально-симфоническая и хо­
ровая музыка). 

С 1990-х годов традиционная музыка Узбекистана получает более ши­
рокий доступ к музыкальной аудитории Запада и как следствие- её призна­

ние, что, в свою очередь, побуждает национальное сообщество по-новому 

взглянуть на собственное наследие и осознать себя обладателем традиций 
высокой художественной ценности. Возрождаются традиционные обряды, 
обычаи, исполнительская культура - это ежегодное празднование Навруза 

с 1992 г.; 1000-летие эпоса «Алпамыш» (1999); Академии Мамуна, Аве­
сто, знаменательных дат ученых и просветителей Средневековья; древней­
ших городов- Карши, Самарканд, Бухара, Хива, Ташкент и др.; признание 
ЮНЕСКО культурного пространства Байсуна (2001), «Шашмакома» (2003), 
Kamma ашула и Навруза (2009) «Шедеврами нематериального культурного 
наследия человечества». 

На сегодня сложилась такая социокультурная ситуация, при которой на­

родные музыкальные традиции, лишенные прежних форм бытования, во­
влекаются в сферу современной массовой культуры и подчиняются её за­
конам. Традиционная музыка, бытующая среди современников, вбирает 

в себя качества нового, «третьего пласта культуры», рожденного в начале 

Театрализованное nлощадное nредставление, nосвященное nразднику Навруз. Площадь 

«Истиклою>. Ташкеят, 200 1 г. 

Архив НИИ искусстsознания АН РУз. Инs. N2 201. Коллекпия «Узбекские танцы» 

620 



Современные исполнители узбекских народных nесен. Ташкент. 2008 r. 
Фото Р. Абдуллаева 

ХХ столетия. И в новой обстановке, когда фольклорные жанры утратили свои 

многочисленные бытовые связи и функции, усиливается их непосредствен­
но эстетическое восприятие. Некоторые жанры актуализируются, не изменя­

ясь формально, но обогащаясь благодаря новому контексту. Организация и 
функционирование фольклорных и семейных ансамблей, профессиональных 

и самодеятельных макомных ансамблей, проведение Открытого фольклор­

ного фестиваля «Бойсун бахорю> (2002- 2006 rr.), Фестиваля традиционной 
культуры «Асрлар садоси» (2008-201 1 гг.), Международного музыкального 
фестиваля «Шарк. тароналари» в Самарканде (1997-2011 гг.) вносят посиль­
ный вклад в дело сохранения и защиты исконных музыкальных традиций, 

в развитие традиционного исполнительства узбеков (Абдуллаев, 2006. С. 4). 
Жизнь показала, что современные условия отнюдь не уничтожили предnо­

сылки для дальнейшей эволюции народного сознания. Более того, произошла 

адаптация традиционной культуры в современной художественной системе, 

в результате чего в её недрах были рождены новые формы, которые призва­
ны были восполнить исторически образовавшийся культурный вакуум. Это 

в определенной мере nолучило свое выражение в глубоко своеобразной фор­

ме - в синтезе традиционной культуры с массовой музыкальной культурой, 

с массово-популярной сферой современной музыки. В результате родилось 

явление, выходящее за рамки как традиционной музыки, так и традиционной 

номенклатуры массово-популярных жанров, куда обычно относят эстрадную 

вокальную и инструментальную музыку, массовые песни, джаз, бардовскую 

лирику, а также мощный пласт поп- и рок-музыки, являющейся частью поп­
культуры. Специфика этого направления в том, что оно глубоко соответствует 

621 



Открытый фольклорный фестиваль «Бойсун бахорИ>> . Байсун. 
Полевые исследования 2002 r: 
Фсr:го Р. Абдуллаева 

запросам современного слушателя, в особенности молодёжи, и реализует 

важные особенности традиционного типа творчества с современным. При­
мерам тому - создание музыкальных этноклипов и творческих проектов, 

основанных на синтезе элементов традиционной культуры и современной 

поп- и рок-музыки. Это такие проекты, как «Рэпшю> (синтез искусства на­

родных сказителей-бахши и современного рэпа), «Мавригю> -своеобразного 

свадебно-обрядового действа в современных концертно-театральных фор­
мах, «Жырау-рою> - соединение искусства сказителей - жырау и баксы с со­

временным роком и видеоартом. 

Музыка Узбекистана наиболее полно отразила уникальный опыт адапта­

ции новых для традиционной культуры европейских форм и жанров музы­

кального искусства (от массовых песен до музыкально-сценических жанров 

622 



как музыкальная драма, опера, балет), привнесенных в начале ХХ в. В уско­
ренные сроки она сформировалась в целостную музыкально-художественную 
систему. На протяжении ХХ в. велся напряженпый поиск этнокультурной 
идентичности, собственного музыкального языка, который рождался на фоне 
непростых общественно-политических и творческих процессов. Адаптиру­
ясь к ним, музыка (вокальная и инструментальная) вапmа собственные воз­
можности и средства, чтобы выразить связи с породившей её эпохой. В ре­

зультате сформировалась самобытная, содержательная музыкально-звуковая 
специфика, определились закономерности и особенности её развития. 

Процесс эволюции композиторского творчества Узбекистана, нового для 
республики музыкально-творческого направления в ХХ в. , выражался в по­

степенном <<включении» в национальную культуру новых тиnов творчества. 

Являясь отражением общих стилевых тенденций узбекской nрофессиональ­
ной школы и характеризуя творческий диапазон композиторов во всех сферах 

музыкального искусства, данная музыка все отчетливее обнаруживает освое­
ние типовых (европейских) музыкальных моделей. 

Становление композиторского творчества Узбекистана, как нового яв­

ления в музыкальном пространстве, относится к середине ХХ в., хотя этап 

интенсивного освоения основных жанров профессиональной европейской 

традиции начался в 30-е годы ХХ в. Предпочтение отдавалось монументаль­

ным жанрам в связи с культурной политикой первых десятилетий советского 

строя. Освоение новых жанров происходило под знаком создания музыкаль­
ной драмы и чуть позднее оперы как жанров демократичных, легко воспри­

нимающихся неподrотовленным слушателем и отвечающих эстетическим 

канонам совремеЮiой действительности. Склонность к монументальности 

была присуща для становления многих национальных композиторских школ, 

что обусловило преобладание круnных композиций как опера и симфониче­

ский цикл. 
Исторический взгляд позволяет выявить три этапа в эволюции профее­

сиопальной музыки - формирование, становление и подъём всех жанров ком­
позиторского творчества. К 1940-м годам профессиональная узбекская музы­
ка была представлена всеми жанрами европейской музыкальной традиции: 

театральная музыка (узбекская музыкальная драма, опера, балет), симфони­

ческая музыка (от обработки до симфонии), вокально-симфоническая музыка 
(кантата, оратория), камерно-инструментальная и камерно-вокальная музыка. 
Новая для музыкального искусства сфера творчества, связанная с усвоением 

европейских форм и жанров, норм музыкального языка и соответствующих 
традиций, формировалась под активным воздействием российского, запад­

ноевроnейского и узбекского традиционного искусства. За сравнительно не­

большой срок, исчисляемый несколькими десятилетиями, композиторами 

были созданы произведения во всех отраслях музыкального искусства. 

Важной nодготовительной стуnенью в освоении жанров многоголосой 
музыки послужили обработки богатейших пластов традиционной культу­
ры. В них впервые оказались совмещенными фольклорное (на тематическом 

уровне) и европейское (ладогармоническое) начала. Отношение к народным 
истокам оказалось разноплановым; одни композиторы осторожно подходили 

к исходному материалу, другие смело применяли изысканную гармонизацию 

с обилием отклонений и модуляций. 

623 



В начале :ХХ в. народы Узбекистана получили возможность осваивать и 
иные традиции, постичь опыт мировой музыкальной культуры, приобщить­

ся к системе европейских многоголосных жанров. Это стало необходимо, 

чтобы активно включиться во всеобщий процесс широкого межнациональ­
ного художественного взаимообмена. Формирование современного музы­
кального искусства происходило на фоне коренных изменений всей системы 
традиционного общества, основанных на ценностях древнейшей и ислам­
ской культуры, а после 1920-х годов насильственно приобщенной к прин­
ципиально иной, евроnейской по типу, музыкальной культуре. Резкое изме­

нение историко-культурной траектории, а затем относительно быстрый по 

скорости «скачою> в сторону «другого» пути, стали возможны в результате 

жесткого прессинга на все, связанное с мусульманским миром, - от алфави­

та до бытовых ритуалов. Особенность узбекистанского генезиса музыкаль­
ного искусства во многом заключена в самом его «механизме», nолитиче­

ски инспирированном стыке двух разных по стадиальному типу культур - с 

одной стороны, древнейшей коренной и средневековой мусульманской, а с 

другой- европейской Нового времени. В этом отношении приобщение му­

зыкального искусства Узбекистана к европейским формам значительно от­
личалось от других мусульманских стран, вовлеченных в ХХ в. в вестер­

низацию, где сохранялся исламский контекст развития, а европейское 

воздействие воспринималось в ходе постепенного их включения в местную 
культуру, по мере вызревания внутри традиционных видов новых музы­

кальных комnоненто,в. В такой ситуации единственно возможным оказался 

путь ускоренного развития искусства или совмещения этапов как основной 

принцип эволюции, связанный с поворотом музыкальной культуры в новое 

русло. 

Становлению новой узбекской музыкальной культуры присущи специ­

фические особенности, связанные отчасти с необходимостью решить за­
дачу симбиоза традиционной, моиодической и многоголосной систе­
мы, которая возникла на пути становления композиторского творчества в 

1930-1940-е годы. Во многом это связано с именами российских комnози­

торов и музыкантов, которым предстояло решать ряд проблем - сбор и за­

пись традиционной музыки :и манеры исnолнительства; реконструкция 

узбекских народных инструментов и создание оркестра народных инстру­
ментов, подготовка кадров - музыкантов-исполнителей, композиторов (де­

ятельность Туркестанской народной консерватории в 1918-1924 гг., откры­
тие первой в Средней Азии консерватории в Ташкенте в 1936 г.); а также 
решать творческие вопросы - создание сочинений в жанрах симфонической, 

вокально-симфонической и сценической музыки в творqеском содружестве 

с народными музыкантами, узбекскими бастакорами, молодыми узбекскими 
композиторами. 

1930-1940-е годы ознаменованы постановками первых музыкаль­
ных драм на основе подбора популярных узбекских мелодий бастакорами. 

В 1935- 1941 гг. были поставлены музыкальные драмы В. Успенского «Фар­

хад и Ширин», Т. Садыкова и Р. Глиэра «Гульсара>>, оперы «Буран» М. Ашра­
фи и С. Василенко, «Лейли и Меджную> Т. Садыкова и Р. Глиэра, «Великий 
канал» М. Ашрафи и С. Василенко, первые симфонические опусы -1-2 сим­
фонии Г. Мушеля, сюиты «Лола» А. Козловского, увертюры «Ферганский 

624 



Композитор В. Успенский заnисывает макомы в исnолнении Ш. Шоумарова, 
Ташкент. 1939 r. 
Архив НИИ искусствознан.ия. Ии в. N2 64. Коллекция «Народные певцы)) 

праздник» Р. Глиэра, «Лирической поэмы» В. Успенского, симфонические 
произведения М. Ашрафи, Т. Садыкова и другие, тематический материал 
которых был основан на образцах узбекской традиционной музыки. Основ­
ным методом творчества здесь выступает цитатный, т.е. «строительным ма­

териалом» для этих произведений явились образцы узбекской традиционной 

музыки. 

К примеру, музыкальный материал в инструментальной пьесе В. Успен­
ского «Зар кокил» (Золотые косы) для симфонического оркестра, созданный 
ещё в 1924 г., основан на народной мелодии. Автор сохраняет структуру на­
родной мелодии, его темп и динамику, которая обогащается оркестровой 

фактурой с учетом претворения всех специфических особенностей голосо­

ведения и композиции. В увертюре Р. Глиэра «Ферганский празднию>, посвя­
щенной открытию Большого Ферганского канала, используются различные 
жанровые признаки, как сонатность, рапсодичность, вариационный принцип 

развития. Музыка увертюры яркая, праздничная, которая вводит в атмос­

феру всеобщего народного торжества. Развитие произведения основано на 

выразительных народных темах, вносящий отпечаток национального коло­

рита. В экспозиции две главные партии построены на популярных народно­

песенных мелодиях <<Андижан самоси>> и «Чаманда гул», побочная кон­
трастная- лирико-протяжная памирская народная мелодия. В разработке 

(в эпизоде) используется мелодия лапара «К,ора соч». В партитуре претворя­

ются характерные элементы традиционного инструментализма, своеобразные 
«призывы» карнаев в начале и в конце, усульные ритмы, переклички голосов, 

напоминающих диалоги как в пении лапара. Все это сообщает произведению 

особую свежесть и своеобразную красочность. В трехчастной сюите «Лола» 

А. Козловского оригинально преломляются традиции русского симфонизма 

40 Узбеки 625 



с характерной для него картинной nовеетвовательностью (каждая часть вос­

производит оnределенный эnизод народного быта), воплощающие в музыке 
обряд «сбора тюльпанОВ>>. Приемы народного исnолнительства и особенно­
сти тембровой окраски партитуры, а также использование характерных рит­
моинтонаций, идущих от узбекского мелоса, привносит сюите праздничное 

настроение. 

На этом фоне в 1950-1960-е годы проходило формирование первых на­
циональных комnозиторов, усвоение ими форм и жанров многоголосной му­
зыки. Основная тенденция музыхи данного периода- формирование общ­
ности идейно-содержательного уровня, а также направленность в сторону 

индивидуального nодхода, освоения профессиональных навыков мастерства, 
формирования структуры жанров, адаптированной к национальной темати­

ке. Новые черты были связаны с приходом в музыкальное искусство первого 

поколения профессиовальных композиторов. Они :весьма показательны бла­
годаря жанровому принциnу, который позволяет понять, как национальные 

особенности, не выраженные стилистически, все же обозначаются в общем 
процессе. В узбекской музыке иреимущественное развитие nолучили все 
формы и жанры комnозиторского творчества - от массовой песни до круnных 

симфонических nроизведений, опер, балетов. Однако они были трансформи­

рованы в духе ментальиости - национальное своеобразие nроизведений ком­
nозиторов М. Ашрафи, Т. Садыкова, С. Юдакова, М. Бурханова, С. Бабаева, 
И. Акбарова, Д. Закирова, М. Левиева и других проявляется как следствие 
отражения национ~льно-самобытной жизненной ситуации, освоения нацио­
нального музыкального языка. 

Примером тому сюита «Мирзачуль» С. Юдакова (слова Г. Гуляма), nосвя­

щенная покорителям голодной степи, где каждая часть написанна в nесенной 

форме (как традиционной -лап ар, ёр-ёр, ялла, так и массовых - марш, вальс, 

лирическая песня), сообщает музыке своеобразный колорит, nластичность 
и особую текучесть мелоса, энергичность движений. Музыкальные драмы 

«Ватан ишк.ю> (Любовь к Родине) С. Бабаева, «Момо ёр» (Материнское поле) 
И. Акбарова, музыкальная хомедия «Олтин куш> (Золотое озеро) М. Левиева 
выделяются своей оnорой на традиции национального фольклора и особен­
ности исnолнительства. Своеобразен музыкальный язык, отмеченный ярко­

стью индивидуального почерка авторов. В музыкальной характеристике об­

разов используются как сольные, так вокальные ансамбли и хоры. 
Значительно обогатился оnерный репертуар: «Тахир и Зухра» Т. Джали­

лова и Б. Бровцына, «Дилором» и «Сердце поэта» М. Ашрафи, «Гульсара» 
Т. Садыкова и Р. Глиэра, «Хамза» С. Бабаева, «Улугбею> А. Козловского и в 
особенности nервая комическая опера С. Юдакова «Майсаранинг ишю> (Про­

делки Майсары). Легкая, искрящая весельем музыка, сочетание речитативов 

и разговорных диалогов, стремительно развивающаяся фабула, музыкаль­

ные характеристики каждого образа, отмеченные напевностью, яркостью. 
Связь музыхального языка с бытовым фольклором проявляется в мелодико­
интонационной сфере (использование nесенно-танцевальных интонаций), в 

образном строе произведения, в приемах тематического развития, в приемах 

лейтмотивной системы, в дналогичности вокальных ансамблей. Значительны 

романсы М. Бурханова, Т. Садыкова, С. Юдакова, Д. Закирова, И. Акбарова, 
отмеченные выразительностью содержания и музыкального языка, нацио-

626 



вальной спецификой. Новые творческие искания наблюдаются в балетной 
музыке Г. Мушеля, М. Ашрафи, И. Акбарова, в симфонических произведени­

ях А. Козловского, С. Юдакова, Р. Хамраева, Д. Закирова, И. Акбарова. 
В 1970-1990-е годы традиции актуализируются в контексте новых 

философеко-эстетических проблем, в которых идея самобытности выходит 
за рамки определенного «национального стилю> и даже школы. Новые тен­
денции развивались в контексте становления творческих индивидуальностей, 

которые переосмысливали привычное отношение к традициям и преемствен­

ности, вели поиск нового выражения этнокультурной идентичности. Приме­
рам тому является появление новых жанров на стыке восточной (узбекской) 
и европейской музыкальных традиций - таких, как симфония-маком, маком­

концерт, концерт-дастан, касыда-поэма, реквием-марсия, а та~е использо­

вание современных, авангардных средств комnозиторской техники, что дало 

разные импульсы национальному самовыражению, в частности, в творчестве 

молодых композиторов (Т. Курбанов, М. Таджиев, М. Бафоев, М. Махмудов, 
Р. Абдуллаев, Н. Закиров, Д. Сайдаминова, У. Мусаева и др.) . Характерной 
чертой музыкального развития данного периода стало подчеркнутое разно­

образие стилевых поисков с множественностью истоков, смешение тради­

ций, большая, чем nрежде, формальная свобода, что создавало принципиаль­

но а о вый контекст реализации идей национальной самобытности. Творческое 
отношение к национальным истокам, в частности, к макомному искусству 

наблюдается в 6-й и 9-й симфонии Т. Курбанова, в концерте для оркестра 
Ф. Янов-Яновского, в симфонии «Наво» М. Махмудова, в 3, 4, 9, 11, 12, 15, 
16, 17 и 19-й симфониях М. Таджиева, в опере «Мантулию> (Бессмертие) 
и балете «Томирис» У. Мусаева, в операх «Омар Хайям» М. Бафоева, «Зебу­
нисо» Сайфи Джалила, «Свет из мрака» Р. Хамраева, «Леопард из Согдианы» 

И. Акбарова, в камерной опере «Дуэль» Н. Закирова и др. 

В композиторском творчестве последнего десятилетия ХХ столетия от­
мечены процессы обновления, начавшиеся с периода независимости, кото­
рый обозначил поиск новых духовных и эстетических ориентиров, а также 
задачи восстановления историко-культурной преемственности. Характерные 

тенденции были связаны с системным историко-философским и художе­

ственным осмыслением традиционного музыкального наследия, которое воз­

действовало на изменение жанрово-тематической, образно-стилистической 

основы узбекской музыки. Стали обнажаться базовые духовные структуры, 
своеобразные для узбекской нации, а художественные интересы все боль­

ше направлялись к собственным, определившимел ещё в древности, этио­

культурным традициям. Возрастает интерес к темам духовности и религии 

(симфония-оратория «Обряды зороастризма», оратория «Хажнома», поэма 
«Зикру ал-хаю> М. Бафоева, реквием-марсия «Абадий хотира» М. Бурханова, 
Триптих (15, 16, 17) симфоний «Сомон йули» М. Таджиева, поэма «Аския» 
Т. Курбанова, симфонии «Великий Христос» и «Великий ИслаМ>> Н. Гиясова, 

оратория «Бахоуддин Нак,шбанд» И. Акбарова, опера-феерия «Язык птиц», 

телеопера «Священная Бухара» и опера-балет <<Небо моей любвю> М. Ба­

фоева и др.). Он характеризовал общереFионалыrую стадию, которую мож­
но определить как процесс регенерации, когда искусство, апеллируя к своим 

духовно-нравственным корням, истории, её героям, начинает обновляться и 
возрождаться на качественно новом уровне. Возрастает интерес к традицион-

627 



ным жанрам и формам исполнения, одновременно падает интерес к компози­
торскому творчеству, приоритетным становится, особенно среди молодёжи, 
массовая музыкальная культура (эстрадная песня, поп- и рок-музыка, джаз, 
музыкальный клип и др.) . 

На современном этапе развития музыкального творчества Узбекистана 
вновь поднимающаяся волна композиторского интереса к традиционной му­

зыке очевидна и является результатом отнюдь не случайного, но продикто­
ванного самой логикой развития современной, академической музыкальной 

культуры. Отсюда и широкий спектр самых разных композиторских подхо­
дов к фольклору, традиция_м, что свидетельствует о глубине и плодотворно­

сти взаимодействия, о всепроникающей взаимной коррекции двух видов му­
зыкального творчества -традиционного и композиторского. 



ГЛАВА 19 

ЗРЕЛИIJJНЫЕ ВИДЫ ИСКУССТВА 

ТЕАТР, ХОРЕОГРАФИЯ, JJИPK 

и 
стоки узбекского театрального искусства лежат в народных играх, 
связанных с календарными празднествами (весенний праздник тюль­
пана, праздник нового года Навруз и т.д. ), в семейно-бытовых об­

рядах (рождение ребенка, свадьба и т.д. ). Все эти празднества и обряды, со­
nровождаясь nением, танцами, игрой на музыкальных инструментах, несли в 

себе и элементы театрализации. 
Традиционный театр существовал на территории современного Узбеки­

стана издавна. Упоминания о нем можно найти в художественных nроиз­
ведениях., например в сочинениях великого поэта Алишера Навои (XV в .), 
в исторических хрониках. В XIX в. народный театр был представлен дву­
мя основными видами: театром масхарабоз и ~изи~чи (народных комиков, 
сходных с русскими скоморохами) и театром кукол (,glгирчо~-уйин). Театр 
масхарабоз и ~изи~чи - искусство синтетическое. В этом театре выступали 
как собственно масхарабозы и кизикчи - исполнители неболъших сатириче­
ских сценок фарсового характера, так и представители цирковых жанров, чьи 

выступления были широко театрализованы: аскиябоз - острословы, дорбоз -
канатоходцы, муалла~чи- акробаты, найрангбоз- фокусники, ёгочоё~ ­
ходулеходы, а также музыканты и танцоры. Кукольный театр в свою оче­
редь делился на театр ручных кукол типа Петрушки ( чодир жамол) и театр с 
куклами-марионетками, управляемые nри nомощи ниток (чодир хаёл). 

И масхарабозы, и кизикчи, и кукловоды объединялись, подобно всем 
ремесленникам, в особые профессионалъные корпорации, носившие назва­
ние корхонаи созанда, или ме~тарлик. Возглавлял корпорацию мчтарбоши 
(старшина). Корnорация артистов имела писаный устав- рисола, который 
содержал легендарные сведения о происхождении каждого вида искусства, 

правила поведения и различные профессиональные советы. Представления 
актеров народного театра происходили во время народных праздников, тоев, 

семейных торжеств. Они собирали вокруг себя массу зрителей, горячо и бур­
но реагировавших на все происходящее. 

Пьесы театра кизикчи, которые разыгрывались актерами (импровизи­
ровались на основе заранее разработанной сюжетной схемы), содержали 
острую сатиру на духовенство, баев, на судей и других должностных лиц, а 

позднее, с присоединением Средней А~ии к Российской имнерии, - и на цар­
ских чиновников. 

Многие пьесы народного театра имели выраженный бунтарский характер 
и заканчивались сценой избиения отрицательных героев. Эти же тенденции 
характерны и для драматургии кукольного театра. Каждый из видов послед­

него, по-видимому, располагал только одной пьесой, имевшей свои бесчис­
ленные варианты: пьесы «Качал Палваю> (в театре ручных кукол) и пьеса 
«Начальники» (в театре марионеток). В первой показывались проделки Ка­

чал Палвана, во второй -съезд nравителей разных мусульманских держав и 

629 



придворные увеселения по этому поводу. Композиция этих пьес nредставля­
ла широкие возможности для дополнения сюжета разными импровизацион­

ными вставными номерами, диалогами с острыми выпадами против власти 

имущих. 

Любимые народом театры масхарабозов-кизикчи и кукол сыграли зна­
чительную роль в создании и развитии профессионального национального 

театра в Узбекистане, передав ему свой глубокий оптимизм, реалистическое 
восприятие жизни, подлинно народный язык, высокоразвитое профессио­
нальное мастерство. 

Для формирования профессионального национального театра большое 
значение имели гастроли в Средней Азии татарских и азербайджанских 
трупп, а также деятельность русских антреприз. Первый профессиональ­

ный русский театр, посетивший Среднюю Азию,- это трупnа Ф.И. Над­
лера. Тогда в Ташкенте не было театрального здания, nоэтому труnпа nо­
казала драму «Горькая судьбина» А.Ф. Писемского в перестроенном под 

театр здании бьmшей биржи. Это было 7 октября 1877 г. С 1893 г. в связи со 
строительством железной дороги уемлились шествия в Туркестанский край 
русско-европейских театральных, музыкальных и цирковых труnп. По под­
счетам проф. М. Рахманова, за nериод с 1877 по 1917 г. в Туркестане высту­
пило более 100 театральных и музыкальных труnп (Рахманов, 1981. С. 251 ). 
Огромную роль в проnаганде сценического искусства сыграли выступления 
В.Ф. Комиссаржевской, М.М. Петиnа, П.Н. Орленева, М.В. Дальского, бра­

тьев Адельгейм и других выдающихся артистов русского театра того вре­
мени. «Созданные ими образы заражали идеалами добра и сnраведливости, 
покоряли эмоциональной силой, накалом борьбы nротив социального гнета 
и косности, звали к лучшей жизни, бичевали nороки, человеческую низость, 

общественные язвы» (Рахманов, 1981. С. 250). 
Среди местного населения с каждым годом рос интерес к русскому 

театру. Особенно живо им интересовались просветители, передовые люди 

Туркестанского края того времени - Закирджан Фуркат, Ахмад Дониш, Абай 
Кунанбаев, Бердах (Бердимурод Корабой угли), Махтумкули и др. Большой 
интерес к русской культуре и, в частности, к русскому театру проявил вы­

дающийся узбекский nоэт-просветитель Закирджан Фуркат. «Нам, мусуль­
манам, - писал Фуркат, - нужно многому научиться у России, их формам 
развлечения, освоив их, нам надо создать свой театр». На Фурката, поми­
мо сnектакля «Суворов», на который он наnисал рецензию в стихах, боль­

шое вnечатление оказали спектакли «Горе от ума», «Без вины виноватые», 
«Доходное место», «дикарка>>, «Уриэль Акоста>>, «Фауст», сыгранные труn­
пами Н.И. Ржевского и В.Н. Васильева-Вятского в Ташкенте (Рахманов, 
1981. С. 252). 

Однако русскоязычная театральная самодеятельность и сnектакли при­
езжих театральных трупn были понятны и доступны лишь немногим. Боль­
шинство местных зрителей смотрели выступления татарских и азербайд­

жанских артистов - любителей и nрофессионалов, язык которых был им 
nонятен. 

Под воздействием близких по языку татарских и азербайджанских трупп 
уже в 1911 г. появляются первые письменные драмы А. Фитрата, А. Сама­
дова и М. Бехбуди, узбекские любительские театральные труппы во главе 
с Абдуллой Авлони, Махмудходжа Бехбуди, затем к ним присоединились 

630 



Хамза Хаким-заде Ниязи, Маинон Мажидов-Уйгур, Абдулла Бадри, Мирша­
хид Миракилов, Мухитдин Кары-Якубов. В формировании национального 

театра, первые его организаторы наталкивались на множество преград, вы­

нужденные бороться как против цензуры колониальной власти, так и против 
ортодоксального местного духовенства. Театр наряду с печатью восприни­
мался передовой интеллигенцией края как важный компонент просвещения 

народа, действенное средство пробуждения от невежества людей, особенно 
молодежи. Ярким показателем этого была IJЬeca Махмудходжи Бехбуди «Па­
даркуш» (Отцеубийца). Среди первых любительских трупп по всем параме­
трам, и в плане непрерывного движения к профессионализму, особо отлича­

лась труппа «Тураю> во главе с А. Авлони. 
Театр совершил революцию в сознании узбеков и явился мощным сред­

ством воздействия на национальное самосознание. Посредством театра рас­
ширилисЪ границы культурных связей и усилилось взаимодействие народов 

Средней Азии. 
Дело первых любительских труnп было продолжено в советское время 

Манноном Мажидовым (Уйгур), Хамзой Хаким-заде Ниязи, Миршахид Ми­
ракиловым, Абдуллой Бадри, Мухиддином Кари-Якубовым. Почти одновре­

менно создаются полупрофессиональные театральные труппы в Ташкенте, 
Самарканде, Фергане и Коканде. Среди них наиболее значительными были 
Краевая мусульманская разъездная политтруnnа Хамзы и созданная на базе 

труппы «Турою> Узбекская драматическая труппа Маннона Уйгура. Возни­
каюттеатры в Андижане (1919 г.), а позже в Бухаре и Хиве (1922 г.). Эти теа­
тры опиралисъ на опыт узбекского традиционного демократического театра 

по усвоению принципов татарского, азербайджанского и русского театров и 
лучших черт традиционного зрелищного искусства. С 1919 г. театральные 
труппы Хамзы и М. Уйгура переходят в ведение Политотдела штаба Турке­
станеких войск (позднее Туркфронта). Свыше трех лет труппы новых театров 
разъезжали по Ферганскому и Закаспийскому фронтам, показывая красноар­
мейцам и жителям городов и кишлаков мобильные спектакли и концерты. 

В 1924 г. по инициативе М. Уйгура и Файзуллы Ходжаева в Бухарском 
доме проевещеимя в Москве была организована Узбекская государствен­
ная драмстудия. В ней в течение трех лет учились М. Уйгур, А. Хидоятов, 

С. Ишантураева, Я. Бабаджанов, Л. Назруллаев, С. Табибуллаев, Г. Исамов, 
Ш. Каюмов, Т. Султанова,Х. Исламов, Т. Саидазимова,З. Хидоятова,М. Му­
хамедов, Н. Рахматов, Х. Рахматуллаев. Им преподавали актеры и режиссе­

ры из театров под руководством Е. Вахтангава и Э. Мейерхольда. Другая 
группа любителей училась одновременно в Бакинском театральном техни­
куме им. М.Ф. Ахундова (С. Алимов, Х. Насырова, Н. Алиева, Х. Ходжаева 
и др.) у таких педагогов как А.А. Туганов, В.В. Сладкопевцев. Выпускники 

этих двух студий составили ядро Государственного драматического театра 
им. Хамзы и Государственного музыкального театра (1929), рукаводимых 
М. Уйгуром и М. Кары-Якубовым. 

Таким образом, 1920-е годы явилисъ периодом становления нового узбек­
ского театра. Актеры и режиссеры научились играть и ставить nьесы сво­
их авторов, а также переводные, сочетать в ролях и спектаклях националь­

ные традиции с опытом татарской, азербайджанской и русской сценических 

культур. В этот период большое место в репертуаре театров занимали IIЬесы 
А. Авлони, Фитрата, Хамзы, А. Кадыри, Чулпана, М. Уйгура и др. Процесс 

631 



становления нового театра протекал в острой борьбе между двумя проти­

воположными группировками: одни nризывали оставить узбекский театр в 
формах старого традиционного театра, а представители пролеткулътовско­
го толка выстуnали против использования традиционного стиля. Но Хамза, 

Маинон Уйгур, Кары-Якубов избрали третий, самый правильный nуть син­
тезирования в новом театральном искусстве народных традиций и богатого 

опыта мирового театра, который проникал на узбекскую сцену через драма­
тургию, актерскую школу, режиссуру. 

Коллектив музыкального театра пользовался в этот период большим 
успехом у узбекского зрителя музыкальными драмами «Гулсара» Камила 

Яшена и М. Мухамедова (музыка Т. Джалилова, обработка Глиэра), «Фархад 
и Ширин» Хуршида (музыка В. Успенского). 

В 1930-е годы возникают новые театры в Наманrане ( 1931 г.), Карmи 
(1932 г.) и других городах. Создаются десятки колхозно-совхозных театров. 
В 1929 г. в Ташкенте при русском театре юного зрителя возник узбекский 
ТЮЗ. В 1939 г. на базе Государственного музыкального театра бьши орга­
низованы театр оперы и балета (в 1947 г. присвоено имя А. Навои) и Театр 
музыкальной драмы и комедии им. Мукими, в том же году- республикан­
ский театр кукол. Создается первая узбекская опера «Буран» М. Ашрафи и 
С. Василенко (1939 г.). Ведущим в 1930-е годы был Узбекский государствен­
ный театр драмы им. Хамзы, которому в 1933 г. присваивается звание акаде­
мического. На его сцене были созданы «Гамлет» Шекспира (1935), «Честь 
и любовь» Яшена (1936), «Бай и батраю> Хамзы в обработке Яшена (1939), 
ставшие образцом идейности и художественности. 

Вместе с тем nолитические репрессии против интеллигенции, в том чис­
ле писателей и драматургов, нанесли огромный вред и национальному искус­
ству. В частности, репрессии таких драматургов, как А. Фитрат и А. Чулпан, 

оказали большой вред развитию узбекской драматургии и театра. В обста­
новке насажденной общей подозрительности и борьбы с врагами советской 
власти создается ряд спектаклей на тему бдительности (например, «Маска 
сорвана» и «Предатели» 3. Фатхуллина в театре им. Хамзы) с непременным 
образом вредителя. 

В годы Второй мировой войны узбекские театры переходят на воемно­
патриотическую тематику. Осуществляются nостановки исторических драм 

«Муканна» Х. Алимджана, «Джалалиддин» Шайхзаде. Ряд эвакуированных 
крупных театров Москвы и Ленинrрада, Украины и Белоруссии работали в 
Ташкенте, Самарканде, Фергане, Термезе и Янrиюле. Усилились творческие 

связи узбекских театров с этими коллективами. В 1945 г. был создан Таш­
кентский институт театрального искусства, за счет вьrпускников которого 
уже в конце 1950-х годов театры укрепили свои актерские составы. 

Из послевоенных .сnектаклей следует отметить постановку драмы Уйrуна 
и И. Султанова «Алишер Навои» (1948 г., режиссер Маинон Уйгур) Академи­
ческого театра им. Хамзы, отличившуюся ярким национальным колоритом. 

Если в 1920-1940-е годы в узбекском театре было развито героико­
романтическое направление, то в 1950-е годы после разоблачения культа 

личности Сталина, и даже в 1960-е годы, когда наступила так называемая 
оттепель, театральная палитра становится намного богаче. Творческие пои­
ски ведутся в разных направлениях, но при всем этом применевне системы 

К. С. Станиславского и реализм становятся определяющими и в режиссуре, и в 

632 



актерском искусстве. В этом смысле показательны спектакли «Шелковое сю­
зане»А. Каххара (1952 г.), «Священная кровь» (инсценировка Т. Ходжаева по 
роману Айбека), «Путеводная звезда» Яшена (1958 г.), «Рассказ о Тур­
ции» Н. Хикмета (1953 г. ), «Алжир, родина моя!» (1957 г., инсценировка 
А.О. Гинзбурга по роману М. Диба «Большой дом») театра им. Хамзы, 
«Олтинкулы> Уйгуна (1952 г. , музыка М. Левиева), «Любовь к Родине» 
Ш.Сагдуллы и 3. Фатхуллина (1957 г., музыка Т. Джалилова и Г. Мушеля), 
«Влюбленный Ташбалта» Х. Гуляма (1961 г. , музыка М. Левиева) театра им. 
Мукими. Интенсивно работает театр оnеры и балета им. А. Навои (с 1948 г. 
в новом здании), лучшие спектакли- оnеры «Дилором» Ашрафи (1958 г.), 
«Проделки Майсарьш С. Юдакова (1959 г.), «Хамза» С. Бабаева (1961 г.), 
«Свет во мраке» Р. Хамраева (1965 г.), балеты «Гуляндом» Брусиловекого 
( 1950 г.), «Ойниса» Б. Гиенкои Д. 3акирова (1957 г.), «Кашмирская легенда» 
(1961 г.), «Семург» Б. Бровцына ( 1964 г.) и др. 

В 19 50-1960-е годы драматургия обогащается новыми темами. Особенно 
успешно и профессионально разрабатывается историческая тематика. Наи­
более плодотворно работают драматурги К. Яшен, А. Каххар, М. Шайхзаде, 
О. Уйгун, С. Абдулла, И. Султанов, из композиторов Т. Жалилов, М. Аш­

рафи, М. Левиев, С. Бабаев. К первому замечательному поколению актеров 
nриобщаются еще два поколения молодых артистов, окончивших Ташкент­

ский театрально-художественный институт и Государственную консервато­

рию. В этот период более многообразной, более смелой и профессиональной 
становится режиссура. Т. Ходжаев, Р. Хамраев, М. Мухамедов, А. Гинзбург, 
Э. Юнгвальд-Хилькевич, А. Джураев, И. Ахмедов, 3. Мадалиев, С. Ахмедов, 

А. Хачатуров, А. Рахманов, С. Вахидов, И. Радун и другие режиссеры вло­

жили много труда в дело создания новых спектаклей по пьесам узбекских ав­

торов, укрепления трупп молодыми артистами, углубления народных и идей­

ных основ творчества, повышения nрофессионального уровня. 

1970-е и nервая половина 1980-х годов являются противоречивыми в 
истории узбекского театра. С одной стороны, шел процесс повышения инте­
реса к эстетическому воспитанию детей и молодежи и создание в этой связи 

театра «Ёш гвардия» (открытие состоялось 26 октября 1968 г.) и ряда театров 
кукол (в Андижане, Самарканде, Бухаре и Джизаке), проведение ресnубли­
канских фестивалей драматургии и театрального искусства (1972 г., 1977 г.), 
пробуждение в отдельных режиссерах (Б. Юлдашев и др.) интереса к нацио­
нальным истокам способствовал во многом дальнейшему развитию театраль­
ного искусства. С другой - стремление к nоказухе и помпезности, создание 

спектаклей однодневок, лрестижных, приуроченных к оnределенным датам, 

боязнь правды, особенно сатирического разоблачения сузили возможности 
идейно-эстетического воздействия сценического искусства. Несмотря на это 

в этот период в драматургию влилась новая струя благодаря творчеству таких 
писателей, как Т. Тула, С. Ахмад. У. Умарбеков, Ф. Мусаджанов, А. Ибра­

гимов, М. Хайруллаев, С. Бабаев, Х. Расул, Р. Фархади и др. Именно в этот 
период были созданы спектакли «Долг» и «Не спеши, солнце!» У. Умарбе­

кова (исnолнители главных ролей Ш. Бурханов и С. Ишантураева), «Бухара» 
К. Яшена, «Бунт невестою> С. Ахмада в театре им. Хамзы, «Ценою жизни» 
И. Рахима (музыка Х. Рахимова), «Гульсара» К. Яшена (музыка Т. Садыкова 
и Р. Глиэра) в театре им. Мукими, которые завоевали симпатии зрителей. 

633 



В годы перестройки (1985- 1990) для узбекских театров становится ха­
рактерным усиление реализма, смелое вскрытие негативных явлений, пои­

ски национальных средств выражения, стремление к разнообразию стилей, 
широте жанров и зрелищности. Наряду с жизненно-бытовыми и публицисти­
ческими спектаклями стали выделяться народно-зрелищное и философеко­

аллегорическое направления. Примерами являются спектакли Бахадыра 
Юлдашева «Бунт невестою> (в театр им. Хамзы) и «Проделки Майсары» 
(в театре «Ёш гвардия») Алимджана Салимова. В постановке пьесы «Желез­
ная женщина» Ш. Башбекава в Ферганском театре А. Салимов добился уди­
вительного сплава бытовых, публицистических, философских и зрелищных 
черт и средств. Спектакли театра «Проделки Майсарьш и «Железная жен­

щина» получили первые призы на региональном фестивале театров Средней 
Азии и Казахстана (1988, 1 989). В это время набирает темпы и студийное 
движение. Стал чрезвычайно популярным театр-студия «Ильхом», а театр­

студия <<МулОI<ОТ» в городе Карши стал победителем на республиканском 
фестивале 1990 г. двумя одноактными спектаклями под общим названием 
«Неизвестный театр Хамзьш. 

Коренные изменения в сфере искусства в годы независимости Узбекиста­
на прежде всего коснулись театрального искусства, возрождение народных 

основ театрально-зрелищных искусств и праздников, упразднение УзЛИТа, 
отмена командно-административного управления художественной культу­

рой привели к самостоятельности театров и концертных организаций. 
Однако государство оставило за собой общую заботу по нормальному, 

интенсивному развитию театрально-зрелищных искусств, созданию необ­
ходимых условий для творчества. Государственные органы в столице и на 

местах постоянно следят за состоянием дел в театрах и концертных учреж­

дениях, обеспечивая их дотацией, госзаказами, занимаются реставрацией и 
реконструкцией театральных зданий, оснащением их необходимой современ­
ной техникой и аппаратурой, улучшением быта и труда артистов и музыкан­
тов - настолько, насколько это возможно в современных условиях. За весьма 

короткое время новые отремонтированные здания получили Узбекский на­
циональный академический театр драмы, Государственный академический 
русский театр Узбекистана в центре Ташкента, Театр Молодежи Узбекиста­

на, Республиканский театр юного зрителя, отреставрированы здания Госу­
дарственного драматического театра им. А. Хидоятова· и Г АБТа им. Навои. 
Произведены реставрационные работы театральных зданий в областях. Что 

касается здания Андижанского театра им. Бабура, который сгорел из-за ди­
версии террористов, оно восстановлено на своем месте - центральной пло­

щади города. Начата реставрационная работа здания Ферганского областно­
го театра им. Юсуфджана Шакарджанова. 

Поддержка государства, предоставленная театрам свобода, самостоя­
тельность уже дали положительные результаты. Театры начали во главу угла 
своей деятельности ставить духовные потребности зрителей. Идет процесс 

возрождения забытых тем и образов, укрепления национального своеобразия 
сценических произведений, поиски современных, более действенных мето­
дов, стилей и выразительных средств. 

Бесспорны достижения театров в освоении исторической тематики. 
В связи с проведением юбилеев великих предков наших - Алищера Навои в 

1991 г., Мирзо Улугбека в 1994 г., Амира Темура в 1996 г., Имама Бухарн в 

634 



1998 г., Ахмада Фаргони в 1998 г. , Джалаледдина Мангуберди в 1999 г., древ­
них городов -Бухары и Хивы в 1997 г., Термезаи Шахрисабза в 2002 г., Кар­
шив 2006 г., Самарканда и Маргилана в 2007 г., Ташкента в 2009 г., по случаю 
2700-летия великой книги «Авесто» в 2001 г. и 1 000-летия народного эnоса 
«Алпомиш» в 1990 г. созданы десятки сценических произведений. Среди них 
наиболее значительным явлением признан общественностью спектакль На­
ционалыюго театра «Сох.ибi<ирон» по пьесе А. Арипова. Можно отметить 
также спектакли Национального театра «Звездные ночи» (по роману П. Ка­
дырова), театра Мукими «Кто предан ... » (Х. Мухаммад) и «Бобуршах» (Хур­
шид Даврон), посвященные Бабуру. В ряде спектаклей правдиво отображена 
жизнедеятельность реnрессированных советской властью поэтов Абдулха­
мида Чулnана, Усмана Насыра, а также выдающегося просветитеяя Махмуд­
ходжи Бехбуди. Осуществлены интересные постановки запрещенных долгие 

годы пьес «Отцеубийца» М. Бехбуди, «Абулфайзхон» А.Фитрата, «Трудно 
ли быть адвокатом?» А. Авлони, «Несчастный жених» А. Кадыри и др. 

По-прежнему самыми любимыми драматургами узбекских зрителей 
остаются У. Шекспир, К. Гольдони, К. Гоцци и Мольер, классические про­

изведения которых продолжают служить основой для повышения мастер­
ства актеров, режиссеров, художников, балетмейстеров, в целом для творче­

ских поисков. В театрах по-современiJому, интересно воплощены не только 
«Отелло», «Король Лир», «Гамлет», уже знакомые узбекским зрителям тра­
гедии Шекспира, но и его «Ричард 111», «Кориолаю>, «Сон в летнюю ночь». 

Поиски новых путей и средств выразительности особенно активно и пло­

дотворно ведутся на базе произведений узбекских авторов на современные 
темы. Народные обряды, семейные торжества, традиционные игры и развле­
чения nослужили основой целого ряда фольклорно-этнографических спек­

таклей, таких как «Приходите, когда посnеют яблоки» (Э. Самандар), «Про­
делки Жобби Жужаю> (К. Аваз) Хорезмекого театра, «Чимилдию>, «Каллик 
уйин» (Э. Хушвакт), «Аелгу» (В. Умаров) Национального театра, «Найти ли 

вам, папочка, старуху?» (Х. Хурсандов) Сурхандарьинского и Ферганского 
театров. Именно с подобного рода игровыми и зрелищными представления­
ми узбекские театры усnещно участвовали в международных театральных 

фестивалях. 
В системе Министерства по делам культуры и спорта функционируют 

36 государственных театров. Если к ним присоединить театры-студии, нахо­
дящиеся на полном хозрасчете, народные театры и самодеятельные кружки, 

то получится внушительная картина, с.видетелъствующая о широком охвате 

сценическим искусством всего населения страны. В последнее десятилетие 
театр Узбекистана обрел своего зрителя, став поистине центром духовного 

обогащения народов . 
. Наряду с государственным профессиональным театром европейского об­

разца, все же он не исчез, продолжал и продолжает существовать традици­

оннъrй театр, как один из направлений сценического искусства. В годы не­

зависимости он получил еще больший имnульс развития. Аскuячu и кизикчu, 
масхарабозы и дорбозы, мастера народного театра кукол продолжают вы­
ступать на семейных торжествах и народных праздниках. В 1920-е годы их 

было всего лишь около 500 человек. В Ферганской долине жили и творили 
около 50 профессиональных !fUЗUI).ЧU (юмористы) во главе с Юсуфджан ки­
зиком Шакарджановым (1869- 1959). В репертуаре его (Ю.Шакарджанова) 

635 



маргиланской труппы были не только кизикчи, но и певцы и музыканты, ко­
торые исполняли песни, сатирические сценки, лапары, пантомимы. Целый 
ряд узбекских народных актеров выступали в программах русских цирковых 
трупп Ф. Юпатова, В. Жигалова, А. Макарова, Е. Гамкрелидзе и других, со­
трудничали с русскими клоунами. В результате появился новый жанр- на­

циональная клоунада. Юсуфджан Шакарджанов, Арифджан Ташматов, У ста 
Алим Камилов служили в составе агитпоезда «Красный Восток», затем в эт­

нографическом ансамбле под руководством М. Кары-Якубова. Многие ки­
зикчи, масхарабозы, танцовщики, кугирчокбозы участвовали в процессе соз­
дания районных, городских, областных театров. 

Представители таких народных театров приняли участие в первой декаде 
узбекского искусства в Москве (1937). Юсуфджан Шакарджанов, Мамаджан 
Махсум Умурзаков, Ахунджан Хузурджанов, Усмонкори Раимбеков, Ака 
Бухор Закиров, Пулатджан Норматов, Комилкори Кулиджанов, Арифджан 
Ташматов, Мирхалил Абдуллаев, Ибрагим Тешабаев, Мамаюнус Тиллабоев, 
Иркакори Каримов, Ходжи там-там Хамидав и другие аскиячи, мукаллиды и 
кизикчи показали двухчастную программу «Искусство узбекского народа» 
(«Сайил» и «Колхозный той»). Комедианту Юсуфджану Шакарджанову и 
дорбазу Игамберди Ташканбаеву правительством республики были присвое­
ны звания Героя труда, многиеаскиячии кизикчи были награждены ценными 
подарками. В 1940 г. в Ташкенте проводился первый республиканский смотр 
кизикчи. Юсуфджан кизик, Арифджан Тошматов и Рафик ота Гаибов удо­
стоились звания народного артиста Узбекистана. 

И в дальнейшем актеры театра масхарабозов и кизикчи по мере сил и воз­

можностей пытались участвовать в культурной жизни народа, обслуживать 
тои и сайили. Но долгие годы они оставались вне поля зрения государства, 

общественных организаций, не имели специальных объединений и необхо­
димых условий для нормального развития творчества. В результате такого 
отношения народный театр кизикчи и аскиячи практически не развивался. 

Не под силу было поднимать маленьким группам из 2-4 человек большой ре­
пертуар, из-за чего десятки народных комедийных представлений были пре­
даны забвению, сохранившись лишь в фондах Научно-исследовательского 
института искусствознания. Благодаря усилиям этнографа А.Л. Троицкой в 
1936-1941 rr. производилась запись народных театральных представлений 
Ферганской долины. Продолжая эту работу уже в масштабе всей республики, 
М.Х. Кадыров в 1958-1972 гг. записал свыше 300 народных представлений 
разных жанров. В 1960-1961-е годы Л. Авдеева и Т. Абидов произвели запи­
си представлений масхарабозов Хорезма. 

Со второй половины 1960-х годов начался процесс возрождения искус­

ства аскиячи и кизикчи. Вышли на площадь и поднялись на сцену молодые 
исполнители: сыновья Юсуфджана кизика- Зайнобиддин и Мадамин Юсу­
повы, сын Пулатджана кизика Нарматава- Джурахан Пулатов, сын Ахун­
джана кизика- Одилжан Ахунов, а также Мухиддин Дарвешов, счятавший 

себя учеником Теша кизика и Ахунджана Хузурджанова. С годами окреп­
ло их творчество, они начали самостоятельно сочинять комедийные сцены 
и совершенствовать исполнительское мастерство. Однако в качестве кизик­
чи они выступали единолично, поэтому их репертуар состоял, как правило, 

из монологов (кулги-~икоя) и анекдотов (латифа). Не было труппы кизикчи. 
Исключением в какой-то мере было выступление братьев Юсуповых, кото-

636 



Представление «Кади бадбахт». Исnолняет масхарабоз Курбамали Муминов. 

Самаркандская область, г. Фариш. 1961 г. 

Архив НИИ искусствознания АН РУз. Инв. М! 32. Коллекция «Народный театр» 

рые в 1970-е годы предприняли первые попытки возрождения традиционных 
комедийных представлений. 

Намного хуже обстояло дело с масхарабозами. Активно работали толь­
ко те масхарабозы, которые были связаны с дорбозами. Они показывали в 
основном традиционные антре и репризы. Что касается масхарабозов юж­

ных, юго-западных районов, а также Хорезма, то они выступали редко и удо­
влетворялись в основном пантомимами-мукаллид и смешными рассказами­

my~a. 
Долгое время в загоне было острословие- аския. Лишь иногда мелькало 

оно в концертных программах, когда надо было дать передышку музыкан­

там, певцам и танцовщицам. Благодаря специальным экспедициям Р. Му­
хаммадиева и его обобщающим работам в 1960-е годы произошло заметное 

оживление в искусстве народного острословия, больших успехов добилисъ и 
стали мастерами аскии Турсунбува Аминов, Кадь1рджан Халилов, Мамаро­

зик Исхаков, Мамаджан Мадаминов, Абдулхай махсум Казаков, братья Аб­
дулладжан и Рахматкул Яшаровы, Насреддин Мирзахмедов, Расулкори Ма­
мадалиев. Они выступали большими группами в чайханах, клубах и дворцах, 

парках культуры и отдыха в окружении тысячи людей. Особое развитие по­

лучает жанр пайров-состязание на определенную тему. Развитию способ­
ствовали смотры-конкурсы аскиячи, проведеиные в 1970-е и первой полови­

не 1980-х годов совместно с катта ашулачи и бахши. 
Результаты смотров-конкурсов 1986, 1988, 1990 гг. свидетельствовали о 

том, что в искусстве аскиячи и ~ичи~чи наступил качественно новый этап, 

637 



Выступления острословов (аскиячи). Экспедиция 2009 г. 

Фото А. Аширова 

Выступления острословов (аскиячи). Экспедиция 2009 г. 
Фото А . Аширова 



когда мастера и любители народного смеха благодаря гласности и демокра­
тии без оглядки стали говорить смело о социальных недостатках. Появились 
труппы кuзикчu и масхарабозов «МарFилон хандаси», «К.ах.I<аха» в Коканде, 
«MaHOI\ масхарабозлари» в Хорезме, «Кузгу» в Таткенте, которые выступа­
ли с целыми программами. Труппы «МарFилан хандаси» и «MaHOI\ масха­
рабозлари» занимались восстановлением старинных комедийных nредстав­
лений. Выросло целое поколение кизuкчu: Мамасиддик Шираев, Игамберди 
Тураев, Хотам Тешабаев, Хусанджан Кадыров, Мирза Холмедов, Абид Асо­
мов, Тухтамурод Азизов, Хадживай Таджибаев и многие другие. 

Для аскии этот nериод характеризуется созданием объединений. Среди 
них на особом месте находится «Клуб аскиябозов» Кокаидекого городского 
дома культуры под руководством Юлдашхана Насырова. Здесь груnпа аскu­
ячu (среди них женщина Мухаббатхон Татnулатова) разрабатывает новые 
темы, пытается усилить драматургическую и эстетическую основу выступле­

ний. Аскиячи и кuзuкчu стали выстуnать в больших концертах, проводимых 
во Дворце дружбы народов. 

В театральной системе Узбекистана особое место принадлежит и театру 
кукол. В советское время на территории Узбекистана действовали свыше 40 
небольтих трупn традиционного театра кукол. Они отдавали nредпочтение 
театру перчаточных кукол - чодuр ЖGJwoл. Что касается театра марионеток -
чодир хаёл, то его nредставления изредка можно было увидеть в 1920-1930-е 
годы в Ташкенте, Бухаре, Коканде, Самарканде и Хиве, а после войны он был 
предан забвению. Последний раз чодир хаёл выстуnил в 1936 г. в Таткен­

те со сnектаклем «Саркардалар» (Начальники). Кугuрчокбозы (кукольники) 

Труnпа кукольного театра «Чодир жамоm>, r. Самарканд. 1932 r. 
Архив НИИ искусствознания АН РУз. Инв. Х2 53. Коллекция «Народный театр» 

639 



Кукла-клоун, Ташкент. 1936r. 
Архие НИИ искусстsознаюtЯ 

АН РУз. Инв. N2 58. Коллекция 
«Народный театр» 

Куклы ташкентскоrо куколь­

ника Ташnулата Дониярова, 

Таwке11т. 1936 г. 
Архие НИИ искусствознаюtЯ 

АН РУз. Инв. N2 63. Коллекw1.я 
«Народный театр» 



в основном пользовались перчаточными куi<Лами и показывали традицион­

ную комедию <<llолвон Качал саргузаштлари» (Приключения Палвана Ка­
чаля) во всех ее вариантах. Выступления кугирчокбозов можно встретить в 
отдельных городах и сегодня, но это уже варианты подвергшейся деградации 
народной комедии, а не подлинный театр кукол. Большое развитие в годы 
независимости получили театры кукол европейского образца, которые есть 
почти в каждом городе. 

Узбекский народ обладал в прошлом замечательным танцевальным ис­
кусством, которое продолжает жить и развиваться, и является неотъемлемой 
частью национального искусства и вообще традиционной жизни узбеков. 

Актрис, выступавших для женской половины населения, в Кокавдеком 

ханстве называли яллачи. Те из них, которые обслуживали свадьбы, кален­
дарные праздники и обряды, со временем становились профессиональными 
музыкантами и актрисами. Ферганские яллачи, так же как бухарские созанда 
и хорезмекие халъфа, объединяли в своем творчестве музыку, пение, танец 

и комедийно-шуточные выступления, иногда порознь, а чаще всего демон­
стрировали их в синтезированном виде как музыкально-хореографические 
композиции. Во дворце Кокаидекого хана Умархана труппой яллачи руково­

дила некая певица Захро, жена знаменитого кизикчи Бидиершима. В этой же 
труппе работала Джахон-отин Увайси, ставшая наставницей и соратницей 
выдающейся поэтессы Нодирабегим. Джахон-отин была талантливой поэтес­

сой, исполнительницей ялла, танцовщицей и пародисткой .муl)аллид. 
Танцы яллачи были богаты движениями, особенно движениями рук (за­

пястьев, пальцев), круговыми движениями (айланиш, чарх), мимикой, ото­
бражающей до мельчайших нюансов женскую психологию. В разнообразных 

танцевальных движениях получили поэтическое воплощение явления приро­

ды, процессы труда, чувства любви и другие переживанив женщины, ее меч­
ты и устремления. Названия лишь немногих движений дошли до сегодняш­
него дня: I).Uйгup буйин, уфор, уфорu coxma, 1wайда уфори, йурга, занг, чарх, 
айланuш, гул уйuн, шох, дучоба. 

Позже, когда народная артистка Узбекистана Р. Каримова приступила к 
систематизации и записи движений ферганского танца, она дала названия 
всем остальным движениям. Так появились тонг (заря), осмоu (небо), l).уёш 

(солнце), тулl)ин (волна), довул (ураган), ярим ой (полумесяц), гул (цветок), 
гунча (бутон), шохча (ветвь); у!). отиш (стрельба из лука), чархпалак (кару­
сель), илон uзu (змеиный след), J).алдuргоч (ласточка); усма 1)jlйuш (окраска 

бровей), чеварлuк (выmивание),румол yuuн (игра платком), .майuн сабо (вете­
рок), кунгuл жuлвасu (сердечная игра),уялuш (стыд), ойжа.мол (очарование), 
хипчабел (тонкая талия), лаби гунча (губы как бутон), зулфu занжир (завиток 
волос), хаёл (мечта), ойнага l).араш (смотреть в зеркало), I).Oшu камон (брови 
как стрела) и многие друrие. 

Ведущее положение среди танцев в творчестве яллачu занимал «Тано­
вар», он имел такое же решающее культовое значение для ферганских ялла­

чи, как цикл «Бухорча занг» для бухарских созанда, «Лазги» для хорезмских 
хальфа. «Тановар» всегда был самым распространенным пластическим ви­

дом танцевального искусства. Некоторые музыковеды трактуют «Тановар» 
как мелодию, песню или ритм, расчленяя, таким образом, единую суть, тогда 
как в «Тановаре» синтезируются все эти элементы и танцевальные движения 

превращаются в яркое театральное зрелище. «~ановар» - это музыкально-

41 Узбеки 641 



хореографическая композиция, целый цикл танцев, уходящий, как <<Бухор­

ча занг» и «Лазги», своими корнями в древность и прошедший в своем раз­
витии исторический путь. В годы советской власти «Тановар» из закрытых 
женских собраний вышел на сцену и площади, на базе традиций "созданы 
сольные, общие и массовые варианты и даже театр танца «Тановар». В этом 
выдающуюся роль сыграли народные яллачи и их наследницы - профессио­
нальные танцовщицы и балетмейстеры нового времени, создатели узбекско­

го народно-сценического танца. 

«Тановар» - сложное, многогранное создание народа и его талантливых 

nредставителей. Известный музыкант и композитор Салохиддин Тухтаеи­

нов утверждает, что существуют 11 разновидностей «Тановар». Музыковед 
И . Ганиева опубликовала 16 вариантов (текстов nесен и нотных фиксаций) 
«Тановар» (Тановарлар. 2003). «Тановар» великой танцовщицы и балетмей­
стера Мукаррам Тургунбаевой считают хореографической поэмой. Создан­
ный в 1943 г., в самый разгар Второй мировой войны, танец этот увидели, 
можно сказать, народы всего мира, он все еще служит критерием мастерства 

для танцовщиц. Благодаря балету «Тановар» Алексея Козловского народный 
музыкально-хореографический цикл приобрел новое содержание и форму, 
обогатил творчество выдающихся балерин Бернары Кариевой и Галии Из­
майловой. Балетмейстер и танцовщица Кундуз Миркаримова в ташкентском 
хореографическом училище (ныне Высшая школа национального танца и 
хореографии) в исnолнении учащихся поставила семь вариантов «Тановар». 

В театре «Тановар» под руководством Юлдуз Исматовой nоставлен целый 
ряд хореографических спектаклей и театрализованных программ, основой 
которого послужили народные песни и танцы, музыка современных компо­

зиторов. 

В танцевальном искусстве Узбекистана отчетливо выделяются три вида: 

фольклорные танцы (Уйин), традиционный народно-профессиональный та­
нец (pal).c), народно-сценический танец (сщна pal).cu). 

Фольклорные танцы по своему составу были разнообразны: паптомимы 
(муl).аллид) , потешные танцы (кулки-уйин, цикл <<1\арсак jlйин») и пляски, свя­
занные со свадебным и другими обрядами (содда уйин). Пляски широко бы­
товали и в городах, и в кишлаках, ибо на мотивы и ритмы ёр-ёр, лапар, ялла 

танцевали все, пользуясь несложными танцевальными движениями. 

Традиционные народно-профессиональные танцы представляли циклы 
«Катта уйию>, <<Бухорча занг» и <<Лазгu», во многом оnределившие ферган­
ский, бухарский и хорезмекий танцевальные стили. Они исполнялись и про­
должают исполняться в традиционной форме среди зрителей в круговой ком­
позиции. 

Искусство женщин созанда, хальфа и яллачи на nротяжении ХХ в. 
развивалось в двух направлениях - и как традиционное музыкально­

хореографическое искусство, и как народно-сценический танец, который 
становится доминантой в данной системе искусства. Женское музыкально­
хореографическое искусство, вытеснив мужской танец и пляски, становится 
общенародным и одновременно основой для создания балетов и театрализо­
ванных nредставлений. В настоящее время уже нет разделения, женщины и 
мужчины выступают вместе, хотя у них и репертуар и манера игры разные. 

В связи с тем, что nрофессиональные танцовщицы и танцовщики нача­
ли танцевать на сцене, изменилась форма традиционных танцев. У ста Алим 

642 



Камилов, Юсуфджан Шакарджанов, Тамара-ханум создали сценические ва­
рианты народно-профессионалъных танцев <<Каринаво», <<дилхирож», «Гул 
уйин», «Муножот», «Сийиахиро:ж», «Садр» и др. Их начали исполнять пре­
имущественно женщины. Так появился народно-сценический танец. Делая 
первые шаги в этнографическом ансамбле, организованном М. Кари-Якубо­

вым в 1926 г. , народно-сценический танец получает свое дальнейшее разви­
тие в Музыкальном театре в 1929- 1939 гг., а с 1939 г. - в театрах музыкаль­
ной драмы и комедии им. Мукими, оперы и балета им. А. Навои, ансамблях 

«Бах.ор», «Шодлию>, «Лазгю>, областных театрах. 
На базе народных и народно-профессиональных танцев, их ведущих сти­

лей, арсенала позиций и движений появляются такие, как «Пилла» и «Пах­
Та>>, созданные в 1930-е годы У ста Алимом Камиловым и Тамарой-ханум. Их 
дело продолжали выдающаяс$! танцовщица и балетмейстер Мукаррама Тур­

гунбаева, а также мастера танца И. Акилов, Р. Каримова, К. Миркаримова, 
Г. Рахимова. Узбекские профессиональные танцевальные ансамбли «Бах.ор», 

«Шодлию>, «Лазгю>, «Зарафшою>, «Тановар», «Узбекистою> и их балетмей­
стеры, возрождая старинные танцы, создавая новые, питались «соками» на­

родного искусства, следовали основным требованиям установленных стилей 

ферганского, бухарского, хорезмекого народных танцев. Происходит и об­
ратная связь, т.е. народно-сценические танцы становятся достоянием люби­
телей, современных народных танцевальных ансамблей. 

В годы независимости в жизни национального танца и балета начался но­
вый этап. Узбекское танцевальное искусство, развивающееся в направлениях 

Мукаррам Турrунбаева, Тамара Ханум. Ферганский женский танец из цикла 
«Кичкина уйии», усуль-Усма-Сурма. Ташкент. Съемки 1938 г. 
Архив НИИ искусствознания АН РУз. Инв . .N'9 28. Коллекция «Узбекские танць!)) 

643 



Танец «Лазrю>. Танцевальный ансамбль «Лазгю>. Ташкент, 1998 г. 
ApXJtB НИИ искусствознаюtя АН РУз. Инв. N2 120. Коллекция «Узбекские танцы» 

Танец «Хиром». Танцевальный ансамбль «Бахор». Таwкент, 1998 г. 
Архив НИИ искусствознания АН РУз. Инв. N2 128. Коллекция «Узбекские танцы» 



народного, народно-профессионального и народно-сценического танца, в но­
вых условиях расширило масштабы своей деятельности. Фольклорные и про­

фессиональные танцевальные ансамбли стали активно участвовать во всех 
праздниках, благодаря чему зародились новые жанровые разновидности -
площадной танец и театр танца. В этом деле велика заслуга Юлдуз Исмато­
вой, основательницы театра танца «Тановар», которая, синтезируя позиции и 

движения национального и классического танцев, создала целый ряд спектак­

лей и театрализованных композиций. Однако по-прежнему в танцевальном 

искусстве лидирующее положение занимают женщины, а мужской танец все 

еще находится в тени. Лишь в 1998 г. в ансамбле «Зарафшаю) мастер танца 
Нарзиддин Шерматов сделал попытку возродить мужской танец. В Хорезме 

обстоят дела в этом плане намного лучше. Но тем не менее остается опас­

ность исчезновения истинно народных мужских танцевальных движений, 

позиций, выразительных средств, не говоря уже о мужских хореографиче­
ских композициях. 

Большое развитие в годы независимости получил балет «Молодой На­
среддию) (С. Юдаков), «Легенда Афрасиабю) (Г. Мушель), «ХумО)) (А. Эрга­
шев), а также классический европейский балет в исполнении узбекских арти­
стов отличается высоким мастерством, богатством пластики и мимики, более 
глубокой разработкой внутреннего переживания героев. Этим своеобразием 
привлекла внимание творческих экспертов ряда восточных стран балетная 
труппа Г АБТа им. А. Навои, в результате она смогла гастролировать в Син­

гапуре, Таиланде, Малайзии, Японии и Китае. Представляют особенно боль­

шой интерес совместные проекты, заключенные в 1999 г. между узбекским 
театром и «Токио Сити балеп) Японии. При Г АБТе им. А. Навои создан те­
атр танца «Офарию), в котором идут эксперименты по созданию танцев на­

родного, характерного и классического направлений. 

Издавна любимым зрелищем узбеков были и выступления своих на­

родных артистов, и приезжих артистов-циркачей. С 1888 г. регулярно нача­
ли выступать представители западного и восточного цирков. Первым было 

выступление воздушного гимнаста Блонден в Самарканде и Шахрисабзе. 
В 1892 r. в Самарканде и Ташкенте давал представление некий Руссо с 12-ю 
дрессированными лошадьми, ослом, джейраном. Но особенно плодотворно 

работал цирк М. Первиля. «Первиль со своим цирком ухитряется в Самар­

канде выжимать карманы обывателей, устраивая выступления в выстроен­

ных им балаганах в русской и туземной части города. Приманка- борьба и 
атлетЫ)), - писала газета «Туркестанские ведомости». 

Первым из местных артистов, кто создал труппу и построил цирк ша­

пито, был Абдурахман Рахманов из Самарканда, который начал выступать 

с большой разнообразной программой. У него работали узбекские и рус­
ские акробаты, атлеты, наездники, эквилибристы. Сам Рахмонов, его жена 

Ф. Рахмонова, дочь Муяссар, сын Даврои выстуnали с дрессированными ло­

шадьми, у него начали свою деятельность будущие известные артисты Ка­
рим Зарифов, Мухаммад Ходжаев. В трупnе А. Рахмонова в разное время 

работали Юсуфджан кизик, Анатолий Дуров, Ташкенбай Иrамбердиев и др. 

Цирк А. Рахмонова в начале ХХ в. работал в Самарканде, Бухаре, Термезе, 

Фергане, Андижане и Ташкенте, обновляя и укреnляя свой состав местными 
исnолнителями. 

645 



Многие виды узбекского народного цирка бытовали и в советское вре­
мя: канатоходцы - дорбоз, конный цирк - от уйuн, дрессировщики - айи'l).боз 
(дрессировщик медведей), маймунбаз (дрессировщик обезьян), илонбаз 
(дрессировщик змей), фокусники- кузбогловчu, иллюзионисты - оловбоз 
(огнеметатель) и 1).иличютар (глотатель мечей), акробаты - муаллаl).ЧИ, бе­
суяк, силачи- полвон. Конные состязания- пойга, уло'l)., отдан йи'l).итар и 
другие устраивались за городом на поле и на ипподромах по случаю госу­

дарственных праздников, весеннего праздника Навруз, праздников урожая -
~осuл байра.мu, очень редко по случаю семейных торжеств. В 1920-1930-е 
годы конные состязания были особенно широко распространены в Кашка­
дарьинской, Сурхандарьинской, Самаркандской и Бухарской областях, но в 
последующем они стали редким явлением, а 1950-1970-е годы конные игры, 
причем европейского образца, можно было увидеть лишь на ипподромах в 
исполнении спортсменов. Что касается национальной борьбы - кураш, то 
она как разновидность спорта и цирка, хотя неравномерно и неритмично, но 

бытовала в разные периоды, привлекая к себе массы людей. 
В советский период ведущими в цирковом искусстве были дорбозы. Это 

труппы Ташкенбаевых, Хатама Мадалиева, Хакима Парпиева, Усмана Ни­
шанбаева, Сабира дорбоза и других. Они объединяли вокруг себя не только 
канатоходцев, но и других артистов цирка. Поэтому труппы достигали 18-20 
человек. Вместе с тем были артисты цирка, разъезжавшие по кишлакам и 
городам по несколько человек и в одиночку, показывая нехитрые представ­

ления. 

В 20-е годы Х:Х в. началось движение за создание крупного циркового 

объединения. В Самарканде функционировал цирк-шапито Абдурахмана 
Рахманова, в котором он вместе с семьёй и учениками показывал большую 
программу с дрессированиными лошадьми. В 1920-х годах цирк Рахмано­
ва был одним из лучших в Средней Азии. В 1918 г. в Кагане (Бухаре) был 
организован цирк «Кооператив», который выступал в Самарканде, Фергане, 
Пишпеке, Алма-Ате. Много энергии и умения вложил в объединение цирко­
вых артистов и воспитание молодых талантов Карим Зарилов (1890-1960), 
который был одним из организаторов разъездной цирковой труппы «1\изил 
Шарк.» (1930-1937 гг.). В 1938 г. К. Зарилов создал аттракцион джигитов­
наездников, с которым выступал в Средней Азии и Российской Федерации. 

В создании Государственного узбекского цирка велика заслуга и Таш­

кенбая Игамбердиева. Благодаря профессиональному уровню труппа дор­
базов (канатоходцев) Т. Игамбердиева в 1935 г. была приглашена в Москву 
и Ленинград. В аттракционе «Дорбозьш были задействованы и сыновья 

Т. Игамбердиева: Кадырджан, Шакирджан и Абиджан, невестка Марямхон 
Фахриддинова, они выступали в разных городах Союза под сводами цир­
ковых зданий. В 1939 г. в связи с 20-летием советского цирка К. Зарилову и 
Т.Игамбердиеву были присвоены звания народных артистов Узбекистана. 

Государственный цирк в Узбекистане официально был образован в 
1942 г. (художественный руководитель Т. Игамбердиев, режиссеры П. Бай­
калов, Б. Ходжаев), в котором были объединены и семейные аттракционы 
Т. Иrамбердиева, К. Зарипова, Ч. Ходжаева, Палван Таджи Аглаева, и дру­
гие цирковые артисты разных национальностей. 

После войны аттракционы дорбозов и наездников-джигитов работали 
раздельно в системе Госцирка СССР. В 1959 г. в связи с подготовкой и про-

646 



ведением очередной декады узбекской литературы и искусства в Москве 
Узбекский государственный цирк вновь возрождается. Была создана новая 
программа из двух отделений: наездники Зариповы, дорбозы Ташкенбае­
вы, дрессировщики Ходжаевы, гимнасты Мадалиевы, клоуны А. Юсупов, 
П. Боровников, Г. Заставников, Папсик (П. Ульянов). Цирк работал активно 
в 1960-е годы, обновляя свои программы, демонстрировавшие высокое ма­

стерство артистов. 

В 1975 г. было построено здание Ташкентского цирка в Ташкенте, где в 
годы независимости сосредоточены все наиболее значительные труппы и ис­
полнители. Они создали свыше 1 О аттракционов и более 100 разнообразных 
цирковых номеров. Узбекский цирк занял свое достойное место в мировом 
цирковом пространстве, участвуя в международных фестивалях и смотрах, 
проведеиные в Монако, Франции, Германии, Бельгии, Голландии, России, 
Китае и других странах. В Ташкенте создан эстрадно-цирковой колледж. 

В областях страны действуют в наши дни свыше 20 цирковых групп, продол­
жающих традиции циркового искусства. 

Культура и искусство узбеков нашла яркое отображение и в обрядовой 
жизни и nразднествах. Многие обряды и обычаи театрализованы. Из тради­
ционных семейных обрядов и праздников, сохранившихся в несколько изме­
ненном виде, следует выделить обряды, связанные с укладыванием ребенка 

в колыбель - бешиктуй, обрезанием мальчика- суннат myu, совершенноле­
тием (мучал туй), женитьбой - никох myu или уйланиш. Каждый из них по­
прежнему проводится как целое театрализованное представление. 

Здесь налицо и лицедеи, и зрители (это молодые женщины, дети, близ­

кие к семье мужчины, которые наблюдали за действом из дверей и окон), 
заклинания - ол~ш, диалоги - савол-жавоб, двустишья - бейт и небольшие 
песенки- ёр-ёр или улан. В зависимости от опыта, таланта и характера ве­

дущее действо приобретало серьезный или шуточный характер. В отдельной 
комнате или во дворе устраивалось и зрелишное nредставление. Без особого 
приглашения приходили кукольники - кугирчокбозы со своим театром пер­

чаточных кукол- чодир жамол, созанда (исполнительницы цикла песен с 
танцами Бухорча занг в Бухаре, Самарканде, Шахрисабзе ), а в Хорезме на 
бешик туй специально nриглашались исполнительницы театрализованных 

песен - хальфа. Вечером «устраивали бувак (собрание бабушек, вероятно, 
от буви- бабушка), на котором сидящие хальфа и семь старух занималисъ 
вольной импровизацией, протекавшей в форме диалогов: одна спрашива­
ла, а другая отвечала - все в рифму ... состязание продолжалось 3-4 часа» 
( Фирштейн, 1978. С. 200). 

В широко проводимом суннат туйе в 1920-1930-е годы было много эле­
ментов драмы и театра. По этому случаю проводилось, наnример, целое кар­

навальное шествие Боламаст, когда подростки кишлака или махалли пели и 
танцевали, аккомпанируя себе ритмичными ударами на палочках, подбадри­
вая мальчика, готовящегося к обряду обрезания. Суннат той был насыщен 
зрелищной обрядностью, гости сами веселились - играли, пели и танцевали. 

Начиная с 1950-х годов постепенно обрядность и зрелищность стали исче­
зать, гостей начали обслуживать исключительно профессиональные музы­
канты, певцы и танцовщицы. 

В середине ХХ в. был почти забыт семейный праздник мучал туй, кото­
рый отмечался по окончанию одного цикла жизни человека и с переходом на 

647 



другой. В прошлом он отмечался широко и чаще всего на природе - в садах, 
лужайках, возле арыка, на берегу реки, около колодца в степи. В основном 
участвовали сверстники подростка: играли во всякие игры, пели и танцева­

ли, состязались в поднятии тяжестей, борьбе - кураш. Если праздник отме­

чался весной, то подростки приносили с садов и степей тюльпаны и розы, а 
то и разукрашенное игрушками и конфетами деревце (эзгу ният дарахти), и 
праздник продолжался дома вокруг этого деревца, где к молодым присоеди­

нялись взрослые. В конце 1980-х годов мучал туй стал возрождаться, но от­
мечается он все больше в современном духе. 

Традиционный свадебный обряд также полон элементов зрелищности. 
Это целая драматургия, состоящая из крупных блоков: сватовство, сговор, 
помолвка, предсвадебные обычаи, собственно свадьба (нико~ туй), после­

свадебные обряды. И каждый из них был как бы самостоятельным театром со 
своей экспозицией, развитием действия, кульминацией и развязкой. Н.П. Ло­
бачева писала: «Традиционная узбекская свадьба представляет собой как бы 

спектакль со многими действующими лицами, которым раз и навсегда опре­
делена линия поведения» (Лобачева, 1975. С. 26). И дальше: «Все участни­
ки свадебных церемоний весьма деятельны. И лишь центральные персонажи 

свадьбы - жених и невеста - абсолютно безынициативны, не они действу­
ют, а над ними совершается некое "таинственное действо"» (Лобачева, 1975. 
С. 27). Насыщенная театрализацией и искусством центральная часть свадеб­
ного обряда связана с церемонией бракосочетания, которая сопровождается 
не только профессиональными музыкантами, певцами и танцовщицами, но 
истинно народными песнями ( ёр-ёр, улан, саломнома, лапар ), танцами (от­
дельные разновидности 1)-арсак уйин, ёр-ёр ёрони, олов уйин) и театральными 

сценками'(юз очди, туш курди и пр.). 
Сайили n0 случаю религиозных праздников происходили исключительно 

по инициативе самих людей. Они в основном состояли из двух частей: ярмар­
ка и зрелище (то.моша). Зрелищные представления- это кураш (традицион­
ная узбекская борьба), улоl). (козлодрание), пойга (ристалище), бой петухов, 
баранов и перепелок, выступления дорбозов (канатоходцев), найрангбозов 
(циркачей, таких как ёгоч Оёl).- ходулеходец, ёгочот - танец на деревянной 
лошадке, кузбогловчи- фокусников), аскиячи, 1)-UЗUl).ЧU, муl).аллид, масхарабо­
зов, кугирчоl).бозов и других народных артистов. В сайилах принимали уча­
стие коллективы художественной самодеятельности, профессиональные ар­
тисты, спортсмены разных национальностей. Как правило, такие праздники 
завершались богатой иллюминацией - мушак отиш. 

В годы независимости положение изменилось, произошло возрождение 
народных зрелищ и празднеств. Парады, народные гуляния, ярмарки, аттрак­
ционы, увеселения, зрелища, выступления народных и профессиональных 

артистов, любителей, спортивные представления по случаю новых праздни-
. ков проводятся под руководством местных властей, разнообразных фондов и 
обществ по культуре и духовности. Это поднимает дух народа, служит сбли­
жению людей, их нравственному оздоровлению. 

Осуществление Программы культурного развития Правительством 
Узбекистана значительно расширило материальную базу сценического ис­
кусства. В годы независимости за короткий срок построено во всех област­
ных и районных центрах огромное количество амфитеатров, стадионов, тен­

нисных кортов и других спортивных сооружений. Кроме того, во многих 

. 648 



Театрализованное nлощадное представление, nосвященное лразднику Навруз. 

Площадь «Истиклол». Ташкент, 2001 г. 

Архив НИИ искусствознания АН РУз. Инв. N2 203. Коллекция «Узбекские танцы» 

Театрализованное площадное представление, nосвященное празднику Навруз. 

Свадебный обряд. Площадь «Истиклол». Ташкент, 2001 г. 

Архив НИИ искусствознания АН РУз. Ин в. М! 231. Коллекция «Узбекские танцы» 

649 



Театрализованное площадное представление, nосвященное празднику Навруз. 

Площадь Истиклол. Таwкент, 2004 г. 
Архив НИИ искусствозnаnия АН РУз. Инв. ){~ 112. Коллекция «Узбсксюtе та!ЩЫ» 

Выступление народного артиста Узбекистана Фарруха Закирова на празднике Навруз. 
Ташкент, 2005 г. 
Архив НИИ искусствознания АН РУз. Ин в. N2 154. Коллекция «Узбекские танць1» 

650 



городах имеются закрытые улицы и площади, которые служат в дни всена­

родных празднеств ареной и сценой для выступления музыкантов и арти­
стов. В одном лишь Ташкенте таких улиц и площадей свыше 20. На nлощади 
Регистан в Самарканде уже шестой раз проводится международный музы­
кальный фестиваль «Шар~ тароналари» (Мелодии Востока) с театрализо­

ванными Представлениями открытия и закрытия форума при участии самых 
лучших музыкантов и артистов. Каждый раз площадь Регистан приобрета­

ет вид фантастического амфитеатра в окружении медресе Мирзо Улугбека, 
Шердор и Тиллакари - величайшего архитектурного ансамбля, оставляя не­

изгладимое впечатление у зрителей. 

Основой иреобразований в области театрально-зрелищных искусств и 
празднеств является свобода как театрально-зрелищных учреждений, так и 
зрителей в выборе сценических произведений и площадных представлений, 

прямой и широкий выход театров, концертных организаций и цирковых объ­
единений, лучших музыкантов и артистов на мировую арену. Кроме того, в 

настоящее время происходит сближение искусства и спорта, взаимосвязь и 
взаимообогащение исполнительских искусств и создание на этой почве со­

вершенно нового вида искусства площадного театра, в котором синтез раз­

ных элементов художественной и спортивной культур приводит к созданию 
целостных, поэтических обобщенных композиций. Возрождение древнейше­

го на всем Среднем Востоке праздника нового года - Навруз - и связанно­
го с ним большого цикла обрядов, театрализованных представлений, игрищ, 

образов и сюжетов обеспечивает участие населения. Восстановление и об­
новление отдельных разновидностей театрально-зрелищных искусств, кото­

рые были отвергнуты или запрещены в советский период, и все проводимые 
меры по возрождению культуры узбеков во многом способствуют и укрепле­
нию национальной идентичности. 

УЗБЕКСКИЙ КИНЕМАТОГРАФ 

Кинематограф с момента своего появления в Туркестанском крае - на 
рубеже XIX и ХХ в. завоевал огромную популярность у местного населения, 
став неотъемлемой частью узбекской национальной культуры. Кинемато­

граф на глазах двух-трех пеколений из технической новинки и ярмарочного 
развлечения превратился в часть повседневной жизни узбекского народа, в 

новое искусство и масштабное зрелище, явление культуры, которое непре­
рывно развивается. 

Историю национального кинематографа можно разделить на следующие 
основные периоды. Первый - 20-е годы ХХ вв., время активного привлечения 

к созданию фильмов российских кинематографистов, организация собствен­
ной кинематографической базы, начало подготовки национальных кадров. 

Второй- 1930-1940-е годы- рождение национального кинематографа, вы­
пуск художественных и документальных лент национальными кадрами, на­

чало творчества С. Ходжаева, Н. Ганиева, К. Ярматова. Третий- 1960-1 970-е 
годы пора становления узбекского национального киноискусства, приход 

нового поколения кинорежиссеров Ш. Аббасова, Р. Батырова, А. Хамрае в а, 

Э. Ишмухамедова, К. Камаловой, М. Абзалова, рождение узбекской мульти­
nликации, научно-популярного и телевизионного фильма. Четвертый, совре-

651 



менный, период связан с рождением нового кино независимого Узбекистана, 
с творчеством молодых узбекских кинорежиссеров Ю. Разыкова, 3. Мусако­
ва, С. Назармухамедова, Н. Аббасова, Я. Туйчиева, А. Шахабутдинова. 

Формирование кинопроизводства в Туркестане относится к началу ХХ в. 
Сохранились документы и кадры хроники, свидетельствующие, что еще в 
конце XIX в. Среднюю Азию посещали специалисты кинофирм «Патэ» и 
«ГомОН>), Москвы и Петербурга. ПроизводилисЪ хроникальные съемки из 
жизни края: некоторые события из жизни местной знати, этнические и рели­

гиозные обряды, виды городов и рынков. В начале ХХ в. в Ташкенте откры­
ваются первые прокатвые конторы, которые занимались регулярной демон­

страцией фильмов. 
Народный артист УзбекистанаР. Пирмухамедов вспоминал: «В 1897 году 

в Ташкенте прошел первый кинопоказ: появился странный человек, не спе­
ша, установил свой аппарат, повесил на стену белую ткань. Вокруг стали 
собираться люди. С непривычным стрекотом киноаппарата на экране поя­

вились изображения людей, зданий, улиц ... А когда поезд стал надвигаться 
прямо на зрителей, те разбежались с криками вой-дод в разные стороны ... 
На следующий день, в то же время опять появился человек с киноаппаратом. 

История повторилась . с той разницей, что народу было больше, и действо 
досмотрели до конца. А на третий день, когда люди пришли посмотреть на 
"движущиеся картинки", это место было уже огорожено, и за вход уже нуж­
но было платиТЬ)) . 

В том же году Туркестанский край посетил приехавший от фирмы Люмье­
ров оператор ФеликG Месгиш, снимавший в России и Средней Азии вплоть 
до 1905 г. , пока он не был выслан за съемки военных объектов. В книге 
«Кино Узбекистаню) отмечается, что «кино имело в крае совсем небольшую 

аудиторию ... по всей Средней Азии существовало всего сорок кинотеат­
ров и половина из них была сосредоточена в Ташкенте>) (Абул-Касъzмова и 
др., 1985. С. 9). В научной литературе упоминается крупнейший в регионе 
кинотеатр «Хива», рассчитанный на 600 мест и построенный в 1910 г. (Абду­
рахимов, 1996). 

Первые демонстрации, организованные для мусульманской части обще­
ства, в основном состояли из видовых короткометражных картин, хрони­

кального материала. Это были пейзажи и виды городов мира, народные гуля­
нья, сцены охоты, земледельческие работы, хроника из жизни коронованных 

особ. В «европейской частю> Ташкента первые сеансы проводились в Лет­
нем Саду. Среди зрителей Русского Ташкента, Новой Бухары были очень по­
пулярны мелодрамы, исторические драмы, триллеры. О жанровом формате 
можно догадаться по названиям Демонстрировавшихея фильмов - «Нарядная 
и убогая», «Женщина в 40 лет)), «Алтарь любви», «Брак по ошибке», «Про­
тэа», «Горные шакальш, «Емельян Пугачев», «Мясоедовщина», «Кровавый 

кошмар» и т.п. 

В 1907-1908 rr. фабрикант А. Матюхин решил заняться кинопроизвод­
ством. Он куnил в Париже кинолабораторию, пригласил операторов и начал 
съемки железнодорожного пути от Парижа до Пекина. Путь этот был длиною 
в 1500 верст и значительной своей частью проходил через Европейскую и 
Азиатскую части России. Однако из этой затеи ничего не nолучилось - боль­
шинство негативов оказались негодными. Но коммерсант nривез все-таки 
из Парижа в Москву часть отснятого материала. А. Ханжонков приобрел у 

652 



А.Матюхина киносъемки «Праздник Байрама в Средней Азии». Он, в свою 
очередь, продал этот фильм и тем самым дал ему путевку в жизнь. В 1910 г. 
российская кинофирма «Северный Медведь» произвела «съемки некоторых 
местностей Ташкента и нравов туземцев (Ханжонков, 1937. С. 24). Активное 
проникновение кинематографа наблюдалось в начале 1910-х годов в Буха­
ру, где вопрос об открытии кинематографа, т.е. кинотеатра, рассматривался 
на уровне письменной просьбы в Российское императорское политическое 
агентство. 

Материалы по истории кинематографии в Средней Азии в первые два 
десятилетия ХХ в. показывают неоднозначность процесса - наряду с чисто 
коммерческими задачами перед владельцами кинематографов ставились 

просветительские и пропагандистские цели. Кинематограф расценивалея как 
важное звено культурвой политики Российской империи в регионе и нахо­
дился под пристальным вниманием правителъства и его служб. 

В Туркестане к началу установления власти Советов в крупных городах 

края - Бухаре, Ташкенте, Самарканде и других уже существовала развитая 
традиция кинопоказа, учитывавшая вкусы и обычаи как местного, так и про­

живавшего в новых частях города европейского населения. 
Первым узбекским фотографом и кинооператором стал Худайберген Де­

ванов. В конце 1907 г. специальная делегация во главе с главным министром 
Хивинского ханства Исламом Ходжой, в которой были наследник престола 

Асфандиярхан и Худайберген Деванов, была направлена в Петербург. Деле­
гация в течение двух месяцев с большим интересом знакомилась в Москве 
и Петербурге с новостями науки и техники. На Х. Деванова были возложе­

ны обязанности по участию в имеющих важное государственное значение 
встречах по закупке последних новинок науки и техники, в том числе кино­

аппаратуры. Он блестяще справился с nоручением, ознакомился с опытом 
работы фотокиностудий, приобрел в представительствах иностранных фирм 
граммофон, кинокамеру, стереоскоп и другое необходимое техническое обо­
рудование. В 1908 г. в Хивинском ханстве начала работать первая кинофото­
лаборатория. Первый киносюжет, отснятый Х. Девановым, назывался «Халк, 
сайиллари» (Народные rуляния). В этом историческом сюжете бьmи запечат­
лены одежда проживавших в Хорезме в начале ХХ в. узбеков, туркмен, кара­

калпаков, казахов и русских, тарантас, борьба кураш, канатоходцы, собачьи, 
бараньи и петушиные бои. Х. Деванов также снимал на киноленту работав­
ших на полях дехкан, достопримечательности Хивы , Ново-Ургенча, Куня­
Ургенча, Ташауза, Петроалександровска (Турткуля), Ходжейли, Тоmсака. 

Снятие этих и других документальных фильмов явилось большим духовным 
подвигом в жизни феодальН'ого Хивинского ханства. В 1920 г. была провоз­
глашена Хорезмекая Народная Советская Республика. В молодой республике 

Х. Деванова назначают министром финансов. Он много раз бывал в Москве, 
привозил новые фильмы, стал кинокорреспондентом акционерного общества 
«Совкино». В 1937 г. Х. Деванов был репрессирован. Он оставил после себя 

богатейший фото- и киноматериал. Это большое количество фотографий на­
чала века, стеклянных пластинок-негативов, киноnленки, переписка, фото­
альбомы. В 1958 г. Худайберген Деванов - первооткрыватель и пионер кино 
в Узбекистане был реабилитирован. 

Национальная узбекская кинематография как системное явление возник­
ла в первой половине 20-х годов ХХ в. Богатые традиции народного театра, 

653 



наконец, ознакомление народа с кинематографом в достаточной степени под­
готовили почву для ее широкого распространения. Но для зарождения кино­
промышленности в Узбекистане не было необходимой технической базы и 
отсутствовали национальные кинематографические кадры. В этом деле боль­
шую помощь республике оказали российские мастера, которые принесли с 
собой опыт не только российской, но и мировой кинематографии. 

12 апреля 1924 г. правительство Бухарской Народной Советской Респу­
блики заключило договор с молодой ленинградской киноорганизацией «Сев­
запкино». Им учреждалось русско-бухарское товарищество «Бухкино». Тогда 

же «Бухкино» вступило в творческие отношение и с «Пролеткино», развер­
нулись работы по созданию первых художественных фильмов на узбекском 
материале. Для постановки фильма «Мусульманка» в феврале 1925 г. режис­
сер Д.Н. Бассалыго с группой кинематографистов в составе 15 человек при­
был в Ташкент. Сценарий к фильму написал молодой ташкентский поэт и 
журналист А. Майер. Работа киногруппы осложнялась тем, что приехавшие 

из России кинематографисты не знали ни быта, ни социальных условий, в 
которых жило местное население. Съемки фильма проводились главным об­
разом в Бухаре. 

В марте 1925 г. коллегия наркомпроса Узбекской ССР утвердила Поло­
жение об Узбекском Государственном фотокинопредприятии «Узбекгоски­
но». 4 июня 1925 г. Постановлением народного комиссариата труда был ор­
ганизован трест «Узбекгоскино» и в Ташкенте, в здании бывшего медресе 

открылась кинофабрика «Шарк. Юлдузи» (Звезда Востока). Первые фильмы 
снимались в основном российскими кинорежиссерами. Немые узбекские 
фильмы 1920-х годов создавались, главным образом, в стилистике агиткино. 
Драматургия фильмов «Минарет смерти», «Мусульманка», «Вторая жена», 

«Чадра», «Шакалы Равата», «дочь святого», «Последний бек» была основа­
на на изображении «классовой борьбы», история раскрепощения женщины­
узбечки составляла сюжетную линию этих фильмов. 

1930-е годы становятся периодом интенсивного формирования нацио­
нальной кинорежиссуры. В этот период создает свои первые фильмы «Подъ­

ем», «Рамазан», «Егит» Н. Ганиев, осуществляет свою эпическую постановку 
«Перед рассветом» С. Ходжаев, пробует свои силы в режиссуре Ю. Агзамов. 

В титрах картин тех лет можно уже встретить имена в будущем известных 
узбекских кинематографистов - С. Мухамедова, М. Каюмова, М. Краснян­
ского. Процесс развития киноискусства Узбекистана в начале 1930-х годов 
был очень сложен и противоречив. В этот период кинематограф развивал­

ея «В русле идей социалистического реализма, как часть многонационально­
го советского искусства», главный постулат которого выражался формулой 
«искусство должно быть социалистическим по содержанию и национальным 

по форме». В результате многие явления в кинематографе получили одно­
стороннюю и весьма тенденциозную оценку, где идеологические критерии 

были доминирующими. Вместе с тем, именно в этот nериод были заложены 
основы последующих художественных поисков и направлений национально­

го киноискусства. 

В 1940-е годы на развитие национального кинематографа оказали суще­
ственное влияние традиции фольклора. В годы войны в Ташкент эвакуиру­

ются несколько киностудий из Москвы, Киева, Ленинграда, Одессы. Пло­
дотворной как для режиссера, так и для узбекского кино, оказалась работа 

654 



Я. Протазанова над фильмом «Насреддин в Бухаре» (1943 г.). Вскоре за этой 
картиной выйдут фильмы Н. Ганнева «Тахир и Зухра» (1945 г.) и <<Похож­
дения Насреддина» (1946 г.), К. Ярматова «Аяишер Навои» (1947 г.). В раз­
личной художественной форме кинематограф воплощал на экране богатый 
и разнообразный материал фольклора. Фильмы Н. Ганнева и К. Ярматова -
пример новаторского и органического соедИНения национальных традиций 
с тончайшими выразительными средствами кино. В лучших эnизодах этих 
фильмов еливались воедино вдохновенные усилия режиссера, художника, 

оnератора, актеров. 

1950-е годы были одним из самых сложных nериодов в развитии узбек­
ского кино. Воздействие культа личности и все возрастающая мифологизация 
действительности отрицательно сказались на кинопроцессе. Фильмы «дочь 

Ферганы», «Гульбахор», «Случай в пустыне», «Сестры Рахмановы» несли 
на себе штамnы и стереотипы тоталитарного времени. Ощущение неправды 
эти фильмы создавали не тем, что они nриукрашивают nовседневную жизнь, 

а тем, что избегали nоказа ее реальных трудностей. В итоге поnытки освое­
ния кинематографом реалий современности венчались творческой неудачей. 
«Оттеnель», настуnившая nосле критики культа личности Сталина, положи­
ла начало обновлению общественной жизни, максимально обострив интерес 
искусства к судьбе отдельной личности. 

Рубеж 1950-1960-х годов дал множество принципиальных открытий, из­

менивших наnравленность творческих nоисков, а в итоге - и художественную 

систему экранной речи. Именно в этот период создаются игровые фильмы, 
получившие широкий зрительский резонанс, - «Об этом говорит вся махал­
ля» (реж. Ш. Аббасов), «Нежность», «Влюбленные» (реж. Э. Ишмухамедов), 
«Белые, белые аисты» (реж. А.Хамраев), «Круг» (реж. Д. Салимов). Поиски 
современного стиля nовествования, новых средств экранной речи молодые 
кинорежиссеры Э. Ишмухамедов, А. Хамраев, Д. Салимов начали с реши­

тельного обновления изобразительной и ритмической структуры фильма. 
По сравнению с 1960-ми годами - периодом «всплеска» нового в узбек­

ском кино - последующие десятилетия представляются более сдержанными, 
продолжающими уже найденные тематические и стилистические находки 
предыдущих лет. Внимание от индивидуальности сдвинулось в сферу типоло­
гического. Человек стал интересовать кинематографистов преимущественно 
как тот или иной социальный тиn, как знак той или иной проблемы. Кинема­

тограф Узбекистана 1960-1970-х годов представлен талантливыми произве­
дениями режиссеров нескольких поколений. В фильмах «Когда цветут розы» 
К. Ярматова, «Ты- не сирота», «Ташкент - город хлебный», «Абу Райхан 

Беруню> Ш. Аббасова, «Очарован тобой» ( «Мафтунингмаю> ), «Минувшие 
дни» Ю. Агзамова, «Поклоннию>, «Человек уходит за nтицами» А. Хамрае­
ва отражены различные авторские стили, опыт известных кинематографиче­
ских школ и творческих наnравлений. Были и попытки своеобразного отхода 

от советских идеологических клише. Так, режиссер Али Хамраев, активно 
разрабатывавший жанр историко-революционного фильма- «Чрезвычайный 
комиссар» (1970 г.), «Седьмая nуля» (1973 г.) - пытался уйти от традицион­

ной дидактики фильмов этого жанра и обратился в их трактовке к жанру 
западного вестерна. Тенденция к более индивидуальному прочтению исто­
рических персонажей и событий характерна и для картины «Юность гения» 

(1983 г., Э. Ишмухамедов). 

655 



Для второй половины 1970-х, как и для начала 1 980-х годов, была харак­
терна актуализация притчи, сказочных историй, мелодраматических моти­
вов. Эти тенденции нашли свое отражение в фильмах «Человек уходит за 

птицами» (А. Хамраев), «Горькая ягода» (К. Камалова), «Озорник» (Д. Са­
пимов), «Дуэль под чинарой» (М. Абзалов). Появляется жанр «производ­
ствекного фильма». В фильмах «Мой добрый человек», «Ждем тебя парень» 
(Р. Батыров), «Дом под жарким солнцем» (Ю. Бзаров, 3. Ройзман) предла­
гались типовые формулы положительного и отрицательного, исследование 

героя происходит в координатах морали и этики. 

Если в середине ХХ в. наблюдается явное преобладание реалистических 
тенденций и позитивных оценок действительности в фильмах узбекских ки­
норежиссеров, то в конце 1980-х годов, с трансформационными процесса­
ми социально-политической жизни общества, создаются ряд фильмов, рас­
сказывающих о негативных явлениях как в духовных, так и в социальных 

пластах ( «Прощай, зелень лета!», «Шок», «Шаг влево, шаг вправо»). Уже 
ко второй половине 1980-х годов все больше заметно обращение к «притче­
образным» повествованиям. Опыт этого древнейшего жанра позволял экрану 
быть более компактным, емким, давал возможность впечатляющих прыжков 

от вроде бы случайного к широким обобщениям. Здесь можно сослаться на 
целый ряд фильмов таких, как «Дикарь», «Встреча в Самарре», «Чудовище 
или кто-то другой», «Солдатская сказка», где притча соединяет сегодняшнее 

с вечным. Арсенал иронии и эксцентрики играет ключевую роль в стилевых 
партитурах и таких горьких и драматичных по своему материалу картин, как 

«Сиз кимсиз?» (Кто вы), «Юзсиз» (Без лица). 
1990-годы провели четкое разграничение в кинопроцессе Узбекиста­

на между «старым» и «новым» кино. Изменилась философия и структура 
художественно-игрового фильма. На смену кино, строго следующему кано­
нам соцреализма, пришло новое кино; где не было героя - объекта для под­
ражания, идеологии воспевания государственного строя или какой-либо nо­
литической программы. 

За последние 20 лет игровое кино Узбекистана претерпело определен­
ную эволюцию в своем развитии. Если в начале 1990-х годов это было кино 
с идейно-художественной проrраммой, философией развенчания советских 

мифов («Каменный идол» И. Эргашева, «до рассвета» Ю. Азимова, «Сиз 
кимсиз?» Дж. Файзиева, «Шаг влево, шаг вправо» Ю. Сабитова), то во вто­
рой половине 1990-х годов первоначальный остросоциальный критический 

импульс постепенно угасает. 

Реалистическое познание действительности, исследование происходящих 
в ней метаморфоз, связанных с усложняющимся, дробящимся представлени­
ем о важнейших категориях бытия -времени, nространства, личности - наш­
ли свое отражение в «новом кино» Узбекистана. Кинорежиссеры, сценари­
сты при исследовании конкретных явлений стремилисЪ не обособлять их, не 
вычленять из единого контекста, а рассматривать в целостном объеме верти­

калей - от быта к бытию, и горизонталей - из прошлого в будущее. Заметна 
тенденция осознания неразрывных связей частного и глобального. Морфо­
логически кинематограф Узбекистана сохранил свой прежний формат (игро­

вое, документальное кино, анимация и детское кино и т.д.). 
Период независимости в развитии кинематографа не является чем-то аб­

солютно цельным. Поиски идеологических альтернатив соцреалистическим 

656 



схемам в искусстве требовали времени для решения задач создания новых 
кинопроизведений и включения кино в процесс социальной реанимации 
общества. Основным достижением этого времени является снятие жестких 
рамок для творческого самовыражения кинематографистов, предоставление 
права выбора авторам кинопроизведений собственного видения простран­
ства и пластического языка картины. 

Важным этапом в развитии кино Узбекистана стала вторая половина 
1990-х и начало 2000-х годов, когда были приняты ряд официальных доку­
ментов, направленных на развитие национального кинематографа. Исключи­
тельно важное значение имеют решения правительства Узбекистана, кото­

рые сконцентрировали внимание на соц~культурной роли кинематографа 
как мощного инструмента nостроения новой архитектуры общества. В свя­
зи с этим были приняты конкретные экономические меры, наnравленные на 
возрождение национального кинематографа и его адаnтации в условиях ры­

ночной экономики. Начиная с 1996 г. ежегодно из бюджета финансировалось 
шесть nолнометражных игровых лент, что повлияло позитивным образом 
на социально-общественную роль кинематографа. В соответствие с Указом 
Президента от 2004 г. ежегодно выделяются из бюджета республики сред­
ства на создание 15 полнометражных художественных фильмов. 

Развитие коммерческого кино можно рассматривать как весьма симnто­
матичным, хотя и неоднозначным явлением нового nериода развития нацио­

нального кинематографа. Взаимодействие авторского и коммерческого игро­
вого кино должно строиться не на конфронтации, а на поисках творческого 
сотрудничества и взаимодействия nродюсеров и режиссеров, nлодотворно­

го воздействия достижений авторского кинематографа на процесс создания 
картин коммерческой направленности. 

Важным обстоятельством стало создание сегмента коммерческого кино, 
которое инициировало nоявление узбекского зрителя, потерянного в самом 
начале 1990-х годов. Таким образом, появление или возвращение нацио­
нального зрителя может расцениваться как позитивная примета и как оnре­

деленный симптом возрождения узбекского кинематографа. В то же время 
коммерческое кино породило и целый ряд проблем социокультурного и эсте­
тического характера. Закономерно встал вопрос о социальных и нравствен­

ных задачах кино на современном этапе - станет ли кинематограф важным 
комnонентном национальной художественной кулЬтуры, нацеленной на ду­
ховное обновление общества или превратится в отрасль невзыскательной 
досуговой индустрии. Озабоченность эта справедлива, nоскольку большая 

часть этой киноnродукции имеет очень слабый художественный уровень, в 
кино пришли непрофессиовалы, главной задачей которых стала коммерче­
ская отдача фильмов. Возникла парадоксальная ситуация - на второй план 
отошли так называемые авторские фильмы, которые ставились талантливы­

ми профессионалъными режиссерами, но их востребованность зрителем была 
намного меньше. Справедливости ради надо сказать, что не все авторские 
фильмы, созданные за этот период, отвечают высоким требованиям, но в це­

лом феномен авторского фильма все же ставит значительно высокие нрав­
ственные и интеллектуальные задачи, нежели коммерческое кино. В филь­
мах «до рассвета» Ю. Азимова, «Единственная память» С. Назармухамедова 

нашло свое отражение исконно национальное мировоеприятие узбеков. 
В фильмах «Девичий пастух» Ю. Разыкова, «Дорога под небесамИ>>- К. Кама-

42 Узбеки 657 



ловай, «Чашма» Я. Туйчиева, «Юрта» А. Шахабутдинова, экзотический эт­
нографизм не лишает персонажей актуальных философских и нравственных 
характеристик. 

В современном кино Узбекистана можно выделить несколько направле­
ний: одни режиссеры остаются в рамках реалистической «nовествователь­
ной» модели, с явно преобладающим ностальгическим осмыслением нацио­
нальной темы, другие - предпочитают более абстрактные формы. Так, в ра­
ботах многих молодых кинорежиссеров прослеживается тенденция условных 
форм выражения: экран все охотнее и откровеннее поворачивается в сторону 
эксцентричного, необычного. Краски иронии, комические аттракционы, экс­
центрика и гротеск пронизывают фильмы «Товарищ Байкенджаев» Ю. Разы­
кова, «Небесные мальчики» 3. Мусакова, «Феллини» Н. Аббасова, «Великан 
и коротышка» Ж. Касымова, «Тишищш Я. Туйчиева. 

Понимание национального контекста принципиально важный вопрос для 
современного кинематографа. В фильмах режиссеров новой генерации наря­
ду с национальным духовным пластом присутствует духовно-эстетическое 

пространство мирового кино. В них прослеживается своеобразный узбек­
ский взгляд на нравственно-философские проблемы, которые исследуются в 
кинематографе других стран. 

Конечно, перед «новым кино» Узбекистана стоит ряд проблем и задач. 
Сегодня главное в узбекском кино - это поиск в области художественных 
форм, и - посредством этих форм - выражение национальной идентич­
ности. 



ГЛОССАРИЙ 

Абр -ткань, орнаментированная способом перевязки 
Амод - люди одного рода, одного предка., клан, патрон:имия 

Адат (одат) - обычное право 
Адрас - ткань с шелковой основой и бумажным, более толстым утком, орнаментированная 

способом перевязки и сильно лощеная 

А дыр (адир)- холмистые предгорья 
Аза -траур по умершему 

Аза кийим - траурная одежда 

Азан (озон) - призыв к молитве у мусульман 

Азанчи (азончи, муаззин) - служитель, провозглашающий азан 
Айван (айвон) -веранда, терраса, навес 
Ака - старший брат; обращение к мужчине старше себя 

Аксакал (о~о~ол) - сельский староста, староста ремесленной корпорации 
Албасты (алвасти) -одно из демонических существ 
Алла- колыбельная песня 
Алоухана (оловхона)- сельский общинный дом (букв. <<Дом огня») 
Амаки - брат отца 
Амма -сестра отца 

Анджуман (анжуман) -собрание у ремесленников 
Апа (опа) - старшая сестра; обращение к женщине 
Арба (орава) - двухколесная повозка 

Арвах (арвщ) -душа умершего, дух предков 

Арвохи пир (арво~и пир) - цеховое собрание ремесленников, связанное с поминовеннем духов-
покровятелей данного вида ремесла 

Аргимчак (аргимчо~- качели 

Арпа - ячмень 

Арык (apu~ -оросительный канал 
Аскиябаз (аскиябоз) - острослов 

Атин ойи (отин ойи, отин, буотин, отинча, халфа)- учительница девочек в старых школах, 
женщина, руководящая религиозными мероприятиями среди женщин 

Ахунд (охун)- высшее звание для преподавателя медресе 

А шик уйин (оши~ уйин) - игра в «бабки» 
Ашуля (ашула) - песня 

Ашур- траурные религиозные церемонии, посвященные Хасану и Хусейну 
Ашхана(ошхона) - столовая, кухня 

Балга (болга) - молот; молоток 
Басма (боСАtа) - штамп для нанесеRИЯ узора на гончарную посуду; вышивание гладью 

Бахмал - бархат 
Бахши - сказатель; народный певец; знахарь · 
Бек - правитель района или города 

Бекасам (бе~сам) - двухсторонняя полосатая ткань с шелковой основой и бумажным, более 
толстым утком 

Бешик - колыбель 

Бешик той (бешик туй) - праздник положения ребенка в колыбель 
Бинокар (бинокор) -мастер-строитель 

659 



Бобо дехкан (бобо д~~н) - «дед-земледелец)) - мифический nокровитель земледельцев 
Бодом - мяндаль 
Бугдай (бугдой) - пшеница 

Бугырсак (бугирсо~ - кусочки nресного теста, жареные в масле или сале 

Буйра (буuра) - циновка, плетенная из камыша 
Булок (було~ - роднкк 

Буякчи (буё~чи) - красильщик 

Бязь (буз мато) - грубая хлопчатобумажная ткань белого или коричневато-рыжего цвета 

Вакуф (ва19ф) -имущество, завещанное или nереданное мусульманскому духовному учрежде­
нию, с правом полъзоваться доходами с этого кмущества, но без права продажи 

Галвир (галвир)- решето, через которое пропускалн зерно для окончательной очястки 
Ганчкор - резчик по алебастру 

Гап (гаштак) - мужские и женские собрания с угощением, устраиваемые по очереди или 
в складчину (см. также myiV\fa) 

Гассол (гассол, ювгич) - обмывальщики мертвых 
Гиджак (гижжак) - струнносмычковый музыкальный инструмент 

Гувала (гувала) - приrотовленные комочки глины удлиненной формы, которые использова-
лисъ в строительстве местного жилища 

Гульхан (гул:fан) - огонъ, разожженный во дворе, вокруг которого обводят жениха и невесту 
Гур (гур, ~абр, лщад) -могила; погреба;:Iьное сооружение 
Гурков (гурков) - могильщик 

Гуруич - очищенная рисовая крупа 

Давра - обряд очищения умершего от грехов 
Дарваз (дорбоз) - канатоходец 

Дастурхончи - распорЯJЧПСЛьница во время проведения ритуалов , которая смотрит за угоще-

нием (дастурхон, дастархан) 

Даха (дща)- одна из частей города 

Дегрезлик- ремесло литейщика 
Дехкан (де:f~он) - наследственные земледелъцы 

Джайнамаз (жойнамоз) -ткань, предназначенная для чтений молитвы - намаз 
Джамаа (жамоа) - сельское общество; община 

Джаноза (жаноза) -заупокойная молитва 
Джахр (жщр) - громкий зякр 

Джеляк (желак) - женское лохрывало в виде короткого халата 
Джияк (жияк) - узорная тесьма 

Джульхирс (жулхирс) - высоковорсвый ковер 
Джура (жjра) - друг, товарищ 

Джуяк (жуяк, хат) - грядка шириной 50-70 см и высотой 25- 30 см 
Дойра (доира) - бубен, ударный музыкальный инструмент 

Дока - белая кисея 
Домбра (думбира) - струнно-щипковый музыкальный инструмент 

Дуо - чтение молитв 
Дурадгар (дурадгор) -столяр; плотник 
Дутар (дутор) -двухструнный щиnковый музыкальный инструмент 

йг куйди (ёг Iglйдu)- одни из обрядов приобщения невестки к домашнему хозяйству, когда ее 
заводят на кухню и дают в руки шумовку, чтобы она помешала масло в котле 

ЗaiU/m (за кот) - налог со скота и товаров 

Заргар - ювелир 
Заргарлик - ювелирное ремесло 
Зикр - суфийский обряд 

Илм-маъориф - собрание людей, где главной функцией является религиозное проевещевне 
Имам (им ом) - духовное лицо, руководящее молением в мечети 

Ираки (upo~u) - вышивание крестом и nолукрестом 

660 



Ис чикармак (ис чи~рмо1U - ритуальное угощение жареной пищей, по поверью ее запахом 
питаются души умерших 

Исломий той (исломий туй) - свадьба, проводимая по исламским канонам 
И фторлик (ифторлик) -разговения в дни Руза 
Ич куев (ич куёв) - зять, живущей в доме родителей жены 

Ичкари - внутренняя часть жилища, предназначенная только для женщин 
Ишан (эшон) -духовный наставник у последователей суфизма; высшее духовенство 

Кафсан - определенная доля урожая, вьщеляемая в пользу духовенства и местной админи-

страции, цирюльнику (сартарош), кузнецу, сапожнику и пастуху 

Козий (~ози) -судья, судивший по шариату 
Козу (~озув) - nовинность по очистке ирригационной сети 
Койвани (кайвони, xoдUJ\1, дастурхончи)- женщина, приглашаемая во время семейных nразд-

ников и поминок, для наблюдения за распорядком праздннка 

Каландар (~андар, дарвеш) - нищенствующий дервиш 
Калик уйин (~и~ уйин) -тайные встречи до свадьбы помолвленных молодых 
Калым (~алин) -деньги, скот, одеЖда, nриелаиная в дом невесты накануне свадьбы 
Камзол (камзул) - женская одеЖда тиnа камзола 

Капа-шалаш 
Кари (~ори) - чтец Корана 
Карной - духовный музыкальный инструмент в виде длинной медной трубы 
Катлама (~атлама) - слоеная лепешка 
Катта ашуля (катта ашула) - жанр народной песни 

Кафан - саван, кусок ткани, в который заворачивают покойника 
Келин - новобрачная, молодуха; невестка, сноха; обращение к жене младшего брата 
Келин салом - поклоны невесты близким родственникам 
Кизил той (~изил туй) -современная свадьба (букв. красная свадьба) 
Кинначи - женщина-лекарь, исцеляющая магическими методами 

Кир ювди - ритуальная стирка белья умершего 
Кон чикариш (~н чи~риш) - жертвоприношение по случаю строительства дома или выздо-

ровления 

Кор егди (~ор ёгди) - поминки, когда выпадал nервый снег (выпал снег) 
Коран (I)Уръон) - священная книга мусульман 
Куда (~)Уда)- сватья 
Куёв - зять; жених 

Куёв ча~ирик (куёв ча~ириv - посещение женихом( зятем) и его родителями дома невесты 
К уз хаки (куз xa~u) - доля, на которую имел право претендовать КаЖдЫЙ, на чьих глазах при-

готовляпась пища или закалывалось животное 

Кумган (I)Умган) - медный кувшин 
Кунчи (кунчи, чармгар)- кожевник 
Купкари (купкари) - см. улак 

Кураш - спортивная борьба 
Курмак - сорняк 

Курпача (кУрnача) - узкое ватное одеяло для сидения 
Курок - деревянная лопата 

Курбон хайит (I)Урбон ~айит) - праздник жертвоприношения 

Ляльми ер (ЛOJU,fU ер) - неорошаемое земледелие 

Мавзе - загородные земли, где горожане занимались земледелием 

Маелюд (мавлуд) - чтение молитв в связи с днем роЖдения Мухаммада пайгамбара, которое 

проводится один раз в году 

Макка-жjхори- кукуруза 

Марсия - стихотворение, посвященное чьей-либо памяти; поминальная песня 
Маслахат той (маслщат туй) - совещание близких родственинков по поводу проведения 

свадьбы, расходов и участия близких 

Махалля (мщалла, гузар) -квартал в городах и крупных селениях; соседская территориальная 
община 

Махр (мщр) -часть личного имущества невесты, выделяемое стороной жениха 

661 



Мекка (Макка) - исламский релиrиозиый центр и место самого большого паломничества 
Минzбаши (мингбоши) - глава местного территориального деления (даха) 

Мираб (мироб) - лицо, ведающее распределением воды в оросительной сети 
Мол ёяр- показ приготовленного родителями невесты приданого и украшение его предметами 

дома жениха 

Молхона - закрытые помещения для крупного рогатого скота 
Мударрис - преподаватель медресе 

Мулла- знаток мусульманских молитв и других религиозных знаний 

Мурда, майит - тело умершего, покойник 

Мурсак - женский халат старнииого типа, который в настоящее время используется только в 

оохорокных обрядах 
Мучал той (мучал туйи) - обряды, связанные с достижением человека очередного 12-летнего 

цикла по восточному календарю 

Мюрид (мурид) - последователь, ученик ишана 

Навруз (навруз) - новый год, отмечаемый в день весеннего равноденствия 

Hazopa (ногора) - ударный музыкальный инструмент типа литавр 

Н ай - деревянный духовой музыкальный инструмент тиnа флейты 

Намаз (нш.tоз) - совершаемые пять раз в день обязательные молитвы у мусульман 

Нан (нон) - хлеб 

Никох (никоJf) - обряд, заключение брака по законам шариата 

Нишалда (нишолда) - сладкое блюдо в виде пениетой массы из сахара и яичных белков, сби­

ваемых с отваром мыльного корня 

Ноzай яка (нугай ё~} - высокий стоячий воротник женской рубахи с вертикальным разрезом 

ворота 

Нонвой- пекарь 

Нон синдирди - обряд преломления одновременно 2 лепешек во время сговора молодых и раз­
дача их близким и родным 

Нукра пупак (нy~gJa пупак)- накосник, прикрепленный к волосам кисточками, пропущенными 

через серебряные трубочки 

Оила-семъя 
Ойна курсотар (Ой на кjрсатар} - обряд рассмотрения молодыми лица друг у друга в зеркале 

nосле завершения свадебного вечера 
Ок кийди (o~S кийди, о~ солар) - обряд снятия траурной одежды и разрешения на ношекие 

одежды светлых тонов 

Оклик кийди (O~SRUK кийди) - преподношения белой ткани со стороны невесты сватам в знак 
согласия на свадьбу 

Омач (омоч) -деревянное пахотное орудие с чугунным или железным лемехом без отвала 
Отхона -закрытые помещения для лошадей 

Орак (:YpoyJ - серп 

Ошпаз - повар 
Ош халол - честно приобретениая, чистая пища 

Палау (палов, ош) - плов 
Палван (полвон) - борец, силач 

Паранджа (паранжи)- женская накидка в виде длинного халата с ложными рукавами, на-
брасываемая на голову 

Патир- лепешки из теста, притотовпенного из молока и бараньего жира 

Пахса-глинобитная кладка стены; битая глина 
Пахта байрами - праздник окончания уборки хлопка, традиция, возникшая nосле коллекти-

визации 

Пиллякашлик (пиллакашлик) - шелкомотание; профессия кокономотальщика 

Пир - мифический основатель ремесла и покровитель его; патрон; духовный наставник 
Потаха той (фотща т;Уй) -обряд помолвки девушки и пария 

Почча- муж старшей сестры 

Пояндоз- кусок ткани, которую стелили под ноги жениха (невесты) 

Пустак (пустак) - подстилка из шкур 

662 



Рамадан - название девятого месяца мусульманского луниого календаря, в течение которого 
мусульмане соблюдают nост 

Рамазон-хайит (рамазон ~айит) - праздник по случаю окончания nоста 
Рисоля (рисола) - устав ремесленной корпорации 
Рубаб (рубоб) - струняо-плекторный музыкальный инструмент 

Руза (руза) - мусульманский пост, соблюдаемый в течение месяца рамадана 
Руза хаит (руза хайит) - праздник окончания рузы 

Саваб (савоб) - воздаяние, ваграда за добрые дела; богоугодное дело 
Сават - корзина, плетенка, чаще всего круглой формы 
Савдагар (савдогар) - купец, коммерсант 

Садака (сада~а)- милостыня 
Садр- траурное радение 

Сойиль (сайил) - народное гуляние 

Салла - чалма, тюрбан 
Саман (сомон) - размельченная солома 

Самса (сомса)- nирожки 
Сангтараш (сангтарош) - каменотес; камнерез 

Сандал - обогревательное прнспособлевве в виде визенького столика, покрытого большим 
ватным одеялом и установленного над углублением в полу, куда насыпаются горячие 

угли 

Сардаба (сардоба) - закрытое куnольным сооружением водохранилище 

Сарпо - с головы до ног, целиком 

Сартарош - цирюльв:шс 
Cen - приданое, сделанное для невесты ее родителями при вступлении в брак 

Cen йигди (cen йигди) - снятие приданого невесты, выставленного на всеобщее обозрение 
Сингил - младшая сестра 

Совчи - сваты, которым поручено nолучить согласие родителей невесты на сватовство и nро-
ведении свадьбы 

Сувакчи (суво~чи) - штукатур 
Сувли ер - орошаемое земледелие 

Сувчи - nоливальщик; человек, nоливающий nосевы 
Сузани (сузана) - вышитое для стены декоративное павво 

Сумаляк (сумалак)- мучной кисель с солодом (соком nроросшей nшеницы), являющийся ри-
туальным блюдом 

Сундук (санди/f) - деревянный шкафчик, украшенный резьбой или росnисью 
Суннат - обряд обрезания 

Суннат-той (суннат туu, угил myu)- nраздник по случаю обряда обрезания 
Cynpa (cynpa, сурфа) - круглая скатерть из овечьей кожи, на которой просеивают муку и раз­

делывают тесто 

Сурнай - деревянный духовой музыкальный инструмент типа гобоя 

Сус-хотин (сует хотин) - женское чучело, которое носили при обряде вызывання дождя; об­
рядовая песня 

Сут хаки (сум ~а~) - плата матери невесты «За вскармливание грудью» 
Суфа (супа) - глиняное или деревянное возвышение для сидения и лежания во дворе, в саду 

или nред домом 

Табиб- лекарь 
Т ага (тога) - брат матери 

Тагора (тогора) - таз; большая миска для замешивания теста 

Такча (токча) -ниша; полочка, встроенная в стену для домашней утвари, посуды 
Танап (таноп)- мера nлощади, различная в разных районах от 1/

6 
до 1/

2 
га 

Танбур - струвво-плекторный музыкальный инструмент 
Тандыр (тандир) -печь для выпечки хлеба 
Тарык (тapulf)- npoco 
Тах,лил - символы веры, читаемые у изголовья покойника под руководством отин 

Тахмон - большая ниша в стене комнаты, куда ставили сундук и курnа 
Тщорат - ритуальное омовение перед намазом 

663 



Ташкари (ташк,ари) - передняя (внешняя) часть жилой усадьбы, в дореволюционный пери-
од - мужская половина, где принимали гостей 

Таъзия - выражения соболезнования членам семьи покойного 
Тельпак (телпак) - зимняя меховая шапка 

Темирчилик-кузнечное ремесло 

Тенгкур (тенгlf)lр) -сверстники; rру,ппа сверстников -. 
Теша - тесло • 
Тим - крытый базарный ряд 

Т обут - поrребальные носилки 

Той (туй) - пиршество или празднество по случаю семейного события; празднествщ торже­

ство 

Той келар (туu келар) - обряд припятня стороной невесты свадебных подарков со стороны 

жениха накануне свадьбы 
Токимочилик (тук,имачилик) - ткачество, ткацкое дело 

Туккиз тавак (тук,к,из товок,) - угощение в доме невесты жениха и его друзей, на котором на 
девяти блюдах подается девять видов еды 

Тукма (тукма) - угощение, устраиваемое векладчину 

Тун кийдириш (тун кийдириш) - преподнесение халатов уважаемым и близким людям на тор­

жествах 

Туйона (туёна) - свадебный подарок деньгами, вещами, продуктами питания и т.д. 

Уй -дом; жилище; жилая комната 

Ука - младший брат 
У лак (улок,) - конноспортивное состязание, на котором участники вырывают друг у друга коз-

линуютушу 

Уликжун (уликжун) - первый стриг шерсти овец 
Умач-ош (умоч-ош) - похлебка с мелкими кусоqками теста 

Урок (урок,) - серп для )\(атвы 

Урокчи (урок,чи) - жнецы 
Урчу к ( атанок) - веретено 

У ста- мастер 

Уста рози - обряд выражения благодарности хозяином дома мастеру, построившему дом 

Устакор- мастер-предприниматель; мастер; знаток 

Устун- столб; ·колонна 

Фарз - пять основных предписаний ислама, обязательных для каждого мусульманина 
Фатиха (фотща) - краткая молитва, приуроченная к какому-либо случаю; благословление; 

обряд принятия новоr.о члена в ремесленную корпорацию 

Фитр садака (фитр садак,а)- подаяние в дни уразы, хайита, исqнсляемый по цене 2 кг пще­
ницы от каждого члена семьи 

Фолбин - шаман, предсказывающий судьбу, будущее человека, отыскивающий пропавших лю­

дей и вещи 

Хадж (хаж) - паломничество к священным местам в Мекку 
Хадис - второй священный источник ислама после Корана, где собраны высказывания Про­

рока по тем или иным воnросам 

Хайитлик (:fайитлик) - подарки пожилым и детям в связи с Хайитом 
Хайрот (йиртиш) - раздавание милостыни на кладбище или в доме в виде денег или неболь­

ших кусков ткани 

Хаким (~оким) - правитель, бек 
Хальвайтар (холвайтар) - сnециально приготовляемый для похоронно-обрядовых мероnрия­

тий 1шсель из масла, муки и сахара 

Хас пули - налог за использование пастбищ 

Хатми куръон (хатми lf)lpъoн) - чтение корана; прочитыванне корана nолностью, с нача11а до 
конца 

Хауз (Jfовуз) - искусственный водо~м. пруд 
Хашар (Jfaшap) - помощь родственников, друзей, соседей в период свершения крупных меро­

приятий (в строительстве дома, дорог, ирригационных систем и т.п.) 

664-



Хирман (хирмон) - место, где складывают убранный с nоля урожай, молотят и провеивают 
его; ток 

Хамал - март месяц, окончание зимних холодов 
Холя (хола) - сестра матери 

Холиса (халим) - жидкая пшеничная каша с мясом, которая должна совершенно развариться 
Худжра (хужра) - келья в медресе; комната для гостей 
Худои (худойи) - жертвоприношение и угощение и по случаю поминок; угошение с богоугод-

ной целью в качестве умилостивительной жертвы 
Хумдон - печь для обжига кирnича; гончарная печь 
Хуфия - молчаливый зикр 

Чайхана (чойхона) -чайная 
Чалпак - тонкие лепешкн, жаренные в масле 

Чарток (чорто~ - навес рядом с хирманом 
Чанг-струнпо-ударный музыкальный инструмент тиnа цимбал 

Чапар (чопар) - волокуши для обмолота 
Чаллар (чарлар) - угощение, устраиваемое родителями невесты nосле свадьбы, на которое их 

дочь приходит с новыми родственниками 

Чарх- гончарный станок, прялка 
Чачван (чачвон) - покрывало для лица, сплетенное из черного конского волоса 

Чевар - портниха 
Чигирик (чиеири~V - деревянный ручной станок для очистки хлопка от семян 
Чилопчин - медный поднос с углублением, куда сливается вода 

Чилля (чилла) - первые 40 дней после родов, в течение которых новорожденного и мать обе­
регают от злых духов и сглаза 

1:/uлля куйляк (чилла кjйлак) -одежда младенца, которая надевается на третий день после рож­
дения, носится в течение 40 дней 

Чимилдик (чимилди~, гушанга) - место в доме, которое ограждается белой тканью. Оно nред­
назначено для жениха и невесты, которые находятся здесв со свадебного вечера и до 
окончания сорокодневья 

Чипран - обрезание 

Чирак (чиро~ - ватный фитилек, обмокиутый в масло, зажигается в течение 40 дней в доме 
покойного 

Читгар - мастер-набойщик 
Чубтор - прямоугольные и круглые глинобитные дома 
Чупан (чупон) - чабан; пастух, пасущий овец 

Чул (чул) - степная зона 
Чумич (чумич) - половник 
Чучвара - пельмени 

Шавля (шовла) - каша из риса с мясом 
Шаи (шойи) - шелковая ткань тиnа канауса 
Шаир (шоир) - поэт; народный сказитель 

Шариат - свод мусульманских законов и правил, основанных на Коране 
Шашмаком (шашма~) - классическое наследие узбекского и таджикского народов, крупный 

музыкально-поэтический цикл 

Шейх (шайх) - хранитель мазара 
Шали - рис 

Шогирд - ученик, подмастерье 

Шипан (шийпон) - беседка во дворе, в саду; nолевой стан 
Ширгуруч (ширгуруч) - рисовая молочная каша 
Ширчай (ширчой, Оifчой) - чай с молоком 

Ширинлик - сладости 
Шудгор - время, когда земля находится под коротким паром 

Эл - народ, люди, племя, род, страна 

Элликбаши (элликбоши) - старшина общины («nятидесятивию>) 
Эски той (зеки туй) - свадьба по старому традиционному ритуалу 
Этик - сапоги 

665 



Юзбаши (юзбоши) -руководитель соседской территориальной общины, сотник, сказитель 
Юз курди (юз кjiрди, бет очар) - обряд, который nроводится на следующий день nосле свадь­

бы. Невесте открывают лицо и она, делая nоклоны, знакомится с членами семьи и род­
ственниками 

Ява (шоха, хаскаш, паншах) - железные или деревянные вилы, исполиуемые при молотьбе и 
веянии зерновых 

Якка синч - однорядный каркас здания 

Яктак- легкий халат, нередко без подкладки; вид белой фабричной ткани 
Янга (келинойи) - жена старшего брата по отношению к его младшему брату или младшей 

сестры 

Янги той (янги туй) - новый, возникший в советское время, свадебный ритуал 
Яр-яр (ёр-ёр) - обрядовая песня, исполняемая при nроводах невесты в дом жениха 

Яйлов - предгорная и горная зона 



БИБЛИОГРАФИЯ 

Абаев В.И. Скифский быт и реформа Зороастра 11 Archiv Orientalni, XXIV, N2 1. Praha, 1956. 
Абашин С.Н. Миндонекий цирюльник// СЭС. М., 2001а. Выn. IV. С. 198- 218. 
Абашин С.Н. Чай в Средней Азии: история напитка в XVIII-XIX вв. // Традиционная пища как 

выражение этнического самосознания. М., 2001б. С. 204-230. 
Абашин С.Н. Население Ферганской долины (к становлению этнографической номенклатуры 

в конце XIX - начале ХХ в.) // Ферганская долина: этничность, этнические процессы, эт­
нические конфликты. М., 2004. С. 38- 101. 

Абашин С.Н. Национализмы в Средней Азии в nоисках идентичности. СПб., 2007а. 
Абашин С.Н. Калым и махр в Средней Азии: nраво или ритуал? // Отечественные заnиски. 

2007б. N2 2. С. 428-435. 
Абдуллаев У. С. ФарFона водийсидаrи этнослараро жараенлар. Тоwхеит, 2005. 
Абдуллаев Р.С. Обряд и музыка в контексте культуры Узбекнетава и Центральной Азии. Таш-

кент, 2006. 
Абдуллаев Т., Фахретдинова Д., Хакимов А. Песнь в металле. Ташкент, 1986. 
Абдуллаев Т.А., Хасанова С.А. Одежда узбеков (XIX - начало ХХ в.). Ташкент, 1978. 
Абдулахатов Н. У. Роль и место nаломничества в жизни населения Ферганской долины (По 

материалам святых мест Ферганской области). Автореф. дис .... каид. ист. наук. Ташкент, 
2008. 

Абдулхамидов А. Из истории народной ирригационной практики в зоне nредгорий Узбекиста­

на в XIX - начале ХХ в. Таwхеит, 1981. 
Абу Абдуллох Мухаммад ибн Исмоил ал-Бухорий. Хадис. Ал-жамиъ Ас-Сахих. Ж. l. Тошкент, 

1997. 
Абулгази Бахадурхан. Родословное древо тюрков. Соч. Абу-л-Гази, Хивинского хана// ИОАИ 

ЭКУ. Т. XXI, XXII. Выл. 5-6. Казань, 1905- 1906. 
Абулzозий Бо~одирхон. Шажарайи тарк. Тоwхент: Чулопов, 1992. 
Абулгозий БоJ;одирхон. Шажарайи тарокима. Тошкент, 1995. 
Абул-Касымова Х, Тешабаев Д., Мирзамухамедова М Кино Узбекистана. Ташкевт, 1985. 
Авдакушин И. Санитарвый обзор Амударьивекого отдела с 1887 по 1891 г. // Сборник мате-

риалов для статистики Сырдарьинекой области. Ташкент, 1892. 
Авеста в русских nереводах (1861- 1996). СПб., 1997. 
Авесто. Тарихнй-адабий ёдгорлик . Тошкеят, 2001. 
Аджигалиев С.И. Генезис традиционной погребально-культовой архитектуры Заnадного Ка­

захстана. Алма-Ата, 1994. 
Азадоев Ф. Ташкевт во второй nоловине XIX в. Очерки социально-экономической и nолити­

ческой истории. Ташкент, 1959. 
Академии наук Республики Узбекистан 50 лет. Ташкевт, 1993. 
Александров Н.Н. Земледелие в Сырдарьинекой области. Оnисание nриемов земледелия nреи­

мущественно таткевтекого хлопкового и сухоземледельческого района. Ташкент, 1916. 
Алексеев В.П. География человеческих рас. М., 1974. 
Алексеев В .Л., Аскаров А.А., Ходжайов Т. К. Историческая антропология Средней Азии (палео­

лит- эпоха античности). Ташкевт, 1990. 
Алексеев В.П., Ходжайов Т.К., Халилов Х Население верховьев Амударьи по давным nалео­

антроnологии. Ташкент, 1984. 
Алимова ДА. История как история, история как наука. Ташкент, 2009. Т.П. 
Алимова Д.А., Рашидова Д.Р. Махмудходжа Бехбудв и его исторические воззрения. Ташкент, 

1998. 
Альбаум Л. И. Балалык-тепе. Ташкевт. 1960. 

667 



Альбау.м Л.И. Живопись Афрасиаба. Ташкент, 1975. 
АА1и11ов А.М Э~ономическое развитие Средней Азии. Колониальный nериод. Ташкент, 1959. 
Анарбаев А.А. Узбекистон тарихида илк давлатчилик ва унинг урганилиш тарихидаги баъзи 

бир муаммолар 11 O"zbekiston tarixi. 2004. N2 4. Б. 3- 14. 
Анарбаев А.А. Узбекистоида илк суFорма децончиликнннг шаклланиши ва автроnоген ланд­

шафтни ташкил топиши // Узбекистон х.удудида децончилик маданиятин:и:нг тарихий ил­
дизлари ва замонавн:й жараёнлар. Тошкент. 2006. Б. 9-16. 

Аиарбаев А.А., Максудов Ф.А . Древний Маргилан. (Из истории земледельческой и городской 
культуры Ферганы). Ташкент, 2007. 

Андреев М С. Таджики долины Хуф. Вып. 2. Сталинабад, 1958. 
Андреев МС. Материалы по этнографии Ягноба. (Записи 1927- 1928 гг.). Душанбе, 1970. 
Апдрианов Б.В. Древние оросительные системы Приаралья (в связи с историей возникновения 

и развития земледелия). М., 1969. 
Аптипина К. И. Особенности материальной культуры и прикладнога искусства южных кирги­

зов. Фрунзе, 1962. 
Антонова К.А., Бонгард-Левин Г.М, Котовский Г.Г. История Индии. Краткий очерк. М., 

1973. 
Арандаренко Г.А. Скотоводство в Зерафшанской долине // ТВ. 1880. N2 6. 
Аристов Н.А. Заметки об этни'!еском составе тюркских племен и народностей и сведения об 

их численности 11 ЖС. Вып. 3-4. СПб., 1896. С. 277-456. 
Арифов У.А. Наука современного Узбекистана. Ташкент, 1964. 
Арифханова З.Х Современная жизнь традиционной махалли Ташкента. Ташкент, 2000. 
Арифханова З.Х, Зунунова Г.Ш., Хан В. С., Назаров Р.Р. Этнокультурные nроцессы в полиэт-

ническом мегаполисе (на nримере Ташкента) // Этнопанорама. 2006. N2 1- 3. С. 60-69. 
Артамонов МИ. Сокровища саков. Амударьинский клад. М. , 1973. 
Археологические и этнографические работы Хорезмекой эксnедиции. М., 1952. 
Аскаров А. Сапаллитепа. Ташкент, 1973. 
Аскаров А. Древнеземледельческая культура эпохи бронзы юга Узбекистана. Ташкент, 1977. 
Ас~ров А. Энr кадимги шах.ар . Тошкент, 2001. 
Аскаров А. Ариifская проблема: новые паходы и взгляды // История Узбекистана в археологи­

ческих и письменных источниках. Ташкевт, 2005. С. 81- 92. 
Ас~ров А. Узбек хашопшнr этногенезива этннк тарихи. Тошкент, 2007. 
Аскаров А., Ширинов Т. Ранняя городская культура эпохи бронзы юга Средней Азии. Самар­

канд, 1993. 
Ата-Мирзаев О. Современная семья в Узбекистане. Некоторые результаты социологических 

исследований// Общественное мнение. Права человека. 2000. N2 3. С. 93-98. 
Ата-Мирзаев О.Б. Народонаселение Узбекистана: история и современность. Ташкент, 2009. 
Ахмедов Б.А. Государство кочевых узбеков. М., 1965. 
Ахмедов Б.А. Значение письменных источников и изучение этнической истории народов Сред­

ней Азии и Казахстана // Тезисы докладов Всесоюзной конференции «Проблемы этноге­
неза и этнической истории народов Средней Азии и Казахстана>>. М., 1988. С. 28, 29. 

Ахмедов Б.А. Узбек улуси. Тошкеит, 1996. 
Аширов А. «Авеста» дан мерос маросимлар. Тошкент, 2001 . 
Аширов А.А. Узбек XaJII<И мотам маросимларнда зардущтийлик нзлари 11 Узбекистон тарихи. 

Тошкент, 2002а. N2 1- 2. Б. 65- 72. 
Аширов.А. Узбекларнннr космогоник карашлар // Сирли олам. 2002б. N2 4. Б. 16, 17. 
Аширов А. Узбек халкининr кадимнй эътикод ва маросимлари. Тошкент, 2007. 
Аширов А.А., Саримсо~в А.А. ФарFона водийси узбекларининг дех.кончилик билан боFлик ма­

росимларива урф-одатлари. // Узбекистов х.удудида дех.кончилик маданиятининг тарихий 
илдизлари ва замонавий жараёнлар. Тошкент, 2006. Б. 98- 105. 

Бабабеков Х Утмншда узбекпар соводсиз булганми? //Фан ва турмуш. 1989. N2 5. Б. 10-16. 
Бабаджанов Б. Возрождение деятельности суфийских групп в Узбекистане// Центральная 

Азия и Кавказ. 1999а. N!! 1(2). С. 181- 192. 
Бабаджанов Б. Ферганская долина: источник или жертва исламского фувдаментализма? /1 

Центральная Азия и Кавказ . 1999б. N2 4(5). 
Бабаджанов Б. О фетвах САДУМ nротив «веисламских» обычаев // Ислам в Центральной 

Азии: Взгляд изнутри. М., 2001. С. 65-78. 
Бабаджанов Б. Чилла // Ислам на территории бьmшей Российской имnерии: Энциклопедиче­

ский словарь. М., 2006. Т. 1. С. 448, 449. 

668 



Бабаджанов Б.М Андижанское восстание 1898 г. и «мусульманский вопрос» в Туркестане 
(взгляды «колонизаторов» и «колонизированных»)// АЬ lmperio. 2009. N2 2. С. 185- 188. 

Бабур-наме. Залиски Бабура. Ташкент, 1958. 
Бартольд В.В. Таджкки. Исторический очерк - Таджикистан. Ташкент, 1925. 
Бартольд В. В. История культурной жизни Туркестана // Бартольд В.В. Сочинения. М., 1963а. 

т. 11, ч. 1. с. 169-433. 
Бартольд В.В. Хлопководство в Средней Азии // Бартольд В.В . Сочинения. М., 1963б. Т. 11, 

ч. I. С. 434-448. 
Бартольд В.В. Улугбек и его время // Бартольд В.В. Сочинения. М., L964a. Т. 11, ч. 2. С. 23-

196. 
Бартольд В.В. Сарт // Бартольд В.В. Сочинения. М., 1 964б. Т. ll, ч. 2. С. 527-529. 
Бартольд В.В. Еще о слове «сарт» // Бартольд В.В. Сочинения. М., 1964в. Т. 11, ч. 2. С. 310-

314. 
Бартольд В.В. Илек-ханы 1/ Бартольд В.В. Сочинения. М., 1964 г. T.U, ч. 2. С. 519,520. 
Бартольд В. В. О преподавании туземных наречий в Самарканде // Бартольд В.В. Сочинения. 

М., 1964д. Т. 11, ч. 2. С. 303-305. 
Бартольд В. В. О христианстве в Туркестане в домонгольский период //Бартольд В.В. Сочине-

ния. М., 1964е. Т. П, ч. 2. С. 265-302. 
Басилов В.Н. Культ святых в исламе. М., 1970. 
Басилов В.Н. Избранники духов. М ., 1984. 
Басилов В.Н. Шаманство у народов Средней Азии и Казахстана. М., 1992. 
Басилов В.Н. Суннат-той в ферганском кишлаке // ЭО. 1996. N2 3. С. 99- 114. 
Баскаков Н. А. Тюркские языки народов Средней Азии и Казахстана 11 Народы Средней Азии 

и Казахстана. М., 1962. С. 115- 130. 
Белелов С. Б. Некоторые итоги археологических работ на Хумбузтепа // Общественные науки 

Узбекистана. 1999. N2 9-10. С. 88-99. 
Беленицкий Б.А. Вопросы идеологии и культов Согда по материалам Пянджнкентских хра­

мов // Живопись древнего Пянджикента М., 1954. С. 25- 82. 
Бендриков К. Е. Очерки по истории народного образования в Туркестане (1865-1924 гг.). М., 

1960. 
Бернштам А.Н. Кенкольский могильник. Л., 1940. 
Бернштам А .Н. К вопросу об усунь кушан и тохарах // СЭ. 1947. N2 3. С. 41-47. 
Бернштам А.Н. Древняя Фергана. Ташкент, 1951. 
Бернштам А.Н. Тюрки и Средняя Азии в описаниях Хой Чао (726 г.)// ВДИ. 1952. N2 2. 

с. 187- 195. 
Беруний Абу Райхон. }\адимrи халк.лардан колгаи t!дrорликлар. Таилантан асарлар. Ж. 1. Тош­

кент, 1968. 
Бикжанова МА. Мурсак - старинная верхняя одежда узбечек г. Ташкента // Памяти М. С. Ан­

дреева. ТИИАЭ АН Таджикской ССР. Сталинабад, 1960. Т. СХХ. С. 47- 53. 
Бируни Абу Рейхан. Геодезия (Определение границ мест для уточнения расстояний между на­

селенными пунктами) // Избранные произведения. Том 111. Ташкент, 1966. 
Бируни Абу Рейхан. Памятники минувших поколений. Ташкент, 1957. 
Бичурин Н.Я. Собрание сведений о народах, обитавших в Средней Азии в древние времена. 

М.: Л., 1950. Т. 1- 11. 
Бичурин Н.Я. Собрание сведений о народах , обитавших в Средней Азии в древние времена. 

М.: Л., 1953. Т. Ш. 

Бойс М Зороастрийцы. Верования и обычаи. Москва, 1987. 
Большаков О.Г Некоторые вопросы изучения среднеазиатского города VШ-ХП вв. в свете 

общей Проблематики истории городов Востока 11 КСИА. Вып. 22. М., 1970. С. 96-1 О J. 
Боровков А.К. Очерки истории узбекского языка. Лексика среднеазиатского тафсира ХН­

ХШ вв. // Учен. зап. Ин-та востоковедения АН. М.; Л., 1958. Т. XVI. С. 163-175. 
Борозна Н.Г Материальная культура узбеков Бабатага и Кафирвигана // Материальная куль­

тура народов Средней Азии и Казахстана. М., 1966. С. 91- 110. 
Борозна Н.Г Виды женских ювелирных украшений у народов Средней Азки и Казахстана // 

СЭ. 1974. N2 1. С. 32-44. 
Борозна Н. Г. Некоторые материалы об амулетах - украшекиях населения Средней Азии // До­

мусульманские верования и обряды в Средней Азии. М., 1975. С. 281- 297. 

669 



Ботяков Ю.М, Ботякова О.А. Раннее детство в представлениях, обычаях и обрядах туркмен // 
Детство в традиционной культуре народов Средней Азии, Казахстана и Кавказа. СПб., 
1998. С. 51-84. 

Брусина О.И. Славяне в Средней Азии. М., 200la. 
Брусина О. И. Особенности питания славян-старожилов в Средней Азии в ХХ веке // Традици-

онная пища как отражение этнического самосознания. М., 2001б. С. 195- 203. 
Бунак В.В. Человеческие расы и пути их образования // СЭ. 1956. N2 1. С. 86-105. 
Буриев О. Навруз тарихидан лавх.алар. Тоmхент, 1990. 
Буриев О. Узбек халк,инииг бщий кадриятлари. К.арmи, 2005. 
Буриев 0., Шойимардонов И., Насриддинов К,. Узбек оиласи тарихи. Тошкент, 1995. 
Буряков Ю. Ф. Торговые трассы ТрансоксиаRЫ - Мавераннахра в системе Великого Шелково­

го пути. Zurich, 2006. 
Бушков В.И., Толстава Л С. Население Средней Азии и Казахстана (очерки этнической исто­

рии) // Расы и народы. 2001. N2 27. С. 141- 162. 
Валеев Ф. Т. Сибирские татары: культура и быт. Казань, 1992. 
Вамбери А. Очерки Средней Азии (прибавления к «Путешествию по Средней Азию>). М., 

1868. 
Васильев АД. Узбеки в Осмавской имnерии (неопубликованная рукопись). 2010. 
Васильева Г.П. Юрта - nереносвое жилище народов Средней Азии и Казахстана // Кочевое 

жилище народов Средней Азии и Казахстана. М., 2000. С. 20-49. 
Васильцов К. С. Цвет в культуре народов Центральной Азии // Центральная Азия: традиция в 

условиях перемен. СПб. , 2007. Выn. 1. С. 99-134. 
Вахабов МГ Формирование узбекской социалястической нации. Ташкент, 1961. 
Веймарн Б.В. Изучение орнамента Хивы XIV-XIX вв. // КСИИМК, М.; Л., 1949. Выn. XXVIII. 

с. 110-114. 
Вельяминов-Зернов В. Сведения о Коканеком ханстве// Вестник ИРГО. СПб., 1856. Кн. V, 

ч. XVIII. С. 107- 152. 
Вирекий М Поземельно-~одатные работы Самаркандского уезда // Справочная книжка Самар-

кандской области. Самарканд, 1896. Выn. IV. С. 121-173. 
Боенно-статистическое описание Хивинского ханства. Ташкент, 1902. Т. 1-2. 
Володомонов Н.В. Календарь: прошлое, настоящее, будущее. М., 1987. 
Воробьева МГ Хорезмийские терракоты// Культура и искусство древнего Хорезма. М., 1981. 

С. 185- 194. 
Воронина В.Л. Раинесредневековый город Средней Азии (по данн:ым археологии и nисьмен­

ных источников)// СА. 1959. N2 1. С. 84-104. 
Воронина В.Л. Жилище народов Средней Азии и климат // Жилище народов Средней Азии и 

Казахстана. М., 1982. С. 48-69. 
Всесоюзная nерепись населения 1926 г. Узбекская ССР. ЦСУ. СССР. М., 1928. Т. XV. 
Всесоюзная переnись населения 1939 г. // ЦА ЦСУ РФ. Ф. 1. On. 3. Д. 620. 
Вяткин В.П. О долине Зерафшана // Самарканд, 1904. N2 113. 
Габбин Н.И. Кустарные промыслы и производство арб // Сборник материалов для статистики 

Сырдарьинекой области. Ташкент, 1900. С. 1-54. 
Гаврилов М.Ф. Рисаля сартовских ремесленников. Исследование nреданий мусульманских це­

хов. Ташкент, 1912. 
Гаврилов МФ. Остатки ясы и юсуна у узбеков. Ташкент, 1929. 
Гадайбоев А.Г. Обод мах.алла - адолатли, демакратик жамият таянчи // Демократлаштириш ва 

инсон Х.УКУI<Лари. 2003. N2 1. Б. 23- 30. 
Гадло А.В. Этнография народов Средней Азии и Закавказья: традиционная культура. СПб., 

1998. 
Гамбург Б.З. К характеристике орудий земледельцев Ферганской долины и Ташкентского оа­

зиса конца XIX- nервой четверти ХХ в. // Хозяйство и культурные традиции народов 
Средней Азии. М., 1975. С. 107- 123. 

Гафуров Б.Г. Таджики. Древнейшая, древняя и средневековая история. М., 1972. 
Гельмерсен Г Хива в нынешнем своем состоянии // Отечественные записки. СПб., 1840, 

Т. VIII, разд. 2. 
Гельцер ГП. Кетмень, омач и плуг. Ташкент, 1923. 
Герман М Реформа, поддерживающая сельское хозяйство (на примере Узбекистана) // Цен­

тральная Азия 2010 - Перспективы генерального развития Ташкент, 2010. С. 100-115. 
Геродот. История в девяти книгах 1 Пер. Г.А. Стратановскоrо. М., 1964. Кн. Ш. 

670 



Гершепович Р. С. О бытовой гигиене узбекского грудного ребенка// Тр. САГУ. Серия Xllб. 
Этнография. Вып. 1. Ташкент, 1928. С. 1-19. 

Гинзбург В.В., Трофимова Т.А. Палеоантропология Средией Азия. М., 1972. 
Гордлевекий В.А. Дервиши Ах.и Эврана и цехи в Турции. Л., 1927. 
Горшунова О.В. Женское паломничество к святым местам (по материалам Ферганской доли­

НЪ!) // Итоги полевых исследований ИЭА РАН. М., 2000. С. 23-39. 
Горшупова О. В. Работа и досуг в жизни современной узбекской женщины// Расы и народы. 

М., 2001. Вып. 27. С. 209-223. 
Г оршунова О. В. Узбекская женщина: социальный статус, семья, религия (по материала,ч Фер-

ганской долины). М., 2006. 
Гребенкин АД. Узбеки 11 ТВ. 1871. N2 29, 30. 
Гребенкин АД. Узбеки// Русский Туркестан. М., 1872. Вып. 11. С. 51-109. 
Греков Б.Д., Якубовский А.Ю. Золотая орда и ее падение. М.; Л., 1950. 
Григорьев В.В. О скифском народе саках. СПб., 1 871. 
Григорьев В.В. Караханиды в Мавераннахре по «Тарихи Мунежжим-баши» в османском тек­

сте// Тр. Восточного отд. РАО. СПб., 1874. Ч. XVUI. С. 189- 258. 
Григорьянц А.А. Армяне в Средней Азии (вторая половина XIX в. - 1917 г.). Ереван, 1984. 
Григулевич Н.И. Стабильность локального пищевого комnлекса как результат успешной адап­

тации переселенцев 11 Этническая экология : теория и практика. М.: 1991. С. 174, 175. 
Губаева С. С. Население Ферганской долИНЪ! в конце XIX- начале ХХ в. Ташкент, 1991. 
Губаревич-Родобыльский А. Экономический очерк Бухары и Туниса. Опыт сравнительного ис­

следования двух систем nротектората. СПб., 1905. 
Гулямов Я.Г. История орошения Хорезма с древнейших времен до наших дней. Ташкент, 

1957. 
Гумилев Л.Н. Эфталиты и их соседи в IV в.// БДИ. 1959. N2 1. С. 129-140. 
Гумилев Л.Н. Эфталиты- горцы или степняки? 11 ВДИ. 1967. N2 3. С. 91-99. 
ГумилевЛ.Н. Древние тюрки. М., 1967. 
Гумишамбаров С.И. Экономический обзор Туркестанского района, обслуживаемого средне-

азиатской железной дорогой. Ашхабад, 1913. Ч. 1-3. 
Давлатова С. Т. Узбекмиллий кийвмлари: анъанавийлик ва замонавийлик. Тошкевт, 2006. 
Дандамаев МА. Иран при первых Ахеменидах (VI в. до н.э.). М. , 1963. 
ДапдШfаев МА. Политическая история Ахеменидской державы. М., 1985. 
Дшtилевский Г.И. Описание Хивниского ханства// ЗРГО. СПб., 1851. Кв. V. 
Даркевич В.П. Художественный металл Востока VIII-Xlll вв. Произведения восточной торев­

тики на территории европейской части СССР и Зауралъя. М., 1976. 
Дебец Г.Ф. Палеоантропология СССР. М.; Л., 1948. 
Демидов А.П. Экономические очерки хлопководства, хлоnковой торговли и промышлениости 

Туркестана. М., 1926. 
Демографический ежегодник Узбекистана 1991- 2003. Государственный комитет Республики 

Узбекистан по статистике. Ташкент, 2004. 
Дервиз Г., Жадова Л., Жданко И., Митлянский Д. Современная керамика народных мастеров 

Средней Азии. М., 1974. 
Джаббаров И.М Из истории техники и культуры земледелия Южного Хорезма (конец XlX­

начало ХХ в.) // История материальной культуры Узбекистана. ТаШlСент, 1961 . Вып. П. 
с. 272- 295. 

Джаббаров И. М Ремесло узбеков южного Хорезма в конце XlX- начале ХХ в. // ТИЭ АН 
СССР. М., 1971. Т. 97. С. 72-146. 

Джаббаров И. М Узбеки: этнокультурные традиции, быт и образ жизни. Таmкент, 2007. 
Джарылгасинова Р.Ш. Традиционное и новое в семейной обрядности корейцев Средней 

Азии// История, археология и этнография Средней Азии . М., 1968. С. 343-349. 
Джахонов У. Земледелне таджиков долины Соха в конце Х1Х - начале ХХ в. Душанбе, 1983. 
Джахонов У. Земледелие таджиков долины Соха. Душанбе, 1989. 
Дженкинсон. Путешествия в Среднюю Азию 1558-1560 гг. //Английские путешественники в 

Московском государстве в XVI в. М., 1938. 
Джикиев А. Традиционные туркменские праздники, развлечения н игры (на материале Южно-

го и Воеточиого Туркменистана) . Ашхабат, 1983. 
Диваев А. Промыслы и замткятуземцев Азиатского города Ташкента // ТВ. 1901 . N2. 33. 
Диваев А. Заклннание и призыв ветра 11 ЭО. 1910. N2 1- 2. С. 131- 133. 
Добромыслов А.И. Таmкент. Прошлое и настоящее. Исторический очерк. Таruкент, 1912. 

671 



Доклад о положении женщ)'!н в Республике Узбекистан. Ташкент, 1999. 
Доклад о человеческом развитии Узбекистана. Ташкент, 1997. 
Древности Южного Узбекистана. Каталог. Токио, 1991. 
Дубова Н.А. К проблеме формирования памиро-ферганской расы// СЭ. 1978. N2 4. С. 32-37. 
Егиазаров С.А. Исследования по истории учреждений в Закавказье. Городские цехи: Органи-

зация и внутреннее управление закавказских амкарств. Казань, 1891. Ч. 2. 
Ершов Н.Н, Широкова З.А. Альбом одежды таджиков. Душанбе, 1969. 
Есмагамбетов К. Что писали о нас на Западе. Алма-Ата, 1992. 
Ефремов Ф. Девятилетнее странствование. М., 1950. 
Жданко Т.А. Каракалпаки Хорезмекого оазиса// ТХАЭЭ. М., 1952. Т. I. С. 530-544. 
Женщины и мужчины Узбекистана. 2000-2005. Статистический сборник. Ташкент, 2007. 
Жилище народов Средней Азии и Казахстана. М. , 1982. 
Жукова Л. И., Буряков Ю. Ф. Азербайджанцы // Этнический атлас Узбекистана. Стамбул, 2002. 

с. 15- 18. 
Жуковский С. В. Сношения России с Бухарой и Хивой за nоследнее тр!:хсотлетие. Пг., 1915. 
Жумаев А.Ш. Обычаи и обряды узбеков и таджиков Бухарского оазиса, связанные с рожде­

ннем и воспитаннем детей (конец XIX - начало ХХ в.). Автореф. дне . ... канд. ист. наук. 

Ташкент, 1991. 
Задыхина К.Л. Пережитки возрастных классов у народов Средней Азии // Родовое общество: 

этнографические материалы и исследования. М., 1951. С. 157-179. 
Задыхина К.Д. Узбеки дельты Амударьи// ТХАЭЭ. М., 1952. Т. 1. С. 319-426. 
Залесов Н. Письмо из Хивы// Военный сборник. М., 1859. Т. 5. N2 1. С. 273- 295. 
Заорская 8.8. Промышлеяяые заведения Туркестанского края. Разработка данных анкеты, 

произведенной летом 1914 r. экономической организацией изысканий по устройству во­
дохраяял.ищ в верховьях реки Сырдарьи. Пг., 1915. 

Зарубин И. И. Населекие Самаркандской области. Его численность, этнографический состав и 
территориальное распределение// Труды комиссии по изучению племенного состава на­
селения СССР и сопредельных стран. Л., 1926. Вып.10. 

Зарубин И. И. Рождение шугнанекого ребенка и его первые шаги// В.В. Бартольду - турке­
станские друзья, ученики и почитатели. Ташкент, 1927. С. 361-373. 

Засыпкин Б.Н. Архитектура Средней Азии. М., 1948. 
Захарова И. В. Двенадцатилетний животный цикл у народов Центральной Азии // ТИИАЭ АН 

КазССР. Алма-Ата, 1960. Т. 8. С. 34-64. 
Захарова И. В. Уйгуры// Народы Средней Азии и Казахстана. М., 1963. Т. 2. С. 488-526. 
Земля у нас одна. Ташкент, 1991. 
Зияев Х.З. Урта Осиё ва Сибирь (XVI-XIX асрлар). Тошкент, 1962. 
Зияев Х. Узбекистоида пахтачилик тарнхидан. Тошкент, 1980. 
Зотова Н.А . Узбекские общины в России: новые <щнаспорьl)) (на примере Санкт-Петербурга, 

Астрахани, Красноярска). Исследования no прикладной и неотложной этнологии. N2 22. 
м., 2010. 

Зуев Ю.А. К вопросу о языкедревних усуней // Вести. АН КазССР. Алма-Ата, 1957. N2 5 (146). 
С. 61- 74 

Иванин ГМ. Хива и река Амударья. СПб., 1873. 
Иваницкий И.Д. Христианская символика в Согде // Из исторнн древних культов Средней 

Азии. Христианство. Ташкент, 1994. С. 64-70. 
Иванов А.А. О бронзовых изделиях конца XV в. из мавзолея Ходжа Ахмада Яссави //Средняя 

Азия и ее соседи в древности и средневековье. М., 1981. С. 68- 85. 
Иванов П.П. Очерки по истории Средней Азии (XVI - середина XlX в.). М. , 1958. 
ИкptlJitOв А. Избранные труды. Ташкент, 1973. Т. 2. 
ИногаJ\tОв Ш.И. Этнический состав населения и этнографическая карта Ферганской долины в 

границах Узбекской ССР. Автореф. дис .... канд. ист. наук. Ташкент, 1955. 
Ионова Ю.Б. У корейцев Средней Азии!/ КСИЭ. М., 1965. Выл. 37. С. 23- 34. 
Исамиддииов МХ. Истоки городской культуры Самаркандского Согда. Ташкент, 2003. 
Исамиддинов МХ Некотрые воnросы этногенеза и этнической истории Средней Азии // Исто-

рия Узбекистана в археологических и письменных источниках. Ташкент, 2005. С. 141-
147. 

Исмаилов Х. Анъанавий узбек кийимлари (XIX аср охири - ХХ аср боши). Тошкент, 1979. 
История Андижана. Ташкснт, 1980. 
История государствениости Узбекистана. Ташкент. 2009. Т. 1. 

672 



История материальной культуры Узбекистана. Ташкент, 1969. Вып.8. 
История народов Узбекистана. Ташкент, 1950. Т. 1. 
История народов Узбекистана. Ташкент. 1947. Т. П. 
История Узбекистана в источниках. Ташкент, 1984. 
История Узбекской ССР. Ташкент, 1967. Т. I-Ill. 
История Узбекской ССР. Ташкент, 1968. Т. IV. 
Итоги Всесоюзной перелиси населения 1959 г. Узбекская ССР. М., 1962. 
Итоги Всесоюзной переписи населения 1970 г. Уровень образования населекия СССР, союз­

ных и автономных республик, краев и областей. М. 1974. Т. Ш. 

Итоги Всесоюзной переш'lси населения 1970 года. Национальный состав населения СССР. М-, 
1973. T.IV. 

Итоги Всесоюзной переписк населения 1970 года. Миграция населения, число и состав семей 
в СССР. М., 1974. Т. Vll. 

Итоги Всесоюзной переписи населения 1979 года. Число и состав семей, число рожденных 
детей. М., 1985. Т. VI, ч. 1. 

Итоги Всесоюзной переписк населения 1989 года. Национальный состав населения Узбекской 
ССР. Ташкент, 1990. Т. IV. 

Калинин В.И., Яковлев А.А. Коневодство. М., 1961. 
Калмыков А .Д. Хива. Протоколы ТКЛА. Ташкент, 1908. 
Калмыков А. Н. Сельскохозяйственная культура Ташхентского уезда. Материалы по изученвю 

русских почв. СПб., 1895. Вып. 3. 
Кальтер Й. Керамические изделия XVПI-XX вв. //Узбекистан. Насдедники Шелкового пути. 

Штутгарт: Лондон, 1997. 
Камалиддин Ш.С. Из истории домусульманских культов Средней Азии // История материаль­

вой культуры Узбекистана. Самарканд, 2004. Вып. 34. С. 169- 174. 
Камалиддин Ш.С. Происхождение Саманидов. Ташкент, 2008. 
Каримов И.А. Узбекистан- собственная модель перехода на рыночные отношения 11 Кари­

мов И.А. Узбекистан: национальная независимость, экономика, политика, идеология. 
Ташкент, 1996. Т. 1. С. 263- 343. 

Каримов И.А. Дальнейшая модернизация и обновление страны - требование времени 11 Кари­
мов И.А. Обеспечить постуnательное и устойчивое развитие страны - важнейшая задача. 
Ташкевт, 2009. Т. 17. С. 81- 127. 

Каримова В.М. "У"збекистонда оилаларни ижтимоий мух.офаза к.илиш механизмлари 11 Овла 
ижтимои:й х.имоя омвллари. Тошкент, 2007. Б. 1-12. 

Кармышева Б.Х. Сведения об узбекских родах семиз и кесамир 11 Сб. ст. по истории и фило­
логии народов СредJ-Iей Азии, посвящ~нный 80-летию со дня рождения А.А. Семёнова. 
Сталинабад, 1953. 

Кармышева Б.Х Узбеки-локайды Южного Таджикистана. Историко-этнографический очерк 
жнвотноводства в дореволюционный период. Сталинабад, 1954. С. 97- 127. 

Кармышева Б.Х Локайские «мапрамачи» и «илrичн» // Сообщения республиканского 
исторкко-краеведческого музея. История в этнография. Сталинабад, 1955. Вып. 2. С. 121-
160. 

Кармышева Б.Х Жилища узбеков племен карлук южных районов Таджикистана и Узбекиста­
на// ИООН АН Таджикской ССР. Душанбе, 1956. Вьш. 10-11 . С. 13-23. 

Кармышева Б.Х Типы скотоводства в южных районах Узбекистана и Таджикистана (конец 
XIX- начало ХХ в.) //СЭ. 1969. N2 3. С. 44-50. 

Кармышева Б.Х. Очерки этнической истории южных районов Таджикистана и Узбекистана. 
м., 1976. 

Кармышева Б.Х. Узбеки // Расы и народы. М., 1984. Вып. 14. С. 219- 230 
Кармышева Б.Х Архаическая символика в погребально-поминальной обрядаости узбеков 

Ферганы 11 Древние обряды, верования и культы народов Средней Азии. М., 1986. С. 139-
181. 

Кармышева Б.Х Каратегинекие киргизы. М., 2009. 
Карши - 2700. Фотоальбом. Ташкент, 2006. 
Катаzощина И.Л. Кризис идентичности как фактор миграционных процессов на постсовет­

ском пространстве // Восток. 2001 . .N"2 6. С. 75- 91. 
Ким П.Г. Корейцы Республики Узбекистан. Ташкент, 1993. 
Кирпичников Н.А. Краткий очерк некоторых туземных промыслов в Самаркандской области 11 

Справочная книжка Самаркандской области. Самарканд, 1897. Вьш. V. С. 110-162. 

43 Узбеки 673 



Кисляков Н.А. Следы первобытного коммунизма у горных таджиков Вахио-боло. М.; Л., 
1936. 

Кисляков Н.А. Жилище горных таджиков бассейна реки Хингоу. Стаяинабад, 1939. 
Кисляков Н.А. Семья и брак у таджиков. По материалам конца Х1Х - начала ХХ в. М.: Л. , 

1959. 
Кисляков Н.А. Патриархально-феодальные отношения среди оседлого сельского населения 

Бухарского ханства в конце XIX - начале ХХ в. М.; Л., 1962. 
Кисляков Н.А. Очерки по истории семьи и брака у народов Средней Азии и Казахстана. Л., 

1969. 
Кисляков Н.А. Наследование и раздел имущества у народов Средней Азии и Казахстана (XIX -

начало ХХ в.). Л., 1977. 
Климович Л. Праздники и посты ислама. М., 1941. 
Кляшторный С.Г. Древнетюркские рукические памятники как источник по истории Средней 

Азии. М., 1964. 
Кнауэр Н.Х Немцы // Этнический атлас Узбекистана. Стамбул, 2002. С. 166-174. 
Ковалевский А.П. Книга Ахмеда Ибн-Фадлана о его путешествии на Волгу в 921-922 гг. Харь­

ков, 1956. 
Кой-Крылгая-Кала - памятник культуры древнего Хорезма IV в. до н .э. - IV в. н.э. М., 1967. 
К011драшев С.К. Орошаемое хозяйство и водопользование Хивинского ханства. Отчет о ги-

дромодульных работах и изысканиях в бассейне реки Амударья за 1914 г. М., 1916. 
Ко11рад И.И. Запад и Восток М., 1972. 
Коран. Священная книга мусульман. М., 1995. 
Короглы ХГ. Огузский героический эпос. М., 1976. 
!(ошгарий М Девону wатит турк. Тоwкент, 1963. Ж. 3. 
Кузнецев-Угамский Н.Н. Этюды по антропогеографии Узбекистана. Самарканд, 1929. 
Культура и искусство Древнего Узбекистана. М., 1991. Т. 1. 
Кун А.Л. Поездка по Хивинскому ханству в 1878 г. // ИРГО. СПб., 1874. Т. Х. Въ10. 1. С. 47-

58. 
Кун А.Л. Культура оазиса низовьев Амударьи 11 Материалы для статистики Туркестанского 

края. СПб., 1876. T.IV. 
Курбанова МБ. Традиционная пища узбеков и таджиков Бухарского оазиса (конец XIX- на­

чало ХХ в.). Автореф. дис .... канд. ист. наук. Ташкент, 1994. 
Кушелевекий В.И. Материалы для медицинской географии и санитарного описания Ферган­

ской области. Новый Маргилан, 1890. Т. 1. 
Кушелевекий В.И. Материалы для медицинской географИи и санитарного оnисания Ферган­

ской области. Новый Маргилан, 1891. Т. 2. 
Кюнер Н.В. Китайские известия о народах Южной Сибири, Центральной Азии и Дальнего 

Востока. М., 1961. 
Литвинекий Б.А. Древние кочевники «Крыши мира». М., 1972. 
Литвинекий Б.А. Проблемы этнической истории древней и раинесредневековой Ферганы// 

История и культура народов Средней Азии (Древность и Средние века). М., 1976. С. 49-
65. 

Литвииский Б.А. Буддизм в Средней Азии (проблемы ИЗ)"fения) // ВДИ. 2001. ]'(Q 4. С. 188-
199. 

Лобачева Н.П. Свадебный обрядхорезмских узбеков //КСИЭ АН СССР. М., 1960. Вып. XXXIV. 
с. 39-48. 

Лобачева Н.П. Формирование новой обрядности узбеков. М., 1975. 
Лобачева Н.П. К истории календарных обрядов у земледельцев Средней Азии //Древние об­

ряды, верования и культуры народов Средней Азии. М., 1 986. С. 6-31. 
Лобачева Н.П. Сверстники и семья (к воnросу о половозрастной градации общества у народов 

Средней Азии и Казахстана) // СЭ. 1989. ]'(Q 5. С. 83- 95. 
Лобачева Н.П. Некоторые черты семьи хорезмских узбеков в середине ХХ в. // СЭ. 1999. ]'(Q 3. 

с. 51-66. 
Лобачева Н.П. Особенности костюма народов среднеазиатско-казахстанского региона 11 СЭС. 

М., 2001а. Въш. IV. С. 69- 95. 
Лобачева Н.П. Общественная и семейная обрядность народов Средней Азии и Казахстана: 

вторая половина ХХ в. (этнографический аспект/!! Расы и народы. М., 2001б. Выn. 27. 
с. 182- 208. 

Логафет Д.Н. Бух.арское ханство под русским протекторатом. СПб., 1911. 

674 



Лунин В.В. Средняя АзИJ! в дореволюционном и советском востоковедении. Таш:кент, 1965. 
Лыкошин Н.С. Полжизни в Туркестане. Очерки быта тузеМ1:1оrо населенЮI. Пг., 1916. 
Мавлопов 9. Марказий Осиt!нинг I<адимги йуллари. Тошкевт, 2008. 
Макавельский А. О. Авеста. Баку, 1960. 
Маньковекая Л.Ю., Булатова В.А. Памятники зодчества Хорезма. Ташкент, 1978. 
Маргилан-2000. Фотоальбом. Ташкент: Шарк, 2007. 
Маршак Б.И. Согдийское серебро. Очерки по восточной торевтике. М., 1971 . 
Масальский В.И. Туркестанский край// Россия. Полное географическое описание вашего оте­

чества. СПб., 1913. Т. XIX. С. 379-390. 
Масон МЕ. Алтыв-Депе // ЮТАКЭ. Левкнгр. отд. Л., 1981. Т. ХVШ. 
Матбабаев Б.Х, Мирзаев А., Хошимов Х. К изучению поrребального обряда северо-восточ:вых 

районов Ферганской долины в свете этнографии (V-XIV вв.) // Марказий Оси!да аиъава­
вий ва замонавий этномаданий жараt!нлар. Тошкент, 2006. 2-к;исм. Б. 30-35. 

Материалы Всероссийских переписей. Перепись населения Туркестанской республюсв. 
Вып. IV. Сельское население Ферганской области по материалам переnиси 1917 г. Таш­
кент, 1924. 

Материалы Всероссийских nереписей 1920 г. Перепись населенИJ! в Туркестанской республи­
ке. Ч. 1: Поселенные итоги. Выn. lll. Поселенные итоги Сырдарьинекой области. Таш­
кент, 1923. 

Материалы Всероссийских nереписей 1920 г. Перепись населенИJ! в Туркестанской республи­
ке. Ч. 1: Поселенные итоги. Вып. V. Поселенные итоги Самаркандской области. Ташкент, 

1924. 
Материалы к характеристике народного хозяйства в Туркестане. Таблицы. СПб., 1911 . Ч. П . 

Отд. I. 
Материалы по изучению хозяйств оседлого туземного населения Туркестанского края. Сар-

товское хозяйство в Чимкентском уезде Сырдарьинекой области. Ташкент, 1912. 
Материалы по истории Узбекской, Таджикской и Туркменской ССР. Л., 1932. Вып. 3. Ч. I. 
Материалы по районированию Туркестана. Ташкент, 1922. Кн. 2, ч. 2. 
Мах.алла: фуi<аролар )'зини-узи бошJ<аришнинr хуi<)'I<Ий асослари. Тошкент, 2003. 
Мах.мудов К. Блюда узбекской домашней кухни. Ташкент, 1960. 
Мейтарчиян МБ. Зороастрийский nогребальиый обряд (хронологический и локальный вари­

анты). М., 1992. 
Мешкерис В.А. Терракоты Самаркандского музея. Каталог древних статуэток и других мел­

ких скульптурных изделий из обожженной глины, храиящихся в Республиканском музее 

истории, культуры и искусства Узбекской ССР в городе Самарканд. Л., 1962. 
Мешкерис В.А. Корапластика Согда. Душанбе, 1977. 
Мешкерис В.А. Согдийская терракота. Душанбе, 1989. 
Миддендорф А. Ф. Очерки Ферганской долины. СП б., 1882. 
Моногорова Л.Ф. Материалы по этнографии язrулямцев // СЭС. М., 1959. Вып. П. С. 3- 94. 
Моногорова Л. Ф. Семья и семейвый быт// Этнографические очерки узбекского сельского на-

селения. М., 1969. С. 193-243. 
Мукминава Р.Г. Очерки по истории ремесла в Самарканде и Бухаре в XIX в. Ташкент, 1976. 
Мукминава Р.Г. Стольный rрад ханства - Хива // ОНУ. Ташкент, 1997 .. М~ 7- 8. С. 23-30. 
Му.минов А.К. Мавераннахрская школа фикха (IX-Xlll вв.) // ОНУ. 1990. }(g 10. С. 38-42. 
Муминов А.К. Традиционные и современные религиозно-теологические школы в Центральной 

Азии// Центральная Азия и Кавказ. 1999. N25. С. 77-83. 
Муравьев Н. Путешествие в Туркмению и Хиву в 1819 и 1820 гг. М., 1822. Ч. II. 
Мусакаев А.А. О несторнавах в Средней Азии // Из истории древних культов Средией Азии. 

Христианство. Ташкент, 1994. 
Мухамеджанов А.Р. ИсторЮI орошения Бухарского оазиса (с древнейших времен до начала 

ХХ в.). Ташкент, 1976. 
Мухиддинов И. Обряды и обычаи, связанные с земледелием, у памирских таджиков Бахава и 

Ишкашима в XIX- начале ХХ в. 11 СЭ. 1973. N2 3. С. 99- 110. 
Мухиддинов И. Обряды и обычаи припамирских народностей, связанные с циклом сельско­

хозяйствекных работ // Древние обряды, верования и культы народов Средней Азни. 
м.,1986. с. 70-93. 

Назаров Р.Р. «Надо взять большой чугунный котел» (Исторические традиции узбекской кух­
ни)// Узбекистан через пространство и время. Социокультурный альманах. Таwкент, 
2010. с. 239-249. 

675 



НазыловД.А. Мастера школ горного зодчества Средней Азии. Ташкент, 2001. 
Наливкин В.П. Очерки земледелИJJ в Наманrанском уезде // ТВ. 1880. н~ 11-29. 
Наливкин В.П. Краткая исторИJJ Кокаидекого ханства. Казань, 1886. 
Наливкин В.П. Сведения о состоянии туземных медресе Сырдарьинекой области в 1890/91 гг. 

Ташкент, 1916. 
Наливкин В., Наливкина М Очерк быта женщинi1 оседлого туземного населения Ферганы. 

Казань, 1886. 
Народное декоративное искусство Советского Узбекистана. Ташкент, 1957. 
Народное искусство Узбекистана. Альбом. Таwкент, 1978. 
Народное хозяйство СССР {1922-1972 rr.) 11 Юбилейный статистический ежегодюпс. М., 

1972. 
Народное хозяйство Узбекской ССР за 60 лет 11 Юбилейный статистический сборник. Таш-

кент, 1984. · 
Народное хозяйство Узбекской ССР за 70 лет советской власти 11 Юбилейный статистический 

сборник. Ташкент, 1987. 
Народы Средней Азии и Казахстана. М., 1962. Т. 1. 
Наршахий Абу Бакр Му;rаммад ибн Жаъфар. Бухоро тарихи. Тошкент, 1966. 
Насриддинов !{. Узбек дафн ва таъзИJJ маросимлари. Тошкент, 1996. 
Насыров Б. Каракулеводство в совхозах Узбекистана. Ташхент, 1962. 
Нафасов Т. Узбекистон Тоnонимларининг изох.ли луFати. Тошкент, 1988. 
Национальный воnрос и межнациональные отношенИJJ в СССР: история и современность . Ма­

териалы круглого стола 11 ВИ. 1989. Н2 5. С. 3- 97. 
Национальный доклад Ресnублики Узбекистан по выnолнению основных nоложений Конвен­

ции «0 ликвидации всех форм расовой дискриминаци:ю>. Таwкент, 2000. 
Небольсин П.И. Очерки торговли России со странами Средней Азией, Хивой, Бухарой и Ко­

кандом (со стороны Оренбургской линии) 11 ЗИРГО. СП б., 1855. Кн. Х. С. 8- 21. 
HeZAfamи А.Э. Земледельческие календарнЪiе nраздники древних и их nредков. Душанбе, 

1989. 
Неразик Е.Е. Раскоnки ЯI<Ке'-Порсан 11 МХАЭЭ. М., 1963. Т. 7. С. 3-40. 
Никонов В.А. Материалы по космохимни Средней Азии 11 Ономастика Средней Азии. Фрунзе, 

1980. с. 290-306. 
Нильсен В.А. У истоков современного градостроительства Узбекистана (XIX- начало ХХ в.). 

Ташкент, 1988. 
Нозилов ДА. МарказиП Осие меъморчилнгида интерьер. Тошкент, 2005. 
Носирова ЗХ «OI< энли» гилами: nаЙдо булиши, бадиий хусусиятлари ва уии I<айта ткклаш 

музмомлари 11 San'at. 2008. н~ 2. Б. 23- 29. 
Нурмонов А. Узбек тилшунослиги тарихи. Тошкент, 2002. 
Нурмонов А., Мадвалиев А. Узбек тили 11 Узбекистон миллий энциклоnедияси . Тошкент, 2006. 

Ж. 12. Б. 60-65. 
Огудин В.Л. Страна Фергана (эколоrо-религиоведческое исследование). М., 2002. 
Окладников А.П. Неандертальский человек и следы его культуры в Средней Азии (Предвари­

тельные данные и выводы о раскоnках в гроте Тешик-Таш) 11 СА. 1940. Выn. 6. С. 44-59. 
Ол!Wбоев Э., Давидов Ш. Узбекистон Т9101мачнлик саноати махсулотлари ва уларни ишлаб 

ЧИJ<ариш технологияси. Ташкент, 2002. 
Оранский И.М Введение в иранскую филологию. М., 1960. 
Остроумов Н.П. Сарты. Этнографические материалы. Ташкент, 1908. 
Отахjжаев А. Илк урта асрлар Марказий Осиё цивилизациясида турк-суrд мунособатлари. 

Тошкент, 2010. 
Охунов Н. Жой намлари таъбири. Тошкент, 1994. 
Очерки no истории государственности Узбекистана. Taiiii<eнт, 2001. 
Очерки по истории хозяйства народов Средней Азии и Казахстана. Л., 1973. 
Ошанин Л. В. Данные к географическому расnределению главнейших антроnологических nри­

знаков населения Средней Азии и оnыт выявления основных расовых тиnов Средней 
Азии 11 Тр. IV Всесоюзного съезда зоологов, анатомов и гистологов. Киев, 1931. С. 312-
314. 

Ошанин Л.В. Антроnологический состав и вопросы этногенеза таджиi<ов и узбекских племен 

Южного Таджикистана 11 ТИИАЭ АН ТЗджиi<ской ССР. Душанбе, 1957. Т. 62. 
Ошанин Л.В. Антроnологический состав населения Средней Азии и этногенез ее народов. 

Ереван, 1957-1959. Ч. 1-3. 

676 



Ошанин Л.В., Зезенкова В.Я. Воnросы этногенеза народов Средней Азии в свете данн:ы:х ан­
троnологии. Ташкент, 1953. 

Пантусов Н.Н. Книга о счастливых и несчастлнвы.х годах (таравчинский текст и русский 
nеревод) // Материалы к изучению наречия таранчей Ил:ийского округа. Казань, 1901. 
Выn. 3. С. 20-23. 

Перевозчиков И.В. Совремеввые антроnологические типы Средней Азии. Их классификаnия 
и nроисхождение //Проблема этногенеза и этнической истории народов Средней Азии и 
Казахстана. М., 1991. С. 45-60. 

Петрушевский И.П. Анторопологическое изучеrmе юrо-востока Средней Азии (nроблемы ге-

незиса расы Среднеазиатского междуречья). Автореф. дне .... канд. ист. наук. М., 1980. 
Петрушевский И.П. Городская знать в государстве Хулаrуидов // СВ. 1948. Т. V. С. 85- 110. 
Петрушевский И.П. Земледелие и аграрные отношения в Иране XШ-XIV вв. М.; Л., 1960. 
Пещерава Е.М. Праздник тюльпана (пола) в селении Исфара Кокавдекого уезда // В.В . Бар-

тольду- туркестанские друзья, ученики и nочитатели. Ташкент, 1927. С. 374-384. 
Пещерова Е.М Некоторые доnолнения к оnисанию праздника тюльпана в Ферганской долJ!-

не // Иранский сборник. К 75-летию профессора И.И. Зарубина. М., 1963. С. 214-218. 
Лигулевекая Н.В. Сирийские источники по истории народов СССР. Л., 1941. 
Пирлиев К. Некоторые воnросы этноnедаrогики туркменского народа. Ашхабад, 1980. 
Поливанов Е.Д. Этнографическая характеристика узбеков. Въm. 1. Происхождение и нанмено-

ванне узбеков. Ташкент, 1926. 
Положение «0 махаплинеких (квартальных) комитетах в городах; поселках и кишлаках Респу­

блики Узбекистан». Ташкент, 1993. 
Полозов В.А. Узбекское общинное землепользование в Шерабадской долине и Каршинекой 

степи УзССР // Народное хозяйство Средней Азии . Ташкент, 1925. N!! 7. С. 69- 75. 
Поляков С.П. Историческая этнография Средней Азии и Казахстана. М., 1980. 
Поно.марев П.М. Социалистическая реконструкция ремесленно-кустарной nромышленности 

Узбекской ССР. Ташкент, 1940. 
Правда Востока. 2011, 16 мая. 
Пугаченкова Г.А. Самаркандская керамика XV в. // Тр. САГУ. Археология Средней Азии. 

Ташкент, 1950. С. 91-120. 
Пугаченкова Г.А. К истории костюма Средней Азии н Ирана XV- nервой половины XVI в. по 

данным миниатюр // Тр. САГУ. Ташкеит, 1956. С. 85- 119. 
Пугаченкова Г.А. Хал чаяв: К проблеме художественной культуры Северной Бактри н. Ташкент, 

1966. 
Пугаченкова Г.А. , Ремпель Л. И. История искусств Узбекистана. С древнейших времен до се­

редины XII в. М., 1965. 
Пугаченкова Г.А., Ремпель Л.И. Очерки истории искусства Средней Азии. М., 1982. 
Пугаченкова Г.А ., Хакимов А. Коллекция-выставка: путь феномена // Греция-Узбекистан: об­

щие культурные традиции. Ташкент, 2001. 
Пьянков И.В. Саки: содержание понятия// Исследования АН Таджикской ССР. ООН. N2 3(53). 

1968. с. 12- 19. 
Радлов В.В. Оnыт словаря тюркских наречий. СПб., 1905. Кн. 2, т. Ill. 
Рассказ торговца Абросимова о nоездке его в Хиву (50-е годы XIX в.) // История Узбекистана 

в источниках. Ташкент, 1990. С. 31~0. 
Рассудава Р.Я. Сравнительная характеристика мужской одежды населения Ферганско­

Ташкентского региона (XIX- XX вв.) //Традиционная одежда народов Средней Азии и 
Казахстана. М., 1979. С. 139- 156. 

Ражабов !(.,Хайдаров М Туркистон тарихи (1917- 1924 йиллар). Тошкент, 2002. 
Рахимов МР. Земледелие таджиков бассейна реки Хинrоу в дореволюционный nериод 

(историко-этноrрафический очерк). Сталинабад, 1957. 
Рахманов М. Узбекский театр с древнейших времен до 1917 года. Ташкент, 1981. 
Рашид-ад-дин. Сборник летописей. М.; Л., 1952. Т. 2, ч. 1. 
Ре.мпель Л.И. Далекое и близкое . Бухарские записи. Ташкент, 1981. 
Релтель Л.И. Цепь времен: вековые образы и бродячие сюжеты в традиционном искусстве 

Средней Азии. Ташкент. 1987. 
Рерих Ю.Н. Тохарская nроблема // НАА. 1963. N!! 6. С. 118- 123. 
Решетов В.В., Шоабдурщмонов Ш. Узбек диалектолоrияси. Тошкент, 1978. 
Ртвеладзе Э.В. Навруз- праздник счастья и благоденствия // Эхо истории. 2003. N!! 1. 

с. 14-17. 

677 



Ртвеладзе Э. Цивилизации, государства, культуры Центральной Азии. Ташкент, 2005. 
Ртвеладзе Э.В., ТаШХQджаев Ш.С. Об одной тюрко-согдийской монете с христианскими сим­

волами // Византийский временник. М., 1973. Т. 35. С. 232- 234. 
Ртвеладзе Э.В., Хакимов З.А. Маршрутные исследования nамятников северной Бактрии // Из 

истории античной культуры Узбекистана. Ташкент, 1973. 
Рузиева М. Хурмат талаб маросим //Фан ва турмуш. 1976. N2 6. С. 20-25. 
Рузиева М. Посмертная и траурная одежда узбеков r. Ташкента // Костюм народов Средней 

Азии. М., 1979. С. 169-174. 
Рычков Ю.Г. Происхождение расы Среднеазиатского междуречья // Тр. ТашГУ. Ташкент, 

1964. т. 235. с. 86-106. 
Савин И. С. Узбеки Казахстана // Народы Казахстана: Атлас-энциклопедия. М., 2009. 
Савуров М.Д. Секреты дуяrанской кухни. Ташкент, 1989. 
Сагдуллаев А. С. Оседлые области юга Средней Азии в эпоху раннего железа (генезис культу-

ры и социально-экономическая динамика). Автореф. дис .... док. ист. наук. М., 1989. 
Садыкова Н. Национальная одежда узбеков (XIX-XX вв.). Ташкент, 2003. 
Сазонова М. В. К этнографии узбеков Южного Хорезма // ТХАЭЭ. М., 1952. Т. 1. С. 247-318. 
Сазонова М.В. Традиционное хозяйство узбеков Южного Хорезма. Л., 1978. 
Самарканд- 2750. Фотоальбом. Таmкент, 2007. 
Саримсо~ов Б. Узбек маросим фольклори. Тошкент, 1986. 
Селезнев А.Г., Селезнева И.А. Религиозный синкретизм, народный ислам, региональные куль­

ты (теоретические заметки) // Народная культура: личность, творчество, досуг. Омск, 

2003. с. 80-82. 
Сельское хозяйство Узбекистана. Статистический сборник. Ташкент, 2009. 
Семейный быт народов СССР. М. , 1990. 
Семенов А.А. Два слова о ковке среднеазиатского оружия // ЖС. 1909. Вып. П. С. 153- 155. 
Семенов А.А. К вопросу о происхождения и составе узбеков Шейбани-хана // Материалы по 

истории таджиков и узбеков Средней Азии. Сталинабад, 1954. С. 3- 34. 
Семья и семейные обряды у народов Средней Азии и Казахстана. М., 1978. 
Сербов П.И., Никифоров А .Д. Народное просвещение в Узбекистане. Самарканд-Ташкент, 

1927. 
Смирнов К.Ф. Сарматы на Илеке . М., 1975. 
Снесарев Г.П. Материалы о первобытно-общинных пережитках в обычаях и обрядах узбе­

ков Хорезма // Полевые исследования Хорезмекой экспедиции в 1957 г. М., 1960. С. 134-
145. 

Снесарев Г.П. Традиция мужских союзов в ее позднейшем варианте у народов Средней Азии // 

Полевые исследования Хорезмекой экспедиции в 1958- 1961 rr. М., 1963. С. 155- 158. 
Снесарев Г.П. Реликты домусульманских верований и обрядов у узбеков Хорезма. М., 1969. 
Снесарев Г.П. К волросу о происхождения празднества суннат той в его среднеазиатском 

варианте 11 Занятия и быт народов Средней Азни. Л., 1971. С. 256-273. 
Снесарев Г.П. Люди и звери // Знание-сила. 1973а. N2 11. С. 39-42. 
Снесарев Г.П. Под небом Хорезма (этнографические очерки). М., 1973б. 
Сиесарев Г.П. Хорезмекие легенды как источник по истории религиозных культов Средней 

Азии. М., 1983. 
Сиесарев Г.П. ДургадьiК (материалы к истории культуры и быта хорезмских узбеков группы 

«сарт») // Расы и народы. М., 2001. Вып. 27. С. 55-81. 
Современные этнокультурные процессы в махаллях Ташкента. Ташкент, 2005. 
Современные этносоциальные процессы на селе. М., 1986. 
Соди~ова Н. Узбекмиллий кийимлари XIX- XX асрлар. Тошкент, 2006. 
Состав семей. Всесоюзная перепись населения // ВС. 1983. N2 6. С. 72-79. 
Социальное развитие и уровень жизни .населения Узбекистана. Статистический сборник. Таш-

кент, 2008. 
Справочная книжка Самаркандской области. Самарканд, 1895. Вып. 3. 
Справочная книжка Самаркандской области. Самарканд, 1896. Вып. 4. 
Спришевский В.И. Чуетекое поселение эпохи бронзы // КСДПИ ИИМК. М., 1957. Вып. 69. 

С. 40-49. 
Спришевский В.И. Чуетекое поселение эпохи бронзы // КСДПИ ИИМК. М., 1957. Вып. 71 . 

С. 86-98. 

678 



Ставиский Б.Я. Античный мир, его традиции и элементы в истории культуры и искусства 
Ср~дней Азии 11 Антич11ость и античные традиции в культуре и искусстве народов Совет­
ского Востока. М., 1978. С. 203- 216. 

Стасов В.В. Трон хивинских ханов// Стасов В.В. Собр. соч. СПб., 1894. Т. I. Отд. 1. С. 851-
866. 

Стародуб Т.Х Эволюция типов средневековой исламской архитектуры. Автореф. дне .... док. 
искусств. м., 2006. 

Статистический ежегодник. 1917-1923 гг. Ташкент, 1924. 
Статистический ежегодних Узбекистана, 2008. Ташкент, 2009. 
Статистический ежегоднИl< Узбекистана, 2009. Таwкент, 2010. 
Страбон. География . М., 1964. 
Страта//ович ГГ, Сушанло М, Дума11 Л.И. Дунгане // Народы Средней Азии и Казахстана. 

М., 1963. Т. 2. С. 564-581. 
Структурные преобразования экономики: результаты и перспективы // http://www.gov.uz/ru/ 

press/economics/5120. 
Сулейманов Р Х Древний Нахшаб. Ташкент, 2000. 
Сухарева О.А. Мать и ребенок у таджиков (обряды и представления, связанные с материнством 

и младенчеством у таджиков г. Самарканда и кишлаков Кусохи, Канибадама и Шахриста­

на) // Иран. Л. , 1929. Т. 111. С. 107- 154. 
Сухарева О.А. К истории костюма населения г. Самарканда // Бюлл. АН УзССР. 1945. N2 11- 12. 

с. 38-41. 
Сухарева О.А. К истории художественного ремесла в Узбекистане (производство табакерок)// 

Сборник МАЗ. М.; Л., 1953. Т. XIV. С. 119- 139. 
Сухарева О.А. Древние черты в формах головных уборов народов Средней Азии 11 СЭС. М., 

1954. с. 299-353. 
Сухарева О.А. Бухара XlX - начало ХХ в. М., 1956. 
Сухарева О.А. К исторкн городов Бухарского ханства. Ташкент, 1958. 
Сухарева О.А. Ислам в Узбекистане. Ташкент, 1960. 
Сухарева О.А. Позднефеодальный город Бухара. Ташкент, 1962. 
Сухарева О.А. Пережитки демонологии и шаманства у равнинных таджиков // Домусулъман­

ские верования и обряды в Средней Азии. М., 1975. С. 5-93. 
Сухарева О.А. Квартальная община позднефеодального города Бухары. М., 1976. 
Сухарева О.А. Опыт анализа лакроев традиционной «туникообразной» среднеазиатской одеж­

ды в плане их истории и эволюции // Костюм народов Средней Азии. М., 1979. С. 77-
102. 

Сухарева О.А. История среднеазиатского костюма. Самарканд. Вторая лоловина XIX- начало 
хх в. м., 1982. 

Сухарева О. А. Празднества цветов у равнинных таджиков (конец XIX- начало ХХ в.) // Древ­
ние обряды, верования и культы народов Средней Азии. М., 1986. С. 10-48. 

Сухарева О.А., Бикжа11ова МА. Прошлое и настоящее селения Айкыран. Ташкент, 1955. 
Сухарева О.А., Турсунов Н. О. Из истории городских и сельских поселений Средней Азии. Вто­

рая половина XIX - начало ХХ в. // Жилище народов Средней Азии и Казахстана. М., 
1982. с. 10--47. 

Сушанло МЯ. Дунгане (историка-этнографический очерк). Фрунзе, 1971. 
Тагаев А.Р. К проблеме сельскохозяйственной терминологии в предгорных регионах Узбеки­

стана // Узбекистон х.удудида дех.~<;ончилик маданиятининr тарихий илдизлари ва замона­
внй жараёнлар. Тоmкент, 2006. С. 161- 165. 

Таджики Каратегина и Дарваза. Душанбе, 1966. Вьш. 1. 
Тановарлар. Ташкент,2003 
Ташкент. Энциклопедия. Ташкент, 1983. 
Ташкевт - жемчужина исламской культуры. Фотоальбом. Тоwкент, 2007. 
Tamкelfт-2200. Фотоальбом . Тошкент, 2009. 
Ташкентский государственный университет. Ташкент, 1970. 
Ташходжаев Ш.С. Художественная поливная керамика СамаркандаХ - начала Xlll в. Таш­

кент, 1967. 
Те11ишева А.Э. Празднование Наврузаи Хыдыреллеза в Турции (конец XIX - середина ХХ в.) // 

СЭ. 1991. N2 6. С. 71-80. 
Терентьев МА. История завоевания Средней Азии. СПб., 1906. 
Тетерев11иков А.П. Очерк внутренней торговли киргизской степи. СПб., 1867. 

679 



Тимаховский Е. Путешествия в Китай через Монголию в 1820 и 1821 годах. СПб., 1843. Ч. 11. 
Тимошинов В.И. Культурология. Алматы, 1997. 
Тихомирова МН. Традиционная пища татар Среднего Прииртышья во второй половине XIX -

nервой трети ХХ в. Автореф. дне .... канд. ист. наук. Омск, 2005. 
Тишков В.А. Очерки теории и политики этничности в России. М., 1997. 
Тишков В.А. Реквием по этносу: исследования по социально-культурной антропологии. М., 

2003. 
Токарев С.А. Ранние формы религии. М., 1964. 
Толстов С.П. Религии народов Средней Азии // Религиозные верования народов СССР. М.; Л., 

1931. т. 1. с. 241-266. 
Толстов С.П. Основные проблемы этногенеза народов Средней Азии // СЭ. М.; Л., 1947 . 

.N"Q 6-7. с. 303-305. 
Толстов С.П. По следам древнехорезмекой цивилизации. М.; Л., 1948а. 
Толстов С.П. Древней Хорезм. М., 1948б. 
Толстов С.П. Итоги двадцати лет работы Хорезмекой археолого-этнографической экспедиции 

(1937- 1956 гг.) // СЭ. 1957 . .N"Q 4. С. 31-59. 
Толстов С.П. По древним дельтам Окса и Яксарта. М., 1962. 
Толстов С.П. , Андрианов Б. В. Новые материалы по истории развития ирригации в Хорезме // 

КСИА АН СССР. 1957. Вьш. XXVI. 
Томилов Н.А. Тюркоязыttное население Заnадно-Сибирской равнины в конце XVI- первой 

четверти XIX в. Томск, 1981. 
Тошкент. Энциклопедия. Тошкент, 1992. 
Тошкент мах.аллалари: анъаналар ва замонавийлик. Тошкент, 2002. 
Традиционное мировоззрение тюрков Южной Сибири: Знак и ритуал. Новосибирск, 1987. 
Тревер К.В. Эфталитское государство (V-VI вв.) // История народов Узбекистана. Ташкент, 

1950. т. 1, ч. 1. с. 125-136. 
Троицкая А.Л. Первые сорок дней ребенка (чилля) среди оседлого населения Ташкента и Чим­

кентского уезда // В.В. Бартольду- туркестанские друзья, ученики и почитатели. Таш­

кент, 1927.С.349-36о: 
Троицкая А.Л. Женский зикр в старом Ташкенте // Сборник МАЭ. М., 1929. Т. VП. С. 173-

199. 
Тулъцева Л.А . О некоторых социально-этнических аспектах равития обрядово-праздничной 

культуры в Узбекистане // СЭ. 1984 . .N"Q 5. С. 15- 24. 
Убайдуллаева Р.А. Общественное мнение как выразитель национальной идеологии и незави­

симости Узбекистана // ОНУ. 2001 . .N"Q 2. С. 3- 8. 
Узбекистан во вторую пятилетку (1933- 1937 гг.) // Материалы к докладу Совнаркома СССР. 

Ташкент, 1938. 
Узбекистан - на пути проrресса. Фотоальбом. Тошкент, Узбекистан, 2001. 
Узбекистан: столичные жители. М., 1996. 
Узбекистан. Экономяческо-географическая характеристика. Ташкент, 1950. 
Узбекистан в цифрах. Статистический сборник. Ташкент, 2009. 
Узбекская советская энциклопедия. Ташкент, 1977. Т. 9. 
Узбекская советская энциклопедия. Ташкент, 1980. Т. 14. 
Умар Хайём. Наврузнома. Тошкент, 1990. 
У мняков И.И. Тохарская проблема // БДИ. 1940 . .N"Q 3-4. С. 181-193. 
Устаев Ш. Дни недели в поверьях народов Южного Узбекиста.на // Краеведение Сурханда-

рьи. Ташкент, 1989. С. 146-155. 
Фахретдинова ДА. Ювелирное искусство Узбекистана. Ташкент. 1988. 
Федотов Я.А. Ранние тюрки на Северном Кавказе. М., 1978. 
Феофилакт Симокатта. История. М., 1957. 
Филанович М Государство Каигюй // Очерки по истории rосударствеввости Узбекистана. 

Ташкент, 2001. С. 14-23. 
Филанович МИ. О некоторых аспектах истории общив·ы в древности и nроисхождении «ма­

халла» // O'zbekiston tarixi. 2003 . .N"Q 2. С. 12-19. 
Фирштейн Л.А. Земледельческие орудия таджиков и узбеков// Сборник. МАЭ. Л., 1970. 

Т. XXVI. С. 143-201. 
Фирштейн Л.А. О некоторых обычаях и поверьях, связанных с рождением ребенка у узбеков 

Южного Хорезма // Семья и семейные обряды у народов Средней Азии и Казахстана. М., 
1978. с. 189-210. 

680 



Хаки.мов А. Сад восточной философии или заметки о современном искусстве Узбекистана: Ис­
кусство наций (1992- 2002). М., 2002. 

Хакимов А. Из сокровищниц Самаркандского музея // Шедевры Самаркандского музея. Аль­
бом. Таmкент, 2004. 

Хакимов А., Гюль Э. Байсун. Атлас художественных ремесел. Таmкент, 2006. 
Хакимов А., Гюль Э. Проблемы изучения искусства Узбекистана исламского времени 11 Ислам­

ское искусство Узбекистана. Таmкент, 2009. С. 4-12. 
Хакимов А., Ртвеладзе Э. Уникальная чаша из Камnыр-теnа 11 Санъат. Ташкент, 2002 . .N'2 4. 

С. 5- 11. 
Ханжанков А. Первые годы русской кинематографии. Воспоминания. М., 1937. 
Хашимбеков Х Узбеки Северного Афганистана. М., 1994. 
Хисматуллин А.А., Крюкова В.Ю. Смерть и похоронвый обряд в исламе и зороастризме. СПб., 

1997. 
Хить ГЛ. Дерматоглифика народов СССР. М., 1983. 
Хить ГЛ. Дерматоглифика тюркоязычных народов Евразии: двадцать лет спустя 11 БА. М., 

2009. Выn. 17. С. 254-263. 
Хить ГЛ., Долинова Н.А. Расовая дифферендиация человечества. М., 1990. 
Ходжайов Т.К. Антропологический состав населения эnохи бронзы Сапаллитепа. Таmкент, 

1977. 
Ходжайов Т. К. К палеоантроnологии древнего Узбекистана. Таmкеит, 1980. 
Ходжайов Т.К. Этнические процессы в Средней Азии в эпоху Средневековья. Таmкент, 1987. 
Ходжайов Т.К. Краткие итоги антропологического изучения Средней Азии // ЭО . .N'2 6. 2000. 

с. 148- 155. 
Ходжайов Т.К. Население позднефеодальной Бухары. М., 2007. 
Хаджайова Г.К., Усманова Е.Л. Этническая антропология современного населения Самар­

кандской области 11 ОНУ. 1990 . .N'2 3. С. 20-23. 
Ходжайов Т.К., Хаджайова г·к. Древние жители Ташкентского оазиса. Ташкент, 1993. 
Ходжайов Т. К. , Хаджайова ГК. Антропология и этническая история узбекского народа. Таш­

кент, 1995. 
Ходжайов Т.К., Хаджайова ГК. Монголоидность у населения Средией Азии и ее эпохальные 

изменения 11 еэс. м., 2001. с. 35-46. 
Хаджайова Г.К. Одонтологические исследования древнего населения Средией Азии 11 Вест­

ник Каракалпахского филиала Ахадемин наук Ресnублики Узбекистан . Нукус, 1996 . .N'2 2. 
с. 65-71 . 

Хаджайова Г.К. Дерматоглифиха узбеков 11 Антропологические и этнографические сведения 
о населения Средней Азии. М., 2000. С. 125- 166. 

Хаджайова Г.К. Дерматоглифиха народов Средней Азии. М. , 2007а. 

Хаджайова Г.К. Одоитологическая характеристика населения Бухары 11 Позднефеодальное 
население Бухары. М., 2007б. С. 124-153. 

Хорезмекая Ахадемия Маъмуна. Фотоальбом. Ташкент, 2006. 
Худояр-хан Н. Некоторые обычаи и суеверия у сартов, связанные с рождением ребенка 11 ЭО. 

1909 . .N'2 1. с. 37- 39. 
Хуэй-цзяо. Жизнеописания достойных монахов (Гао сэа чжуань) 1 Пер. М. Е. Ермакова. М., 

1991. т. 1. 
Цыбульский В.В. Современные календари стран Ближнего и Средиего Востока. Синхронисти­

ческие таблицы и пояснения. М., 1964. 
Чепелевецкая ГЛ. Сузанн Узбекистана. Ташкент, 1961. 
Чвырь А.А. Обряды и верования уйгуров в XIX- XX вв.: очерки народиого ислама в Туркеста­

не . М., 2006. 
Чешко С. В. Роль этнонациовализма в распаде СССР 11 Трагедия великой державы: националь­

ный вопрос и распад Советского Союза. М., 2005. С. 443-468. 
Численность и состав населения СССР // По данным Всесоюзной переписк населения 1979 г. 

м. , 1985. 
Чуманова Н.И. Развитие шелховодства в Узбекистане. Автореф. дне .... канд. ист. наук. Таm-

хент. 1950. 
Шайдуллаев Ш.Б. Северная Бахтрия в эпоху раниего железного века. Ташкент, 2000. 
Шаниязов К.Ш. Узбекн-карлуки. Ташкент, 1964. 
Шаниязов К.Ш. О традиционной пище узбеков// Этнографические очерки материальной куль­

туры узбеков конца XIX- начала ХХ в. Ташкент, 1972. С. 96- 118. 

681 



Шаниязов К.Ш. Отгонное животноводство у узбеков// Очерки по истории хозяйства народов 
Средней Азии и Казахстана. Л., 1973. С. 87-98. 

Шаниязов К.Ш. К этнической истории узбекского Аарода. Ташкент, 1974. 
Шаниязов К.Ш., Исмаилов Х. Этнографические очерки материальной культуры узбеков конца 

XIX - начала ХХ в. Ташкент, 1981 . 
Шониёзов 1(. }\анr давлатива каАrлилар. Тошкент, 1990. 
Шониёзов К.Ш. Узбек халкининr шакллаюнn жараёни. Тошкент, 2001. 
Шаханова Н.Ж. Традиционная nища казахов как историко-этнографический источник. Авто-

реф. дис .... канд. ист. наук. Л., 1987. 
Шахназаров А.И. Сельское хозяйство в Туркестанском крае. СПб., 1908. 
Шедевры Самаркандского музея. Ташкент, 2004. 
Шишки11 В.А. Варахша. М., 1963. 
Шишкина ГВ. Глазурованная керамика Соrда (вторая nоловина VПI-XIII вв.). Ташкент, 1979. 
Шишкина ГВ. Ремесленная nродукция средневекового Согда // Из истории nроизводства rла-

зурованАой керамики. Ташкент, 1986. 
Шишов А. Сарты. Ташкент, 1904. 
Шукуров А. Мусульманские школы в Туркеставе // Наука и nросвещение. 1922. N2 1. С. 30-

35. 
Щербак А. М Грамматика староузбекского языка. М.; Л., 1962. 
ЩербакА.М. Сал-наме // Письменные nамятники Востока. М., 1974. С. 171-189. 
Этнографические очерки узбекского сельского населения. М., 1969. 
Юдахин К. И Некоторые особенности карабула.кских говоров // В.В. Бартолъду - туркестан­

ские друзья, ученики и nочитатели. Ташкент, 1927. С. 401-425. 
Юлдашев МЮ. Новые архивные неточники по истории Средней Азии // КСИВ. М., 1951 . 

Вьm. 1. С. 35-41. 
Юсупов Ю. Аграрная реформа продолжается // http://www.press.uz. 
Юферев В.И Хлоnководство в Туркестане. Л., 1925. 
Яблонский Л.Т. Еще раз к воnросу о формировании расы Среднеазиатского междуречья (в 

свете новых nалеоанТропологических материалов из Приаралья) // Антроnологические и 
этнографические сведения о населении Средней Азии. М., 2001 . С. 5- 21. 

Ягодин В.Н. Генезис и формирование раннехорезмийской государственности // История госу­
дарственности Узбекистана. Ташкент, 2009. Т. 1. С. 106-131. 

Ягодин В.Н., Ходжайов Т.К. Некроnоль древнего Маздакхана. Ташкент, 1970. 
Якубовский А.Ю. Феодальное общество Средней Азии и его торговля с Восточной Европой в 

X-XV вв. // Материалы по истории Узбекской, Таджикской и Туркменской ССР. Л., 1932. 
Выn. III, ч. 1. С. 1- 60. 

Якубовский А.Ю. К вопросу об этногенезе узбекского народа. Ташкент, 1941. 
Ярхо А.И. О некоторых вопросах расового анализа // Антроnологический журнал. 1934. N2 3. 

с. 3-21. 
Узбекистон Ресnубликаси . Энциклопедия. Тошкент, 1997 
Узбек тилининг изох,ли луrати. Ж. 5. Тошкевт, 2006-2008. 
Узбекистонислом обидалари. Фотоальбом. Тошкент, 2002. 
Узбекистон миллий энциклопедияси. Ж. 12. Тошкент, 2006. 
Ураева Д. Узбек мотам маросимлари фольклори. Тошкент, 2004. 
Каюмов А.Р. XIX аср охири- ХХ аср бошларида Сурхон-Шеробод водийсндаги этник жараэн­

ларнинг баъзи омиллари // O'zbekiston tarixi. 2001. N2 4. Б. 27- 30. 
l(аюмов А.Р. Хужалик-маданий типлар ва этник дифференциация масалалариrа доир (Сурхон-

Шеробод водийси материалларига асосида) 11 O'zbekiston tarixi. 2008. N2 3. Б. 61- 72. 
К,орабоев У. Бадий - оммавий тадбирлар. Тошкент, 1986. 
К,орабоев У. Узбек халк байрамлари. Тошкент, 2002. 
l(ораев С. Этномика. Тошкент, 1979. 
Ashirov А. Relicts of Ancient Religious Beliefs of the Residents of the Ferghana Valley. Tashkent, 

2000. 
Воусе М. The Pious Foundations of Zoroastrianisш // Bulletin of the School of Oriental (and Afri­

can) Studies. Vol. XXXI. Part. II. 1968. 
Chavannes Е. Documents sur 1es Tou-kiue (Turks) Occidentaux // Сборник трудов Орхонской 

экспедиции. СПб., 1903. Т. VI. 
Chirshman R. Les Chionites-Hephtalites. Memoires de la Delegation archeologique franyaise en 

Afganistan. Т. ХШ. Le Caire, 1948. 

682 



с;ау А. Nevruz - ТUrk Ergenekon bayrami. Ankara, 1999. 
Dawson Ch. God, History and Historians: an anthology ofmodem Christian views ofhistory. New 

York, 1977. 
Kandiyoti D., Azimova N. The communal and the sacred: women's worlds of ritual in Uzbekistan // 

The Joumal ofthe Royal Anthropologicallnstitute. Vol. 10, N2 2. London, 2004. Р. 327- 349. 
Enoki К. On the Nationality of the Ephthalites // Memoirs of the Research Department of the Тоуо 

Bunco. Tokyo, 1959. N 18. Р. 1- 58. 
Enolci К. Тhе Origin of the White Huns or Hephthalites // East and West. 1958. Vol. Vl. N2 3. 

Р. 231- 237. 
Eliade М. Shamanism: Archaic Techniques of Extasy 11 Bollingen Series. Vol. 76. Princeton, 1974. 

Р . 265,266. 
Frye R.N. Sayili. Turks in the Middle East before the Saljuks // Joumal ofthe Royal Asiatic society. 

Vol. 63. N2 3. London, 1943. Р. 204-207. 
Fathi Н. Femmes d' Autorite dans L' Asie centrale Contemporaine. Paris, 2004. 
Fathi Н. Gender, Islam and Social Change in Uzbekistan 11 Central Asian Survey. 2006. N2 25(3). 

Р. 303- 317. 
Fischer Е. Spezielle Anthropologie: Rassenlehre 11 Anthropologie. Leipzig; BerHn, 1923. Р. 122-

222. 
Grousset R. L'Asie orientale. Paris, 1934. 
Hakimov А. Arts and crafts in Transoxiana and Кhurasan 11 History of civilizations of Central Asia. 

Vol. 1V. Part 11. Paris, 2000. 
Khakimov А. L'art de 1' Uzbekista.n: 1 'epoque des temourides et !е ХХ е siecle. Paris, 1996. 
Lentz Т., Lowry G. Timur and the Princely Vision. Persian Art and Culture in the Fifteenth Century. 

Washington; Los Angeles, 1989. 
Leroi-Gourhan А. Le geste et !а parole. Т. 2. Paris, 1965. 
Litvinsky В.А. Central Asia [History of the Buddhism] 11 Encyclopaedia of Buddhism 1 Ed. J. 

Dhirasekera. У. IV. Fasc. 1. Sri Lanka, 1979. 
Marquart /. Uъer das Volkstum der Komanen // Abh. der Kбniglichen Gesellscbaft der Wissenscbaften 

zu Gбttingen. Веrм, 1914. Bd. ХJП. N2 1. Р. 25- 238. 
Marx Е. Commu.nal and individual Pilgrimage: The Region of Saints Tombs in South Sinal // 

Regional Cu1ts. London- San Francisco, 1977. Р. IX-XXXVII. 
Osman Turan. Tnrk Cihan hakimiyeti mefkuresi tarihi. Istanbul, 1993. Gild 1. 
Pougatchenkova G. Les Tresors de Dalverzine-tepe. Leningrad, 1978. 
Pritsak О. Karacbanidiscb Streitfragen 11 Oriens. Vol. 3. Leiden. 1950. N2 2. 
Pritsak О. Die Karachaniden 11 Der lslam. Bd. 31/1. Berlin, 1953. 
Rasanayagam J. Hea1ing witb spirits and the formation of Muslim selfhood in post-Soviet 

Uzbekistan // Joumal ofthe Royal Anthropological lnstitute, 2006. Vol. 12. N2 2. Р. 377-393. 
Shilder К. Popular Islam in Тunisia: А Regional Cults Analysis. Leiden: African Studies Centre, 

1990. 



СПИСОК АВТОРОВ 

АБДУЛЛАЕВ Рустам Самигович - д. иск., профессор. Государственная консервато-
рия РУз 

АЛИМОВА Дилором Агзамовна - д.и.н., профессор. Институт истории АН РУз 

АЗИМОВА Нодира Хаитбаевна - к.и.н. Институт истории АН РУз 

АРИФХАНОВА Зоя Хамидуллаевна- д.и.н. Институт истории АН РУз 

АШИРОВ Адхам Азимбаевич - д.и.н. Институт истории АН РУз 

БАБА НОВ Бахтия Ми аимович - д.и.н. Институт востоковедения АН РУз 

ВОРОНИНА Вероника Леонидовна - д.и.н., профессор 

ДЖАББАРОВ Иса Мурадович - д.и.н., профессор. Национальный университет РУз 
имени Мирзо Улугбека 

ЗОТОВА Наталия Александровна - к.и.н. Институт этнологии и антропологии РАН 

ЗУНУНОВА Гульчехра Шавкатовна- к.и.н. Институт истории АН РУз 

КАДЫРОВ МухсинХалилович -д. иск., профессор. Институтискусствознания АН РУз 

КАДЫРОВА Дилафруз Мухсивовна- к. иск. Институт искусствознания АН РУз 

КАРАМАТЛИ Файзулла Музаффарович - д. иск., профессор. Институт искусство-
знания АН РУз 

КАРИМОВА Нигора Ганиевна - к. иск. Институт искусствознания АН РУз 

КАЮМОВ Асрор Раимович - младший научный сотрудник. Институт истории АН РУз 

МАДВАЛИЕВ Абдувахоб Паттахович - к.ф.н. Институт языка и литературы АН РУз 

НАЗАРОВ Равшан Ренатович - к. фил. н. Институт истории АН РУз 

НУРМУХАМЕДОВА Ирина Маратовна- к.и.н. 

ПАЙЗИЕВА Мукаддас Хабибуллаевна - к.и.в. Институт истории АН РУз 
/ПИСАРЧИК Анна Константиновна/ - к.и.н. 
САДЫКОВА Нафиса Садыковка - д. и. н., профессор. Государственный музей исто­

рии АН РУз 

САРИМСАКОВ Абдулатип Абдирахимович -старший преподаватель. Наманrанский 
государственный университет 

ХАКИМОВ Акбар Абдуллаевич - академик Академии художеств РУз. Институт ис-
кусствознания АН РУз 

ХАКИМОВ Зафар Абдуллаевич - главный редактор журнала «Мозийдан садо» 

ХАН Валерий Сергеевич - к. фил. н. Институт истории АН РУз 

ХАСАНОВ Ахаджон Ахмаджонович - д.и.н., профессор. Ташкентский исламский 
университет при Кабинете Министров РУз 

ХОДЖАЙОВ Тельман Касымович - д.и.в., профессор. Институт этнологии и антро­
nологии РАН 

ХОДЖАЙОВА Гальтира Кутузовна- д.и.н., профессор. Институт психологии и пе­
дагогики 

ХУЖАХОНОВ Исмоилжон Мансурович- к.и.н. Институт истории АН РУз 

1 ШАНИЯЗОВ Карим Шаниязович 1- академик АН РУз, д.и.н., профессор 



ВА 
вди 
в и 
в с 
же 
ЗИРГО 
ЗРГО 
ИАН 
иим:к 
и оон 
ИОАИЭКУ 

ИЭАРАН 
КИСА 
КСИА 
ксив 
ксиэ 

ксдnи 
ксиим:к 

МАЗ 
МИА 
МХАЭЭ 
НАА 
ОНУ 
оон 
ОПИХНСАК 
ПМА 
РАО 
РГО(ИРГО) 

СА 
САГУ 
св 
СМА 
сэ 
еэс 

ТащГУ 
тв 
тиэ 
ТИИАЭ 
ТКЛА 
ТХАЭЭ 
ТЭС 
ХКТНСАК 
ЦГАРУз 
ЦСУУзССР -

ЭИБКУ 
эо 
ЮТАКЭ 

СПИСОК COKPAIJJEHИЙ 

Весткик антропологии 

- Вестник древней исторнн 
Вопросы исторнн 

Вестник статистики 

Живая старина 

Записки Императорского Русского географического общества 
- Записки Русского географического общества 

Известия Академии наук 

Институт истории материальной культуры 
Известия Отделения общественных наук 
Известия Общества археологии, истории и этнографии при Казанском универси­
тете 

- Институт этнологии и антропологии Российской академии наук 
- Костюм народов Средней Азнн 

Краткие сообщенИJI Института археологии 

Краткие сообщения Института востоковедения 
- Краткие сообщения Института этнографии 

Краткие сообщения о докладах и полевых исследованиях 
Краткие сообщения о докладах и полевых исследованиях по исторнн материаль­
ной культуры 

- Музей антропологии и этнографии 
- Материалы и исследования по археологии СССР 
- Материалы Хорезмекой археолого-этнографической экспедиции АН СССР 

Народы Азии и Африки 

- Общественные науки в Узбекистане 
- Отделение общественных наук 
- Очерки по истории хозяйства народов Средней Азии и Казахстана 
- Полевые материалы автора 

- Российское археологическое общество 
Русское географическое общество (Имnераторское Русское географическое 
общество) 
Советская археология 

- Среднеазиатский государственный университет 
Советское востоковедение 

- Социологические материалы автора 
- Советская этнография 

Среднеазиатский этнографический сборник 

- Тащкентский государственный университет 
Туркестанские ведомости 

Труды Института этнографиu АН СССР 
Труды Института истории, археолоrни и этнографии 

- Туркестанский кружок любителей археологии 
- Труды Хорезмекой археолого-этнографической экспедиции 
- ТуркестанекнИ этнографический сборник 

Хозяйственно-культурные традиции народов Средией Азliи и Каз~стана 
Центральный государственный архив Республики Узбекистан 

Центральное статистическое уnравление Узбекской Советской Социалистической 
Республики 

- Этнографическое и.зучение быта и культуры узбеков 
Этнографическое обозрение 

- Южно-туркмевистанская археологическая комплексная экспедиция 



ОГЛАВЛЕНИЕ 

ПРЕДИСЛОВИЕ (В.А. Тишко_в, С. В. Чешко) ....................................................................... 5 

ВВЕДЕНИЕ (З.Х Арифханова) ............................................................................................ 7 

ГЛАВА 1 

ЧАСТЬI 

ЭТНИЧЕСКАЯ ИСТОРИЯ 

ЭТНИЧЕСКАЯ И ПОЛИТИЧЕСКАЯ ИСТОРИЯ УЗБЕКОВ ........................................... 14 

Историческая антропология (Т.К. Ходжайов, Г.К. Ходжайова) ....................................... 14 
Язык (А.П. Мадвалиев) ......................................................................................................... 24 
Этнополитическая история народов Средней Азии в древний и античный периоды 

(К.Ш. Шаниязов).................... ............. .................................... ..................... ......................... 29 
Этнические процессы в период Средневековья (К.Ш. Шаниязов) .................................... 39 

ГЛАВА2 

ЭТНИЧЕСКИЕ И ЭТНОдЕМОГРАФИЧЕСКИЕ ПРОЦЕССЫ В ХХ- НАЧАЛЕ 

XXI ВЕКА...................................................... .......................... ............................. ................ 50 

Этнический состав населения (З.Х. Арифханова) ............................................................... 50 
Формирование национальной идентичности узбеков (З.Х. Арифханова).......................... 53 
Этнодемографическая ситуация на рубеже ХХ и XXI веков (З.Х Арифханова, 

Р.Р. На!1аров)............................ ........ ..................................................................................... 64 
Узбеки за пределами Узбекистана (Н. А. Зотова)............................................................... 72 

ГЛАВА 3 

ЧАСТЬ 11 

ЗАНЯТИЯ УЗБЕКОВ 

ЗЕМЛЕдЕЛИЕ (К.Ш. Шаниязов) ....................................................................................... 79 

Общая характеристика и типы земледелия ...... ................................................... .. ...... .. . ..... 79 
Орудия труда и техника земледелия .................... :.............................................................. 82 
Основные отрасли земледельческого хозяйства....................................... .... ...................... 90 
Водное хозяйство и водопользование................................................ ................... ............... 107 

ГЛАВА4 

ЖИВОТНОВОДСТВО (К.Ш. Шания.зов) ............................................................................ 118 

Общая характеристика.......................................................................................................... 118 
Овцеводство.......................................................................................................................... 121 
Разведение круnного рогатого скота . . . . . . . . . . ........ ... ......................... .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . .. . . . 128 
Коневодство, верблюдоводство и другие отрасли ................ ,............................................. 130 
Шелководство..................... .............................................................................. ................ .... 133 

686 



ГЛАВА 5 
РЕМЕСЛО И ДОМАШНИЕ ПРОМЪIСЛЫ (И. М Джаббаров).......................................... 136 

Добывающие промы:слы и обработка металла.................................................................... 139 
Деревообделочное производство и обработка камня......................................................... 151 
Гончарное дело..................................................................................................................... 154 
Обработка волокна, шелкоткачество и изготовление одежды и головных уборов........... 159 
Производство кожи и шорные изделия ........................................................... .... ... ....... .... .. 172 
Социальные отношения, обычаи и обряды ремесленников .......... .. ...... .. . ..... ..................... 173 
Торговля и торговые корпорации ....................................................................................... 179 

ГЛАВА6 

РАЗВИТИЕ НАЦИОНАЛЬНОЙ ЭКОНОМИКИ В ХХ- НАЧАЛЕ XXI ВЕКА................ 187 

Промышленность. Транспорт (В. С. Хан)............................................................................. 187 
Сельское хозяйство (МХ Пайзиева, А. Каюмов)................................................................ 195 
Традиционные ремесла в период независимости (А. Хакимов).............................. . ..... . ..... 205 

ГЛАВА 7 

ЧАСТЪШ 

МАТЕРИАЛЬНАЯКУ ЛЪ ТУРА УЗБЕКОВ 

ПОСЕЛЕНИЯ И ЖИЛИЩЕ.................................................................................................. 225 

Поселения (города и селения) (К.Ш. Шаниязов). ............................................................... 228 
Стационарное жилвше (В.Л. Воронина, А.К. Писарчик) .................................................... 242 
Переносное жилище (К.Ш. Шаниязов)................................................................................ 250 
Современное жилище (И. Хужахонов) ................................................................................ 256 

ГЛАВА8 

ОДЕЖДА.................................................. .......................... ................................................... 264 

Традиционная одежда (С. Садыкова) .................................................................................. 264 
Современная одежда (А.А. Аширов)..................................................................................... 304 

ГЛАВА9 

ПИЩА... ........... ......................................................................................... ....... .......... ......... .. 310 

Традиционная пища (К.Ш. Шаниязов) ................................................................................ 31 О 
Трансформация пищи в современный период (ГШ. Зуиунова, Р.Р. Назаров).................. 337 

ЧАСТЪIV 

СЕМЕЙНЫЙ И ОБЩЕСТВЕННЫЙ БЫТ 

ГЛАВА 10 
СЕМЬЯ (К.Ш. Шаниязов)..................................................................................................... 342 

Формы семьи......................................................................................................................... 342 
Формы брака ..... ..... ... . . . .. . ... .. .... ........................... ... ....................... .............. ... .................. ..... 345 

ГЛАВА 11 
СЕМЕЙНАЯ ОБРЯДНОСТЬ................................................................................................ 349 

Брачные обряды и церемонии (К.Ш. Шаниязов) ................................................................ 349 
Обычаи, связанные с периодом до рождения ребенка (И.М. Нурлtухамедова)................. 365 
Обычаи, связанные с рождением и первыми днями жизни ребенка (И. М Нурмухамедова) 369 
Обычаи, связанные с ранним детством (И. М Нурлtухамедова)......................................... 377 

687 



Традиционное празднество суннат-тjй (обрезание) (Н.Х Азимова)................................ 381 
Похоронво-поминальная обрядность (МХ Пайзиева)....................................................... 388 

ГЛАВА 12 

ИЗМЕНЕНИЯ В СЕМЬЕ И СЕМЕЙНЫХ ОБРЯДАХ В ХХ- НАЧАЛЕ ХХ1 ВЕКА 
(З .. Х Арифханова)............... ..................... ............. ................. .................. ............................ .. 396 

Современная семья .... ................................................................ ... . . . . . .. . . . . .. .. ......................... 396 
Обрядово-ритуальная жизнь семьи в ХХ - начале XXl века ............. ....................... ......... 404 

ГЛАВА 13 

ОБЩЕСТВЕННЫЙ БЫТ...................................................................................................... 416 

Соседеко-территориальная обЩина (К.Ш. Шаниязов) ............................. .... ...................... 416 
Древние традиции общественной жизни (К.Ш. Шаниязов) ............................................... 424 
Трансформация соседеко-территориальной общины (З.Х Арифханова). ......................... 428 
Календарные праздники, обычаи и обряды (А.А. Аширов, Г.Ш. Зунунова, 
А.А. Саримсаков)................................................................................................................... 438 

ГЛАВА 14 

ЧАСТЬV · 

ДУХОВНАЯ КУЛЬТУРА 

РЕЛИГИЯ........... ................................................................................................................... 461 

Древние религиозные верованвя (А.А. Аширов)................................................................. 461 
Ислам (А.А. Хасанов, А.А. Аширов, Б. М Бабаджанов) ...................................................... 471 

ГЛАВА 15 

ОБРАЗОВАНИЕ И НАУКА (ДА. Алимова, З.Х Арифханова)............................................ 501 

Система народного образования в конце XIX- начале XXI века.......................... ............ 501 
Советская система школьного образования ....................................................................... 505 
Современный этап развития образования .... .. . ............ .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ... . .. ... . . . . . . .. .. 51 О 
Наука ................................................................................. _..................................................... 516 

ГЛАВА 16 

ИЗОБРАЗИТЕЛЬНОЕ И ПРИКЛАДНОЕ ИСКУССТВО (А. Хакимов).............................. 529 

ГЛАВА17 

АРХИТЕКТУРА XIX-XX ВЕКОВ (3. Хакимов).................................................................. 579 

ГЛАВА 18 
МУЗЫКАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА (Ф.М Караматли, Р.С. Абдуллаев)................................... 598 

ГЛАВА19 

ЗРЕЛИЩНЫЕ ВИДЫ ИСКУССТВА .................................................................................. 629 

Театр, хореография, цирк (М Кадыров, Д. Кадырова)....................................................... 629 
Узбекский кинематограф (Н. Каримова) .......... , ....... _. .. ,....................................................... 651 

ГЛОССАРИЙ ........................................................................................................................ 659 

БИБЛИОГРАФИЯ................................................................................................................. 667 

СПИСОК АВТОРОВ..................... ...................................................... .................................. 684 

СПИСОКСОКРАЩЕНИЙ ................................................................................................... 685 




	Глава
	ЭТНИЧЕСКИЕ И ЭТНОДЕМОГРАФИЧЕСКИЕ ПРОЦЕССЫ В XX - НАЧАЛЕ XXI ВЕКА
	ФОРМИРОВАНИЕ НАЦИОНАЛЬНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ УЗБЕКОВ
	УЗБЕКИ ЗА ПРЕДЕЛАМИ УЗБЕКИСТАНА


	Узбеки
	01
	02
	03
	04
	05
	06
	07
	08
	09
	010
	011
	012
	013
	014
	015
	016
	017
	018
	019
	020
	021
	022
	023
	024
	025
	026
	027
	028
	029
	030
	031
	032
	033
	034
	035
	036
	037
	038
	039

	Binder2.pdf
	стр_118
	стр_119
	стр_120
	стр_121
	стр_122
	стр_123
	стр_124
	стр_125
	стр_126
	стр_127
	стр_128
	стр_129
	стр_130
	стр_131
	стр_132
	стр_133
	стр_134
	стр_135
	стр_136
	стр_137
	стр_138
	стр_139
	стр_140
	стр_141
	стр_142
	стр_143
	стр_144
	стр_145
	стр_146
	стр_147
	стр_148
	стр_149
	стр_150
	стр_151
	стр_152
	стр_153
	стр_154
	стр_155
	стр_156
	стр_157
	стр_158
	стр_159
	стр_160
	стр_161
	стр_162
	стр_163
	стр_164
	стр_165
	стр_166
	стр_167
	стр_168
	стр_169
	стр_170
	стр_171
	стр_172
	стр_173
	стр_174
	стр_175
	стр_176
	стр_177
	стр_178
	стр_179
	стр_180
	стр_181
	стр_182
	стр_183
	стр_184
	стр_185
	стр_186
	стр_187
	стр_188
	стр_189
	стр_190
	стр_191
	стр_192
	стр_193
	стр_194
	стр_195
	стр_196
	стр_197
	стр_198
	стр_199
	стр_200
	стр_201
	стр_202
	стр_203
	стр_204
	стр_205
	стр_206
	стр_207
	стр_208
	стр_209
	стр_210
	стр_211
	стр_212
	стр_213
	стр_214
	стр_215
	стр_216
	стр_217
	стр_218
	стр_219
	стр_220
	стр_221
	стр_222
	стр_223
	стр_224
	стр_225
	стр_226
	стр_227
	стр_228
	стр_229
	стр_230
	стр_231
	стр_232
	стр_233
	стр_234
	стр_235
	стр_236
	стр_237
	стр_238
	стр_239
	стр_240
	стр_241
	стр_242
	стр_243
	стр_244
	стр_245
	стр_246
	стр_247
	стр_248
	стр_249
	стр_250
	стр_251
	стр_252
	стр_253
	стр_254
	стр_255
	стр_256
	стр_257
	стр_258
	стр_259
	стр_260
	стр_261
	стр_262
	стр_263
	стр_264
	стр_265
	стр_266
	стр_267
	стр_268
	стр_269
	стр_270
	стр_271
	стр_272
	стр_273
	стр_274
	стр_275
	стр_276
	стр_277
	стр_278
	стр_279
	стр_280
	стр_281
	стр_282
	стр_283
	стр_284
	стр_285
	стр_286
	стр_287
	стр_288
	стр_289
	стр_290
	стр_291
	стр_292
	стр_293
	стр_294
	стр_295
	стр_296
	стр_297
	стр_298
	стр_299
	стр_300
	стр_301
	стр_302
	стр_303
	стр_304
	стр_305
	стр_306
	стр_307
	стр_308
	стр_309
	стр_310
	стр_311
	стр_312
	стр_313
	стр_314
	стр_315
	стр_316
	стр_317
	стр_318
	стр_319
	стр_320
	стр_321
	стр_322
	стр_323
	стр_324
	стр_325
	стр_326
	стр_327
	стр_328
	стр_329
	стр_330
	стр_331
	стр_332
	стр_333
	стр_334
	стр_335
	стр_336
	стр_337
	стр_338
	стр_339
	стр_340
	стр_341
	стр_342
	стр_343
	стр_344
	стр_345
	стр_346
	стр_347
	стр_348
	стр_349
	стр_350
	стр_351
	стр_352
	стр_353
	стр_354
	стр_355
	стр_356
	стр_357
	стр_358
	стр_359
	стр_360
	стр_361
	стр_362
	стр_363
	стр_364
	стр_365
	стр_366
	стр_367
	стр_368
	стр_369
	стр_370
	стр_371
	стр_372
	стр_373
	стр_374
	стр_375
	стр_376
	стр_377
	стр_378
	стр_379
	стр_380
	стр_381
	стр_382
	стр_383
	стр_384
	стр_384_1
	стр_384_10
	стр_384_11
	стр_384_12
	стр_384_13
	стр_384_14
	стр_384_15
	стр_384_16
	стр_384_17
	стр_384_18
	стр_384_19
	стр_384_2
	стр_384_3
	стр_384_4
	стр_384_5
	стр_384_6
	стр_384_7
	стр_384_8
	стр_384_9
	стр_632
	стр_633
	стр_634
	стр_635
	стр_636
	стр_637
	стр_638
	стр_639
	стр_640
	стр_641
	стр_642
	стр_643
	стр_644
	стр_645
	стр_646
	стр_647
	стр_648
	стр_649
	стр_650
	стр_651
	стр_652
	стр_653
	стр_654
	стр_655
	стр_656
	стр_657
	стр_658
	стр_659
	стр_660
	стр_661
	стр_662
	стр_663
	стр_664
	стр_665
	стр_666
	стр_667
	стр_668
	стр_669
	стр_670
	стр_671
	стр_672
	стр_673
	стр_674
	стр_675
	стр_676
	стр_677
	стр_678
	стр_679
	стр_680
	стр_681
	стр_682
	стр_683
	стр_684
	стр_685
	стр_686
	стр_687
	стр_688
	стр_689

	385-400_2.pdf
	Страницы из IMG_NEW_0001_Страница_01
	Страницы из IMG_NEW_0001_Страница_02
	Страницы из IMG_NEW_0001_Страница_03
	Страницы из IMG_NEW_0001_Страница_04
	Страницы из IMG_NEW_0001_Страница_05
	Страницы из IMG_NEW_0001_Страница_06
	Страницы из IMG_NEW_0001_Страница_07
	Страницы из IMG_NEW_0001_Страница_08
	Страницы из IMG_NEW_0001_Страница_09
	Страницы из IMG_NEW_0001_Страница_10
	Страницы из IMG_NEW_0001_Страница_11
	Страницы из IMG_NEW_0001_Страница_12
	Страницы из IMG_NEW_0001_Страница_13
	Страницы из IMG_NEW_0001_Страница_14
	Страницы из IMG_NEW_0001_Страница_15
	Страницы из IMG_NEW_0001_Страница_16




