
ЎЗБЕКИСТОН  ЎРТА  АСРЛАРДА: 
ТАРИХ ВА МАДАНИЯТ 



АКАДЕМИЯ  НАУК  РЕСПУБЛИКИ  УЗБЕКИСТАН 
ИНСТИТУТ  ИСТОРИИ 

INSTITUT FRANÇAIS D'ETUDES SUR L'ASIE CENTRALE 
[IFEAC] 

УЗБЕКИСТАН В СРЕДНИЕ ВЕКА: 
ИСТОРИЯ  И КУЛЬТУРА 

Посвящается  80­летию  доктора  исторических  наук, 
профессора  Розии  Галиевны  Мукминовой 

(Доклады  международной  конференции) 

Ташкент  ­  2003 





ЎЗБЕКИСТОН  РЕСПУБЛИКАСИ  ФАНЛАР АКАДЕМИЯСИ 
ТАРИХ института 

INSTITUT FRANÇAIS D'ETUDES SUR L'ASIE CENTRALE 
[IFEAC] 

ЎЗБЕКИСТОН ЎРТА АСРЛАРДА: 
ТАРИХ BA МАДАНИЯТ 

Тарих фанлари доктори, 
профессор Розия Галиевна  Мукминованинг 

80­йиллик юбилейига бағ ишланади 

(Халкаро анжуман маърузалари) 

Тошкент ­  2003 



Маьсул муҳ аррирлар: 
Алимова Д.А. ­  тарих фанлари доктори, профессор 
Ртвеладзе Э.В. ­  тарих  фанлари доктори,  академик 

Ишчи  гуруҳ и: 
Каримов Э.Э. ­  тарих фанлари  доктори  (раҳ бар) 
Агзамова Г.А. ­  тарих  фанлари доктори 
Абдурасулов У. 
Джабарова X. 
Гущина О. ­  оператор 

©  ЎзР ФА Тарих  института,  2003  й. 



МУНДАРИЖА 

МУКМИНОВА РОЗИЯ ГАЛИЕВНА  9 
БИБЛИОГРАФИЯ НАУЧНЫХ РАБОТ ДОКТОРА ИСТОРИЧЕСКИХ 

НАУК, ПРОФЕССОРА МУКМИНОВОЙ РОЗНИ ГАЛИЕВНЫ  15 
McChesney R.D. 

A LITTLE­KNOWN PERSIAN HISTORY OF AFGHANISTAN: THE 
AMANAL­TAWARIKH  34 

Paul J. 
HEIRS OF THE MALAMATIYA?  41 

Poujol  С 
UNE NOUVELLE SOURCE DOCUMENTAIRE SUR L'ASIE CENTRALE 
À LA FIN DU XTXÈ SIÈCLE: LE VOYAGE EN ASIE CENTRALE, 
PARIS-SAMARKAND, 1888, PAR RENÉ KOECHLIN 48 

Isenbike Togan 
POLITICAL, CULTURAL AND ECONOMIC RELATIONS BETWEEN 
CENTRAL ASIA AND TURKEY IN THE PERIOD OF TEMbR 53 

Абиджанова Д.С. 
ИЗУЧЕНИЕ ВОПРОСОВ ГОСУДАРСТВЕННОГО  УСТРОЙСТВА 

.  ВМАВЕРАУННАХРЕВ  КОНЦЕXIV­НАЧАЛЕXVВЕКОВ 
В ОТЕЧЕСТВЕННОЙ И ЗАРУБЕЖНОЙ ЛИТЕРАТУРЕ  60 

Абусеитова М.Х., Тулибаева Ж.М. 
ИСТОРИКО­КУЛЬТУРНЫЕ СВЯЗИ НАРОДОВ ЦЕНТРАЛЬНОЙ 
АЗИИВХГУ­ХУПВВ  69 

Агзамова ГА. 
ЎРТА ОСИЁ ХОНЛИКЛАРИ: ПОЙТАХТ  ШАҲ АРЛАР ТАРИХИГА 
ОИД АЙРИМ МАЪЛУМОТЛАР  77 

Бабаджанов Б.М. 
ИЗ ИСТОРИИ ОДНОГО "СВЯТОГО СЕМЕЙСТВА" 
СРЕДНЕВЕКОВОЙ БУХАРЫ (родословная и родственные связи 
Джуйбаридов)  86 

Буряков Ю.Ф. 
ШАХРУХИЯ ­  КРУПНЫЙ ТОРГОВО­РЕМЕСЛЕННЫЙ ЦЕНТР 
СРЕДНЕВЕКОВОГО МАВЕРАННАХРА (по археологическим 
источникам)  99 

Джураева Г. 
ИМЕНИТЫЕ ЖЕНЩИНЫ ПОЗДНЕСРЕДНЕВЕКОВОЙ БУХАРЫ... 106 

7 



Исмаилова Э.М. 
К ПРОБЛЕМЕ "ИДЕАЛЬНОГО ПРАВИТЕЛЯ" В МИНИАТЮРЕ 
МАВЕРАННАХРА И СРЕДНЕГО ВОСТОКА  115 

Камолиддин Ш.С. 
К БИОГРАФИИ ИБН АН­НАДИМА  123 

Каримов Э.Э., Абдурасулов У.А. 
ХАНСКИЕ ЯРЛЫКИ КАК ИСТОЧНИК ПО ИСТОРИИ 
ХИВИНСКОГО ХАНСТВА  133 

Отахўжаев А. 
УЗБЕК ДАВЛАТЧИЛИГИ  ТАРИХИДА  СУҒ Д­ТУРК 
МУНОСАБАТЛАРИ  ИЛДИЗЛАРИ  138 

Пугаченкова Г.А. 
БУХАРСКИЕ ХАНАКА  144 

Ртвеладзе Э.В. 
МЕДНЫЙ ПРЕДМЕТ С ИМЕНЕМ АМИРА АБИ МАНСУРА 
НАСРА Б. АХМАДА  148 

Урунбаев А. 
ПИСЬМА АВТОГРАФЫ ХАДЖИ АХРАРА, КАК ИСТОЧНИК 
ПО ИСТОРИИ МАВЕРАННАХРА И ХОРАСАНА XV ВЕКА  151 

Фрагнер Б.Г. 
ОБЩИЕ СТРУКТУРЫ И ТРАНСРЕГИОНАЛЬНЫЕ АСПЕКТЫ В 
ИСТОРИИ ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ И ИРАНА С XIII ПО XIX ВЕК: 
МАКРОИСТОРИЧЕСКИЕ РАМКИ ДЛЯ СИНЭРГЕТИЧЕСКИХ 
ИССЛЕДОВАНИЙ  157 

Фурньё В. 
СЕМИРЕЧЬЕ И ТРАНСОКСИАНА (МАВЕРАННАХР): ИХ СВЯЗИ 
В ИСТОРИИ ТЮРКИЗАЦИЙ И СЕДЕНТЕРИЗАЦИЙ НИЖНЕЙ 
ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ  167 

Ҳ ўжаев А. 
КАДИМИЙ ХИТОЙ  МАНБАЛАРИДАГИ  ТУРКИЙ  ХАЛКЛАРГА 
ОИД АЙРИМ  ЭТНОНИМЛАР  176 

Юсупова Д.Ю. 
"МА'АСИР АЛ­МУЛУК" ХОНДАМИРА ­  ИСТОЧНИК О ДЕЯНИЯХ 
ГОСУДАРЕЙ ЭПОХИ ТЕМУРА И ТЕМУРИДОВ  184 



МУКМИНОВА  РОЗИЯ  ГАЛИЕВНА 

Таникли  тарихчи  олима  Мукминова  Розия  Галиевна  1922  йил­
нинг  31 декабрида  таваллуд  топди.  1939  йили  ўрта  таълим  макта­
бини  аъло тугатган  Р.Г. Мукминова  Ўрта Осиё Давлат Университе­
тининг  тарих  факультетига  қ абул  қ илинди.  Ушбу  олий  даргоҳ да 
ёш талаба тарихнинг узоқ  ва якин даврлари, мураккаб ва жозибали 
қ ирралари  билан  илк  бор  муфассал  танишади. Университетда  тах­
сил олиш жараёнида у Иккинчи  жаҳ он уруши йилларида Тошкент­
га  эвакуация  қ илинган  СВ.  Бахрушин,  В.И. Беляев,  Б.Д. Греков, 
М.В. Нечкина,  И.П. Петрушевский,  Е.М. Пещерова,  А.Ю. Яку­
бовский  ҳ амда  M.C. Андреев,  Я.Ғ . Ғ уломов,  A.A. Семенов  каби 
кўплаб  машҳ ур  олимларнинг  мазмундор  лекцияларини  тинглаш 
бахтига  сазовор  бўлади. Талабалик  йилларида  барча  ўқ ув предмет­
ларини  аълога  ўзлаштириб  борган  Р.Г. Мукминова  1944 йилда уш­
бу  факультетни  имтиёзли диплом  билан  тамомлайди  ва унга тарих 
факультетида  даре  берган  кўплаб  малакали  олимларнинг  тавсияси 
билан  аспирантурага  ҳ ам  йўлланма  берилади.  Шундай  қ илиб,  у 
Узбекистан  Фанлар  Академиясининг  янги  ташкил  этилган  Тарих 
институтининг дастлабки  аспирантларидан  бири бўлди. 

Мазкур  даврда  қ ўхна  Ўрта  Осиё  тарихини  янада  чуқ ур  ва  ат­
рофлича  ўрганиш  тарих  фанииинг  муҳ им  ва  долзарб  масалалари­
дан  бири  бўлиб  турар  эди.  Бу  эса  ўз  навбатида  Ўрта  Осиё тарихи 
бўйича  етук  мутахассис  кадрлар  тайёрлашни  тақ озо  этди.  Ана шу 
эҳ тиёждан  келиб  чиқ кан  ҳ олда  Р.Г. Мукминова  ­  шарқ шунослик 
илмининг  йирик  маркази  ­  Ленинградга  (Санкт­Петербург)  жўна­
тилди.  Бу  ерда  у  ўрта  аср  жамияти  тарихининг  йирик  билимдони 
И.П. Петрушевский  раҳ барлиги  остида  илмий  тадқ иқ от  ишларини 
олиб  боради  ва  айни  пайтда  улкан  шаркдгунос  олимларнинг  илғ ор 
тажрибаларини  ўзлаштиради. 

Ёш  тадқ иқ отчи  1949 й.  СССР  Фанлар  Академиясининг  Шарқ ­
шунослик  институтида  (Ленинград)  "Мовароуннаҳ р  учун Темурий­
лар  ва  Шайбонийлар  ўртасидаги  кураш"  мавзусида  номзодлик дис­
сертациясини  муваффақ иятли  химоя  қ илади.  Расмий  оппонент­
лар  ­  А.Ю. Якубовский  ва  Н.Д. Миклухо­Маклайлар  олиманинг 
тадкикотини  юқ ори баҳ оладилар, хусусан, илмий ишда форс­тожик 
тилидаги  манбалардан  ташқ ари  эски  узбек  тилидаги  манбалардан 
хам  фойдалинганлигини  қ айд  этиб  ўтадилар.  Бу  манбалар  илгари 
тадқ иқ отга  кам  жалб этилган  эди. А.Ю. Якубовский  шундай  ёзади: 

9 



"Ҳ озирги даврга кадар, ушбу мавзу  ҳ еч  ким томонияан  бундай кенг 
ва атрофлича  ёритилмаган". 

Ўз  даврининг  бу  йирик  олимлари  томонидан  Р.Г. Мукминова 
ишига  берилган  юқ ори  баҳ о  ва  Ўрта  Осиё  тарихининг  йирик  би­
лимдони  Я.Ғ .  Ғ уломовнинг  маслахатлари  олимани  ўрта  аср  ёзма 
манбаларини  қ ар  томонлама  ўрганишга  рағ батлантирди.  "Игна  би­
лан  кудуқ   қ азишга"  қ иёс  бу  иш жараёнида  олима  ўрта  аср жамия­
тининг  катта  қ атлами  бўлган  ҳ унармандларнинг  ҳ аёти  ва  фаолия­
тига  оид  конкрет  материалларви  тўплашга  муваффақ   бўлди  хамда 
уларни  танқ идий  ўрганиш  асосида  "Самарканд  ва  Бухоронинг 
XVI  аср  ҳ унармандчилиги"  мавзусида  докторлик  диссертациясини 
езди.  Бу  иш  олима  томонидан  1972 й.  Ўзбекистон  Фанлар  Акаде­
миясининг  Қ ўшма  Илмий  Советида  муваффакиятли  равишда 
ҳ имоя  этилди.  Кейинги  йиллар  давомида  олима  ўзининг  бор  илми 
ва  кучини  Ўзбекистон  тарихининг  ўрганилмаган  саҳ ифаларини 
тадқ ик  этишга  сарф  қ илди.  Ўз  илмий  фаолиятини  Узбекистан  ФА 
Тарих  институтида  кичик  илмий  ходимликдан  бошлаган  олима, 
кейинчалик  шу илм даргоҳ ида  катта  илмий  ходим, бўлим бошлиғ и, 
илмий­тадқ иқ от  гуруҳ ининг  бошлиғ и  бўлиб  ишлади.  Мазкур  йил­
ларда  Р.Г. Мукминова  ўз  диккдт  эътиборини  Узбекистан  тарихи­
нинг кўплаб муаммоли ва долзарб масалаларига  қ аратди. 

Ўрта  асрлар  тарихининг  йирик  билимдони  профессор  Розия 
Галиевна  Мукминова турли  йўналишларда  илмий  изланишлар  олиб 
борди. Машҳ ур тарихчи, академик  Я.Ғ . Ғ уломов раҳ барлиги  остида 
илмий­тадкикот  ишларини  олиб  борган  бўлимда  иш  боцшаган 
олима  Ўзбекистон  тарихининг  яхши  ёритилмаган  сиёсий,  ижтимо­
ий,  кисман,  этник  тарихи  масалаларини  тадқ иқ   этишга  қ аратди, 
ёзма  манбаларни  атрофлича  ўрганиш  натижасида  ўрта  аср жамия­
тини  даврлаштиришга  оид  баъзи  тузатишларни  киритишга  муваф­
фақ   бўлди.  Баъзи  тарихий  терминлар  ­  тийул,  суюрғ ол,  тагжой, 
тамғ а,  бож,  рохдари  ва  бошқ алар,  ижарадорлик  шакллари, 
аҳ олининг  ижтимоий  категориялари  (чухра  ва  бошқ алар)  каби  ма­
салаларга Р.Г. Мукминова томонидан аниклик киритидди. 

Олима томонидан  ўз  илмий  тавсифини  топган  масалалардан  би­
си  ­  аграр  муносабатлар  тарихидир.  1966 й.  олиманинг  "XVI  аср 
Узбекистан  аграр  муносабатлар  тарихидан,  "Вакф­нома"  материал­
лари  асосида"  номли  монографияси  босмадан  чиқ ци.  Унда 
тадкикотчи  вақ ф  институтининг  характерли  хусусиятлари,  вақ ф 
хўжалигининг  аста­секин,  айниқ са,  Шайбонийлар  ва  Аштархоний­
лар  даврида,  ўсиб  боришини  ҳ ужжатли  далиллар  асосида  исботлаб 
бера  олишга  муваффақ   бўлган.  Шунингдек,  тарихчи  ўрганилаётган 

10 



даврда  катта  мавқ ега  эга  бўлган  шахслар  томонидан  вакф  ерлари­
нинг  шариатга  хилоф  равишда  кўлга  киритилиши  ҳ олларини 
кўрсатиб  берган.  Асарда,  Меҳ р  Султон  хоним  мисолида  вақ ф 
хўжалиге  ва  уларни  таъсис  этишдаги  аёлларнинг  роли  масалаларига 
алохдда  тўхталиб  ўтилади.  Хусусан,  ер  ва  бошка  моддий  бойлик­
ларни  вақ фга  инъом  этган,  ўзи  вакф  таъсис  этиш  жараёнида 
қ атнашган  ва  шу  хўжаликнинг  мутаваллийлигани  ўз  зиммасига  ол­
ган,  Захлриддин  Муҳ аммад  Бобурнинг  Ҳ индистон  саройига  элчилар 
юборган  Меҳ р  Султон  хоним  ва  қ ўлёзма  манбаларда  кам  учрайдиган 
бошқ а  шунга  ўхшаш  мисоллар  орқ али  юқ ори  табақ али  аёлларнинг 
жамиятнинг  нафақ ат  иқ тисодий,  балки  сиёсий  ҳ аётида  ҳ ам  фаол 
иштирок  этганлига  кўрсатиб  берилади. 

Р.Г.  Мукминованинг  илмий  фаолиятида  катта  ўрин  тутган  муам­
молардан  бири  ­  Узбекистан  шаҳ арлари  тарихидир.  Олима  ёзма 
манбаларни,  шунингдек,  археологик  ва  этнографик  материалларни, 
музей  экспонатларини  тадқ иқ   этиш  асосида  Ўрта  Осиёнинг  маш­
хур  савдо­иқ тисодий  ва  маданий  марказлари  бўлмиш  Самарканд, 
Бухоро,  Тошкент  каби  шаҳ арлар  тарихини  ўрганиш  ишига  катта 
хисса  кўшди. 

Тадкиқ отчи  илмий  жамоатчилик  илиқ   кутиб  олган  "Самарканд 
тарихи"  (1969  й.),  "Бухоро  тарихи"  (1976  й.),  "Тошкент  тарихи" 
(1988  й.)  каби  асарларнинг  асосий  муаллифлари  сафидан  ўрин  олди. 
Ушбу  асарларда  олима  томонидан  ёзилган  қ исмларда  ўрта  аср  Ўзбе­
кистон  шаҳ арларининг  роли,  улардаги  иқ тисод  ва  ижтимоий­сиёсий 
ҳ аёт  каби  асосий  масалалар  ёритиб  берилди.  Шунингдек,  1984  йил­
да  олиманинг  "Тўрт  аср  олдинга  Тошкент"  асари  нашрдан  чиқ ди. 

Кейинги  йилларда  олиманинг  ўрта  аср  Ўзбекистон  шаҳ арлари­
нинг  алохдца  муаммолари  ­  хунармандчилик  ва  савдо,  бозорлар  ва 
уларнинг  нафақ ат  иқ тисодий,  балки  маданий  ҳ аётдаги  роли,  бозор­
ларнинг  турлари  ва  уларга  хос  хусусиятлар,  савдо  иншоотлари  ва 
уларнинг  хилма­хиллиги,  янги  савдо­хунармандчилик  иншоотлари 
курилишлари,  майда  ишлаб  чикарувчилар  ва  улар  ишлаб  чиқ арган 
маҳ сулотнинг  реализацияси,  мақ аллий  ва  транзит  савдо  масалалари­
ни  ёритиб  беришга  кдратилган  бнр  катор  мақ олалари  эълон  килинди. 

Ўрта  асрлар  давомида  Урта  Осиё  шаҳ арларида  яратилган 
кўпгина  маҳ сулотлар  унинг  ташқ арисида  ҳ ам  машҳ ур  эди.  Ай­
ниқ са,  Самарканд  ва  Бухоро  ҳ унармандлари  яратган  маҳ сулот­
ларига  эҳ тиёж  катта  эди.  Бу  борада  хам  Р.Г.  Мукминова  катта  из­
ланишлар  олиб  борди.  1976  йилда  тарихчи  олиманинг  ўрта  аср 
жамияти  хаётида  катта  ўрин  тутган  ҳ унармандчилик  билан  боглиқ  
муаммоларни  тадқ ик  этишга  қ аратилган  "XVI  аср  Самарканд  ва 

I I 



Бухоронинг  ҳ унармандчилиги  тарихидан  лавҳ алар"  асари  илмий 
жамоатчилик  эътиборига  ҳ авола  қ илинди.  Китобда  Самарканд  ва 
Бухоронинг  ўрта  аср  иқ тисодий  ҳ аёти,  унда  хунармандчиликнинг 
тутган  ўрни,  асосий  турлари,  хунармандларнинг  ижтимоий­
иқ тисодий  ахволи,  махсулот  турлари,  уларга  ишлатилган  хом­
ашёлар  ва  бошқ а  бир  қ атор  масалалар  ўз  илмий  талқ инини  топган. 
Бу  асарга  илмий  жамоатчилик  юқ ори  баҳ о  берди,  жумладан, 
машхур  шаркшунос  олима  К.З.  Ашрафян  уни  тарих  фанига 
қ ўшилган  муҳ им  ҳ исса  сифатида  таърифлаб:  "Бу  китоб  ўрта  аср 
шахари  ҳ ақ идаги  бизнинг  тасаввурларимизни  бойитибгина  колмай, 
балки  Шарк  мамлакатлари  иктисодий  ва  ижтимоий  тарихи  бўйича 
келгуси  конкрет  тадқ икотлар  йўлларини  кўрсатиб  беради",  ­  деб 
таъкидлаб  ўтади.1  Олиманинг  ўрта  аср  шаҳ арлари  тарихини 
ўрганишга  дойр  изланишларининг  давоми  натижасида  1985  й. 
"XV­XVI  аср  Узбекистан  шаҳ арлари  ахолисининг  дифференциа­
циаси"  асари  босмадан  чикди.  Асарда  тарихчи  Узбекистон 
шаҳ арлари  ахолисининг  турли  категориялари  ­  ҳ укмдорлар, 
хунармандлар,  савдо  ахли,  шаҳ ар  камбағ аллари  ва  бошқ а 
қ атламларни  ажратиб  кўрсатар  экан,  уларга  хос  хусусиятларни 
фактик  материаллар  асосида  очиб  беради.  Олима  нафақ ат  шаҳ ар 
ахлининг  асосий  хусусиятлари,  категориялари,  балки  уларнинг  хар 
бирига  хос  ички  ижтимоий  табақ аланишини  кўрсатиб  беради. 
Асарда  Ўзбекистоннинг  турли  шахарларига  оид  материаллар  асо­
сида  шахар  ахлининг  ижтимоий  табақ аланишидаги  умумий  ва 
баъзи  хусусий  холатлар  кўрсатиб  ўтилади. 

Асарда,  айникса,  хунармандлар  ва  савдо  ахлининг  жамият 
иктисодий  ҳ аётидаги  фойдали  фаолиятини  ёритишга  катта  эътибор 
каратилган.  Ушбу  китобни  япон  олими  Хисао  Комацу  Ўрта  Осиё 
шаҳ арлари  ахолисининг  тарихий  аҳ волини  тўлиқ   очиб  берган 
асарлардан  биринчиси,  ­  деб  баҳ олайди.  Шунингдек,  япон  тадки­
хотчиси  олиманинг  номи  юқ орида  зикр  этилган  "XVI­аср  Са­
марканд  ва  Бухоро  ҳ унармандчилиги  тарихидан  лавҳ алар"  асарини 
ҳ ам  юқ ори  баҳ олаб,  уни  ушбу  соҳ адаги  энг  машҳ ур  китоб,  деб 
кўрсатади.2 

Илмий  қ изиқ иш  доираси  кенг,  серқ ирра  олима  сифатида 
Р.Г.  Мукминова  ўрта  аср  жамиятининг  бошқ а  бир  катор  масалала­

1  Ашрафян  К.З.  Рецензия  на  кн.:  Мукминова  Р.Г.  "Очерки  по  истории  ремесла  в 
Самарканде и Бухаре". Ташкент, Фан,  1976 // ОНУ,  1987, №  1, с. 62. 
2  Komazu  H. Central  Asia//  Historical  survey  of  Islamik  urban  studies. Printed  in  Japan. 
1991, p. 292. 

12 



рига  оид  тадқ икотлар  яратди.  Шаҳ ар  ва  кишлоқ   аҳ олисининг 
ўзаро  муносабатлари,  Ўрта  Осиё  ўтроқ   халкининг  Дашти  К^шчоқ , 
Хитой,  Ҳ индистон,  Қ ўҳ на  Булғ ор,  Волга  бўйи,  Россия,  Туркия  ва 
Эрон  билан  алоқ алари,  шунингдек,  руҳ онийлар  ва  уларнинг  ўрта 
аср  жамиятида  тутган  ўрнига  бағ ишланган  қ атор  ва  қ атор 
мақ олалари  шулар  жумласидандир. 

Олима  "Узбекистан  тарихи"  кўп  томликласининг  муаллифла­
ридан  бири  ҳ амдир.  1955  й.  босмадан  чиқ қ ан  "Узбекистан  халкла­
ри  тарихи"нинг  (1  жилд,  1  китоб)  асосий  муаллифлари  фундамен­
тал  асарни  нашрга  тайёрлашда  бошқ а  олимлар  каторида  Р.Г.  Мук­
минованинг  ҳ ам  тадқ икртлари  материалларидан  фойдаландилар. 
1967  й.  нашрдан  чиқ қ ан  тўрт  жилдлик  "Узбекистан  ССР  тарихи" 
нинг  дастлабки  жилди  муаллифлари  қ аторида  Р.Г.  Мукминова  ҳ ам 
бор  эди.  Давр  талаблари  ва  тарих  соҳ асида  қ ўлга  киритилган  янги­
ликлар  Узбекистан  халкдарининг  муфассал  тарихини  янгитдан 
ёзишни  кун  тартибига  қ ўйди.  1987  й.  дан  бошлаб  бу  борада  авж 
олдириб  юборилган  ишларда  Р.Г.  Мукминова  ҳ ам  фаол  иштирок 
этди.  1993  й.  босмадан  чиқ қ ан  "Узбекистан  тарихи"  (Ш  жидд)нинг 
асосий  муаллифларидан  бири  ва  унинг  масьул  муҳ аррири  бўлди. 

Ўзбекистон  мустақ илликка  эришгандан  сўнг  тарих  фанида  туб 
ўзгаришлар  юз  берди.  Олима  мазкур  жараёнда  фаол  иштирок  этиб, 
ҳ акқ оний  тарихни  тиклашга,  тарихимизнинг  ўрганилмаган 
саҳ ифаларини  тадқ иқ   этишга  ўз  ҳ иссасини  қ ўшди.  Мазкур  даврда 
Р.Г.  Мукминова  "Темур  ва  Улугбек  даври  тарихи"  (1996  й.),  "Амир 
Темур"  (2000  й.),  "Амир  Темур  жаҳ он  тарихида"  (1996  й.  рус  ва 
инглиз  тилларида  ҳ ам),  "Ўзбекистон  давлатчилиги  тарихи  очеркла­
ри"  (2002  й.),  "Очерки  истории  государственности  Узбекистана" 
(2002  и.),  "Марқ азий  Осиё  цивилизациялари  тарихи"  (ЮНЕСКО 
нашри,  IV  жилд,  1998  й.,  V  жидд,  2002  й.)  каби  фундаментал  тад­
қ иқ отларни  яратищда  қ атнашди.  2002  йидда  олиманинг  М.И.  Фи­
ланович  билан  биргаликдаги  "Ташкент  на  перекрестке  истории 
(Очерки  древней  к  среневековой  истории  города)"  рисоласи  нашр 
этилди. 

Р.Г.  Мукминова  кўпгина  илмий  анжуманлар  қ атнашчисидир. 
Уларда  тарихчи  ўрта  аср  жамияти  генезиси,  товар  ­  пул  муноса­
батлари,  иқ тисодий  ҳ аётда  капитализм  элементларининг  туғ илиши, 
номаълум  ва  кам  маълум  бўлган  манбалар  тавсифи,  турли  термин­
лар  мазмуни  ва  х.к.  га  оид  илмий  маърузалар  клдди.  Шу  билан 
бир  қ аторда  олима  аграр  масалалар  тарихига  багишланган  ва 
бошка  кўпгина  тарихчи  ва  шаркшуносларнинг  конференциялари 
ва  симпозиумларида  (Ашхабод,  Батуми,  Бишкек,  Боку,  Душанбе, 

13 



Кутаиси,  Санкт­Петербург,  Махачкала,  Минск,  Москва,  Олма­Ота) 
фаол  иштирок  этган.  Шунингдек,  у  Тюркология  конференцияла­
рининг  (Ашхабод,  Бишкек,  Қ озон)  иштирокчиси  ҳ амдир. 

Ўзининг  салмоқ ли  илмий  тадқ иқ отлари  билан  Р.Г.  Мукминова 
республика  ташкарисида  ҳ ам  илмий  жамоатчиликнинг  эътиборига 
сазовор  бўдди,  унинг  илмий  асарлари  чет  эллик  олимларга  ҳ ам 
маълумдир.  Улар  ўз  асарларида  олима  илмий  ишларига  тез­тез  му­
рожаат  этадилар.  У  Канада  (Торонто,  1989  й.),  Германия  (Бамберг, 
1991  й.),  Франция  (Страсбург,  1987  й.),  Туркия  (Анқ ара,  1997  й.), 
АҚ Ш  (Лос­Анжелес­Калифорния,  1998  й.;  Медисон­Висконсин, 
1998  й.),  Австрия  (Вена,  2000  й.),  Эрон  (Теҳ рон,  2001  й.)  да  ўтка­
зилган  халқ аро  конференциялар  иштирокчиси  ҳ амдир.  Бу  конфе­
ренцияларда  қ илган  маърузаларида  ва  Париж  Чет  тиллар  институти, 
АҚ Шдаги  Висконсин  Университети,  Япониядаги  Токио  ва  Киото 
университета  ўкитувчи  ва  талабаларга  ўқ иган  маърузаларида  олима 
ўрта  асрлар  тарихини  ўрганиш  бўйича  республикада  қ ўлга  кирити­
лаётган  ютукларни,  ўзбек  халқ ининг  бой  тарихини  таргиб  килди. 

Олима  Республика  олий  мактаблари  билан  ҳ амкорликда  иш  олиб 
бормокда.  У  бир  неча  йиллар  давомида  Шаркдгунослик  институтида, 
Ўзбекистон  Миллий  Университети  тарих  факультетида  талабаларга  ва 
шу  Университет  кошидаги  ўкитувчилар  малакасини  ошириш  инсти­
тутида  ўрта  асрлар  Ўзбекистон  тарихидан  даре  берди.  Ҳ озирда  ҳ ам  у 
Узбекистан  Миллий  Университета  тарих  факультета,  Тошкент  Давлат 
Педагогика  Университети  магистрларига  маъруза  ўкимокда. 

Р.Г.  Мукминова  бир  неча  йиллардан  буен  Ўзбекистон  ФА  Та­
рих  институти  ва  Шарқ шунослик  институтлари  кошларидаги  док­
торлик  диссертатцияларини  ҳ имоя  қ илишга  Ихтисослашган  кен­
гашларининг  аъзосидир  ва  улар  ишида  фаол  иштирок  этади.  Шу­
нингдек,  олима  тарихий  тадқ иқ отларни  мувофиқ лаштирувчи  Рес­
публика  кенгаши  ҳ амда  "Ўзбекистон  тарихи"  журналининг  тахрир 
ҳ айъати  аъзоси  ҳ амдир. 

Тарихчи  Р.Г.  Мукминова  ўз  илмий  мактабини  яратди.  Унинг 
раҳ барлиги  остида  кўплаб  шогирдлар  тайёрланди.  Ҳ озирда  ҳ ам 
олима  раҳ барлиги  остида  бир  қ анча  докторантлар,  аспирантлар  ва 
тадкиқ отчилар  изланиш  олиб  бормокдалар.  Улар  орасида  чет  эл­
лик  стажёрлар  ҳ ам  бор. 

Бугунги  кунда  ҳ ам  олима  ҳ амон  изланишда.  У  йиллар  давомида 
тўпланган  билим  ва  малакасини  тарих  фани  ривожига  сарфлагани, 
орттирган  тажриба  ва  кўникмаларини  ёш  олимлар  билан  ўртоқ ­
лашгани  ҳ олда  янги  авлод  тарихчиларининг  мураббийси  ва  устози 
сифатида  фаолият  кўрсатмокда. 

14 



Библиография научных работ доктора исторических наук, 
профессора Мукмнновой Розии Галиевны 

1949 
1.  Борьба  за  Мавераннахр  между  Тимуридами  и  Шейбанидами 

(К истории образования  узбекского  государства  Шейбанидов). 
­Л. ,  1949.­15 с. 

1950 
2.  Народные  движения  в  Узбекистане.  //  Известия  АН  УзССР. 

­  1950.­Х« 1.­С.  10­14. 
1954 

3.  О некоторых источниках по истории Узбекистана начала XVI в. 
//  Труды  Института  востоковедения.  ­  Вып.  III.  ­  Т.,  1954. 
­ С .  119­137. 

4.  К вопросу о переселении кочевых узбеков в начале XVI в.// Из­
вестия АН УзССР. ­  1954. ­  № 1. ­  С. 70­81. 

5.  Иванов.  Хозяйство  джуйбарских  шейхов.  К истории  феодаль­
ного  землевладения  в  Средней  Азии  в  XVI­XVII  вв. ­  М.­Л.: 
Изд.  АН  СССР.  1954.  Рецензия.  //  Вопросы  истории.  ­  1954. 
­ № 1 1 . ­ С .  134­137. 

1955 

6.  Материалы по истории Узбекистана конца XV­XVI вв. // Исто­
рия Узбекской ССР. ­  Т. I. ­  Книга 1. ­  Т., 1955. (см. С. VII). 

1957 
7.  Некоторые данные  о  вакфной  грамоте  в  пользу  двух  медресе 

Мухаммеда  Шейбани­хана.  //  Известия  АН  УзССР.  ­  СОН. 
­  1957.­№3.­С.  17­21. 

1959 
8.  О книге П.П. Иванова «Очерки по истории Средней Азии XVI  ­

середины  XIX вв.». Рецензия  (в соавт.  с О.Д.  Чехович). // Из­
вестия АН УзССР. ­  СОН. ­  1959. ­  № 4. ­  С. 70­73. 

1960 
9.  Из истории вакфного землевладения в Средней Азии в XVI в. // 

Исследования  по истории  культуры народов Востока. Сборник 
в честь академика И.А. Орбели. ­М. ­Л . ,  1960.­С. 215­218. 

15 



10.  Некоторые данные о термине «чухра» (по среднеазиатским  ис­
точникам  XVI  в.).  //  Памяти  Михаила  Степановича  Андреева. 
­Сталинабад,  1960.­С. 139­145. 

1964 
11.  К истории  производства  самаркандской  бумаги в XVI в. // Ис­

тория  материальной  культуры  Узбекистана.  ­  Вып.  5.  ­  Т., 
1964.­С. 155­160. 

1966 
12.  К истории аграрных отношений в Узбекистане XVI в. По мате­

риалам "Вакф­наме". ­  Т., 1966. ­  354 с. 
1967 

13.  Политическое  и  экономическое  положение  Мавераннахра  в 
XVI в. //  История  Узбекской  ССР. ­ T L ­  Т.,  1967. ­  С. 509­
549. (гл. XIII). 

14.  Завоевание Средней  Азии войсками  Шейбани­хана.  Политиче­
ские события в государстве Шейбанидов. // История Узбекской 
ССР. ­  Т. I. ­  Т., 1967. ­  С. 509­521. (гл. ХШ). 

15.  Социально­экономические  отношения  в государстве  Шейбани­
дов. // История Узбекской ССР. ­ T L ­  Т.,  1967. ­  С. 521­539. 
(гл. XIII). 

16.  Культура в XVI в. // История Узбекской ССР. ­ T L ­  Т., 1967. 
­С .  539­549. (гл. XIII). 

1969 
17.  Ремесленное  производство  как основа  развития  города Самар­

канда  в  конце  XV­XVI  вв.  //  Объединенная  научная  сессия, 
посвященная  250­летию  Самарканда. ­  Тезисы докладов. ­  Т., 
1969.­С. 30­32. 

18.  Ремесло и торговля в Самарканде конца XIV­XV вв. // История 
Самарканда. ­ T L ­  Т., 1969. ­  С. 195­212. 

19.  Шейбаниды в Самарканде. Ремесло и торговля в XVI в. // Исто­
рия Самарканда. ­ T L ­  Т., 1969. ­  С. 255­261,266­281. 

20.  Несколько слов о терминах  «тамга» и «бадж». // ОНУ. ­  1969. 
­ №  П . ­ С . 65­69. 

1970 
21.  К характеристике  самаркандских  тканей  конца  XV­XVI  вв. // 

ОНУ,­1970.­№9.­С.  100­102. 

16 



22.  К изучению  среднеазиатских  терминов  «тагджа»,  «сукнийат», 
«ички». //  Письменные  памятники  Востока.  Историко­филоло­
гические исследования. ­  Ежегодник.  1968.  ­  М.,  1970.  ­  С.  127­
134. 

1971 
23.  Хунармандчилик  ва савдо (XIV аср охири ­  XV асрлар). // Са­

марканд тарихи. ­  1 жилд. ­Т . ,  1971.­Б. 197­216. 
24.  Шайбонийлар Самарқ андда. XVI асрда хунармандчилик ва сав­

до.  // Самарканд тарихи. ­  1 жилд.­Т.,  1971.  ­  Б. 257­262, 268­
284. 

1972 
25.  Подготовка  специалистов  ­  ремесленников  в  Самарканде 

X V I B . / / O H Y . ­ 1 9 7 2 . ­ №  10.­С. 47­50. 
26.  Ремесло в Самарканде и Бухаре XVI в. ­  Т.,  1972.  — 38  с. 

1973 
27.  Ремесленные  корпорации  и ученичество  (по  среднеазиатским 

источникам  XVI  и  XIX  вв.).  //  Материалы  по  истории  Узбе­
кистана. ­Т.,  1973.  ­  С.  15­23. 

28.  Ўзбекистоннинг  ўрта  аср  шаҳ арлари  тарихидан лавхалар. ­  Т., 
1973.­26 6. 

1974 
29.  Термин  «кархана»:  значение  в  XIII­XIV  и XV­XVI  вв. //  Бар­

тольдовские чтения. ­  Тезисы докладов. ­  М.,  1974.  ­  С.  41­43. 
30.  Шахарлар  ва  замонлар.  //  Фан  ва  турмуш.  ­  1974.  ­  №  8. 

­ Б .  27­31. 

1976 
31.  К  характеристике  товарно­денежных  отношений  в  Средней 

Азии  в конце XV­XVI  вв. (Ремесло и торговля  в Бухаре  и Са­
марканде). // Бартольдовские чтения. ­  Тезисы докладов. ­  М., 
1976.­С. 65­67. 

32.  Бухара в XVI­XVII вв. // История Бухары. ­  Т.,  1976. ­  С. 109­
119. 

33.  Очерки  по  истории  ремесла  в  Самарканде  и Бухаре  в  XVI  в. 
­Т. ,  1976.­234 с. 

17 



34.  «Бартольдовские  чтения»  1976  года  (в  соавт.  с  Ю.Ф. Буряко­
вым, Т.Х. Ташбаевой). // ОНУ. ­  1976. ­  № 8. ­  С. 63­65. 

1978 
35.  Тийул.  //  Узбек  Совет  Энциклопедия™. ­  XI жилд. ­  Т., 1978. 

­  Б. 94. 
36.  Скупщики сырья в Средней Азии XVI в. // Бартольдовские чте­

ния. Тезисы докладов. ­  М., 1978. ­  С. 43­44. 
37.  Тамга.  //  Узбек  Совет  Энциклопедия™. ­  X жилд. ­  Т.,  1978. 

­ Б . 536. 
1979 

38.  К  характеристике  феодального  института  «тиул»  в  Средней 
Азии. // Формы феодальной земельной собственности и владе­
ния на Ближнем и Среднем Востоке. ­  М., 1979. ­  С. 121­126. 

39.  Костюм  народов  Средней  Азии  (по  письменным  источникам 
XVI­XVI1 вв.). //  Костюм  народов  Средней  Азии. ­  М.,  1979. 
­  С. 70­77. 

1980 
40.  К истории  ремесленных  мастерских ­  кархана  XVI в. Чугуно­

литейная  мастерская  в Самаркандской  области. // Средневеко­
вый Восток. История, культура и источниковедение. ­  М., 1980. 
­ С .  190­196. 

41.  Скупщики товаров и поставщики сырья в Средней Азии XVI в. 
//  Ближний  и Средний  Восток. Товарно­денежные  отношения 
при феодализме.­М.,  1980.­С. 154­161. 

1981 
42.  Из  истории  позднесредневекового  Ташкента.  //  ОНУ.  ­  1981. 

­ № 1 1 . ­ С . 30­44. 
43.  Новый источник по социально­экономической  истории средне­

азиатского  города  XVI  в.  //  Бартольдовские  чтения.  Тезисы 
докладов.­М.,  1981.­С. 61­63. 

44.  «Бартольдовские  чтения»  1981  года.  //  ОНУ. ­  1981. ­  №  5. 
­С . 51­52. 

1982 
45.  Духовенство  и вакфы  в Средней  Азии. //  Бартольдовские  чте­

ния. Тезисы докладов. ­  М., 1982. ­  С. 44­46. 

18 



46.  Ёдномадан тикланган тарих. // Фан ва турмуш. ­  1982. ­  № 8. 
­  Б. 8­9. 

1983 
47.  Из истории культурной жизни Ташкента конца XV­XVI века. // 

ОНУ. ­  1983. ­  № 9. ­  С. 26­30. 
48.  Ўрта  аср лавхалари. //Фан ва турмуш. ­  1983. — JVs 9. — Б. 6­7. 
49.  Статьи  в  энциклопедии  «Ташкент».  ­  Т.,  1983  (Отмечено  в 

списке основных авторов). 
1984 

50.  Положение  крестьян  на  вакфных  землях  (Средняя  Азия  XVI­
XVII вв.). // XXVI съезд КПСС и проблемы аграрной  истории 
СССР  (социально­политическое  развитие  деревни).  ­  Уфа, 
1984. ­  С. 484­488. 

51.  Еще раз об авторе «Таварих­и  гузиде­йи Нусрат­наме».  // Бар­
тольдовские чтения. Тезисы докладов. ­  М., 1984. ­  С. 65­67. 

52.  Роль  государства  в развитии  производительных  сил  и взаимо­
связи  оседлого  и кочевого  населения  (Узбекистан  конца  XV­
XVII  вв.).  //  Социально­демографические  аспекты  развития 
производительных  сил деревни.  XX  сессия  Всесоюзного  сим­
позиума  по изучению проблем аграрной  истории. Тезисы док­
ладов и сообщений. ­  М,  1984. ­  С. 236­239. 

53.  Тўрт аср олдинги Тошкент. ­  Т., 1984. ­  48 б. 
54.  Неисследованный  документ  по  социально­экономической  ис­

тории средневекового города. // Источниковедение  и текстоло­
гия средневекового Ближнего и Среднего Востока. ­  М,  1984. 
­ С .  152­160. 

1985 

55.  Взаимоотношения  оседлого  населения  Мавераннахра  с жите­
лями кочевых степей (XVI в.). //  Вопросы  советской тюрколо­
гии. Тезисы докладов и сообщений. ­  Ашхабад,  1985. ­  С. 290­
292. (в соавт. с Б.А. Ахмедовым). 

56.  Среднеазиатские  документы  об  ученичестве.  //  Актуальные 
проблемы  изучения  и  издания  письменных  исторических  ис­
точников.  Всесоюзная  научная  сессия  17­19 октября  1985 г. в 
г. Батуми. Тезисы докладов. ­  Тбилиси, 1985. ­  С. 77­78. 

19 



57.  Социальная дифференциация населения городов Узбекистана в 
XV­XVIBB. ­T . ,  1985.­137 С. 

58.  Духовенство и вакфы в Средней Азии XVI в. // Духовенство и 
политическая  жизнь на Ближнем  и Среднем  Востоке  в период 
феодализма. ­М.,  1985.­С. 141­147. 

1986 

59.  Акт о наследстве (Самаркандская область, XVI в.). // Памятни­
ки истории  и литературы  Востока. Период  феодализма.  ­  М., 
1986.­С. 46­52. 

60.  Историко­географическая  литература  Средней  Азии  XVI­
XVII вв. (Письменные памятники). Рецензия на книгу Б.А. Ах­
медова // ОНУ. ­  1986. ­  № 4. ­  С. 57­60. (в соавт. с Д.Ю. Юсу­
повой). 

61.  Тюркские  заимствования  в  персоязычных  хрониках  XV­
XVII  вв. // Историко­культурные  контакты  народов  алтайской 
языковой  общности. XXIX  сессия  Р1АС в Ташкенте  в  1986 г. 
­Т.Н.­М.,  1986.­С.  13­15. (в соавт. с Б.А. Ахмедовым). 

1987 

62.  Самаркандский акт конца XVI в. о разделе наследства. // Пись­
менные  памятники Востока. ­  М.,  1987. ­  С. 28­33. (в соавт. с 
Б.А. Вильдановой). 

63.  Художественные произведения Навои как исторический источ­
ник  //  Бартольдовские  чтения.  Тезисы  докладов.  —  М.,  1987. 
­ С .  106­107. 

64.  История Узбекской ССР. ­  Т. III. Узбекистан в период позднего 
феодализма (XVI ­  первая половина XIX вв.). ­  План­проспект. 
­  Т., 1987. ­  32 с. (в соавт. с Г. А. Михалевой). 

65.  Совещание  по  проблемам  истории  Узбекистана  феодального 
периода. // ОНУ. ­  1987. ­  № 12. ­  С. 56­78. 

66.  Тюрко­монгольские  заимствования  персоязычных  хроник XV­
XVII  вв. //  Советская тюркология.  ­  1987. ­  №  6. ­  С.  37­45. 
(в соавт. с Б.А. Ахмедовым). 

1988 

67.  Проблемы  средневекового  города  Средней  Азии  //  Я.Г. Гуля­
мов и развитие исторических  наук в Узбекистане. Тезисы док­

20 



ладов научной  конференции, посвященной  80­летию  акад. АН 
УзССР Я.Г. Гулямова. ­  Т., 1988. ­  С. 63­64. 

68.  Среднеазиатские  тюркоязычные  сочинения  конца  XV­XVI  вв. 
как источник  по социальной, экономической  и культурной ис­
тории. // Тюркология. Тезисы докладов и сообщений V Всесо­
юзной тюркологической  конференции  7­9  сентября  1988 года. 
­Фрунзе, 1988. ­ С . 486­488. 

69.  Торгово­экономические  взаимосвязи  городов  и  селений  Сред­
ней  Азии  в  XVI­XVII  вв.  //  Научная  конференция:  Город  на 
традиционном Востоке. Тезисы. ­  М., 1988. ­  С. 486­488. 

70.  Взаимоотношения  оседлого  населения  Мавераннахра  с  жите­
лями кочевых степей. // Вопросы советской тюркологии. Мате­
риалы IV Всесоюзной тюркологической конференции. ­  Часть 2. 
­Ашхабад,  1988.­С.  15­156. (всоавт. сБ.А. Ахмедовым). 

71.  Ташкент в конце  XV­XVI  вв. //  История  Ташкента  с древней­
ших  времен  до  победы  Февральской  буржуазно­демократи­
ческой революции. ­  Т., 1988. ­  С. 66­81. 

72.  Поэмы  Мухаммада  Салиха  и Муллы  Шади  как  исторический 
источник.  Анализ  извлечений  и  установление  их  достовер­
ности. //  Актуальные  проблемы  изучения  и издания  письмен­
ных исторических источников. Всесоюзная научная сессия. Ку­
таиси, 18­20 октября 1988 года. ­  Тбилиси, 1988. ­ С . 91­93. 

73.  Документы об ученичестве. // Источниковедческие  разыскания 
1985 г. ­  Тбилиси, 1988. ­  С. 272­275. 

1989 
74.  Некоторые общие черты торгово­ремесленных центров в пери­

од позднего феодализма. // Зоны и этапы урбанизации  (Теоре­
тические  аспекты  проблемы  «Город  и процесс  урбанизации  в 
Средней Азии»). Тезисы докладов региональной  конференции. 
Наманган, 1989. ­Т. ,  1989. ­ С . 126­127. 

75.  Деревня  и городской  рынок. Роль  города  как  центра феодаль­
ного властвования в Средней Азии XVI­XVH вв. // Взаимосвязи 
города  и  деревни  в  их  историческом  развитии.  ХХ11 сессия 
Всесоюзного симпозиума по изучению проблем аграрной исто­
рии. Тезисы докладов и сообщений. Минск, 11­14 октября  1989 
года. ­  М„ 1989. ­  С. 226­229. 

21 



76.  Craftsmen  and  Guild  Life  in  Fifteenth  century  in  Samarkand  // 
Abstracts  of  the  International  symposium  Timurid  and  Turkman 
societies  in  transition:  Iran  in  the  Fifteenth  centure.  Toronto, 
Ontario, Canada,November  15­18, 1989.­P. 12. 

77.  Программа  симпозиума  «Позднефеодальный  город  Средней 
Азии».­Т.,  1989.­7 с. 

78.  Роль тюркоязычных письменных источников конца XV­XVI вв. 
в  изучении  социально­экономической  и  культурной  жизни 
среднеазиатских народов. // Тюркология. ­  Фрунзе, 1989. 

79.  «Таварих­и  гузиде­йи  нусрат­наме»  и  его  автор.  //  Восточное 
историческое  источниковедение  и  специальные  исторические 
дисциплины. ­  Вып. 1.­М,  1989.­С. 153­158. 

1990 
80.  Рисола  как источник  по истории техники  и  производственных 

отношений  в  позднефеодальной  Средней  Азии.  //  Бартоль­
довские чтения. Тезисы докладов. ­  М., 1990. ­  С. 52­53. 

81.  Традиции  взаимосвязей  по Великому  шелковому  пути  в позд­
нефеодальный период. // На среднеазиатских трассах Великого 
шелкового пути. ­  Т., 1990.­С. 117­125. 

82.  Введение.  //  Позднефеодальный  город  Средней  Азии.  ­  Т., 
1990.­С. 5­7. 

83.  Позднефеодальные Бухара и Самарканд ­  центры связей Сред­
ней  Азии  с  сопредельными  странами,  Россией  и  Европой.  // 
Позднефеодальный город Средней Азии. ­Т. ,  1990.­С. 90­99. 

84.  Самарканд и Бухара на трассах Великого шелкового пути в XV­
XVI вв. // Формирование и развитие трасс Великого шелкового 
пути в Центральной Азии в древности и средневековье. Тезисы 
докладов  Международного  семинара  ЮНЕСКО.  Самарканд, 
1­6 октября 1990 г.­Т.,  1990.­С. 110­113. 

1991 
85.  К характеристике­ караван­сараев  Бухары. // Города  и караван­

сараи  на трассах  Великого  шелкового  пути.  Тезисы  докладов 
Международного  семинара ЮНЕСКО. Ургенч, 2­3  мая  1991 г. 
­Ургенч,  1991.­С. 58­61. 

86.  Темурий  ҳ укмдорлар. // Ёш куч. ­  1991. ­  № 6. ­  Б. 22­23. 

22 



87.  Единство  и  своеобразие  городов  на  среднеазиатских  трассах 
Великого  шелкового  пути в свете  экономических  связей  (XV­
XVn вв.). // Восток: прошлое и будущее народов. Тезисы док­
ладов  IV Всесоюзной  конференции  востоковедов.  Махачкала. 
I­S октября 1991 г.­М.,  1991.­С. 157­159. 

88.  Алишер  Навоийнинг  ижтимоий­иқ тисодий  қ арашлари  («Маҳ ­
буб ул­кулуби» асари асосида).//ОНУ.­  1991.­№6.­Б.27­32. 

89.  An  Auxilirary  Role  of  Two  Main  Trends  of  Islam  in  the  Wars 
Between  Shaybani­khan  and  Ismail  Shah  //  ESCAS  IV  (4  th 
European Seminar on Central Asian Studies), Bamberg, October, 8­
12, 1991.­P. 31. 

90.  Социальные портреты средневековья. // Диалог. ­  1991. ­  № 12. 
­  С. 65­69. 

91.  Олтин  ва  муқ аддас  бешик.  Узбекистан  тарихини  оқ илона 
ўрганиш  ҳ ар  биримизнинг  бурчимиздир.  Интервью:  давра 
суҳ бат. // Совет Ўзбекистони. ­  11 апрель. ­  1991. 

1992 
92.  Craftsmen  and Guild Life in Samarkand // Timurid Art and Culture. 

Iran  and  Central  Asia  in  the  fifteenth  century.  E.J.  Brill.  Leiden. 
­New York. Koeln. 1992. ­  P. 29­35. 

93.  Взаимосвязи  казанских  и бухарских  кожевников. // Татарстан. 
­1992.­№8­9.­С. 96­98. 

1993 
94.  Введение. // История Узбекистана. ­  Т. III (XVI ­  первая поло­

вина XIX века). ­  Т., 1993. ­  С. 3­4. (Ответственный редактор). 
95.  Источники. // История Узбекистана. ­  Т. Ш. ­  Т.,  1993. ­  С. 5­

11. 
96.  Краткие  данные  о  зарубежной  литературе.  //  История  Узбе­

кистана. ­  Т. Ш. ­  Т., 1993. ­  С. 28­30. 
97.  Политическое положение Узбекистана в XVI ­  первой полови­

не XVIII вв. // История Узбекистана. ­  Т. III. ­  Т.,  1993. ­  Гл. I 
(§ 1,3­8); гл. II (§ 1­11).­С. 31­36,46­148. 

98.  Хорезм в начале XVI ­  первой половине XIX вв. // История Уз­
бекистана. ­  Т. III. ­  Т., 1993. Дополнения к разделу. 

99.  Изучение  истории  средневекового  Узбекистана  в  Институте 
истории АН РУз. // ОНУ. ­  1993. ­ № 4. ­ С. 32­38. 

23 



100. Выходцы  из  Туркестана  и  их  роль  в  политических  событиях 
Мавераннахра на рубеже XV­XVI вв. // Бартольдовские чтения 
1993 года. Тезисы докладов и сообщений. ­  М., 1993. ­  С. 36­3 8. 

101. Из  истории  названия  «булгари»:  К  взаимосвязям  казанских и 
бухарских  мастеров­кожевников.  //  Культура, искусство татар 
ского  народа:  истоки, традиции,  взаимосвязи.  ­  Казань,  1993 
­ С . 91­97. 

102. Бухара ­  торгово­ремесленный  центр средневековой  Централь 
ной Азии. // Бухара и мировая культура (Динамика культурногс 
процесса  в  столицах  восточных  цивилизаций).  Материалы  I 
Международного  симпозиума  «Бухара  и  мировая  культура» 
(без указания места и года издания). ­  Вып. 1. ­  С. 92­94. 

1994 
103. Ремесленное  производство  в  Самарканде  времен  Улугбека.  // 

ОНУ.­1994.­№7.­С.  17­21. 
104. Trade  and  Diplomatic  Relations  in  the  Ulugbeg  Era  //  Мирзо 

Улуғ бек  таваллудининг  600  йиллигига  багишланган  ҳ алқ аро 
илмий  анжуман  маърузаларининг  тезислари.  Тошкент  ­  Са­
марканд, 12­16 октябрь 1994 йил. ­  Б. 29. 

105. Die Rolle der beiden Hauptrichtungen  des Islams in der Politik der 
Kriege  Sajbani­Haus  und  Ismails.  //  Islamkundliche  Untersuchun­
gen. ­  Band  185. ­  I. Baldauf,  M. Friederich.  Bamberger  Central 
Asien Studien. ­  Berlin, 1994. ­  S. 249­253. 

106. Ўзбекистонда  хонлиқ пар даври. /  Узбекистан  тарихи  (XVI аср 
­  XIX  асрнинг  биринчи  ярми).  7­синф  учун  синов  дарслиги. 
­Т. ,  1994. ­  § 1­15. 

107. XVI­XIX  асрнинг  биринчи  ярмида  Ўрта  Осиё  маданияти.  / 
Узбекистан  тарихи  (XVI  аср  ­  XIX  асрнинг  биринчи  ярми). 
7­синф учун синов дарслиги. ­  Т.,  1994. ­  § 32.  (А. Тожибоев 
хдммуаллифликда). 

108. Миллий  мустақ иллиқ   ва  тарихий  хакикат  (давра  сухбати).  // 
Ҳ алқ  сўзи. ­  30 август. ­  1994. 

109. Бухара ­  торгово­ремесленный  центр средневековой Централь­
ной Азии. // Бухара и мировая культура (динамика культурного 
процесса  в  столицах  восточных  цивилизаций).  Материалы  V 
Международного  симпозиума  "Бухара  и  мировая  культура" 
(без места и года издания). ­  Вып. 1. ­  С. 92­94 [1994]. 

24 



1995 
110. Социальные  слои  населения  по  «Махбуб  ал­кулуб»  Алишера 

Навои. //  Восточное  историческое  источниковедение  и специ­
альные исторические дисциплины. ­  Вып. 3. ­  М., 1995. — С. 99­
104. 

111. Среднеазиатские ханства. / История Узбекистана (XVI ­  первая 
половина  XIX вв.) / Учебник для  7 класса. ­  Т.,  1995. §  1­15. 
Переведено на: тадж., казах., кирг. итуркм. языки. 

112. Культура  в Средней Азии  в XVI ­  первой  половине XIX  вв. / 
История Узбекистана (XVI ­  первая половина XIX вв.) / Учеб­
ник для 7 класса. ­  Т.,  1995. § 33. Переведено на: тадж., казах., 
кирг. и туркм. языки (в соавт. с Тожибаевым). 

113. Память  жива.  Это  была  наша  молодость.  //  Народное  слово. 
­  9 май. ­  1995. 

114. Мавераннахр  и Россия, взаимодействие экономик  и культур. // 
ОНУ. ­  1995. ­  № 5­6­7­8. ­  С. 22­26. 

115. Эпоха Улугбека. Ремесленное  производство. // Алломалар сар­
вари. Мирзо  Улуғ бек  таваллудининг  600  йиллигига  багишлан­
ган  илмий ­  назарий  кенгаш  маърузалари  тўплами. — Т., 1995. 
­ С .  132­137. 

116. Бухара  XVI­XVII  столетий.  // Узбекистан  ­  вклад в  цивилиза­
цию. III Международный симпозиум. ­  Вып. 3. ­  Часть  1. Буха­
ра и мировая культура. ­  Т., 1995. ­  С. 64­66. 

1996 

117. Темур  ва  Улуғ бек  даврида  Мовараннахрда  ижтимоий­
иқ тисодий  хаёт.  //  Темур ва Улуғ бек даври тарихи. ­  Т.,  1996. 
­ Б .  113­154. 

118. Les  routes caravanieres  entre villesde  1  inde et  de  1  Asie centrale: 
déplacements de artisans et circulation des articles artisanaux // 
Ynde-Asie centrale. Routes du commerse et des idées / Cahiers D 
Asie Cemntrale. 1-2. Tachkent - Aix-en-Provence, 1996. - P. 85-90. 

119. Расширение торговых взаимосвязей в Мавераннахре при Амире 
Темуре. // Амир  Темур  ва  унинг дунё  тарихидаги  урни.  ­  Са­
марканд, 1996.­С. 713­715. 

120. Вся жизнь  в науке. //  Народное  слово. ­  17 ноября  ­  1996. (в 
соавт. с И. Искандаровым, А. Аскаровым). 

25 



121.Усиление  социального  расслоения  населения  в  эпоху  Амира 
Темура.  /  Материалы  к  книге  «La  Renaissance  Temouride. 
Organisation  des Nations  unies  pour l'éducation, la Science et la 
culture». - Paris, 1996. 1,0 п.л. 

122. Ремесленное производство и торговля в городах  Мавераннахра 
при Амире Темуре. // Тезисы  Международной  научной конфе­
ренции  «Амир  Темур  и  его  место  в  мировой  истории».  —  Т., 
1996. ­  С. 43­45 (на узб., рус. и англ. яз.). 

123. Искусных дел мастера. // Народное слово. ­  15 октября ­  1996. 
124. Торговля умножает богатство страны, если развивать ее подоб­

но тому, как это делал Сахибкиран. // Народное слово. ­  14 но­
ября­1996. 

125. Recent  Uzbek  Historical  Studies  on  Thirteeth­Nineteeth  Century 
Uzbekistan  /Asian  Research  Trends/  A  Humanities  and  Social 
Science Rewiew. N 6 (1996). ­  P. 107­127. 

126. Domestic and Foreign Trade; Applied Art // Amir Temur  in world 
History.  ­  T.,  1996. ­  P.  62­63;  123­132. (На  англ., узб. и  рус. 
языках). 

127. Внутренняя и внешняя торговля. / Амир Темур в мировой исто­
рии.­Т.,  1996. ­  С. 69­72. 

128. Ткачество, ковроделие, одежда. / Амир Темур в мировой исто­
рии.­Т.,  1996.­С.  152­157. (всоавт. с А. Хакимовым). 

129. Ремесло  и ремесленники  во времена  Амира Темура  и Темури­
дов.//ОНУ.­1996.­X»  7­8­9­10. ­  С. 67­74. 

130. Амир Темур и средневековый Ренессанс в Центральной Азии. // 
Узбекистан. ­ № 2. ­  1996. 

131. Ремесленное производство и торговля в эпоху Амира Темура. // 
Амир Темур даврида  ижтимоий­иқ тисодий,  сиёсий  вамаданий 
хаёт.­Т.,  1996.­С. 116­117. 

132. Воспоминания студентов Ташкента о войне // Фашизм  устидан 
козонилган  галабада Ўзбекистоннинг тарихий  хиссаси  (илмий­
назарий конференция  материаллари). ­  Т., 1996.­С. 179­183. 

133. Lo sviluppo socio­economico della citta centroasiatiche  tra  i secoli 
XIV e XVI (l'esempio di Samarqand e Buharà // Oriente Moderno. 
Numero monografico. La civiltà Timuride come fenomeno inter­
nazionale a cura di Michele Bernardini. - Voi. I. - Roma, 1996. - 2. 

26 



1997 
134. Khiva ­  capitale du khanat. // Khiva  la ville des "Mille coupoles". 

­  T., 1997. ­  P. 17­22 (в соавт. с H.H. Хабибуллаевым). 
135. Khiva  ­  the  capital  of  the  Khiva  khanate.  //  Khiva  the  City  of 

"Athous and Domes". ­  T.,  1997. ­  P. 27­32 (в соавт. с H.H. Ха­
бибуллаевым). 

136. Хонлиқ   пойтахти.  //  Хива  ­  минт  гумбаз  шаҳ ри.  ­  T.,  1997. 
­  Б. 30­35. 

137. Boukhara — la capitale du khanat. // Boukhara la perle de l'Orient. — 
Tashkent­ Paris,  1997. ­  P. 31­36. (в соавт. с H.H. Хабибуллае­
вым). 

138. Бухара — столица ханства. // Бухара ­  жемчужина Востока. — Т., 
1997.­С. 53­63. 

139. Бухоро  —  савдо  ва  ҳ унармандчилликка  оид  ишлаб  чиқ ариш 
маркази  (XVI  аср ­  ХГХ асрнинг биринчи ярми).  //  Инсоният­
нинг  илмий  ва  маданий  мероси  ­  учинчи  минг  йилликка  Бу­
хоро  ва  Хива  шаҳ арларининг  2500  йиллигига  бағ ишланган 
ҳ алқ аро  симпозиум  тезислари.  ­  Т.,  1997.  (уз.  ­  Б.  123­125, 
рус. ­  С.  109­111, .англ. ­  Р. 95.­97). 

140. Хива  (XVI­XIX  асрнинг  биринчи  ярми).  //  Инсониятнинг  ил­
мий  ва  маданий  мероси  ­  учинчи  минг  йилликка  Бухоро  ва 
Хива  шаҳ арларининг  2500  йиллигига  бағ ишланган  ҳ алқ аро 
симпозиум  тезислари.  ­  Т.,  1997  (уз.  ­  Б.  214­215,  рус. 
­  С.  190­192). 

141. Le  role  de  la  femme  dans  la société de l'Asie centrale sous les 
Timourides et les Sheybanides. // L'Héritage Timouride Iran - Asie 
centrale — Inde. XV-XVIII slectes. Cahiers D'Asie centrale. — N 3-4. 
- Tachkent - Aix-en-Provence, 1997. - P. 203-212. 

142. Стольный град ханства ­  Хива //ОНУ. ­  1997. ­ № 7­8. ­  С. 23­30. 
143. Бухара ­  столица ханства, город купцов и искусных мастеров. // 

ОНУ. ­  1997.­№ 9­10­11. ­  С. 52­57. 
144. Муҳ аммад  Шайбонийхон  (1451­1510).  //  Буюк  сиймолар,  ал­

ломалар  (Марказий  Осиёлик  машур  мутафаккирлар,  дониш­
мандлар ва адиблар). ­  3 китоб. ­  Т.,  1997. ­  23­25 б. 

145. Озбегистан тарыхы. ­  Т.,  1997. ­  §  1­15, 32. 
146. Кожа «булгари»  (к истории взаимосвязей  ремесленников Буха­

ры и Казани). // Труды Международной конференции, 9­13 ию­
ня 1992 года. Казань. ­М.,  1997.­С. 221­223. 

27 



147.  Бухара  ­  город  купцов  и  банкиров.  //  Народное  слово.  ­  8 де­
кабря,­1997. 

148. Озбегистанынтарыхы.­Дашкент,  1997.­Б. 3­85,  180­187. 
149. Тарихи  Ўзбекистон.  ­  Т.,  1997.  ­  §  1­16,  32. 
150. Озбегистан тарыхы. Т.,  1997.­3­87,  187­194 6. 

1998 

151.  The Timurid  States  in the  fifteenth  and  sixeenth  centuries. //  History 
of  civilisations  of  Central  Asie.  ­  Vol.  IV.  ­  Charter  17. ­  Paris, 
1998. ­P . 347­363. 

152. Айрим  руҳ онийлар  вакилларининг  Бухоро  ижтимоий­
иқ тисодий  ва  маданий  ҳ аётида  тутган  ўрни.  //  «Имом  ал­
Бухорий  ва  унинг  дунё  маданиятида  тутган  ўрни»  мавзуидаги 
халқ аро  конференция  материаллари.  Самарканд,  1998  йил,  23 
октябрь.  ­  32­35­6. 

153. Central  Asian  in  the  lS^­Mid  19*  Centuries.  //  Seinan  ­  Ajia­
Kenkyu  (Bulletin  of  the  Society  for  Western  and  Southern  Asiatic 
Studies.  Kyoto University), N 49 (September  1998). ­  P. 85­92.  (на 
японском  яз., tr. К.  Kubo.) 

154.  «Узбекистан  тарихи».  Дастур.  (Тарих  фани  бўйича ' ихтисос­
лаштирилган  махсус  умумий  ўрта  таълим  мактаблари  учун). 
­  Т.,  1998. 

1999 

155.  Узбек  давлатчилиги  тарихига  оид  айрим  маълумотлар 
(Навоийнинг  «Мабуб  ул­кулуб»  асари  асосида).  //  Ўзбекистон 
тарихининг  долзарб  муамолларига  янги  чизгилар.  Даврий 
тўплам.  ­  №  2.  ­  Т.,  1999.  ­  53­62  б. 

156.  Роль  Великого  шелкового  пути  в расширении  внешнеторговых 
связей  городов  Среднего  Поволжья.  //  Международные  связи, 
торговые  пути  и города  Среднего  Поволжья  IX­XII  веков. ­  Ка­
зань,  1999. ­С.  155­160. 

157. Тарих  бугундан  бошланади.  Сухбат.  //  Узбекистан  овози. 
­  1 апрель.  ­  1999. 

158. Место  женщины  в  среднеазиатском  обществе.  //  Ўзбекистонда 
оила,  давлат  ва  жамият  курилишида  аёлларнинг  роли  ва  ген­
дер  муаммолари.  ­  Т.,  1999.  ­  С.  36­40. 

159. Знать  прошлое,  думать  о  будущем.  //  Правда  Востока.  ­  7  сен­
тября.­1999. 

28 



160. Социально­экономическая  жизнь  в  Мавераннахре  времени 
Амира  Темура.  /  Ахмедов  БА.,  Мукминова  Р.Г.,  Пугаченко­
ва ГА.  Амир Темур. Жизнь  и общественно­политическая  дея­
тельность. ­  Т., 1999. ­  С. 62­145. 

161. Урганч  (Кўҳ на  Урганч)  хоразмшох  Султон  Жалолидцин  дав­
рида.  //  «Жалолидцин  Мангуберди  ­  ватан,  юрт  химоячиси» 
мавзудаги  ҳ алқ аро  конференция  материадлари.  Урганч,  22 ок­
тябрь  1999 й. ­  87­89 б. 

162. Давлатчилик  тарихидан  (Алишер  Навоийнинг  «Мабуб  ал­
кулуб»  асари  асосида).  //  Ўзбекистон  тарихиниг  долзарб  му­
аммолари. Даврий тўплам. ­  № 2. ­  1999. 

163. Social and economic Life  in the Towns of Central Asia  in the 15th 

and  16  Centuries.  / Matériaux pour L'Histoire Economique du 
Monde Iranien. - Paris, 1999. - P. 269-276. 

164. Буюк ипак йўли. // Шарқ  машъали. ­  1999. ­  № 1­2. ­  5­10 б. 
2000 

165. Восток и Запад: торгово­экономические  и культурные взаимо­
связи  //  Запад  и Восток:  взаимодействие  культур.  Материалы 
научной  конференции,  посвященные  130­летию  выдающегося 
российского востоковеда В.В. Бартольда. ­  Т., 2000. ­  С. 5­7. 

166. Адиб.  /  Узбекистан  миллий  энциклопедияси.  ­  I  жидд.  ­  Т., 
2000. 

167.  Барат.  /  Узбекистан  миллий  энциклопедияси.­  I  жилд.  ­  Т., 
2000. 

168. Бегор.  /  Узбекистан  миллий  энциклопедияси.­  I  жилд.  ­  Т., 
2000. 

2001 
169. Государственность: мнения писателей Узбекистана конца XV  ­

начала XVI в. //  Тарих,  мустақ иллик,  миллий  ғ оя  (Республика 
илмий­назарий  аккумани  материаллари).­Т.,2001. —С. 147­149. 

170. Урта  аср  Узбекистан  алломаларининг  давлатчиликка  оид  ка­
роматлари. // Узбекистан тарихи. ­  2001. ­  № 2. ­  11­19­6. 

171.Алишер  Навоий  давлатчилик  ҳ ақ ида.  //  Алишер  Навоийнинг 
ижодий  мероси  ва  унинг жаҳ ондаги  аҳ амияти.  Тезислар.  ­  Т. 
­  Навоий, 2001. ­  36­39­6. 

172. Узбекистан  давлатчилиги  тарихи.  Аннотацияли  библиография 
(1991­2001  йй.). ­  Т.,  2001. ­  Б.  16­66.  (Г.  Аъзамова,  Н.  Ха­
бибуллаев хаммуаллифликда). 

29 



173. Узбекистан  давлатчилиги  тарихи.  Библиография  (1991­
2001  йй.)  ­  Т.,  2001. ­  Б.  16­30.  (Г.  Аъзамова,  Н.  Хабибуллаев 
ҳ аммуаллифликда). 

174. Торговые  и  культурные  взаимосвязи  городов  Ирана  и  Узбеки­
стана  (XV­XIX  вв.). // The  Iranian  World  and  Turan.  International 
Seminar. Tehran. February  13­14,2001  (на персидском  языке). 

175. Ташкент  на  перекрестке  истории.  ­  Т.,  2001.  (в  соавт.  с  М.И. 
Филанович). 

176. Бухарское  ханство  (эмират).  /  Очерки  по  истории  государст­
венности Узбекистана. ­  Т., 2001. ­  С.  96­101. 

177. Традиции  государственности  и  их  развитие  в  узбекских  ханст­
вах. /  Очерки  по  истории  государственности  Узбекистана.  ­  Т., 
2001. ­  С.  105­118. (в соавт. с Г А .  Агзамовой). 

178. Хивинское  ханство.  /  Очерки  по  истории  государственности 
Узбекистана.  ­  Т., 2001. ­  С.  101­103. 

179. Ремесленное  производство.  /  Амир  Темур  в  мировой  истории. 
Изд. 2­е, дополненное. ­  Т., 2001. 

180. Внутренняя  торговля.  /  Амир  Темур  в  мировой  истории.  Изд. 
2­е, дополненное. ­  Т., 2001. 

181. Внешняя  торговля.  /  Амир  Темур  в  мировой  истории.  Изд.  2­е, 
дополненное. ­  Т., 2001. 

2002 

182. Взаимодействие  оседлой  и  кочевой  цивилизации  как  один  из 
факторов  исторического  развития  народов  Центральной  Азии  // 
Цивилизации  Центральной  Азии:  земледельцы  и  скотоводы, 
традиции  и  современность.  Тезисы  докладов  Международной 
научной  конференции.  Самарканд,  25­28  сентября,  2002  г. 
­  Самарканд, 2002. ­  С. 49­50. 

183. Торговля  и  банковское  дело  в  Узбекистане  в  средние  века  // 
Ўрта  Осиё  археологияси,  тарихи  ва  маданияти.  Тезисы  докла­
дов  Международной  научной  конференции,  посвященной  60­
летию акад. АН РУз, проф. Э.В. Ртвеладзе. ­  Т., 2002. 

184. Шахрисабз  времени  Амира  Темура  //  Щахрисабз  шаҳ рининг 
жаҳ он  тарихида  тутган  ўрни.  Ҳ алқ аро  илмий  конференция 
маърузалари  тезислари. ­  Т., 2002. 

185. Клавихо  Руи  Гонсалес  де.  /  Узбекистан  миллий  энциклопедия­
си. ­  IV жилд. ­  Т.,  2002. 

30 



186. Кучкунжихон.  /  Узбекистан  миллий  энциклопедияси. 
­  IV жилд. ­  Т., 2002. 

187. Shaybanids.  //  History  of  civilizations  of  Central  Asia.  ­  Vol. V. 
UNESCO publishing­ Paris, 2002. 

188. Ashtarkhanids. // History of civilizations of Central Asia. — Vol. V. 
­  UNESCO publishing.­ Paris, 2002. 

2003 
189. Заметки о географической карте Средней Азии Абрахима Маа­

са. // Узбекистан  тарихи. ­  2003. ­  № 1. (в соавт. с Ш. Камалит­
дином). 

190. Юбилей  автора  «Бабур­наме».  14  февраля  мы  отмечаем  520­
летие со дня рождения Захириддина Мухаммеда Бабура. // На­
родное слово. ­  14 февраля. — 2003. 

191. Захириддин  Мухаммад  Бабур  ­  эхо  истории.  //  Хронограф. 
­№21.­2003. 

192. Интеграционные  процессы  в  государстве  Амира  Темура.  // 
Программа учебного курса для магистров. ­  Т., 2003. 

В печати 
193. Women's of Central Asia (XV­XX) // Encyclopedia of Women and 

Islamic Cultures. Brill Academic Publishers. 
194. History  of  Central  Asia  in  the  VII­XVIII  century  (the  historical, 

social and economic setting). ­  Ankara. 
195. Средняя Азия  и Россия: торгово­экономические  взаимосвязи в 

XV­XIX вв. // Тюркологический сборник. ­  Т. II. ­  М. 
196. Международные  связи  Узбекистана  с  восточными  странами  в 

средневековый  период. //  International  Journal  of  Central  Asian 
Studies. ­  Seoul: IACD. ­  Vol. 8. 

197. Средневековый Узбекистан: роль и место женщины в государ­
стве и обществе. // Трансоксиана. — Т. 

198. Друг и соратник ­  Рахима Хадиевна Аминова. // Воспоминания 
об академике Рахиме Хадиевне Аминовой. ­  Т. 

199. Татары в Узбекистане // Исторический словарь Узбекистана. ­ Т. 
200. The  social  groups  of  population  in  the  Central  Asia  in  XV­XVI 

centuries  (based  on  the  works  by  Alisher  Navoi)  //  The  John  D. 
Soper  Commemorative  Conference  on  the  Cultural  Heritage  of 
Central Asia. 

31 



201. Спортивные игры. //Узбекистан  тарихи. 
202. Оседлая  и  кочевая  цивилизации  по  материалам  письменных 

источников XV­XIX вв.// Цивилизации Центральной Азии: зем­
ледельцы  и  скотоводы.  Традиции  и  современность.  ­  Самар­
канд: МИЦАИ. 

203. Базары Самарканда и Бухары. ­  Анкара. 
204. Sport  contests  and  games  of  the  peoples  of  Central  Asia.  // 

European  for  Central  Asian  studies  (ESCAS  VII)  Central  Asia. 
Pasr­Present­Future. 

Редактирование и рецензирование 

205. Пикулин  М.Г,  Шамансурова  А.Ш.,  Рашидов  Р.Т.  Ремесло  и 
мелкая промышленность Афганистана. / Отв. ред. Р.Г. Мукми­
нова.­Т.: Фан, 1976.­114 с. 

206. Михалева А.Г. Торговые и посольские связи России со средне­
азиатскими ханствами через Оренбург. / Отв. ред. Р.Г. Мукми­
нова. ­  Т.: Фан, 1982. ­  92 с. 

207. Позднефеодальный  город  Средней  Азии.  //  Актуальные  про­
блемы  исторической  науки.  /  Отв.  ред.  Р.Г.  Мукминова. — Т.: 
Фан, 1990. ­226 с. 

208. Хабибуллаев  H.H.  Ўрта  Осиёда  қ оғ оз  ишлаб  чикдриш тарихи. 
/  Маъсул  мухаррир Р.Г. Мукминова.  ­  Т.:  Фан,  1992. ­  96­6. 

209. История Узбекистана. ­  Т. III. (XVI ­  первая половина XIX вв.). 
­  Т.,  1993. / Отв. ред. Р.Г. Мукминова. 

210. Зияев  Х.З.  Экономические  связи  Средней  Азии  с  Сибирью  в 
XVI­XIX вв. / Рецензент Р.Г. Мукминова. ­  Т. : Фан, 1983. ­  166 с. 

211. История Узбекистана в источниках. / Составитель Б.В. Лунин. / 
Рецензент Р.Г. Мукминова. ­Т. : Фан, 1984. ­233 с. 

212. Ильясов  Я.  Заклинатель  змей.  Башня  молчания. 7  Рецензент 
Р.Г. Мукминова. ­  Т.: Ғ офур  Ғ улом, 1986. ­  49? с. 

213. История  Узбекистана  в  источниках.  Известия  путешественни­
ков,  географов  и  ученых  XVI  ­  первой  половины  XIX  вв.  / 
Составитель Б.В. Лунин. / Рецензент Р.Г. Мукминова. ­  Т.: Фан, 
1988.­256 с. 

214. Хива.  Путеводитель.  /  Рецензент  Р.Г.  Мукминова.  ­  Т.:  Фан, 
1988.­59 с. 

215. Материалы  по  истории  Средней  и  Центральной  Азии  X­
XIX вв. / Рецензент Р.Г. Мукминова. ­  Т.: Фан, 1989. ­  196 с. 

32 



216. Ташбаева  Т.Х.,  Савуров  М.Д.  Новое  и  традиционное  в  быту 
сельской семьи узбеков. / Рецензент Р.Г. Мукминова. ­  Т.: Фан, 
1989.­415 с. 

217. Файзиев Т. Бухоро феодал жамиятида куллардан фойдаланишга 
дойр хужжатлар  (XIX аср). /  Рецензент  Р.Г. Мукминова. ­  Т.: 
Фан, 1990.­144 6. 

218. История Узбекистана  в источниках. Узбекистан  в сообщениях 
путешественников и учёных (20­е­80­е годы XIX вв.) / Состави­
тель Б.В. Лунин. / Рецензент Р.Г. Мукминова. ­  Т.: Фан, 1990. 
­  193 с. 

219. Хидоятов Г.А. Моя родная история. / Рецензент Р.Г. Мукмино­
ва. ­  Т.: Укитувчи, 1990. ­  226 с. 

220. Материалы  по  истории  и истории  культуры  народов  Средней 
Азии. / Рецензент Р.Г. Мукминова. ­  Т.: Фан, 1991. — 338 с. 

221. Мухаммад­Рафи  Ансари. Дастур ал­Мулук.  (Устав для  госуда­
рей).  /  Предисловие,  перевод,  примечания  и  указатели 
А.Б. Вильдановой. / Рецензент Р.Г. Мукминова. ­  Т.: Фан, 1991. 
­139 с. 

222. Гуламов Х.Г. Из истории дипломатических отношений России 
с  Бухарским  ханством в XVIII  в. /  Рецензент Р.Г. Мукминова. 
­Т. : Фан, 1992.­108 с. 

223. Мирза  Мухаммад  Хайдар.  Тарих­и  Рашиди.  /  Рецензент  Р.Г. 
Мукминова. ­  Т.: Фан, 1996. 

224. Шониёзов  К.  Ўзбек  халқ нинг  шаклланиш  жараёни.  /  Рецен­
зент Р.Г. Мукминова. ­  Т.: Фан, 2001. ­  462 б. 

33 



McChesney R.D., 

USA,  New York 

A LITTLE­KNOWN  PERSIAN  HISTORY  OF  AFGHANISTAN: 
THE  AMAN  AL­TAWARIKH 

Persian  historiography  of  Afghanistan  has  generally  been  little 
recognized  and  even  less  exploited  by  latter­day  historians.  Two  early 
twentieth­century  Persian  histories  of  Afghanistan,  Fayz  Muhammad 
Katib's  Siraj  al­tawarikh  and Muhammad  Yusuf Riyazi's'Ayn  al­waqa'i' 
have  been  published  but  until  recently  have  attracted  very  little 
attention.3  In  Europe  and  North  America,  interpretations  of 
Afghanistan's  history  have  long  relied  on  and  been  content  with  British 
sources and  interpretations  of the country's  history.4 

An  even  lesser­known  source  is  the  unpublished  work  of  the  Iranian 
expatriate,  Hajj  Mirza  'Abd  al­Muhammad  Khan  Pur  'Alizadeh  Isfahani 
Irani  "Mu'addib  al­Sultan."  He  wrote  a  massive  and  unfinished  seven­
volume  compilation  initially  entitled Tarikh­i  Afghanistan,  later  re­titled 
Aman  al­tawarikh  in  honor  of  the  man  to  whom  it  was  eventually 
dedicated, the Afghan  amir, Aman Allah Khan  (r.  1919­1929). 

The  Aman  al­tawarikh  exists, as  far  as  is known,  in  only  two  copies.3 

Yuri Bregel,  in his recension of Storey's  Persian Literature: A Bio­bibliog­

3 Fayz Muhammad  Katib Hazarah, Siraj al­tawarikh  3 vols  in 2 (Kabul:  Matbabah­i  Huru­
fi,  1331­1333/1913­1915)  (volume  3  republished  in  part  in  Tehran  1373/1994  as  Siraj 
al­tawarikh jild­i  siyyum, bakhsh­i  awwal); Muhammad  Yusuf Riyazi,  'Ayn  al­waqa'i'  in 
idem, Bahr al­fawa'id  aka  Kulliyat­i  Riyazi,(Mashhad,  1324/1906) Ayn  al­waqa'i'repub­
lished  separately  in  Tehran:  Mawqufat­i  Duktur  Mahmud  Afshari,  1369/  1990.  Hasan 
Kakar made some use of the former  work  in his Government  and Society  in  Afghanistan: 
The  Reign  of  Amir  'Abd  al­Rahman  Khan  (Austin,  TX,  1979)  and  more  recently  Shah 
Mahmoud  Hanifì in his doctoral dissertation, Inter-regional Trade and Colonial State 
Formation in Nineteenth-Century Afghanistan (University of Michigan, 2001). V.A. Ro-
modin wrote fairly extensively about the Siraj al-tawarikh (see e.g. his "Sochinenie 
'Siradzh at-tavarikh' i ego istochniki" in Strany i narody vostoka 26, Moscow 1989, 
225-48 and made use of it in the co-authored (with V.M. Masson) Istoriia Afganistana 
(Moscow, 1965). It is difficult to find anyone who has made use of Riyazi's work, which 
is important for its emphasis on Herat at the end of the 19th century. 
4 One has in mind the works of Donald Wilber, Vartan Gregorian, W.K. Fraser-Tytler, 
Louis Dupree, and M.E. Yapp. 
s See Hasan Kakar, Government and Society  in Afghanistan, 307 for a reference to a copy 
of the entire work owned by a private collector. This and the New York University copy 
are the only two known. In 1993, in a series of articles in the Afghan community new-

34 



raphical  Survey,  cites  brief  references  by  Abbas  Iqbal  and  Khanbaba 
Mushar to the work, but  it is not evident  that either one ever saw it and 
both may have been referring to the copy held in Cairo by the author's son, 
Manuchehr Moadeb­Zadeh.6 In 1977, Mr. Moadeb­Zadeh lent his copy to 
New  York  University's  Bobst  Library  and  in  September  1987  the 
university purchased  the work  for  $10,000. It remains  uncatalogued but 
available  in  the  Fales  Library  and  Special  Collections  of  New  York 
University. 

According  to  the  biographical  information  in  Bregel/Storey 
(No.  1123/1439),  'Abd  al­Muhammad  Khan was bom  in Isfahan  about 
1290/1873­4. His father died when he was seven and he was apprenticed 
to  a merchant while  studying  at  a madrasah  in  Isfahan.  At  the  age of 
seventeen  he  was  sent  to  Baku  as  a  sales  representative  for  Shirkat­i 
Islamiyah,  an  Isfahani  commercial  partnership.  According  to 
Bregel/Storey  he spent a  number  of years  in Baku  and  then  moved  to 
Cairo in  1322/1904­5 where, in the same year, he founded an illustrated 
Persian  weekly  newspaper,  the  Chihrah­numa  for  the  emigre  Iranian 
community there. Egypt was his home until his death on April 19, 1935. 
Besides editing his newspaper and compiling Aman al­tawarikh 'Abd al­
Muhammad  Khan  also  prepared  an  anthology  of  calligraphers  called 
Paydavish­i khatt wa khattatan (Ibid.). 

The Aman al­tawarikh reveals somewhat more about its author's  life 
and his travels than does the entry in Bregel/Storey. His name as it most 
consistently  appears  through  the  volumes  of  the  Aman  al­tawarikh  is 
"Hajj Mirza  'Abd al­Muhammad  Isfahani  Irani." The first five volumes 
contain a foreword  (aghaz bi­ta'lif)  in which the author uses this name. 
On  the  title page  of  volume  one, which  was  copied  by  a  professional 
calligrapher in Isfahan  in 1342/1923­24, he is styled "Hajj Mirza Abd al­
Muhammad  Khan  Mu'addib  al­Sultan  Isfahani  Irani."  His  will, 
registered  at  the  Iranian  consulate  in  Cairo  on  the  20th  of  Jumadi  al­
Thani  1354/19  September  1935  gives  his  name  as  "Hajji  'Abd  al­
Muhammad  Mu'addib  al­Sultan  formerly  nicknamed  (sabiq  mulaqqab 

spaper Umid (Omaid) (nos. 72­76) Dr. Sayyid Makhdum Rahin wrote about the NYU 
manuscript of the work focusing on the author's visit to Kabul in 1922 and  the people he 
met there. 
ù lu.E. Bregel, Persidskaia Literatura: Bio-Bibliografichekaia Obzor 3 vols. (Moscow, 
1972), 2: 1245. 

35 



Ы­) Chihra­numa". I am uncertain when he adopted or was given the title 
"Mu'addib al­Sultan," which produced the family name Mu'addibzadeh. 

The dedication of the work is also problematic. Although the work is 
now  known  as  Aman  al­tawarikh  the  dedication  of  the  work  to 
Amanullah Khan came at the very end of the book's  lengthy gestation. 
The author tells us that as a result of articles he had written on various 
countries  for  his newspaper,  the Chihra­numa,  including  stories  on  the 
policies of  the Afghan  amir  'Abd al­Rahman  Khan, he was encouraged 
by  a  variety  of  "scholars,  orientalists,  and  'ulama',"  to  write  a 
comprehensive history of Afghanistan  (AMAN: 1:6­8). He was living in 
Cairo, "the center of civilization and culture and a place where the new 
(western) sciences flourish" (AMAN, 1: 6). Partly because of his earlier 
research  on Afghanistan  and  partly  because  of  his  commitment  to  the 
spread  of  knowledge,  he  began  work  on  a  history  of  the  country  in 
1331/1913 the same year Fayz Muhammad Khan's monumental Siraj al­
tawarikh was beginning to come of the press. To a cosmopolitan native 
of Isfahan and resident of Cairo, Afghanistan  had an exotic charm. 'Abd 
al­Muhammad  compares  the  country  to  the  "Garden  of  Iram"  as  an 
unspoiled paradise and one whose history was little known to the outside 
world. (Ibid. And p. 9) Here he calls the work "Tarikh­i Afghanistan" (p. 
9)  and  refers  to  it  again  on  p.  12  as  "Kitab­i  mustatab­i  tarikh­i 
Afghanistan."  Between  pp.  9­12  he  makes  an  indirect  plea  for 
sponsorship,  asking  rhetorically  how anyone  could possibly  encompass 
the  whole  history  of  Afghanistan  without  help.  He  dwells  on  famous 
cases of past patronage (from  Ibn al­Muqaffa'  by the caliph Mansur and 
Ibn  Sina  by  Amir  Nuh  the  Samanid  down  to  Muhammad  Taqi  Khan 
Sipihr  and  Riza  Quii  Khan  Hidayat  by  Nasir  al­Din  Shah  Qajar)  in a 
manner  which  can  only  be  interpreted  as  a  solicitation  of  similar 
patronage. It is equally clear that such sponsorship was not immediately 
forthcoming.  In  volume  one  (p.  12)  he  strongly  hints  that  he  made 
overtures  to  Habib  Allah  Khan  (r. 1901­1919)  but  that  no  offer  of 
support was forthcoming. 

But the sponsorship question was not a determining one as to whether 
or not he would work on the history. He began work in  1331/1913 using 
the  Egyptian  National  Library  (Kitabkhanah­i  mubarakah­i  hukumah­i 
Misri)  collection  and  was  assisted  there  by  Agha­yi  Nur  al­Din  Beg 
Mustafa  Ama'uwi.  He  also  had  help  from  a  number  of  unnamed 
colleagues: 

36 



"Although I had deficiencies  in Arabic and Turkish and knew only a 
little  French,  English,  and  Russian,  (my  friends  helped  me)  with 
hieroglyphics,  Phoenician,  Nusmani  (?),  Pahlavi,  Hebrew,  Syriac, 
Ethiopie, Latin,  Sanskrit,  English,  French,  German  and  Rumi  (modem 
Greek?) (AMAN, 1:15). 

He completed  at  least one draft  of volume  one  in  1913 and began 
volume 2 in  1332/1913­1914. Although  the foreword  of volume 2 now 
refers  to  the  work  as  Aman  al­tawarikh  (AMAN:2:3)  this  is  a  later 
emendation, added shortly before  the present copy was made in  Isfahan 
in Zi Qa'dah  1342/June 1924. Volume 3, like the previous two, was first 
drafted in Cairo. (AMAN:3:2) Work began on this volume in 1334/1914­
5.  (Ibid) Hajj  Mirza  'Abd  al­Muhammad  Khan  tells  us he also  started 
work on volume 4 in 1335/1915.(AMAN, 4: 4) This latter volume is the 
author's autograph and is otherwise undated. He began work on volume 
5 in 1337/1917 in Cairo. Given the contents and the credit he gives in its 
pages  to  help  from  the  Hazarah  historian  of  Afghanistan,  Fayz 
Muhammad Khan "Katib," most of the volume must have been written 
three  years  later,  during  and  after  his  visit  to  Kabul  in  1340/1922. 
Volume 6 was written in 1342/1924 and it is assumed here that Volume 
7, which is undated, was also compiled circa 1924. 

What connects the dates of composition  to the sponsorship question 
is a trip Hajj  Mirza  'Abd al­Muhammad Khan made to Afghanistan  in 
1922 at the invitation of the Foreign Minister, Mahmud Beg Khan Tarzi, 
one  of  the  chief  proponents  of  modernization  and  westernization  in 
Afghanistan.  Before  this  trip,  there  is no  reason  to  believe  the  author 
would have or could have obtained the support of Amanullah Khan, who 
in any event did not become amir until  1919, six years after  work was 
begun on the history. Further there is no evidence that Amanullah Khan 
had any  interest  in the work before  1922. However,  I  think  we should 
assume that Hajj Mirza  'Abd al­Muhammad Khan was thinking of such 
sponsorship  first  in  a generalized  way  when he  wrote  the  foreword  to 
volume  one  and  then,  more  specifically,  when  he  began  a 
correspondence  with  Mahmud  Beg  Khan  Tarzi  which  led  to  the 
invitation.  He  tells  us  that  he  first  contacted  the  Afghan  reformer  in 
1332/1914  (AMAN:7:  43).  If  he  expected  something  from  this 
correspondence  he did not get  it, at  least not  immediately.  Eight  years 
after  sending  off  his first letter,  he wrote again  to Tarzi  and asked the 
Foreign Minister to intercede on his behalf with Amanullah Khan so that 
he could go to Kabul and show the amir the volumes he had completed. 

37 



Tarzi  promptly  sent  an  invitation  dated  25  Qaws  1300/14  December 
1921 which  'Abd  al­Muhammad  reproduces  in  full  in volume 7 (Ibid.). 
The author  let no grass grow beneath his  feet.  He reached Peshawar on 
the  24th  of  Jumadi  al­Ula  1340/23  January  1922,  probably  by  sea  to 
Bombay  and  then  train  to Peshawar,  where he was welcomed by Faqir 
Muhammad  Khan,  a  Kabuli  merchant  and  Amanullah  Khan's 
commercial  and postal  agent  there. Two  days  later,  Faqir  Muhammad 
drove  'Abd  al­Muhammad  and his precious  volumes  by  automobile  to 
Kabul. 'Abd al­Muhammad promises to describe the automobile journey 
"in due course" but apparently never got around to it (AMAN, 7:44). 

In  Kabul,  'Abd  al­Muhammad  had  several  meetings  with  Tarzi, 
whom  he  describes  as  fluent  in  Persian,  Qandahari  Pashtu,  Ottoman 
Turkish,  and  Syrian  Arabic  and  as  a  decent  poet  as  well  (Ibid). We 
assume  that  some  part  of  the  conversations  revolved  around  meeting 
Aman Allah Khan and negotiating  some sponsorship. Eventually, as he 
tells  us,  he  had  three  audiences  with  the  amir  (Aman,  6:  31  in  the 
dibachah  to volume  1 bound  in  at  the  end  of  volume  6), one  meeting 
taking place in Bagh­i Babur in the western part of the city (Ibid, 6:  1­2). 
During  the  course  of  these  meetings  some  understanding  about 
sponsorship must have been reached, although 'Abd al­Muhammad gives 
no details. But he handed over the five volumes he had completed, which 
bespeaks  some  confidence  in  having  an  agreement  in  hand.  He  gave 
them to the Afghan amir and his Minister of Education, Sardar Sulayman 
Khan. Hajj Mirza 'Abd al­Muhammad tells us the agreement was for the 
Afghans  to  keep  the five volumes  for  six  months  and  make  copies of 
them.  Although  he  must  have  felt  secure  enough  in  the  agreement 
reached with the Afghans, still, parting  from  his books made the author 
very uneasy. In the second dibachah to volume one in which he dedicates 
the whole work to Aman Allah Khan and which was written in Isfahan in 
1342/1924,  he  expresses  his  anxiety  over  leaving  the  volumes  in  the 
hands of the Afghan  officials. 

"In  Jumada  Ukhra,  Rajab,  and  Sha'ban  1340,  equivalent  to  Dalw, 
Hut, and Hamal 1302 and March and April 1922,1 was in Kabul and was 
honored three times with an audience with his Highness Amir Amanullah 
Khan. At his command and that of Sardar Sulayman Khan, the Minister 
of Education, I turned over for copying these valuable volumes which are 
as dear to me as life and sight. In six months they were to send them to 
me  in  Isfahan  which  was  my  place  of  birth  and  would  be  my  base 
(masqat  al­ra's)  and  where  I  was  planning  to  complete  the  volumes 

38 



(6  and  7)  from  the  reign  of  Amir  *Abd  al­Rahman  Khan  up  to  the 
accession of Amir Amanullah Khan. I devoutly hoped, as I bade farewell 
to these years of work, that these books would be carefully  guarded and 
safely  returned to me when the copying was done. God be thanked  that 
Prince  Sardar  'Inayat  Allah  Khan,  the  new  Minister  of  Education 
succeeding  Sardar  Sulayman  Khan,  as  promised,  made  sure  the  five 
volumes safely reached me in Isfahan. When the five arrived a new spirit 
entered my body and now with the help of God I will finish them". 

Although he never says whether the first five volumes were actually 
copied  in Kabul as planned, we must assume that such was the case and 
that  those  volumes  may  still  exist.  There  is  no  discussion  about  their 
publication, however, which seems somewhat odd but  if there was some 
plan  to publish,  it  may have been  contingent  on  'Abd  al­Muhammad's 
finishing  the work as set out in the prospectus to volume one (see below). 

While  in  Kabul,  'Abd  al­Muhammad  had  made  a  number  of 
acquaintances,  one  of  whom,  Fayz  Muhammad  Khan,  the  celebrated 
author of Siraj al­tawarikh. makes a number of direct contributions to the 
work (see below). His own magisterial  study also appears to have been 
'Abd al­Muhammad's main source for volume 6. 

'Abd  al­Muhammad  tells us  that while  in' Afghanistan  he wanted  to 
visit Mazar­i Sharif, site of one of the reputed burial places of the fourth 
caliph  and  son­in­law  of  the  prophet  Muhammad,  'Ali  b.  Abi  Talib 
(AMAN, 2: 571). As a Shi'i, whose  loyalties  if any were presumably  to 
Najaf as the site of the imam's burial, it is doubtful that he  thought much of 
the claims surrounding  the tomb but he had extracted  the Habib al­siyar 
account of the  late­Timurid rediscovery of the  tomb for his book and was 
no doubt curious to see the site. However,  it being early spring and the 
roads and weather conditions poor, he was unable to make the trip. 

His plans after Afghanistan appear to have been long set to return not 
to Cairo but to Isfahan, his birthplace. In making that decision, he certainly 
had  in mind the corps of Persian  scribes who practiced  their craft  there 
(AMAN, 6: 2). Perhaps too there were some pleasant memories from his 
youth and early adulthood which he hoped to refresh.  If so,  he seems to 
have been disappointed. From indications elsewhere, Haiji Mirza  'Abd al­
Muhammad  was  a  somewhat  irascible  man.7  Although  he  must  have 
harbored some sentimental attachment to his birthplace and early home, he 

7 See  Mohammad  Yadegari, The  Role of Iranian  Emigrant  Press in the  Development of 
Iranian Journalism, PhD dissertation, New York University,  1979. 

39 



did  not  find  the people  there  either friendly or  congenial  on  his  return 
(AMAN,  6:  3). The  criticism  of  Iran  and  the  Iranian  people  which  he 
published in his Cairo paper no doubt did not ease his re­entry into Isfahani 
society. Although he promises here to give a full  account  in volume 7 of 
what  befell  him  in  his  home  town,  it  is  one  of  the  several  unfulfilled 
promises  that  suggest  the  work  was never  completed.  To  add  injury  to 
insult, he became ill and was bedridden  for an unspecified  length of time. 
In addition, he was depressed for a time by having left his five volumes in 
Kabul. He did however begin work now on volumes six and seven. 

The arrival  of the five volumes from Kabul helped him recover his 
health as well as his spirits and when he got well he turned to the scribes 
of  the  city  for  professional  copies  of  the  volumes.  Either  he  did  not 
succeed  in  getting  copies  of  all  five volumes, or  the  originals  and  the 
copies are divided between  the two known full  sets of the work. Of the 
set in the possession of New York University which came to it from his 
son and heir, only the first two volumes are professional  copies, the  first 
permed by Fath Allah b. Abbas Malik Ahmadi Isfahani and the second by 
Mirza Sayyid Muhammad b. Husayn al­Husayni Shah Shahani  Isfahani. 
Volumes 3­7 appear to be the author's autograph. It is not yet clear that 
his  five volumes  were  copied  in  Kabul. The  set  in private hands  also 
comprises seven volumes and that suggests the provenance  is Isfahan or 
Cairo since  there  is no evidence that  volumes six and  seven ever made 
their way back to Afghanistan. 

The matter of the dedication  to Aman Allah Khan  is not without  its 
problems. For one thing volume one, one of the two volumes copied in 
final  form  in  Isfahan,  does  carry  the  dedication  to  "Amir  Amanullah 
Khan  Ghazi"  on  the  title  page.  A piece  of  paper,  however,  has  been 
carefully  pasted over the dedication. Since the volumes remained  in the 
author's  hands,  as  far  as  we  know,  we  must  assume  it  was  he  who 
attempted  to  expunge  the  reference  to  Aman  Allah.  Moreover,  the 
revised dibachah to volume one with the references  to Amanallah Khan 
was  never  incorporated  (or  perhaps  was  incorporated  but  was  later 
excised  and  is  now  loosely  inserted  at  the  end  of  volume  6).  The 
abdication  and  exile of Aman  Allah  in  1929 would  have been  reason 
enough to lose hope of any patronage. Had  'Abd al­Muhammad wanted 
to eliminate all references  one would have supposed  it could have been 
done more thoroughly. Perhaps the tangible evidence simply records the 
ambivalence and disappointment  the historian might have  felt  in the six 
eyars between Aman Allah's abdication and the author's own death. 

40 



Paul J., 

Germany, Halle 

HEIRS OF THE  MALAMATIYA? 

New Light on the Spiritual Ancestry of the Central Asian Khojagan 
The Khojagan,  that spiritual  current which  later became known  as  the 

Naqshbandiya, has  attracted  scholarly  attention  for  a  long  time now,  and 
today,  it certainly  is the best  studied of  the major  Central  Asian  mystical 
movements.  The  present  study  aims  at  further  elucidating  an  old 
question,  that  is,  the  Khojagan's  relationship  to  the  pre­Mongol 
Malamatiya,  and  to present  a newly published  source  which  offers  some 
of the missing  links in this  respect. 

It  should  be  clear  from  the  start  that  it  is  impossible  to  reduce  the 
Khojagan  to  a  single  pre­Mongol  ascendancy;  this  would  contradict  the 
very  method  the Khojagan  were  so proud  of:  to  make  use  of  everything 
which  was  valuable  in  other  currents,  and  to  integrate  it  into  their  own 
teaching. It seems that they succeeded rather well at  that. 

The  Khojagan  have  been  called  the  heirs  of  the  Khurasanian 
Malamatiya,  and  in  some  places,  it  seems  .that  they  saw  themselves  in 
this  tradition.8  In  some  particular  ways,  their  masters  acted  according  to 
the principles  laid  down by  the Malamati  shaikhs. This  is not  to  say  that 
there  was  a  direct  link  (by  the  silsila  or  otherwise).  This  cannot  be 
proved  at  this  point.  A  major  obstacle  for  this  is  that  the  Malamatiya 
whose  period  of  flowering  can  be  dated  to  the  10" century  are  hard  to 
spot  later  on.  Suhrawardi  for  one  says  that  in  his  days  (around  1200) 
there  are  still  some  people  who  know  their  teaching  and  transmit  it,  and 
that  he  has  met  people  in  Iraq  who  follow  their  principles  but  are  not 

8  For  technical  reasons,  no  diacritics  could  be  used  in  this  paper;  I  apologize  for  any 
inconvenience  this may cause. ­  See below. For the link between  the Malamatiya and  the 
Khojagan,  see  Hamid  Algar,  art.  „Malamatiya",  in  Encyclopedia  of  Islam  (2nd  edition), 
and Marijän Mole, „La version persane du Traité de dix principes de Najm al-Din Kob­
ra", in: Farhang­i  Iran Zamin 6 (1337 HS), 38-51 : „Cette dernière école [the Malamatiya, 
JP] déterminera l'évolution ultérieure du mysticisme islamique, notamment en pays de 
langue persane et turque. Des congrégations importantes s'y rattachent directement par 
leur origine [...] sans parler des mouvements de type plus populaire comme les Kalan-
dariya; mais aussi une tariqa aussi orthodoxe que les Naqshbandiya qui, au moins dans 
ses premiers temps, paraît  гпкте  avoir  le  mieux gardé les traditions khorassaniennes" 
(43-4). It is interesting to see that Mole could make such a statement already more than 
40 years ago. 

41 



known  by  this  name.9  Thus,  since  Abdalkhaliq­i  Ghijduwani  must  be 
dated  not  far  from  this,  it  is  altogether  possible  that  he  became 
acquainted  with  the  Malamati  teaching  somewhere  in  Khurasan,  but 
there  is no way  of proving  it. 

The Malamatiya  are mentioned  ­  along  with  very  many  other  groups 
and  authors  ­  in  Khwaja  Parsa's  central  work,  the  Fasi  al­khitab.10  The 
general  tendency  is  very  positive.  The  Malamatiya  are  seen  as  the  true 
followers  of the Prophet,  and Parsa adduces numerous examples  from  the 
lives  of  the  rightly  guided  caliphs  showing  how  they  adhered  to  the 
method  of  malamat.  To  give  one  example  (which  also  is  typical  for  the 
way  Parsa  construed  his  major  work):  He  first  quotes  a  story  from  Huj­
wiri"  about  the caliph Uthman  who, although he had  four  hundred  slaves 
working  for  him,  went  himself  to his palm  grove  to  fetch  brushwood  for 
the  fire.  When  blamed  for  this  by  some  people,  he  answered  that  he 
wanted  to  know  for  himself  how  it  feels  to  do  such  work.  Parsa  then 
comments  on  this  story:  "This  story  is  very  clear,  and  it  is  an  argument 
for  the soundness of the Malamati  method,  that is, to give up one's  [high] 
position  and  one's  occupation  with  created  things,  and  to  refrain  from 
showing  off  and  paying  eye­service.  Malamat  [blame]  is  what  the 
Friends  of  God  feed  on, because  in  it  there  are  traces  of  being  accepted 
and  because  it  is  a  sign  of  nearness  [to  God]. Malamat  [blame]  is  what 

9  Shihabaddin  as­Suhrawardi,  in his work Awarijai­Ma  'ari/, has  a chapter  on  the  Mala­
matiya, Fi dhikr  al­mulamati  wa sharh  halihi.  Published  in: Abu  Hamid  Muhammad  al­
Ghazali, Ihya'  ulum ad­din, Bairut n.d., vol. 5, 90. 
10 See  the  Turkish  translation  (Ali Hüsrevogiu) published under the title  Tevhide  Giris, 
Istanbul 1988, 462-469. I have given references to the Persian original (ms Vienna, Cod. 
Vindobonensis N.F. 335) in my Doctrine  and  Organization:  The  Khwajagan­Naqsbban­
diya  in the first generation  after Baha'uddin. Berlin 1998 (ANOR; 1), 47. This study has 
been translated into Russian and published in: Khismatulin, A (ed.).: Sufizm  v  tsentral'noi 
Azii.  Zarubezhnye  issledovaniia. Sankt Peterburg 2001, 114-199. - The principle of 
malamat is discussed at fol. 152a-161a in the Vienna manuscript. The whole work has 
been called an „encyclopedia of sufic lore", and it brings together quotations and sayings 
from a great variety of authors; Parsa, as is well known, had a very fine library at his 
disposal, and most of the works he quotes certainly were part of it. See Maria Subtelny, 
„The Making of Bukhara-yi Sharif: Scholars, Books, and Libraries in Medieval Bukhara 
(The Library of Khwaja Muhammad Parsa", in: Devin DeWeese (ed.), Studies  on  Central 
Asian History  in Honor  of  Yuri Bregel. Bloomington 2001, 79-111. 

" Hujwiri (d. 1072 or 1077), Kashf  al­mahjub, ed. V. Zhukovski, Leningrad 1926. The 
story on the caliph Uthman is - almost verbatim - on page 72 of this edition. 

42 



the Friends of God drink, and whereas all people  are glad  to be  accepted 
by the people, they are glad to be rejected by them".'2 

Parsa  also  quotes  at  some  length  from  the  writings  of  Abu 
Abdarrahman  as­Sularm13 as well as other authors, lending  their  authority 
to his positive  assessment  of the Malamatiya.  But there  seems  to be no 
direct statement  that he saw himself or anyone  else of the early  Khojagan 
as immediate  spiritual descendants of the  Malamatiya. 

In  other  writings  stemming  from  the Khojagani  current,  the question 
is  not  discussed  so  frequently.14  What  we  have  are  mostly  general 
statements  such  as that  Sufis  should  hide  their  mystical  states,  that  they 
should not mark  themselves off by particular dress or headgear,  that  they 
should  live  among  the  common  people  and  so  on,  all  of  them  well­
known  principles  of the Khojagan  as well  as of the earlier  Malamatiya. 
But similarity in outlook does not prove an  influence. 

For  instance,  in  the Rashahat,  suffering  is  praised:  You  should  not 
only  accept  suffering  with  sabr,  but be  grateful  for  it  with  shukr.  But 
there  is  no  reference  to  the  Malamatiya.'5  In  another  instance,  Kashifi 
even  says that  the Sufi  adept  should  choose  the method  of being  scorned 
and  scoffed  at,  since  this  leads  him to  the  annihilation  of  self.'6  Again, 
there  is  no  mention  of  the  Malamatiya,  but  no  mention  of  the  limits 
inherent in their method,  either." 

In  the hagiographie  writings  on Khoja  Ahrar,  too, some  of the basic 
principles  of  the Malamatiya  are  taken  up. There  are  warnings  against 
making  a show of one's piety  (riya');  indeed it was central  for the earlier 
Malamatiya  not to lose  the perfect  sincerity  in  serving  God alone  which 

12 Parsa, Fasi al­khitab,  ms Vienna, fol. 152 a, Turkish  translation, 462. 
13 Abu Abdarrahman  as­Sulami  (937 or 942­1021). His Risala!  al­malamatiya  was pub­
lished  in Abu 1­A'la  al­Afifi:  al­Malamatiya  was­sufiya  wa­ahl  al­fuluwa.  Cairo 1945, 
and also in German  (abridged) translation  by Richard  Hartmann: „as­Sulami's Risala! al­
Malamatija",  in: Der Islam  8 (1918),  157­203. This  is indeed one of the most  important 
sources we have on the Malamatiya current, Hujwiri  and Suhrawardi coming next. 
141 have dealt with the earlier Khojagani  writings in my „The Khwajagan  and the Powers 
that  Be: Remarks  on  the  Spiritual  and  Political  Development  of  a  Central  Asian  Sufi 
Current  (B^­IS01 Centuries)", forthcoming.  In the present paper, the focus will  be on the 
sayings of Khoja  Ahrar. 
,s  Ali b. Husain  al­Wa'iz  al­Kashifi:  Rashahat  ain al­hayal.  Ed. Ali Asghar  Mu'iniyan, 
Teheran 2536, vol. 2,455, and another praise of affliction  at p. 475. 
M Ibid., 474. 
"  See below, note 19. 

43 



they found so hard to attain (the quality of ikhlas), and of course, riya' is 
the  very  opposite  of  ikhlas.  But  I  do not  know  of  any passage  in  the 
works on Khoja  Ahrar where such a position  is explicitly  linked  to the 
Malamatiya. 

It  is here  that  a new  source  comes  in.  Recently,  a  volume  entitled 
Ahwal  wa  sukhanan­i  Khwaja  Ubaidallah­i  Ahrar  was  published  in 
Teheran.18  It  includes  a  piece  called  Malfuzat,  "sayings",  collected 
apparently by one of Ahrar's murids. This collection is an original piece. 
There are some sayings well­known from other sources, e.g., the Rashahat 

18  Arif­i  Nawshahi  (ed.):  Ahwal  wa  sukhanan­i  Khwaja  Ubaidallah­i  Ahrar,  Teheran 
1380/2002. This volume  includes a number  of  sources  regarding  Khwaja  Ahrar.  Among 
them is the source usually called Masmu 'at, but named here Malfuzat­i  Ahrar  ba­tahrir­i 
Abdalawwal­i  Nishapuri,  one  of  the  two  „immediate"  hagiographie  accounts  written  on 
Ahrar by one of his pupils, in this case, his son­in­law  (the other one  is the Silsilat  al­ari­
fin  by Muhammad  Qadi). For his edition, Nawshahi  uses five manuscripts  from  Pakistan 
and Iran, but not those in Uzbekistan, Great Britain,  India, and Turkey. He provides a list 
of  those  manuscripts  he  has  become  aware  of  (p.  113,  additional  18  items).  This  list 
shows  that  the  work  was  relatively  well  known  in  many  parts  of  the  Persian  speaking 
world. A short glance into ms Tashkent, IVAN  RUz­1, 3735/11, yielded  the result  that this 
is the same source. ­  The  second  text  is the Malfuzat  which  is of  interest  here. Nawshahi 
says  that  this  text  has  been  printed  in a very  poor  edition  in  Istanbul  (which  I have  not 
seen)  from ms.  Esad  Efendi  1815 (which  I have  not  seen,  either). Correcting  statements 
made by  the editors  of  this  edition,  he  makes  it  clear  that  the  work  cannot  be  linked  to 
Mawlana Muhammad Qadi, the author of the Silsilat  al­arifin  (which  is evident  for  every­
one who knows both  texts). As the person  behind  the  collection, Nawshahi  proposes  one 
Mulla  Muhammad  Amin  Karaki  (otherwise  unknown),  and  he  thinks  that  the  collection 
was  made  in  the  first  generation  after  Ahrar  by  one  of  his  murids  (498). The  edition  is 
based  on  a  manuscript  belonging  to  the  private  library  of  Muhammad  Shafi'  which  is 
now  kept  in  the National  Library  of  Pakistan  at  Islamabad  (no shelf  number  given). The 
text  itself  occupies  p.  503­538  in  the  edition,  it  has  been  broken  down  by  the  editor  to 
163 paragraphs.  References  in  the present  paper will  be  to  these paragraphs. ­  The  third 
source in the volume is a collection of letters written by Ahrar to various figures collected 
by the editor  from various  printed  and  manuscript  sources.  He  does  not  quote  the  new 
edition  of  autograph  letters  written  by  Ahrar  Gross,  Jo­Ann  and  Asom  Urunbaev:  The 
letters  of  Khwaja  Ubayd Allah  Ahrar  and  his  associates.  Leiden&Boston,  2002.  ­  The 
fourth  part  is the hagiographie  account  attributed  to  Mawlana  Shaikh,  usually just  called 
the Manaqib,  but  entitled  Khawariq­i  adat­i  Ahrar  in  this volume.  The  edition  is  made 
from  two mss, kept  in  Istanbul  and  Patna.  Again,  the  editor  mentions  two  more  copies, 
both  in  Tashkent.  A very  brief  check  (ms  Tashkent,  IVAN  RUz­1,  9730)  reassured  me 
that this is indeed the same source. ­  The volume is a very precious addition  to the source 
material  available on Ahrar, since  it gives good  texts of  the hagiographies written  by Mir 
Abdalawwal  and  Mawlana  Shaykh  and publishes  the Malfuzat  for  the first  time. Most of 
the  sources  on  Khwaja  Ahrar  are  available  in  print  now,  the  only  one  which  rests  in 
manuscript  being the Silsilat  al­arifin. 

44 



or  the Faqarat," but most  of the  material  seemed new  to me. The  sayings 
fit in well with what  is known  about Ahrar's  teachings  from  other  sources, 
and  there  are  no  anachronisms  in  the  text;  thus,  I  do  not  see  why  the 
material  transmitted  here  should not be  genuine. Ahrar  apparently  did  not 
prevent his disciples  from  taking notes, and  indeed,  several  collections  of 
sayings are known, all very similar in outlook and  format. 

One of the points where this new source  is particularly valuable  is  the 
light  it  allows  to  shed  on  the  link  between  the  Khojagan  and  the  earlier 
Malamatiya.  The  Malfuzat  stresses  that  one  should  hide  one's  mystical 
states  and  even  one's  good  deeds  (17,  54)20,  and  that  agriculture  is 
preferred  as  a profession  (54),  a position  which  has  been  recorded  from 
Ahrar  in  other  contexts  as  well.2'  It  is  also  said  that  one  should  love  the 
blame and the injures  the people use to hurl at the sufis'  heads, adding  an 
argument  that  stems  from  the  ontological  monism  propounded  by  the 
Khojagan:  Since God  is the doer of all deeds, and  since there  is no  active 
subject  other than He, He is also the author of all these bad names  people 
call  the  sufis  (62).  It  would  thus  be  an  impingement  on  the  very  strict 
monotheism  (where  indeed  the  influence  of  Ibn  al­Arabi  is  visible)22  if 
the hostile utterances of the people were .to be taken  seriously. 

In  another  saying  with  the  same  tendency  the  Malamati  background  is 
perhaps more evident; here we read  that "affliction,  trouble and pain  [...]  lift 

19 This is another collection of sayings by Ahrar.  I use the lithographed  edition, Tashkent 
1328. Nawshahi  gives a survey of sayings recurring  in the Rashahat.  The Faqarat  follow 
a  slightly  different  method,  the  sayings  in  that  collection  tend  to  be  longer,  their  focus 
clearly  is on  spiritual  questions, whereas  in the Malfuzat,  more worldly  subjects  are  also 
to be found.  Yet  another collection, but  made probably  considerably  later,  is available  in 
ms  London,  India  Office,  Ethé 1919/IV. Whereas this is a secondary collection - the 
compiler makes massive use of earlier hagiographie sources - the first three seem to be 
primary collections, basically independent from one another. 
20 Let me recall that references are to the sayings which have been numbered by the 
editor, not to pages. 
21 See my  Die politische  und  soziale  Bedeutung  der  Naqsbandiyya  in  Mittelasien  im  15. 
Jahrhundert. Berlin 1991, 41-52, and also Jo-Ann Gross, «Multiple Roles and Perceptions 
of a Sufi Shaikh: Symbolic Statements of Political and Religious Authority, in: Marc Gabo-
rieau, A. Popovic, Th. Zarcone: Naqshbandis: Cheminements et situation actuelle d'un  ordre 
mys­tique musulman. Paris/Istanbul 1990, 109-121, and „The Economie Status of a Timurid 
Sufi Shaikh: A Matter of Conflict of Perception?", in: Iranian Studies 21/1-2 (1988), 84-104. 
22 it can be surmised that from the times of Parsa onwards, Ibn al-Arabi was a major 
influence in the Khojagani current. See my Doctrine and Organization, 48-52. 

45 



the  thick  veil.  Therefore  it  has  been  said:  "The  strongest  affliction  hits 
the prophets, then the Friends of God, and then their likes and so on" (108).23 

Another  position  also  known  from  earlier  Khojagani  writings  is  that 
begging  is abhorred  (114). Here, the Malfuzat  rejoins  a particular  Khojagani 
tradition  rather  than  the Malamatiya  who did not object  to begging  on  prin­
ciple. But Ahrar is noted  for his accent on gaining one's livelihood by honest 
work (kasb), and it is well known that he did not permit begging.24 

So  far,  there  is nothing  sensational  about  the  Malfuzat.  The  passages 
concerning  the  Malamatiya  in  Parsa's  Fasi  al­khitab  provide  considerably 
better  evidence  for  an  ongoing  reception  of  their  positions  than  these  not 
very  numerous  and  not  very  precise  quotations,  and  the  subjects  most 
frequently  linked  with  the  Malamatiya  are  discussed  much  more 
extensively  in  other  Khojagani  texts.  But  there  are  two  passages  in  the 
Malfuzat  where Ahrar seems to refer himself to the Malamatiya  as not only 
respectable pious Muslims, but as models on  the mystical path, and  indeed 
the spiritual predecessors of the Khojagan. Abdalkhaliq  is credited with the 
following  teaching: "The wayfarer  on the Path must not distinguish  himself 
outwardly  (zahir)  by  any means  from  the  people,  and  inwardly  (batin)  he 
has  to  be  occupied  at  all  times  with, the  Beloved  One,  so  that,  if  he 
succeeds  in  attuning  himself  to  the  Beloved  One,  an  inner  Truth  reaches 
him.  [...]  And  it  is  also  for  this  reason  that  the  Khojagan  [...]  outwardly 
mingle  with  the  people  and  are  inwardly  with  God.  They  are  called  the 
Malamatiya"  (70).25  It  is  this  very  simple  identification  of  the  Khwajagan 

23 This  is not  unique with  this  source;  in  the  Maslak  al­ariЯn  ­  a Khojagani  text  dating 
perhaps  from  the  middle  of  the  14* century  ­  this  tradition  is  alluded  to  as  well.  MS 
London, British Museum, Or 6490,  123a and  133a. 
24 See my Die politische  und soziale Bedeutung, 60.1 have discussed  the  position  taken on 
begging in my „The Khwajagan and the Powers that Be". The point is that poverty (faqr) is a 
good  quality only  if  it  does not  become  known.  People  who  show  their  poverty  or  even, 
being poor, do not  try  to hide  their  state, do  not gain  any reward  from  that,  they  fall  from 
poverty (faqr) to neediness (haja), and there is nothing laudable about that. On the contrary, 
it is an affirmation  of self to have a haja: When the prophet Ibrahim was put into the catapult 
and  Nimrud  was  about  to have  him  thrown  into  the  fire,  the  angel  Jibril  approached  him, 
asking  „Do you  have a  hajal",  and  Ibrahim  answered:  „No,  if  it  is  from  you";  and  asked 
again whether he had a need from  God, he replied that God knew best. This story is told by 
the Malamatis to show that God knows the state his servants are in; thus, it is not recommen­
ded to hold out one's hand with a haja. See Hujwiri, Kashf al­mahjub, loc. cit., 83. 
и  The  last  two  sentences:  Ham  az  in jihal  ast  ki  khanawada­yi  khwajagan  ­  qaddasa 
llahu  arwahahum  ­  ba­hasb­i  zahir  mukhalatal  ba­khalq  mi­kunand  wa ba­hasb­i  batin 
paywasta  ba haqq subhanahu  and. Ishan­ra malamatiya  mi­guyand. 

46 



with  the  Malamatiya  which  ­  to  the best  of  my  knowledge  ­  is not  to  be 
found  in  any  other  text.  The  position  characterizing  the  Khojagan  in  this 
respect  is  very  well  known  indeed,  and  it  has  become  one  of  the  most 
frequently  quoted  slogans  of  the  later  Naqshbandiya;  but  it  is  never 
mentioned  that  this  is  nothing  the  Khojagan  invented,  and  that  they 
themselves  acknowledged  to  have  inherited  it  from  the  pre­Mongol 
Malamatiya. 

The  text  goes  on:  "And  he  [Ahrar]  said  approximately:  Shaikh 
Shihabaddin24  has  said:  The  Malamatiya  are  that  group  who  hide  their 
good qualities with qualities which  are the opposite out of  fear  to make  a 
show of  them. And  there  is no doubt  that  the Malamatiya  in  this  respect 
fall  short  [of  what  is possible],  since  in  this  level,  their  own  view,  their 
good qualities and  the opposite quality  [which they use  to cover  the  good 
one]  still  remain  [and  thus,  they  do not  attain  annihilation]."Once  more, 
Ahrar  ­  like  many  other  Khojagani  writers —  stresses  that  the  Khojagan 
take up  everything  which  is  good  and  serious  in other  currents, but  have 
overcome  what  is  imperfect27...  But  still,  the  identification  with  the 
earlier Malamatiya  is explicit. 

The  other  text:  "He  [Ahrar]  said:  The predecessors  of  the  Khojagani 
tariqa  are  the  Malamatiya.  And  the  Malamatiya  are  a  group  of  people 
who  arrange  their outward  appearance  so  that  it hides  their bond  of  love 
(nisbat­i  hubbi).  But  their  appearance  is  not  like  the  false  image  of  the 
image­loving  dervishes.  God  forbid  that  anything  which  is  contrary  to 
the sharia  ever comes  from  them!"28 Two verses  follow  which do not  add 
substantially  to this passage  (94). 

26 This  ought  to  be  Shihabaddin  as­Suhrawardi  (1145­1234),  see  above.  Indeed,  Suhra­
wardi  thought  that  the  Malamatiya  get  stuck  in  an  impasse  on  the  mystical  Path,  they 
cannot  transcend  the  level  of  ikhlas  because  of  their  constant  fear  to  succumb  to  eye­
service  (riya*). ­  What  Ahrar  then  says  is not  quite what  „orthodox"  Malamatiya  would 
have  stated.  There  is no  point  in  hiding  one's  good  qualities  behind  bad  ones  since  that 
seems  to  imply  that  even  unlawful  behavior  could  be  defended.  The  mainstream 
Malamati  position  is  that  good  qualities  and  deeds  should  remain  secret,  and  above  all, 
that the mystical adept should  not make known his spiritual  position. 
27  Florian  Schwarz:  „Unser  Weg  schliesst  tausend  Wege  ein".  Derwische  und 
Gesellschaft  im islamischen  Mittelasien  im  16. Jahrhundert.  Berlin  2000. The  quotation 
which Schwarz chose as part of the title is a programmatic  statement. 
28  ru'us­i  tariqa­yi  Khwajagan  Malamatiya  ast.  Wa Malamatiya  ta'ifa­i  and  ki  zahir­i 
khud­ra  bar  wajhi  mi­darand  ki  satir­i  nisbat­i  hubbi­yi  ishan  ast.  Wa surat­i  ishan  na 
hamchu  naqsh­i  qalb­i  surat­parastan­i  darvishan  ast.  Na  anki  hasha  az  ishan  chizi  ki 
mukhalif­i  shari 'at bashad zahir  shawad. 

47 



We  know  that  some  of  the  heterodox  and  antinomian  Sufi  groups 
such  as  the  Qalandars,  Haidaris  and  the  like29  were  justifying  their 
behavior by references  to the Malamatiya, and it is also well known that 
Ahrar had some clashes with such people.30 But I do not know any other 
text  where  one  of  the  leading  Khojagan  rises  in  defense  of  the 
Malamatiya against heterodox dervishes so explicitly. 

These  two quotations  do what  the other  texts, Parsa's  Fasi  al­khitab 
above all, refrain from doing: They establish a direct spiritual link between 
the  Khojagan  and  the  Malamatiya,  even  if  it  is  not  corroborated  by an 
organizational descendancy  (silsila). Thus, what has been suspected from 
the times of Mole down to the present finds an impressing confirmation in 
the  source  now published  by  Arif­i  Nawshahi. This  of  course  does not 
mean that the Khwajagan  took everything, or even an exceptional part, of 
their  teachings  from  the  earlier  Malamatiya;  other  influences  could  be 
traced with equally good, or even better arguments. 

Poujol С France, 
Paris 

UNE NOUVELLE SOURCE DOCUMENTAIRE SUR L'ASIE 
CENTRALE À LA FIN DU XIXÈ SIÈCLE: LE VOYAGE EN ASIE 

CENTRALE, PARIS-SAMARKAND, 1888, PAR RENÉ 
KOECHLIN31 

Le  genre  du récit de voyage est très prisé au XLXème siècle. Plus 
encore, lorsqu'il concerne des contrées mythiques comme l'Asie centrale 
ou ses dénominations historiques comme la Tartarie ou le Turkestan, sur 
lesquelles s'enracine, le désir d'exotisme de générations d'Européens. 
C'est encore le cas aujourd'hui. 

Қ епе Koechlin  part pour Samarkand  au printemps  1888. Son carnet 
de^oyage dont il faut saluer la parution tranche par l'acuité et la justesse 
du regard porté. Prenant place dans un corpus déjà fourni de récits ethno-

29 Ahmet T. Karamustafa:  God's  Unruly Friends.  Dervish  Groups  in  the  Islamic  Later 
Middle  Period. 1200­1550. Salt Lake City 1994. This is the best study to date on all kinds 
of heterodox and antinomian Sufi movements. Karamustafa proves that all these currents 
originated farther West. But it seems clear enough that such movements were visible in 
Eastern Iran and Central Asia as well, see my „The Khwajagan and the Powers that Be". 
30 For instance with a person called Mawlana Mir Jamal in Tashkent, Rashahat vol. 2,643-4. 
31 Publié aux Editions La Nuée Bleue, Strasbourg, 2002, 160 p. dessins de l'auteur. 

48 



graphiques, il s'en  distingue par la relation qu'il établit entre l'introduc­
tion d'une innovation technologique majeure comme le chemin de fer et 
les transformations qu'elle va entraîner dans une zone jusqu'alors peu 
touchée par la modernité. 

"Le moment était donc choisi, annonce-t-il dans son introduction, 
pour jeter un coup d'oeil sur ces pays de l'Asie centrale qui, presque 
inexplorés il y a dix ans, s'ouvrent aujourd'hui, avec leur caractère 
primitif, mais qui, envahis par la civilisation, auront bientôt 
complètement perdu ce caractère". 

Cette phrase où le terme de "civilisation" évoque pudiquement la 
colonisation russe du Turkestan, est celle d'un ingénieur ayant réfléchi 
sur les conséquences économiques et socio-culturelles d'une avancée 
technologique qui transforme la notion du temps et de l'espace dans une 
région où celle-ci resta inchangée pendant des siècles. 

René Koechlin est un homme de son temps, d'une lucidité et d'une 
honnêteté intellectuelle rares, conscient d'avoir été le témoin d'une période 
de rupture, de changement, d'ouverture. Auparavant, il fallait vingt six 
jours pour aller simplement de Tachkent à Boukhara à dos de chameau, 
trois ou quatre à partir de 1899 avec le chemin de fer pour un prix réduit de 
75%, ce qui ne manqua pas de convaincre les plus réticents des 
autochtones qui identifiaient le train au "chaytan arba", le chariot du diable. 

L'expérience de notre voyageur rend caduque, parmi d'autres, les 
affirmations actuelles selon lesquelles cette région oubliée du monde vit 
aujourd'hui des moments inédits et s'ouvre sous l'effet de la 
mondialisation. Comme si les conquêtes de Gengis-Khan, l'Empire de 
Tamerlan, la rivalité anglo-russe n'avaient pas déjà constitué des périodes 
d'ouverture et d'insertion dans les types de mondialisation dominant à 
des époques différentes.32 

*** 
Lorsque René Koechlin entreprend son expédition le 25 mars 1888, il 

n'ignore pas que de nombreux voyageurs, diplomates, aventuriers, 
marchands et rêveurs l'ont précédé et que bien d'autres encore le 
suivront. Il sait probablement que le général Annenkov, venu présenter à 
l'exposition universelle de Paris son chemin de fer Transcaspien, y avait 
lancé à la cantonade des invitations pour l'inauguration de la station 
Samarkand qui devait avoir lieu au mois de mai de la même année et que 

"FOURNIAU,  \l.  Histoire de l'Asie  centrale. Paris, PUF, 1994. 

49 



notre  voyageur  manquera  de  peu.  Il  comprend  qu'il  s'agit  d'une  voie 
stratégique, symbole et instrument de la colonisation russe, véritable 
prouesse technique pour les 474 km premiers kilomètres de voies posés 
en onze mois dans le lointain désert de Kara-Koum et sur ses dunes 
mouvantes.33 

Cependant, il ne sait pas encore que les soldats-sapeurs russes 
réquisitionnés pour la réalisation de ce projet qui, soit dit en passant, 
avait connu quarante versions, dont une signée de Ferdinand de Lesseps, 
étaient chargés d'accélérer des travaux hautement stratégiques. Il fallait 
en effet assurer à l'Etat major russe une revanche rapide après la terrible 
défaite de Geok Tépé en 1879 (aujourd'hui fête nationale au 
Turkménistan) (supprimer): le général Lomakin avait eu la stupeur de 
voir les boulets lancés par sa batterie de canons s'incruster dans les 
murailles de pisé, sans les détruire. Cette opération militaire qui, au 
départ justifiait la construction du chemin de fer Transcaspien sera 
réalisée deux ans plus tard, sans attendre que les rails permettant 
l'acheminement des soldats russes n'atteignent la forteresse. 

Certes, il ne possède que peu d'informations au moment de son 
départ. Il n'a que 22 ans; il sort tout juste du. polytechnicum de Zurich 
avec son diplôme d'ingénieur en génie civil en poche et surtout n'a 
disposé que d'un jour pour se préparer. Mais il ne lui faudra que peu de 
temps pour ajuster son regard et décrypter une réalité politique et sociale 
qui lui était inconnue. 

Au cours des trois mois de son périple de 15 760 km, René Koechlin 
est un observateur efficace, pragmatique et curieux de tout. A cette 
époque d'expansion coloniale, il n'échappe pas à la puissante attraction 
exercée par l'Asie centrale, berceau mythique de l'affrontement entre "les 
touraniens nomades et les Aryens sédentaires" selon ses propres termes, 
lui qui, comme tant d'autres, a "rêvé dans sa jeunesse au désert et à ses 
caravanes (....) à l'Orient que la peinture a représenté et là poésie 
célébré". 

Ainsi, dès les premières lignes du récit se révèle la personnalité 
attachante de l'auteur, sa maturité, son goût pour l'aquarelle qu'il 
entretiendra pendant son voyage et cultivera toute sa vie (il meurt en 

и  POUJOL, C­, "La construction  du  chemin  de  fer  Transcaspien  au Turkestan  de  1880 r 
1917:  reflet  des mentalités et conséquences",  Innovations  technologiques  et  mentalités, 
pp. 187-206, Paris, CNRS, 1989. 

50 



Suisse en  1951), son ouverture d'esprit,  la grande culture dont il semble 
doté et qui donne toute son amplitude à ce récit au style fluide et 
agréable, non dénué d'un certain lyrisme maîtrisé. 

Ses notes sur le déclin de l'Empire Ottoman contribuent à la 
pertinence de son récit, tout comme sa description quasi-scientifique de 
la religion musulmane qu'il nomme islamisme, terme dont on connaît la 
fortune aujourd'hui et qu'il a relevé chez Elisée Reclus, seule référence 
livresque qu'il indique dans son texte. 

René Koechlin est singulièrement intuitif, par delà une vision 
orientaliste classique pour son temps, lorsqu'il s'interroge sur le rapport 
entre l'immensité des paysages centrasiatiques et ce qu'il ressent comme 
une posture de contemplation de la part des populations locales dont il 
admire le calme et la sérénité. 

De même est-on saisi par les énoncés prophétiques sur l'extraction du 
pétrole à Bakou et ses applications potentielles dans l'industrie 
européenne, pour peu que l'on puisse réduire les coûts de transport. Plus 
d'un siècle après les observations de notre jeune ingénieur, les problèmes 
demeurent pour l'Asie centrale, les difficultés d'enclavement et de 
communication entre les zones d'exploitation des matières premières et 
celles, situées à des milliers de kilomètres, où elles trouveraient 
acquéreur. Riche de cette expérience acquise, il n'est pas étonnant que 
l'oeuvre de sa vie plusieurs aimées après son retour ait été la construction 
du premier Grand canal d'Alsace et un ensemble d'ouvrages qui rendirent 
le Rhin navigable jusqu'à Bâle. 

En revanche, ce qu'il ne pouvait pas savoir, en tous cas pas écrire, 
concerne les échecs militaires (rares, mais cuisants) qu'ont rencontrés les 
années russes dans leur progression dans la partie de l'Asie centrale qui 
deviendra le Turkestan russe, notamment contre les Turkmènes de la 
tribu des Tékké. Il dira par la suite que la bataille de Geok Tépé fut 
"difficile" et "avait montré combien il était nécessaire de créer une voie 
de communication de la Caspienne à l'intérieur du pays". Cela n'est guère 
étonnant étant donné ce qu'il nous dit de ses interlocuteurs locaux, en 
particulier du fils du général Milioutine, ancien ministre de la guerre de 
la Russie et qui fut, encore plus jeune que lui, le secrétaire d'Annenkov. 

Il privilégie donc la victoire du général Skobelev du 12 janvier 1881, 
remportée quelques mois avant la construction de la station Geok-Tépé, 
alors qu'elle n'était encore qu'une forteresse où s'étaient réfugiés 40 000 
Turkmènes à l'appel d'un puissant chef de confrérie soufi qui avait incité 

51 



ses  troupes  au djihad  contre  les  "urus infidèles". Il rapportera qu'elle a 
causé la mort de nombreux soldats (russes), sans mentionner celle des 
6000 assiégés turkmènes. 

A-t-il su, en outre, que cette bataille s'était déroulée au son de la 
fanfare militaire, ce qui, lors de l'inauguration de la station provoqua la 
panique des populations locales dont la mémoire du massacre était 
associée à la musique russe. Pourtant, la résistance des Turkmènes et leur 
bravoure ont fait une très forte impression au sein de l'Etat major russe 
au point de susciter chez le vainqueur, le général Skobelev, une idée que 
René Koechlin désapprouve: opposer aux armées de l'Allemagne les 
hordes indisciplinées de cavaliers des steppes et des déserts, idée qui fera 
son chemin à l'occasion des guerres mondiales qui vont suivre. 

Pour le reste, René Koechlin livre une étude sur la construction d'un 
chemin de fer colonial d'une précision rare en cette époque de grands 
projets transcontinentaux. De tous les voyageurs occidentaux qui ont 
empunté le Transcaspien au moment de sa réalisation ou plus tard et qui 
en ont publié le récit, c'est incontestablement lui qui donne le plus de 
détails techniques et sociologiques: la façon de poser les rails en milieu 
désertique, la forme des lits traditionnels (dont l'usage s'est perdu 
aujourd'hui), la notoriété de la bière de Samarkand, la présence de 
billards dans tous les lieux publics où se réunissent les colons. 

On y apprend ainsi au fil du texte, quantité d'informations précieuses 
qui permettent à la fois de se représenter la vie quotidienne dans le 
Turkestan russe à l'époque coloniale et ce qui a perduré dans cette région 
après plus d'un siècle de transformations économiques et sociales et bien 
des soubresauts politiques. 

On peut noter enfin son courage pour affronter toutes les situations. 
Il voyage avec un revolver dont il ne fera usage que pour convaincre ses 
guides locaux de ne pas l'abandonner en plein désert. Il décrit avec 
minutie ses conditions de voyage parfois très éprouvantes (froid glacial, 
chaleur torride, moustiques, cancrelats, wagons improvisés, carioles 
bringuebalantes, repas parfois très frugaux, thé imbuvable), qui attestent 
de ses grandes capacités d'adaptation, bien nécessaires dans ces contrées 
encore aujourd'hui. Elles sont tout à l'honneur de ce jeune homme de 
bonne famille, protestant très pieux, ayant l'habitude du confort. 

H faut donc se réjouir de la parution du Voyage en Asie centrale de 
René Koechlin, livre inédit jusqu'alors et qui deviendra rapidement une 
source de référence en français, incontournable sur cette époque de 
transition politique, économique et technologique. 

52 



Isenbike Togan, 
Turkey 

POLITICAL, CULTURAL AND ECONOMIC RELATIONS 
BETWEEN CENTRAL ASIA AND TURKEY IN THE PERIOD 

OFTEMÜR 

Central Asia and Turkey in the last quarter of the fourteenth and the 
beginning of the fifteenth  century witnessed the emergence of two states, 
the Ottoman and the Timurid, traditions of which were going to last  for 
centuries, in  fact  even influence  our way of thinking today, as histories 
and heritage of Turkey and Uzbekistan. In the period under discussion it 
was Temiir in Central Asia and Beyazit in Turkey who were the leading 
figures. Yet  to understand  the period  in  its own terms we need  to exa­
mine it from a vantage point relevant for that time. Here in this paper an 
attempt  will  be  made  to  look  at  relations  between  Central  Asia  and 
Turkey  at  this  specific  process  of  state  formation  from  two  different 
levels as follows: 

1. from the angle of comparative history; 
2.  from  the  vantage  point  of  the  history  of  the  Turkic  peoples  in 

terms  of  some  economic,  cultural  and  political  institutions  leading  to 
state  formation  and  in  terms  of  patterns  of  use  and  redistribution  of 
human and land resources. 

Evaluating  the  period  during  which  Temiir  emerged  as  a  regional 
power, from  the vantage point of comparative history we might say that 
in the thousand years preceding  this period  there were periods of unity 
with  universal  claims.  These  formations  in  the  history  of  the  Turkic 
peoples (Huns, the ancient Turk Empire, the Uighur empire, and  finally 
the world  empire under  Chinggis  Khan), were  accompanied  by  similar 
formations  in China  (like the Han and Tang dynasties), in other words 
this  was  a  pattern  ruling  over  the  whole  of  Asian  history  in  the  first 
millennium of our era. Such periods of unity were followed by periods of 
fragmentation  of political authority and localisation. These latter periods 
can  be  compared  to  many  small  hills  coexisting  together  in  spite  of 
occasional earthquakes. The last quarter of the fourteenth century, on the 
other hand, marks a change in the history of Asia. This is the time when 
the earlier trend of universalist and localist concerns was reversed. From 
then  on  these  two  (universalist  and  localist)  would  not  follow  one 
another; instead out of the many hills in Asia distinct mountain peaks in 

53 



the shape of  regional  empires  emerged.  Among  these  the Ottomans  were 
located  in the west; Temür's state and the Timurids in the east. 

Yet when we look closely at the process leading to the developments 
of the end of the fourteenth century, in terms of the history of the Turkic 
peoples, we see that there was a common economic, cultural and political 
background paving the way for change. The economic infrastructure had 
already been built since the times of the Seljuks, that is the eleventh 
century; it consisted of commercial networks, such as trade routes and 
caravanserais and trading companies called ortaq. 

Cultural contacts between Central Asia and Turkey had also been 
prevalent since a long time, again starting with the Seljuks. During the 
time period of Temur we see that intellectuals, scientists, artisans, artists, 
dervishes traveled from one region to the other and made themselves at 
home. Major intellectual movements in Turkey whether we speak of 
Mawlana Jalal ai-Din Rumi or Hajji Bektash Wali were connected to 
Central Asia. The term "Horasan Erenleri" that is saints of Khorasan is a 
blanket term in Turkish for these intellectual connections. Central Asian 
intellectual traditions and their features were incorporated in such a way 
into the. Anatolian Turkish system that eventually it became their own. 
Kirsehir (Kyrshahr) and Kütahya- the capital city of Germiyan- provided 
the Ottoman capital with spiritual guidance and intellectual, bureaucratic 
know-how and manpower. It is on the basis such intellectual and 
aesthetic traditions that Bursa became a center; and then we see Bursa 
producing her own saints. In fact according to tradition, Amir Sultan of 
Bursa is believed to be the son of the famous Sayyid Shams al-Din Külal 
of Bukhara. The Bursawi Amir Sultan who himself became a kuregen 
(son in-law) to Beyazit was also called Shams al-Din.. As we know külal 
means pottery maker. The coincidence that famous pottery makers of this 
time were called Shams al-Din makes one wonder about the symbolism 
of this name meaning "the Sun of God". Here at this juncture one can point 
out to the fact that these shaykhs who were influential in the inception of 
the new rule both in Central Asia and in Turkey were dealing with fire (as 
pottery makers) and bread as the example of an another shaykh called 
Somunju Baba tells us.34 What is intriguing is the fact that Amir Sultan 

u The significance of the symbolism of fire, family hearth and oven-pit for forging new 
community has recently been elaborated upon in relation to conversion and enthronement 
ceremonies SeeDeWeese.  hlamizalion  and  Native  Religion  in  the  Golden  Horde. 
Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 1994. 

54 



who was believed to be a sayyid from far away Bukhara became the local 
saint  (protector)  of  Bursa,  whereas  Somuncu  Baba  whose  origins  are 
somewhat obscure who was uwaysi and a malamati in the fashion of the 
mashaikh­i Turk in Central Asia, had a great impact on the emergence of 
protector saints of other cities, such as Ankara (Hajji  Bayram Wall), and 
later Istanbul (Khudai), Aq Shams al­Din. 

What  was  furthermore  another  common  ground  leading  to  these 
developments  was  that Temür and the Ottomans were not descended 
from the Golden Seed dynasty (Altan Urugh of Chinggis Khan). They 
were tribal leaders begs in their own right. Temür never claimed the right 
to be called a Khan, but he came to rule as Sultan and sahibqiran 
according to Islamic principles. The Ottomans, on the other hand, did not 
have any qualms against raising themselves into khanship, they were 
both khans and sultans. The political structures that Temür and the 
Ottomans formed recognized Islam as the guiding spirit, the latter more 
so than the former. In other words they were not as multi-devotional as 
the state and empire created by Chinggis Khan, neither did they claim a 
special relationship with supernatural powers. They acknowledged and 
collaborated with spiritual leaders and gave them a place within their 
new order. Temür and the early Ottomans functioned within the abode of 
Islam and used an Islamic discourse. At the beginning they both saw 
their role among Turkish speaking peoples, but Temür more so than the 
Ottomans whose leaders eventually turned to Christian populations for 
resources and manpower. Timurid and Ottoman rise to power came into 
emergence where the abilities of the nomadic and sedentary societies 
could be combined under the aegis of Islam. 

On this foundation of economic, intellectual and aesthetic networks 
that had been prevalent between Central Asia and Turkey, there emerged 
a fierce political competition within each region. Looking at the 
developments at the end of the fourteenth century from the present, with 
a hindsight we tend to speak of these two regions as two distinct entities 
(Central Asia and Middle East). Yet at that time there was no such 
distinction. Competition between political formations could be seen in 
the belt along the old caravan routes connecting China and the 
Mediterranean. Contenders were many. 

An evaluation in terms of comparative history within the history of 
the Turkic peoples shows that the leadership in these two regions 
displays common features in terms of ways and methods of creating 

55 



mountain peaks out of hills, that is in terras of formation of states out of 
principalities.  Earlier  we  used  to  look  at  these  developments  in  a 
diffusionist  way, we thought that they were great warriors which in fact 
they were,  they had power  and extended  their  power  into  the  adjacent 
regions by force. Such a statement is of course still valid. However, that 
would be the story of what happened in terms of outward appearances. 

Comparative  history  can  show  us  how  it  happened  and  how  the 
"retinue" institution  was an  important element  in  state  formation.  Here 
what we see is the basis upon which the so­called  "warrior society" was 
built.  The  warriors  emerged  as  victors  by  gaming  the  support  other 
groups.  The  warrior  societies  in  each  case  consisted  of  companions, 
comrades  in  arms  assembled  around  a  leader.  The  companions  are 
referred to as a "retinue" organization in English, nökör, yoldash in Tur­
kish. The activities they carried out, are referred to as "qazaqliq" days in 
Central Asian literature. Qazaqliq means deciding on your own in an 
independent minded way, with people who are independent of their clan/ 
tribal loyalties. An experience of qazaqliq has been a prerequisite for 
formation of states from clan/trite" societies. This organization was the 
necessary step between tribal and state societies. 

In the last quarter of the fourteenth century, however, we witness a 
diverse combination of nomads and sedentary populations along the arid 
belt of Asia. The situation was more complex than in former periods 
when tribal people were also nomads. This time sedentary people were 
rural and urban. Nomads were both in tribal form and in non-tribal form. 
In Anatolia and in Central Asia the deciding elements were the non-tribal 
groups. In Anatolia they have been referred to recently as mercenaries 
organized as bölüg. These nomadic warriors had already entered a 
symbiotic relationship with Anatolian urbanités. In Central Asia the non-
tribal populations were referred to either as qara'unas the "hybrid" or the 
jett, the "bandits." The former were located to the west Of the Pamirs, the 
latter to the east. As evident they were not self-appellations but names 
given by adversaries. The warriors that we speak about were going to 
emerge from among the tribal or non-tribal nomads; Ternur was of the 
Barlas clan, whereas Ottomans at that time had no clan name. Later they 
established their connections to the Qayi clan. In terms of comparative 
history it is intriguing to see how the "warrior society" in each case 
emerged as a non-tribal group and superimposed itself on the prevalent 
urban and rural populations. Yet they did not venture into such an activity 

56 



by  sheer  force.  They  were  an  inclusive  group  and  found  supporters 
especially  among  urban  populations.  In  each  case  support  came  to  the 
warriors  from  people  of  spiritual  backgrounds  and from people  with  a 
bureaucratic know how.35 With this support then the warriors, the political 
leaders acquired legitimacy by overcoming the then symbols of legitimacy 
and rule. In our sources the victors are portrayed as generous and just while 
the  loosers  are  seen  as  selfish  and  arbitrary.  It  is by  vanquishing  these 
persistent adversaries that hegemony is established. 

All the components of this process, that is warrior groups, sources of 
legitimacy, spiritual guidance, bureaucracy, final adversaries came  from 
the earlier rival political formations. Therefore  it was also important that 
the  smaller  political  organizations  the  beylik,  the  tribe,  urban  groups 
should not be structurally alike.36 At the basis of the two state  formations 
that emerged in the west and in the east of the arid belt of Asia there was 
diversity. Yet, diversity  created unity. Depending on circumstances  this 
process  leading to unity could last over generations of  leaders or might 
be completed  in one generation  under  one  leader. Temiir  was  a  leader 
who using  the  diversity  surrounding  him  for  his  own ends,  completed 
this process during his lifetime. 

Under the Ottomans this process had started with Osman (beginning 
of the  fourteenth  century), the  founder  of  the dynasty  and  even by the 
time  of  Beyazit  it  was not  yet  completed.  The battle  of Ankara  might 
then  have  contributed  to  its  further  prolongation.  However,  the  longer 
duration  led to  a firmer consolidation,  so that eventually  the  Ottomans 
emerged as an empire that lasted over six centuries. 

In  the  Timiirid  case  the  swiftness  of  the  operation  and  Temiir's 
command  over  earlier  state  traditions  (probably  because  he  was 
surrounded  by  real  tribal  leaders)  leading  to  state  formation  brought 
about  a  flowering  of  the  arts  and  literature,  the  so­called  Timiirid 
Renaissance. Yet, on the other hand, the swiftness  of the state  formation 
did not leave time for shock absorption and thus led later for a search of 
other political  alternatives.  We have yet  to  account  for  and  understand 
this differences  of duration. But looking both from the perspective of the 
history of  the Turkic peoples and comparative history, we can say that 

35  Isnbike  Togan, "Türklerde Devlet Olusum Modellen: Osmanlilarda ve Timurlularda" 
Prof. Dr. Ismail Aka Armagani  Ismail Aka Armagani. Izmir 1999: 71-84. 
56 Isenbike Togan,  Flexibility  and  Limitation  in  Inner  Asian  Formations.  The  Kerail 
Khanate  and Chinggis Khan. Leiden: E.J. Brill, 1998. 

57 



such  a  process  of  state  formation  (meaning  both  the  Timiirid  and  the 
Ottoman)  happened  in  the  last  quarter  of  the  fourteenth  century  in 
regions  where  nomads  and  sedentary  people  happened  to  form  a 
symbiotic relationship under the aegis of Islam. 

When  we  look  at  the  policies  formulated  in  the  two  regions  more 
closely  we  see  that  in  Amir Temür's Anatolian politics there was an 
economic concern and this concern can be discerned from his conquest 
of Izmir and thus adding this settlement at the seaside to cap the trade 
routes connecting Central Asia to the Mediterranean, and to China on the 
other hand. Amir Temür's Anatolian conquests differed from those into 
Moghulistan (present Eastern Turkestan) and the Golden Horde in that 
they were not disruptive to trade routes and the caravanserais along these 
routes. In this policy the route leading north of the Caspian and the Black 
Sea was not encouraged, and as a result Saray the capital of the Golden 
Horde -locate to the north of the Caspian Sea-did not recover after these 
campaigns. His last campaign also shows that Amir Temür was very 
much interested in the upkeep and the security of the old caravan route 
between China and the Mediterranean. His homeland and his capital 
Samarkand were going to be at the center of these economic arteries. 

Beyazit's conquests in the Balkans, on the other hand, were paving 
the way for new routes in Eastern Europe and the Balkans. In certain 
ways Beyazit's policies were working against the interests of the 
commercial powers of the Mediterranean. The economic implications of 
the emergence of these states have only recently come under 
investigation.37 

Not only in terms of trade routes but also in other respects these two 
states whose leaders Temür and Beyazit eventually became adversaries, 
differed. They had quite distinct policies in terms of the constitution and 
base of the state reflected in the redistribution of land and human 
resources. The Ottomans preferred a policy in which not amirs or hegs 
but tribute boys (and for that matter slave girls) from the conquered areas 
became the backbone of the new state. They also promulgated state 
ownership in land, redistributed to individual soldiers as tymar. Under 
Temür, on the other hand, the soyurghal that is land grants to princes, the 
tribal leaders (beg) notables were prevalent. These policies would have a 
lasting impact on later centuries. Even at their inception periods, that is 

37 Janet Abu-Lughod, Before European Hegemony. Oxford: Oxford University Press, 1989. 

58 



the  second half of the  fourteenth  century,  they brought  the  two  leaders 
(Temür and Beyazit) to a clash. After the victory Temür reinstated the 
begs whose territories had been taken over (confiscated) by Beyazit, he 
also appointed Beyazit's sons as with their respective "share"s in the 
Central Asian fashion. Whereas the Ottoman practice had been against 
the division of the patrimony. However, it was not the begs but the timar 
system that was going to take a hold in Turkey. While in Turkey the 
system of indivisible patrimony took hold, whereas in Central Asia 
redistributive patterns that we call ülüsh were going to be the norm. With 
these changes we can rightly speak of two regions especially after the 
middle of the fifteenth century. These two regions also developed two 
distinct cultural and literary traditions, the Chaghatai (early Özbek) and 
Ottoman. These two peaks have been long lasting in history of the 
Muslim Turks especially in terms of the language of culture that they 
introduced. Other Muslim Turks (the Eastern Chaghatai, Kazakhs, 
Kyrghyz, participants of the Golden Horde, such as the Crimean and, 
Kazan Tatars, Bashkorts, Noghais...) later found their place within these 
two traditions. 

Conclusion 
Looking back from the present it is striking to see how resolutely the 

leaders devised their strategies. Such an observation shows that at this 
juncture in the history of the Turkic peoples, that leadership was not 
defined by predestination, or by heredity that is by dynastic connections. 
Leadership did not only entail personal qualities of organization and 
administration, but also a familiarity with ways, methods and traditions 
of state formation. Furthermore the leaders also needed to be aware of 
the perceptions and expectations of the people. In this latter instance 
Temur seems to have been more sensitive than Beyazit. Associates of 
Temur were tribal leaders who knew the earlier customs well. But Temur 
himself was very skillful in generating a careful balance between 
different groups: nomads, settled populations, Turkic peoples, Tajiks, the 
ulama and the dervish, the Meshayikh-i Turk (ZVT and Manz).38 He 
spent nineteen years (1370-1389) for the internal organization of his 
realm. In his realm regional competition was not destroyed, also 
traditions of deliberation and deciding upon consensus were not 

38 Togan, Zeki Velidi.  Timur Tarihi. (in preparation) and Beatrice F. Manz.  The Rise and 
Rule of  Tamerlane. Cambridge: Cambridge University Press, 1989. 

59 



abandoned.  In  this  realm  the  smaller  centers  of  decision  making  were 
symbolized  by  the  soyurghals.  Campaigns  were  used  for  the 
enhancement  of  the  centers  at  home.  Timurid  architecture  was  not 
concentrated  only in Samarkand, but in other places such as Yasi, Kesh, 
Bukhara  as  well.  Artisans  were  brought  from  Damascus,  Tabriz  and 
other  places  to  embellish  his  realm.  In  other  words  glorification  of 
Temur and the dynasty he  founded  was not concentrated  in one center. 
Thus he was able to consolidate his rule among his rivals. Both Temur's 
and Beyazit's adversaries were  located  close to their heartlands, that is 
their  areas  of  consolidation  of  power.  Beyazit,  however,  could  not 
incorporate  his adversaries, notably  the Karaman  in  the  same way. He 
finally encountered opposition from his immediate elbowroom, his allies 
and  supporters  and  his  in­laws,  the  Germiyan.  The  major  problem  in 
Beyazit's case was his land policy as mentioned above. 

All of the above considerations show that before  the creation of the 
two  traditions  (Ottoman  and  Timurid),  there  was  a  common  language 
between Central Asia and Turkey in terms of politics, political behavior 
and action, intellectual, spiritual and aesthetic pursuits. During the course 
of the fourteenth  and even  fifteenth  centuries  there was too much give 
and take between Central Asia and Turkey. As a result it is quite natural 
that  there  would  be a  lively  cultural  interaction  between  these  regions 
that look distinct  to our eyes from our present vantage point. However, 
until the sixteenth century Central Asia seems to carry the torch and shed 
light on the cultural  life  of Turkey under  the Ottomans, a factor  which 
again contributed  to their  longevity. The Ottomans were able to benefit 
from  the Timurid renaissance. 

АбиджановаД.С, 
Ташкент 

ИЗУЧЕНИЕ ВОПРОСОВ ГОСУДАРСТВЕННОГО 
УСТРОЙСТВА В МАВЕРАУННАХРЕ В КОНЦЕ XIV  ­

НАЧАЛЕ XV ВЕКОВ 3  ОТЕЧЕСТВЕННОЙ 
И ЗАРУБЕЖНОЙ ЛИТЕРАТУРЕ 

Создание  Амиром  Темуром  мощного  централизованного  госу­
дарства на территории Маверауннахра в конце XIV ­  начале XV в.  ­
один  из  важнейших  этапов  в  истории  Центральной  Азии. Целост­

60 



ность  и устойчивость  этого государства  во многом  зависела  от ме­
тодов  правления  и административной  системы. Представляется  не­
обходимым  проанализировать  научную  литературу,  посвященную 
этой актуальной проблеме ­  эпохе правления Темуридов: как харак­
теризуют  исследователи  государство,  созданное  Амиром  Темуром, 
какое значение  придают они  вопросам  административного  устрой­
ства, формам землевладения, законодательной системе? 

Известно, что Амир Темур раздавал отдельные части государства 
в управление прежде всего членам своей  семьи, в отдельных случа­
ях ­  прежним владетелям, а также своим приближенным, выдающим­
ся эмирам, главным образом из числа чагатайских беков.39 Гератское 
владение, например, было передано в суюргал третьему сыну Темура 
Миран­шаху в  1383 г., Фарс ­  Омар шайху в  1393­1394 гг., бывший 
престол Газневидов ­  Пирмухаммаду, сыну Джахангира (1392 г.). При 
жизни Амира Темура эти владения подчинялись его верховной власти 
и,  как  в  своё  время  отмечал  А.Ю.Якубовский,  государство  Темура 
представляло собой совокупность феодальных владений, объединён­
ных  в  единое  государственное  целое.4  Известный  историк 
М:Е. Субтелни отмечает, что позже "при Шахрухе, Абу­Саиде земли в 
суюргальное  пользование  передавались  уже  не  только  членам 
семьи, но и представителям  тюркской  военной  элиты,  а также выс­
шим слоям иранского оседлого населения".41 

В экономике страны основной социальной опорой Амира Тему­
ра и Темуридов были крупные землевладельцы. По форме владения 
земля делилась  на  несколько  категорий:  государственную, мулько­
вую и вакфную. В этот период широкое распространение получила 
одна из форм передачи в лен государственных земель ­  суюргал.42 

В своих исследованиях М.Е. Субтелни дает подробную характе­
ристику  формам  землевладения  и  налогообложения,  существовав­

и  Subtelny  M.­E.  Centralizing  Reform  and  its Opponents  in the Late  Timurid  Period  / 
Iranian Studies. ­  Vol. XXI. ­  1988. ­ N  1­2. ­  P. 124­125. 
40 Якубовский А.Ю. Темур (Опыт краткой  политической  характеристики) // Вопро­
сы истории. ­  1946. ­ № 8­9. ­  С. 67. 
41 Subtelny Maria Eva. Centralizing Reform... ­  P. 25. 
42  Мукминова  Р.Г.  Социально­экономическая  жизнь  в  Маверауннахре  времени 
Амира Темура / Б. Ахмедов,  Р. Мукминова,  Г. Пугаченкова.  Амир Темур. Жизнь и 
общественно­политическая деятельность. ­ Т . : Университет,  1999. ­ С . 70. 

61 



ших в Маверауннахре в XIV­XV вв. Она отмечает, что для этого пе­
риода  была характерна  восточная  форма лена  ­  сугоргал,  который 
представлял  собой  передачу  в наследственное  владение  и управле­
ние землёй с правом взимания с её жителей государственных нало­
гов и податей целиком или частично в свою пользу. 

Суюргал,  как  восточная  форма  землевладения,  существовала  и 
до Амира Темура, однако именно при нём она обрела черты, харак­
терные для  этого  феодального  института.  Некоторые  суюргальные 
земли с разрешения государственной власти переходили в наследст­
венное пользование  из поколения  в поколение. Широко практикуе­
мая  при  Амире  Темуре  система  раздачи  пожалований  обширных 
землевладений создала условия для увеличения числа крупных зем­
левладельцев, стремившихся к независимости. 

Значительную роль играли также так называемые тарханы. Они 
пользовались  огромными  богатствами  и  привилегиями,  передавав­
шимися, как правило, по наследству. В результате они сосредоточи­
ли в своих руках вместе с большими владениями также и политиче­
скую  власть.  Некоторые  из  них  владели  крупными  областями 
(Мианкаль,  Бухара,  Ташкент  и др.),  по  территории  равнявшимися 
подчас отдельным государствам, и пользовались почти полной неза­
висимостью.43 Их земли расширялись также за счёт купли­продажи 
новых земельных участков.44 

Система  раздачи  земель  государства  на условиях  суюргала спо­
собствовала  накоплению  в стране скрытых  центробежных  сил, спо­
собных в критический  момент сразу же нарушить целостность госу­
дарства, что и случилось после смерти Амира Темура. Но во время его 
правления существовавшая система обеспечивала относительную ста­
бильность. И в этом была заслуга Амира Темура, который полностью 
контролировал своих вассалов, администрацию, доходы и войско.45 

Система,  созданная  Амиром  Темуром,  гарантировала  безопас­
ность, так как была скреплена военным режимом и строжайшей дис­
циплиной, основанной на неограниченной личной власти. Управление 
страной осуществлялось через главную администрацию ­  канцелярию 

43 Мукминова Р.Г. Социально­экономическая  жизнь в Маверауннахре... С. 71­73. 
44 Хидоятов Г.А. Моя родная история. ­  Т.,  1990. ­  С.  182. 
45 Jamaliddin  S. The State under Timur. A study in Empire building. ­  New Delhi,  1995. 
­ P .  180. 

62 



Дивани­бузург.  В  каждой  местности  существовала  местная  канце­
лярия, так  называемый  диван,  ведавший  государственными  делами: 
сбором налогов, поддержанием порядка, содержанием общественных 
зданий и ирригационной  сети, наблюдением  за населением. Диваны 
вели  тетради  учёта  (дафтары)  доходов  и  расходов  на  тюркском  и 
персидском языках.46 

Путешествуя  по стране,  испанский  посланник  Р.Г. Клавихо  от­
метил,  что  "в  городе Самарканде  соблюдается  законность,  так  что 
ни один человек не смеет обидеть другого или совершить  насилие 
без  приказания  сеньора.47  Клавихо  писал:  "Сеньор  всегда  возит  с 
собой судей, которые распоряжаются  его станом  и домом, а когда 
они куда­нибудь приезжают, то и жители тех земель все их слуша­
ются. Эти судьи предназначены для разных дел и распределены так: 
одни разрешают  важные дела и ссоры,  которые случаются; другие 
ведут денежные дела сеньора, третьи распоряжаются наместниками, 
правящими в землях и городах, зависимых от него, иные ­  послан­
никами. А когда становится стан, они уже знают, где каждый из них 
должен быть и вести свои дела. Они ставят три шатра и там выслу­
шивают и решают дела тех, кто к ним приходит. Потом идут и док­
ладывают сеньору, после чего возвращаются и выносят решение по 
шести или четырём делам сразу. Когда они приказывают выдать ка­
кую­либо  грамоту, тут же  находятся  их писари  и пишут её тотчас 
без задержки, а когда она готова, её заносят в регистрационную кни­
гу, которая всегда при них, и ставят знак, потом передают грамоту 
судебному чиновнику, чтобы он её видел, и тогда он берёт серебря­
ную резную печать, смазывает её чернилами и ставит на грамоту,... 
потом её берёт другой и записывает и отдаёт своему начальнику, и 
тот ставит на ней ещё чернильную  печать. Когда так сделают трое 
или  четверо  судебных  чиновников,  в середине  ставят  царскую пе­
чать, на которой буквами написано "правда", а в середине три знака, 
так что каждый советник имеет своего писца и свою регистрацион­
ную книгу, а эта грамота такова, что её выдадут, стоит только пока­

46  Муминов  И.М.  Роль  и  место  Амира  Темура  в истории  Средней  Азии  //  ОНУ. 
­ 1 9 9 3 . ­ № 7 . ­ С . 16. 
47 Клавихо  Руи Гонсалес  де.  Дневник  путешествия  в Самарканд  ко двору  Темура 
(1403­1406) / Пер. со староиспанского И.С. Мироковой. ­  М.,  1990. ­  С.  142. 

63 



зать на ней печать принцев и царя, как все исполняется в тот же день 
и в тот же час без малейшего промедления".'18 

Известно,  что  некоторые  дополнительные  налоги  были  пред­
назначены на содержание чиновничьего аппарата. Например, общее 
наблюдение  за управлением  вакфов  и  вакуфным  имуществом  осу­
ществляло  спецальное учреждение  во  главе  с садром. С вакуфных 
имуществ канцелярия садра получала особый налог, который и упо­
треблялся  на содержание аппарата управления  вакфами. Лишь спе­
циальным указом государя  вакуфное имущество  могло быть извле­
чено из­под контроля канцелярии садра и избавлено от этого налога. 
Садр  и его  чиновники  стремились  урвать  побольше  из  вакуфных 
доходов, на этой почве часто разгоралась борьба. Некоторых садров 
смещали за злоупотребления.45 

Т. Ленц и Г. Лоури отмечают, что "стабильность государства Амира 
Темура была основана не только на военной силе. Амир Темур и его 
наследники манипулировали  всем комплексом социальных, политиче­
ских и культурных традиций тюрко­монгольского наследия".50 

Очевидно, система правления в государстве Амира Темура была 
довольно гибкой и в определенной степени эффективной в силу то­
го,  что он не разрушил имеющиеся институты власти, а пытался их 
приспособить, а в последующем изменять структуры соответственно 
обстановке и времени. Р. Гроссе называет эту политику "уклончивой 
и  казуистической",  говоря,  что  Амир  Темур  подменял  тюркское 
правление  монгольским.  Однако  это  неверно,  как  и утверждение, 
что  в  империи  Амира  Темура  "культура  была  тюрко­персидской, 
юридическая  система ­  тюрко­чингизханской,  политика ­  монголо­
арабской". По мнению этого исследователя, всё это вело в совокуп­
ности  к  тому,  что  "в  империи  Темура  не  было  стабильности, 
характерной  для  Чингиз­хана"51,  причем  прочность  государства 
монголов  Р. Гроссе  объясняет"  этно­социальными  причинами:  т.е. 

48 Клавихо Р. Г. Дневник путешествия... ­  С. 142. 
"  Гафуров Б.Г. Таджики. В 2­х книгах. ­  Кн. 2. ­  Душанбе,  1989. ­  С. 231. 
50 Lentz T., Lowry G. Timur and image of power //Timur and the Princely Vision. ­  P. 27. 
51 Grousset R. The Empire of the Steppes: A History of Central Asia. ­  New  Brounswick: 
Rutgers, 1970.­P. 418. 

64 



кочевники­скотоводы  подчинили  оседлых  людей  своему  кон­
тролю"  , что также является весьма спорным. 

Б. Манц в отличие от Р. Гроссе относительно структуры и функ­
ций  администрации  в  государстве  Амира  Темура  отмечает,  что 
Амир Темур унаследовал две хорошо развитые системы правления, 
"одну  ­  тюрко­монгольскую,  другую  ­  арабо­персидскую".  Под 
"арабо­персидской  администрацией"  Б. Манц подразумевает  систе­
му, которая  сохранила методы управления  оседлых народов ­  пер­
сов и арабов. По её мнению, Амир Темур использовал бюрократию, 
которая  существовала  на территориях  оседлых  народов  в управле­
нии завоёванными землями, и в то же время  противопоставлял  эту 
бюрократию  другой  администрации,  созданной  в  тюрко­монголь­
ской традиции и укреплённой  членами чагатайской  элиты.53 Таким 
образом, используя обе системы, Амир Темур смог добиться их эф­
фективного  взаимодействия.  По  мнению  Б. Манц,  существовал  не 
один,  как  считают  некоторые  ученые,  а два дивана: диван­ала  ­  в 
котором работали  "персидские бюрократы (чиновники)" и Чагатай­
ский дивани­бузург. Но чёткого разделения гражданских и военных 
дел не было, поэтому, пишет Б. Манц, "отделить персидскую адми­
нистрацию как только гражданское, а тюрко­монгольское  как толь­
ко  военное  ведомство,  было  нельзя".54  Действительно,  мы  можем 
говорить  о  сочетании  двух  традиций  в  сфере  административной 
структуры ­  элементов монгольской и "персидской" структур госу­
дарственного устройства. Как отмечал В.В. Бартольд,  "империя Ти­
мура  была  уникальным  сочетанием  тюрко­монгольской  политиче­
ской и военной системы".55 

Следует  выявить,  что  подразумевается  под  определениями 
"персидское  влияние,  персидская  бюрократия",  которые  часто  ис­
пользуются Л. Голомбек, Г. Лоури, Т. Ленц. Речь идет о представи­
телях  не персидской  (иранской)  народности,  а  оседлого  населения 
тех  территорий,  которые  входили  в  состав  государства  Амира Те­
мура. Однако в некоторых случаях отдельные  авторы употребляют 

52 Grousset R. The Empire of the Steppes: A History of Central Asia. ­  New  Brounswick: 
Rutgers, 1970 . ­P . 418. 
"  Manz В.Ғ . The Rise and Rule of Tamerlane. ­  New York,  1989. ­  P.  107. 
" I b i d . ­ P . 107. 
s5 Bartold  V.V. Four studies on the history of Central  Asia  Trans. V. Minorsky. ­Vol. II. 
­ P .  1. 

65 



данный термин "Persian" в широком и более общем смысле, чем это 
было в действительности. Особенно это касается культуры и языка. 
Известно, что в XIV в. на территории Маверауннахра народы имели 
самобытную культуру, впитавшую традиции  и тюркской, и персид­
ской культур и издревле имевшие свою письменность. Поэтому сле­
дует принимать употребление этого термина лишь условно. 

Б. Манц отмечает: "При обсуждении оседлой бюрократии и лю­
дей, которые  в ней работали, я использую слово  "Persian" скорее в 
культурном  смысле,  чем  в этнологическом.  Почти  во  всех  землях, 
которые вошли  в состав  государства  Темура,  персидский  был пре­
обладающим  (первичным)  языком  администрации  и  литературной 
культуры. Таким образом, язык дивана был персидский и его писцы 
были строгими  последователями  персидской  культуры, независимо 
от этнического происхождения".56 Однако это утверждение, на наш 
взгляд,  не  совсем  верно, т.к.  при дворе  Амира  Темура  говорили и 
писали как на персидском, так и на тюркском (староузбекском) язы­
ках. Так,  например,  И.М. Муминов  в  своем  исследовании  "Роль и 
место Амира Темура в истории Средней Азии" упоминает докумен­
ты'  на  староузбекском  языке,  один  из  которых  "Указ  с  печатями 
Амира Темура бин Мухаммада Тарагая Бахадура" (1391) хранится в 
фонде  Института  востоковедения  АН  РУз.  Это  свидетельствует  о 
том, что чиновники  в администрации  вели документы  не только на 
персидском, как пишет Б. Манц, но и на тюркском языке. Более чет­
ко и правильно  выразила  свое  мнение  индийский  историк  М. Хай­
дар, которая считает, что "тюркское" влияние на политическую сис­
тему Темуридов было не равнозначным, а преобладающим.57 

Что же представляла собой администрация  Амира Темура  и ка­
ковы были  её функции?  В работах  Б. Фрагнера,  Б. Манц, Р. Фрайя 
изучается  административная  система и структура государства Ами­
ра Темура.  Б. Манц одной  из  самых  важных  функций  государства 
считает сбор налогов (выделено нами ­  Д.А.) в провинциях государ­
ства  Амира  Темура,  которые  осуществлялись  членами  оседлой  и 
кочевой  бюрократии.  Кроме  этого,  осуществлялась  инспекция, 

"  Manz В.Ғ . The Rise and  Rule of Tamerlane... ­  P.  109. 
"  Haider  M. The  Sovereign  in  the  Timurid  State  (XIV­XV  centures)  //  Nurcica  ­  Paris, 
1976.­P. 62. 

66 



проверка местных диванов людьми из Центрального Дивана.58 Дей­
ствительно, контроль  над местной администрацией  и сбор налогов 
были основной, но не единственной обязанностью чиновников. Со­
гласно "Уложению Темура", вышеупомянутые функции возлагались 
Амиром Темуром на его четырёх визирей. 

Один из них ­  "визирь провинции и народа" ­  должен был сооб­
щать государю о событиях и делах, происходящих в администрации, 
доставлять данные о податях, налогах, давать полный отчёт о коли­
чественном  составе  населения,  о  развитии  торговли  и  положении 
полицейского надзора в государстве. 

Второй  ­  "военный  визирь".  В его  обязанности  входило  пред­
ставлять сведения о войсках и реестрах жалованья в войсках, о мес­
те расположения последних для предотвращения их разбросанности, 
а также обо всём, что касалось военного дела. 

Третий визирь обязан был охранять от расхищений  имущество 
отсутствующих,  умерших,  дезертировавших  и  распоряжаться  им 
при  отсутствии  наследников; он же следил  за пожертвованиями,  а 
также за налогами, взимаемыми с путешествующих купцов. 

Четвёртый  визирь управлял делами  всей империи. В его функ­
ции входил контроль за государственной казной и за деятельностью 
и финансами  всех учреждений империи, вплоть до расходов на со­
держание лошадей и других вьючных животных.59 

Кроме этих четырёх визирей, в "Уложении" говорится ещё о трёх 
визирях­интендантах, назначенных "в пограничных областях и внутри 
государства,  для  неусыпного  надзора  за  охраной  провинций  и 
управления государственным  имуществом. Эти семь визирей или ми­
нистров были подчинены  начальнику Дивана, и, обсудив с ними все 
дела, касавшиеся финансов, они доводили их до моего (Амира Темура) 
сведения".60 

Таким образом, мы видим, что все наиболее важные посты для 
организации контроля над страной были в поле зрения самого Ами­
ра Темура. 

"  Manz B.F. The Rise and Rule of Tamerlane. ­ P. 110. 
59 Уложение  Темура  /  Перевод  с персидского  X. Кароматова,  предисл.,  примеч. и 
коммент. Б. Ахмедова. ­  Т.: Изд­во лит. и ис­ва им. Г. Гуляма,  1999. ­  С. 352. 
60Там  же . ­С . 56. 

67 



По мнению Б. Манц, Амир Темур, предоставляя  определённую 
долю  власти  визирям,  в  то  же  время  предпринимал  меры  для  её 
ограничения,  т.е.  центральная  власть  контролировала  местную ад­
министрацию, сама центральная власть контролировалась Темуром. 
"Чиновники  Центрального дивана, которые передвигались вместе с 
Темуром и постоянно были у него на глазах, по­видимому, обладали 
небольшой  властью, ­  отмечает Б. Манц, ­  самым тяжёлым наказа­
нием для глав Центрального дивана было увольнение или заключе­
ние в тюрьму".61 По сравнению с ними власти на местах, в провин­
циях,  имели  больше  возможностей,  были  более  независимы,  что, 
видимо, не ускользало от  внимания Темура.  Поэтому  он довольно 
часто посылал проверочные комиссии. Как отмечал И.М. Муминов, 
"согласно  его  предписаниям  время  от  времени  производились  до­
просы (пурсиш),  ревизии  (тафтиш)  и проверки  (таккик) деятельно­
сти  администрации,  причём  за  злоупотребления  жестко  наказыва­
лись даже самые близкие люди. Когда речь шла о чести, достоинст­
ве и интересах государства, Амир Темур не щадил ни себя, ни своих 
сыновей,  ни  внуков,  ни  родственников.  В  своих  государственных 
делах он оставался непоколебимым".6 

Б. Фрагнер в своем исследовании, изучив такие документы, как 
фарманы,  маншуры,  проводит  аналогию  с документацией,  исполь­
зуемой при дворе аббасидских  халифов, отмечая  при этом влияние 
исламской культуры. Он описывает также специфические диплома­
тические  формуляры  и  декреты,  используемые  при  дворе  Амира 
Темура, а позже ­  бабуридскими правителями в Индии, делая вывод 
о том, что наследие Темуридов проявилось и сохранилось в империи 
Бабуридов.  Б. Фрагнер  отмечает,  что  ставит  задачей  рассмотреть, 
почему  и  каким  образом  Амир  Темур  стал  считаться  "идеальным 
правителем"  в  Центральной  Азии.63  Причины,  по  мнению  автора, 
заключались в том, что чиновники наказывались за злоупотребления 
и превышение  норм  сборов; в отдельных  случаях  даже  заставляли 
возвращать  крестьянам  то, что было  взято у  них  сверх  нормы. По 

"  Manz B.F. The Rise and Rule of Tamerlane... ­  P. 114­115. 
62  Муминов И.М.  Роль  и место  Амира  Темура  в  истории  Средней  Азии.  ­  Т.:  Фан, 
1968.­С.  16. 
63  Fragner  В.  Amir  Temur's  administrative  reforms  and  its  impact  on  the  state  chan­
celleries in Central  Asia, Iran and  India until  the  19th century. ­  Tashkent,  1996.­P.  10. 

68 



случаю каких­либо торжеств отдельные области на некоторое время 
освобождались от хараджа (налогов).64 

В покоренных городах Амир Темур назначал при дворах людей, 
которым  вменялись  определённые  функции.  Одни  регистрировали 
богатство и казну, другие собирали моли­омон. 

Часто население доводилось до крайней нищеты  не только и не 
столько самими налогами, сколько злоупотреблениями чиновников, 
сверх  нормы  собиравших  значительный  куш. Для  восстановления 
платёжеспособности  населения  отдельные  Темуриды  пытались бо­
роться с самовластием  чиновников. Известны случаи  не только от­
странения их от должности, но даже и казни. 

Таким образом, существовавшая  при Темуре система правления 
обеспечивала достижения  поставленных  задач: сохраняла контроль 
над территориями; управляла подвластным ему населением. 

Абусеитова М.Х.,  Тулибаева Ж.М., 
Алматы 

ИСТОРИКО­КУЛЬТУРНЫЕ СВЯЗИ НАРОДОВ 
ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ В XTV­XVH ВВ. 

Исследования  взаимовлияния  и взаимообогащения  культур раз­
ных  народностей  Центральной  Азии  всегда  привлекали  внимание 
ученых. Написаны многочисленные работы историков и востокове­
дов Узбекистана, где раскрываются страницы далекого прошлого и 
многогранная история народов Центральной Азии. В том числе осо­
бое  внимание уделялось  изучению  многовековой  истории  городов 
Узбекистана  ­  колыбели древнейших  центров  ремесла,  торговли и 
культуры.  Города  развивались  в тесном  контакте  с окружающими 
их  селениями  и  соседними  областями.  Взаимовлияние  разных на­
родностей  благоприятно  отражалось  на  общем  развитии  городов. 
Среди таких исследований особо следует отметить работы Р.Г. Мук­
миновой, в которых на конкретных материалах раскрываются жизнь 
города  и  его обитателей,  их связь  с жителями  других  населенных 
пунктов.  Многовековое  соседство  и общность  исторических  судеб 
способствовали тесному общению соседствующих народностей, хо­

64 Гафуров  Б.Г.  Таджики...  ­  С.  228. 

69 



зяйственному  и  культурному  взаимообмену.  В  своих  трудах 
Р.Г. Мукминовой  удалось  решить  ряд  вопросов  историко­источни­
коведческого  характера,  имеющих  большую  ценность также  и для 
изучения истории казахского народа и Казахстана.65 

Обмен культурными ценностями является столь же древним, как 
и сама история. Целый ряд свидетельств археологических, письмен­
ных,  устных  источников  доказывают  глубокие  связи  народов.  К 
примеру, в свое время использование верблюда, лошадей произвело 
переворот  в международных  отношениях. Обширные,  недоступные 
до этого степи и пустыни, отделявшие друг от друга культурные оа­
зисы, стали доступными для переходов, что устранило  препятствия 
для самых широких культурных взаимодействий. 

Историко­культурные  связи  народов  Центральной  Азии  имели 
большое разнообразие форм. При исследовании этих контактов вы­
деляются  два  основных  аспекта:  первый  ­  культурологический  и 
второй ­  социологический. 

Предпосылки этих связей, как свидетельствуют источники, фор­
мировались  достаточно  давно,  а  некоторые  их  виды  устанавлива­
лись довольно  интенсивно  в эпоху  средневековья  и начала  нового 
времени. Они проявлялись в форме торговли, носившей  подчас до­
вольно оживленный и интенсивный характер, эпизодического и сти­
хийного  обмена  ремесленниками,  взаимного  посещения  стран  пу­
тешественниками. 

Зарождение торговых путей связано с процессом урбанизации, ох­
ватившим вначале южные районы Средней Азии, затем центральные 
и лишь на третьем этапе — прилегающие северные и степные регионы. 
Маршрут торгового пути не был чем­то застывшим, в течение столе­
тий  он  менялся;  в зависимости  от  различных  причин  наибольшую 
значимость приобретали те или иные его участки и ответвления, дру­
гие же,  напротив, отмирали, города и торговые станции на них прихо­
дили в упадок. Еще с ХП в. наиболее оживленным стал путь, прохо­

65 Мукминова  Р.Г.  Народные движения  в Узбекистане  в  1499­1501  гг. //  ТИВ АН 
УзССР.  ­  1950. ­  № 1; О некоторых  источниках  по истории  Узбекистана  начала 
XVI s. // ТИВ АН УзССР. ­  1954. ­  Вып. 3; К истории аграрных отношений в Узбе­
кистане в XVI в.:  По материалам  Вакф­наме. ­  Т.,  1966; Социальная  дифференциа­
ция населения  городов Узбекистана в XV­XVI вв. ­  Т., 1985. 

70 



дивший из Китая на Запад через Семиречье и Южный Казахстан, ко­
торый входил в орбиту Великого шелкового пути.66 

В настоящее время уделяется большое внимание изучению трасс 
Великого шелкового пути, пересекавшего также территорию Казах­
стана и Центральной Азии, тем более, что, начиная со второй поло­
вины XVI века этот  путь получил  новый  импульс жизни. Из пись­
менных  источников  XVI­XVII  вв. известно,  что  в это  время  через 
Казахстан также проходили торговые пути, связывавшие Китай, Ин­
дию и Среднюю Азию; здесь проезжали паломники, проходили во­
енные  отряды. Торговля  велась  как  морским  путем  через  Каспий­
ское море между Астраханью и Мангышлаком, так и сухопутным  ­
через северное побережье Каспийского моря, Бухару, Хиву. К сожа­
лению, сведения об уровне и статьях этой торговли в восточных ис­
точниках  отсутствуют,  но тем  не  менее  имеющиеся  свидетельства 
восточных  авторов  позволяют  говорить  о  регулярности  торговых 
отношений. И действительно, торговля между казахами и соседними 
народами  шла  беспрерывно,  даже  во  время  смут  и  войн,  хотя 
последнее обстоятельство сильно препятствовало ее развитию. 

Сейди Али Раис, автор "Мират ал­Мамалик" и современник опи­
сываемых событий в Центральной Азии XVI в. в своем труде описы­
вает деятельность купцов, ведших торговлю с другими странами.67 

Сейди Али Раис сообщает о Ташкентской и "Туркестанской" до­
рогах, которые  через  присырдарьинские  города  и Сарайчик связы­
вали  Бухару  и Астрахань.  В сочинении  "Михман­наме­йи  Бухара" 
Фазлаллаха  ибн  Рузбихана  имеются  оригинальные  сведения  о 
внешнеторговых связях казахов в начале XVI в., о состоянии горо­
дов Туркестана, Сыгнака, Сайрама и их роли в политической, эконо­
мической и культурной жизни населения Центральной Азии. По сло­
вам Ибн Рузбихана, город Сыгнак в начале XVI в. оставался "гаванью 
Дашт­и Кипчак", куда прибывали товары из Поволжья, Мавераннах­
ра, Кашгара, Хотана и Китая. "В город Иассы привозят товары и дра­

66  Абусеитова  М.Х.  Средневековые  письменные  источники  о  Великом  Шелковом 
пути // Шелковый  путь и Казахстан. Материалы  научно­практической  конференции. 
­Алматы,  1998.­С.  152. 
67 Собрание  восточных  рукописей.Академии  Наук Республики  Узбекистан.  История 
/  Сост.  Д.Ю. Юсупова,  Р.П. Джалилова  ­  Т.,  1988.  ­  С. 84­85;  Сейди  Али Раис. 
Миръотул мамолик (мамлакатлар кузгуси). ­ Т . ,  1963. 

71 



гоценные изделия, и там  происходит торг, и он (город) является ме­
стом развязывания грузов купцов и местом отправления толп путеше­
ственников по странам".68 Многочисленные находки монет из Ограра, 
Йассы, Ташкента,  Бухары, Самарканда указывает  на развитие поли­
тических и торговых связей народов Центральной Азии.69 

Характерными  чертами  культурных  контактов  были  введение 
новых предметов материальной культуры, развитие товарно­денеж­
ных отношений, образование  новых способов общественной  и эко­
номической деятельности. 

По торговому  пути  распространялись  не только  изделия,  но и 
мода на  художественные  стили,  которые  могли  иметь  социальный 
заказ  и,  попадая  на  подготовленную  почву,  в определенную  этно­
культурную среду, получали широкое распространение. Существует 
мнение  о  том,  что  именно  по  Великому  шелковому  пути  распро­
странялся темуридский стиль в керамике, отличающейся синей гам­
мой в росписях на белом фоне. Возникнув в императорских мастер­
ских  Китая  во времена  династии  Юань  (1279­1368  гг.), этот стиль 
был особенно развит в Иране, Турции, Средней Азии.70 

Наряду  с распространением  товаров,  образцов  культуры  в при­
кладном  искусстве,  архитектуре,  настенной  живописи  по  странам 
Центральной  Азии  распространялось  искусство  музыки  и  танца. 
При раскопках  исторических  памятников  на протяжении  всего Ве­
ликого  шелкового  пути  найдены  многочисленные  материальные 
подтверждения  развития  и взаимообогащения  музыкальной  и теат­
ральной культур разных народов. Это ­  коллекция терракот тайско­
го  времени,  изображающая  танцоров  и танцовщиц,  актеров  в мас­
ках, музыкальные  ансамбли, уместившиеся  на верблюжьих  горбах. 
Лица многих из этих артистов принадлежат представителям народов 
Средней Азии." 

68  Фазлаллах  ибн  Рузбихан.  Михман­наме­йи  Бухара  (Записки  бухарского  гостя).  / 
Перевод, предисловие и примечания  Р.П. Джалиловой. ­  М.,  1976. ­  С. 141. 
69  Давидович  Е.А.  О  времени  максимального  развития  товарно­денежных  отноше­
ний  в  средневековой  Средней  Азии  //  Народы  Азии  и  Африки.  ­  1965.  ­  №  6. 
­  С.  167;  Бурнашева  Р.З.  Монетные  находки  с  городища  Ограр  тобе  за  1974  г.  // 
Археологические памятники  Казахстана  ­  Алма­Ата,  1978. ­  С. 85. 
70 По Великому шелковому пути. ­Алма­Ата,  1991. ­ С .  38. 
"  Там же. ­  С. 43. 

72 



Инновации не охватывали сразу все слои и группы населения, не 
затрагивали  все  способы  общественной  деятельности  и  формы  их 
осуществления. Традиционное и новое часто сосуществовали. Многое 
из предшествующего  не  исчезло,  но существовало  в ограниченном, 
особом употреблении, адаптируясь по форме к новым условиям. 

Историко­культурные  контакты народов Центральной Азии тес­
но  переплетались  с  определенными  историческими  событиями,  о 
которых свидетельствуют материалы археологических, письменных, 
устных  источников.  Исторические  события  рассматриваемого  пе­
риода  способствовали  развитию  интенсивных  отношений  между 
народами  Центральной  Азии,  взаимовлиянию  их  культур.  Этниче­
ское  родство  между  населением  этих  различных  областей  просле­
живается в языке, хозяйстве, быте, искусстве. 

Исторические связи в духовной  культуре народов Центральноа­
зиатского региона нашли свое отражение  в устном народном твор­
честве (преданиях, сказках, песнях). Сходство в эпических произве­
дениях  этих  народов  обнаруживается  не только  в  идеях,  образах, 
сюжетах.  Оно  вызвано  общими  исторически  типичными  чертами 
воинского  быта  степных  кочевников,  реальными  общественными 
отношениями,  отраженными  в  эпосе,  а  также  сходством  явлений 
идеологии,  отражающей  шаманистские  представления  тюркских 
народов до  их мусульманизации. В "Очерках Джунгарии" Ч. Вали­
ханов  высказывает  интересные  мысли  о  взаимном  проникновении 
эпических сказаний у родственных народов: "Надо сказать, что по­
этические предания, вследствие сменности кочевьев и при сходстве 
языка, легко переходят и заимствуются одним народом у другого, и 
потому  нужно  уметь  их  отличать.  Г. Ходьзко  слышал  отрывки  из 
Эдиге от туркменцев, но туркменцы  заимствовали  от кайсаков или 
от  ногайцев, точно  так  же,  как  классический  разбойник  Кор­Оглу 
известен кайсацким рапсодам. В Азии много странствующих преда­
ний, легенд и саг".72 

Письменные  источники,  выявленные  за  последнее  время  мате­
риалы  археографических  экспедиций  значительно  пополняют  ис­
точниковую  базу  и  содержат  много  оригинальных  сведений  по 
взаимовлиянию и взаимообогашению культур народов Центральной 
Азии в средние века. 

72 Валиханов  Ч.Ч. Очерки Джунгарии... ­  Т. Ш. ­  С. 349. 

73 



Своеобразный облик культур народов возникает не только в хо­
де их внутреннего развития, но в известной степени и в процессе их 
взаимного  влияния. Роль выдающихся  поэтов  и ученых стран Вос­
тока в укреплении культурных связей и взаимообогащении  культур 
трудно переоценить. Крупные города Центральной Азии становятся 
важными центрами деятельности по переводу книг. Здесь переводи­
лись  сочинения  по  истории,  литературе,  математике,  медицине, 
принадлежащие  перу  персидских,  индийских  авторов.  Литератур­
ные  сочинения,  созданные  выдающимися  писателями  и  поэтами 
стран Востока, доходили до населения окраин Центральной Азии. 

В XVI­XVII  вв. значительно  расширяются  политические  и тор­
говые  взаимосвязи  народов  Центральной  Азии,  происходит  обмен 
торгово­дипломатическими  посольствами.  Обмен  посольствами 
был, по существу, формой торговых сношений. Из археологических 
данных  следует,  что  межгосударственная  и  транзитная  торговля 
требовала  большого  количества денег  из валютных  металлов ­  се­
ребра и золота.'3 

Города  Центральной  Азии  экономически  были  тесно  связаны 
между собой. Караванные дороги соединяли среднеазиатские города 
с центрами Индии, Афганистана, Ирана, Китая.74 Караваны, гружен­
ные шелком  из Китая, пряностями  и самоцветами  из Индии, сереб­
ряными изделиями из Ирана, византийскими  полотнами  и многими 
другими товарами,  шли  по  пустыням  Каракума  и Кзылкума,  через 
оазисы Мерва и Хорезма, безбрежными степями Сары­Арки, одоле­
вали перевалы  Памира и Тянь­Шаня, Алтая и Каратау, переправля­
лись через реки Мургаб и Амударью, Сырдарью и Джаик. На пути 
караванов стояли богатые селения и города. 

Начиная со второй половины..Х,У1 в­ этот путь получил, новый им­
пульс к жизни, что вызвало появление новых удобных путей сообще­
ния и упорядочение старых. Данные торговые пути играли большую 
роль в хозяйственной жизни  населения тех регионов, через которые 
они  проходили.  Ремесленники  близлежащих  населенных  пунктов  и 
степей снабжали  проходящие  караваны необходимой  продукцией. В 

73 Акишев  К.А., Байпаков K.M.,  Ерзакович  Л.В. Позднесредневековый  Отрар: XVI­
XVIII вв.­Алма­Ата,  1981. 
74 Зияев  Х.З.  Экономические  связи  Средней  Азии  с Сибирью  в XVI­XIX  вв. ­  Т., 
1983. 

74 



качестве охранников и проводников нанимались в основном кочевни­
ки.  В крупных городах и селениях размещались караван­сараи, кото­
рые были средоточием  приезжих купцов, местом сделок и хранения 
товаров. В "Раузат ар­ризван" сообщается, что в некоторых караван­
сараях для  осуществления  коммерческих  операций  собирались тор­
говцы  и  купцы  из  Ирана,  арабских  стран,  со  всего  мира.75  Список 
привозимых товаров неисчерпаем. Это пряности, драгоценности, ков­
ры,  оружие,  разнообразные  животные,  культурные  растения  и т.д. 
Многочисленные  находки  монет  подтверждают  развитие  политиче­
ских и торговых связей народов Центральной Азии.76 

С начала XVI в. успешно развивалась торговля между народами 
Центральной Азии и Индией. К этому периоду сложились глубокие 
традиции культурного общения и контактов Средней Азии с импе­
рией Великих Моголов. Средняя Азия сыграла особую роль в про­
движении  достижений  индийской  культуры,  многие  культурные 
ценности которой распространились и в соседние страны. 

По торговым путям распространялись также религиозные учения 
и  идеи,  в  частности,  ислам.  Его  распространителями  выступали 
среднеазиатские суфийские пиры и их агенты. В ряде агиографиче­
ских  сочинений  содержится  значительный  материал,  характери­
зующий быт народов Центральной Азии, их родоплеменную струк­
туру,  верования,  политическую  историю,  рассказывающий  о  мис­
сионерской деятельности Ходжи Исхака, активно проповедовавшего 
суфийское учение ордена  Накшбандийа  среди казахов.77 Исламиза­
ция казахов способствовала укреплению на идеологической основе 
союза казахских правителей с духовными и светскими среднеазиат­
скими правителями. 

Нельзя не отметить ту роль, какую сыграли в казахском общест­
ве представители ходжей и сейидов. В "Убайдулла­наме" сообщает­
ся, что Убайдулла­хан, "пообещал звание накиба высочайшего двора 
Абдуррахим  ходже, брату  Кара Бахадура сейидатайи,  которого  ка­
захский  народ  признавал  своим  пиром  и питал  к  нему  полнейшее 
расположение, приказал  [ему выехать] в Ташкент; казахским ханам 

,5 Раузат ар­ризван. Рукопись ИВ АН РУз. N° 2094. ­ Л .  294аб. 
76 Давидович  Е.А. О времени максимального развития... С. 167; Бурнашева Р.З. Мо­
нетные находки... С. 85. 
77 Абусеитова М.Х. Казахстан и Центральная Азия в XV­XVII  веках: история, поли­
тика, дипломатия. ­ Алматы,  1998.­С.  142­145. 

75 



и ташкентским ходжам с названным ходжою отправили милостивые 
(ханские)  письма,  халаты  надлежащей  ценности  и арабских  лоша­
дей,  дав  срок  двенадцать  дней  и  обнадеживши  ходжу  своими 
[последующими] милостями".78 

В  целом  комплексе  источников  сообщается  о  значительном 
влиянии джуйбарских шейхов на судьбы народов Центральной Азии 
в XVI  в. 

Народы Центральной Азии, оказавшись на стыке двух цивилиза­
ций ­  азиатской  и европейской ­  смогли впитать в себя лучшее из 
культурных  достижений  средневековья.  Таким  образом,  культура 
одного народа или региона, какой бы замкнутой, самобытной  и са­
мостоятельной  она  ни  была,  в  той  или  иной  степени  испытывает 
влияние  других  культур,  соседствующих  или  контактирующих  с 
ней. Значение контактов между народами в истории человечества и 
в развитии культуры получило в науке широкое признание. Этниче­
ская  история является процессом  взаимосвязанным  и взаимодопол­
няемым. В ней  историю одного  народа трудно  искусственно отде­
лить от истории других народов. Разработка данной проблемы пре­
дусматривает  изучение  динамики  историко­культурного­ развития 
центральноазиатского  региона с раннего средневековья,  ретроспек­
тивный поиск истоков  взаимодействия  культур различных  народов 
на Шелковом пути. 

Эти проблемы требуют раскрытия глубинных процессов взаимо­
влияния  и взаимообогащения  народов  при необходимом  сочетании 
теоретических,  конкретно­исторических  и научно­практических ис­
следований. Накопление таких новых фактов приводит к формиро­
ванию  новых  взглядов,  к более  полному  исследованию  проблемы 
взаимодействия  культур  в экономическом,  политическом,  культур­
ном отношениях. 

Сопоставительное изучение материалов по истории народов Цен­
тральной Азии этого периода может пролить свет как на многие сто­
роны исторического развития этого региона в целом, так и на многие 
частные вопросы  истории  взаимоотношений  народов Средней Азии, 
Казахстана, Восточного Туркестана, Тибета, Монголии, Китая. 

78 Мир  Мухаммед  Амин­и  Бухари.  Убайдулла­наме / Перевод с таджикского с при­
мечаниями член­корр. АН УзССР проф. A.A. Семенова. ­  Т..  1957. ­  С.  166. 

76 



Агзамова Г.А., 

Тошкент 

ЎРТА  ОСИЁ  ХОНЛИКЛАРИ:  ПОЙТАХТ  ШАХАРЛАР 
ТАРИХИГА  ОВД  АЙРИМ  МАЪЛУМОТЛАР 

Ўрта  Осиё  хонликларининг  сиёсий,  ижтииоий­иқ тисодий  ва 
маданий  ҳ аётида  пойтахт  шаҳ арларнинг  аҳ амияти  жуда  катта  эди. 
Кўрилаётган  давр  мобайнида  мавжуд  пойтахт  шаҳ арлар  билан  бир 
қ аторда  баъзи  сиёсий,  ижтимоий  ва  табиий  сабабларга  боғ лиқ   ра­
вишда  айрим  марказларнинг  пойтахт  шаҳ арларга  айланиш  ва  ри­
вожланиш  жараёни  кечди.  Баъзи  ҳ олларда  эса,  буни  Қ ўқ он  мисо­
лида  аник  кузатиш  мумкин,  янги  вужудга  келган  давлатнинг  пой­
тахти  шаклланди. 

XVI  а.  бўсағ асида  кечган  суронли  воқ еалар  мобайнида  Мовара­
уннаҳ рда  янги  сулола  хукмронлигига  асос  солган  Муҳ аммад  Шай­
боний­хон  даврида  пойтахт  шаҳ ар  мавқ еи  Самарканд  томонида 
сақ ланиб  қ олди.  XVI  а.  муаррихи  Фазлуллоҳ   ибн  Рўзбехон  "Са­
марканд  ­  Жўжи­хон  авлоди  бўлган  чингизий  хонлар  тахтининг 
таянчи,  ўзбеклар  ва  чиғ атой  хонлари  мамлакатининг  ва  Мовараун­
наҳ рга  туташ  вилоятларнинг  пойтахтидир",  ­  деб  қ айд  этган  эди." 
Бу  шаҳ арни  қ ўлга  киритиш  учун  бир  неча  бор  уринган  Заҳ ирид­
дин  Мухаммад  Бобур  ҳ ам  Самарқ анднинг  пойтахт  шахарлигига 
эътибор  қ аратиб:  "Рубъи  маскунда  Самарқ андча  латиф  шаҳ р  кам­
роқ дур...  Шахри  Самарқ андур,  вилоятини  Моварауннаҳ р  дерлар... 
Темурбек  пойтахт  қ илиб  эрди.  Темурбекдин  бурун  Темурбекдек 
улуғ   подшоҳ   Самарқ андни  пойтахт  қ илғ он  эмастур".80 

Моварауннаҳ рнинг  "катта  шаҳ арларидан"  бўлган  ва  ундан 
"кўплаб  олиму­фозиллар"  етишиб  чиқ қ ан  Самарканд  Шайбонийлар 
давлати  тарихида  мухим  роль  ўйнади.  Моварауннаҳ р  ва  унга  туташ 
ерларни  қ урол  кучи  билан  бўйсундирган  Мухаммад  Шайбоний­хон 
"отимизнинг  эгари  ­  бизнинг  пойтахтимиз"  деб  айтсада81,  Са­
марканд  ҳ окимият  тепасига  келган  янги  сулоланинг  бош  шахри 
вазифасини  ўтайверди.  Янги  сулоланинг  ички  ва  ташки  сиёсати  шу 
марказдан  туриб  амалга  ошрилди. 

79 Фазлаллах  ибн Рузбихан Исфахани. Михман­намс­йи  Бухара (Записки  бухарского 
гостя)  /  Перевод,  предисловие  и  примечания  Р.П. Джалиловой.  Под  ред. 
А.К. Арендса. ­  М„  1976. ­  С. 66. 
"Заҳ ириддин  Мухаммад  Бобур.  Бобурнома.  ­  Т.,  1990. ­  43­6. 
81 Фазлаллах  ибн  Рузбихан  Исфахани.  Курсатилган  асар.  ­  66­6. 

77 



Муҳ аммад  Шайбоний­хоннинг  1510 й.  фожеали  ўлимидан сўнг, 
Заҳ ирцдцин  Мухаммад  Бобурнинг  Эрон  шоҳ и  Исмоил  Сафавий­
нинг  кўмагига  таяниб  Моварауннаҳ рни  қ ўлга  киритиш  борасидаги 
ҳ аракатлари  бу  гал  ҳ ам  бесамар  кетди.  Бу курашда  алоҳ ида  фаол­
лик  кўрсатган  Муҳ аммад  Шайбоний­хоннинг  жияни  Убайдулла­
султоннинг  сиёсий  мавқ еи  кучайиб  борди.  Убайдулла­султон 
Муҳ аммад  Шайбоний­хон  томонидан  бошқ арув  учун  берилган  Бу­
хоро  вилоятининг  ҳ укмдори  Маҳ муд­султоннинг  ўғ ли  бўлиб  унга, 
XVI а.  муаллифининг хабарига кўра, Моварауннаҳ р олий  ҳ укмдори 
бўлган  Кучкунжи­хон  (1510­1530)  томонидан  Бухоро,  Қ оракўл  ва 
Қ арши  бошқ ариш  учун  беридди.82  Убайдулла­султон  1533 й.  олий 
хукмдорлик  унвонига  эришгач,  давлатни  Бухородан  туриб 
бошқ арди. Буни  XVII а.  муаллифи  Мир Муҳ аммад Салим  ҳ ам тас­
диклаб,  пойтахтнинг  Самарқ анддан  Бухорога  кўчирилиш  санаси 
1532/1533 й. тўғ ри келишини кўрсатади.83 

Убайдулла­хон  ўлимидан  сўнг  Моварауннаҳ рда  ҳ укм  сурган 
сиёсий  парокандалик  оқ ибатида  марказий  ҳ окимиятнинг  парчала­
ниш  жараёни  ва  икки  ҳ окимиятчилик  вужудга  келди.  Натижада 
Убайдулла­хоннинг  ўғ ли  Абдулазиз­хон  (1540­1550)  Бухоро  тахти­
да ўтирган бўлса, Самарқ андда олий  ҳ укмдор сифатида  Кучкунжи­
хоннинг  ўғ иллари  ­  аввал  Абдулла­хон  I  (1541 й.  март  ­  1541 й. 
сентябрь),  сўнгра  Абдуллатиф­хон  (1541­1551)  ҳ укмронлик  қ илди­
лар.84  Ушбу сиёсий  холатга  мувофиқ   равишда  Самарканд  ва Бухо­
ро  пойтахт  шаҳ арлар  вазифасини  адо  этишни  давом  эттирди.  Бу 
давр  оралигада  пойтахт  шаҳ арларнинг  равнақ и  йўлида  анчагина 
саъй­ҳ аракатлар  қ илинди. Хусусан, Абдулазиз­хон даврида  Бухоро­
да  амалга  оширилган  ишлар  хақ ида  ёзар  экан,  шу давр  муаллифи: 
бу  хон  замонида  "салим  таъби  мамлакат  ободлиги  ва  юрт  қ урили­
шига  киришиб,  кўплаб  олий  иморатлар  бино  этди.  Ҳ азрат­қ утбул­
аброр  хожаи  бузуркворнинг  хонақ оҳ   ва  хатираси  шулар  жумласи­
дандир", ­  деб  қ айд этади.85 

Абдулазиз­хоннинг  ўлимидан  сўнг  авж  олган  якка  хокимлик 
учун кураш  натижасида  1551 й.  Самарканд  хукмдори  Абдуллатиф­
хон  ҳ амда Тошкент  ва Туркистон  ҳ укмдори Наврўз  Аҳ мад­хоннинг 

81 Хафиз­и  Таниш  Бухари.  Шараф­наме­йи  шахи.  ­  Ч.  1. ­  М ,  1983. ­  С  86. 
"  Ахмедов  Б.А.  Историко­географическая  литература  Средней  Азии  XVI­XVfll 
вв.  (Письменные  памятники).  ­  Т.,  1985. ­  С.  108. 
84  Р.Г.  Мукминова.  Народы  Узбекистана  в  XVI  ­  первой  половине  XVIII  в. 
государство  Шайбанидов  и  Джанидов  (Аштарханидов)  //  История  Узбекистана. 
Т.  III.  ­  Т.,  1993.  ­  С.  50. 
85 Хасанхожа  Нисорий.  Музаккири  ахбоб.  ­  Т.,  1993. ­  46­6. 

78 



"хлсобини  аниқ лаб  бўлмайдиган  беҳ исоб"  қ ўшини  Бухорони  қ ўлга 
киритиш  учун  юриш  қ иддилар.86  Абдуллатиф­хоннинг  ўлимидан 
сўнг  Самарканд  тахтига  Бароқ ­хон  номи  билан  Наврўз  Аҳ мад­хон 
(1551­1556),  Бухорода  эса  Убайдулла­хоннинг  набираси  Бурхон­
султон  тахтга  ўтирдилар.  Давлатни  бошқ арув  соҳ асида  юзага  кел­
ган  бу  ҳ олатни  турк  адмирали  Сейди  Али  Раиснинг  қ уйидаги 
сўзлари  ҳ ам  тасдиқ лайди.  "...Самарканд  подшоҳ и  Абдуллатиф­хон 
вафот  этиб,  Бароқ ­хон  Самарқ андда  хонлик  тахтига  ўтирган,  Бал­
хда  Пирмуҳ аммад­хон,  Бухорода  эса  Сайид  Бурхон­хон  ўз  номла­
рига  хутба  ўқ итганлар".87 

Бароқ ­хоннинг  ўлимидан  сўнг  "Даклатни  қ ўриқ лаш,  қ амма 
қ ўшин  ва  аҳ олининг  аҳ воли  ҳ ақ ида  қ айғ урмаган"  Бурҳ он­султон­
нинг  ҳ укмронлиги  ҳ ам  узоқ ка  чўзилмади.  1557  й.  яқ ин  амирлардан 
бири  томонидан  уюштирилган  фитна  оқ ибатида  у  ҳ аётдан  кўз  юм­
ди.  Шу  даврдан  бошлаб  қ атьиятли  Абдулла­султоннинг  Мовараун­
наҳ р  сиёсий  ҳ аётидаги  аҳ амияти  ошиб  борди.  Абдулла­хон  П  катта 
ҳ удудларни  ўз  ичига  олган  марказлашган  давлат  тузишга  муваффақ  
бўдди.  Унинг  даврида  Бухоро  узил­кесил  Шайбонийлар  давлатининг 
пойтахтига  айланди.  Бу  ҳ ақ ида  шу  давр  тарихчиси  "Шавкатли 
шаҳ ар  Бухорони  у давлат  пойтахтига  айлантирди",  ­  деб  ёзади.88 

Моварауннаҳ рнинг  ягона  қ укмдорига  айланган  Абдулла­хон  Бу­
хоронинг  пойтахт  сифатвдаги  аҳ амиятини  ошириш,  унинг  ижти­
моий­иқ тисодий  марказ  сифатидаги  мавқ еини  кўтариш  борасида 
катта  ишларни  амалга  оширди.  Тарихчининг  ёзишича,  "У  Мадраса, 
масжидлар,  дарвишлар  ҳ онақ олари,  дарёлардаги  кўприклар,  савдо 
йўлларида  яхши  ҳ имояланган  тўхташ  жойлари  (работлар)  ва 
бошқ а  фойдали  биноларни  курищда  чексиз  ҳ атти­ҳ аракатларни 
амалга  оширди".89  ХУШ  а.  муаллифи  Шарафиддин  аълам  Нурид­
дин  охун  мулла  Фарҳ од  бу  даврда  Бухорода  бунёд  этилган  иншо­
отлар  жумласига  Мавлоно  Мир  Муфтий  кутубхонасини  (1558), 
Абдулла­хон  чорбоғ ини  (1584),  Бухоро  Чорсусини  (1587)  ҳ ам  ки­
ритади.90  XVII  а.  муаллифи  Мир  Мухаммад  Салим  эса  бундай  ин­
шоотлар  жумласида  Абдулла­хон  II  фармойиши  билан  Бухорода 

иХафиз­и Таниш Бухари. Шараф­наме­йи шахи. ­  Ч.  1. ­  С. 132. 
87 Сейди  Али  Раис.  Миръотул  мамолик  (Мамлакатлар  кўзгуси).  ­  Т.,  1963. ­  97­6. 
88  Хафиз­и  Таниш  Бухари.  Шараф­намс­йи  шахи.  ­  Ч.  1. ­  С.  35; Р.Г.  Мукминова. 
Народы Узбекистана  в XVI ­  первой половине XVIII вю государство  Шайбанидов и 
Джанидов (Аштарханидов) // ­  С. 52. 
89  Мухаммед  Юсуф  Мунши.  Муким­ханская  история.  Перевод.,  предисловия, 
примечания  и указателя  A.A. Семенова. ­  Т.,  1956. ­  С. 60. 

Ахмедов Б.А. Историко­географическая  литература...  ­ С .  133. 

79 



қ урилган  олти  дарвозали  карвон­сарой  (1577)  ва  усти  ёпиқ   бозор 
(1583)  ни  эслатиб  ўтади." 

Абдулла­хон  П  даврида  Шайбонийлар  давлатининг  пойтахтига 
узил­кесил  айланган  Бухоро  территориал  жиҳ атдан  ҳ ам  кенгайиб 
борди.  Аслида  бу  жараён  Убайдулла­хон  ва  унинг  ўгли  Абдулазиз­
хон  даврларидаёқ   бошланган  эди.  Шаҳ ар  территориясининг  кенгай­
иши  окибатида  пойтахт  деворларининг  айрим  клсмлари  кайта  қ у­
рилган  эди.  Абдулла­хон  П даврида  эса  Жуйбор  шайхларига  тегиш­
ли  Сумитоннинг  Бухоро  шаҳ рига  киритилиши  муносабати  билан 
унинг  деворлари  қ айта  курилиб,  бу  ерда  янги  дарвоза  ­  "Дарвоза­и 
ноу"  қ урилган  эди.92 

Шу  тарнқ а,  Бухоро  Шайбонийлар,  сўнгра  Аштархонийлар, 
кейинчалик  эса  Манғ итлар  сулоласи  бошқ арган  "Бухоро  хонлиги", 
"Бухоро  амирлиги"  деб  аталган  давлатнинг  пойтахтига  айланди.  Бу 
сулолалар  вакилларининг  кейинги  даврлар  ­  XVII­XDC  а.  биринчи 
ярмида  олиб  борган  ички  ва  ташқ и  сиёсати  натижасида  пойтахт 
шаҳ арнинг  сиёсий,  ижтимоий­иқ тисодий  мавқ еи  ва  салоҳ ияти  яна­
да  ривожланиб  борди.  Айниқ са,  бу  борадаги  ўсиш  XVIII  а.  охир­
лари  ва  XIX  а.  биринчи  ярмига  тўғ ри  келади. 

Мураккаб  сиёсий  воқ еалар  мобайнида  пойтахт  шаҳ ар  мавқ еини 
Бухорога  берган  Самарканд  ҳ окимият  тепасига  келган.олий  хукм­
дорларнинг  шаҳ арда  жойлашган  "кўк  тоши"га  ўтириш  расмий  ма­
росими  ўтказиладиган  марказ  сифатидаги  аҳ амиятини  сақ лаб 
қ олди.  Мир  Муҳ аммад  Амин­и  Бухорий  дунё  хукмронлигини  орзу 
килган  турли  ҳ укмдорлар  "Самарқ андда...  кўк  тошга  ўтирар  эди­
лар",  ­  деб  ёзар  экан,  Убайдулла­хон  аштархоний  ҳ ам  "магрурона 
ва  тантановор  тарзда  юриб,  кўк  тошга  ўтирди...  Бухоро  ва  Са­
марканд  амирлари  ва  руҳ онийлари  бахтли  хукмдорнинг  тахтга 
ўтириши  билан  ўз  табрикларини  билдирдилар",  ­  деб  қ айд  этади.93 

Олий  ҳ укмдорнинг  Самарқ андда  кўк  тошга  ўтириш  анъанаси 
XIX  а.  биринчи  ярмида  хам  давом  этди.  XIX  а.  20  ­  йилларида 
Бухоро  хонлигида  бўлган  Е.К.  Мейендорфнинг  ёзишича,  олий 
ҳ укмдор  тахтга  ўтириш  маросимини  ўтказиш  учун  Самарқ андга 
бориши  ва  Мирзо  Улуғ бек  мадрасасида  турган  кўк  тошга  ўтириши 
лозим  эди.  "У  (кўк  тош  ­  Г.А.)  тўртбурчак  шаклида  бўлиб,  хар 

91 Зияев A3 . "Силсилат  ас­салотин" как исторический  источник// ОНУ,  1990. ­  №9. 
­ С .  43. 
92 История  Узбекистана. ­  T. III. ­  С. 105. 
93  Мир  Мухаммед  Амин­и  Бухари.  Убайдулла­наме  /  Перевод  с  персидско­
таджикского  с примечаниями  A.A. Семенова.  ­ Т . ,  1957; Гребенкин  А.  Родословная 
Мангытской  династии  //  Материалы  для  статистики  Туркестанского  края.  ­  Еже­
годник. ­  Под ред. H.A. Маева. ­  Спб.,  1874. ­  Вып. III. ­  С. 337. 

80 



томонининг  узунлиги  бир  ярим  саржин,  қ алинлиги  бир  аршиндир. 
Бу  тошни  оқ   кигиз  ёпиб  туради.  Хон  ўтирган  ва  учларини  уламо­
лар,  фуқ аролар,  фозиллар ва сайидлар ушлаган  бу кигизни  уч мар­
та кўтарадилар"94 ­  деб  қ айд этади ушбу муаллиф. 

XVI а. бошларида янги ташкил топган  Хива хонлигининг  Ҳ азо­
расп,  Хива,  Вазир,  Урганч,  Кат,  Янгишаҳ р,  Тирсак  каби  шаҳ ар­
лари  бўлиб,  уларнинг  ичида  энг  азими  Урганч  эди.  У  XVII  а.  му­
аллифи  Маҳ муд  ибн  Валининг  кўрсатишича  "Қ адимги  форслар 
подшолари  давридан"  бошлаб  Хоразмнинг  пойтахти  бўлган.  Ша­
ҳ арнинг  мамлакат  сиёсий  ва  иктисодий  хаётидаги  мавқ еи  ҳ амма 
даврларда юқ ори бўлган. 

XVI a.  ўрталарига  келиб  пойтахт  бўлган  бу  шаҳ ар  мамлакатда 
ҳ укм сурган сиёсий курашлар ва ўзаро урушларнинг марказларидан 
бирига  айланиб  қ олди.  1558­1560 й.  Ўрта  Осиёда  бўлган  Антони 
Женкинсон  шаҳ ар  "7  ой  мобайнида  тўрт  марта  қ ўлдан­қ ўлга  ўт­
ган;  шунинг учун шаҳ арда  савдогарлар  жуда  кам  бўлиб,  улар жуда 
камбағ ал", ­  деб кўрсатиб ўтади.95 

XVI а.  70­йилларига  келиб  пойтахт  шаҳ арнинг  сиёсий  ва 
иктисодий  мавқ еига  барҳ ам  берган  яна  бир  вокеа  содир  бўлиб,  у 
шаҳ арни  сув  билан  таъминлаган  Амударёнинг  ўз  йўналишини 
ўзгартириши  билан  характерланади.  Бу  табиий  офат  натижасида 
шаҳ ар  сувсизликка  учраб,  мамлакатнинг  сиёсий  ва  иктисодий 
ҳ аётидаги  етакчи  мавқ еини  йўкота  борди.  Хива  хонлигининг  би­
ринчи  шаҳ ари  мавкеини  бошка  шаҳ ар  ­  Хива  эгаллай  бошлади. 
Махмуд  ибн  Вали  бу  вокеа  ҳ ақ ида  шундай  ёзади:  "Ҳ озирда, 
Жайхуннинг  ундан /Урганчдан  ­  Г.А./ кетиши  натижасида  пойтахт 
унга  /Хоразмга  ­  Г.А./  тегишли  Хивага  кўчирилган".96  Бу  ўринда 
Хива хони  Абулғ озийнинг ушбу маълумоти диқ қ атга  сазовордир. У 
ёзади:  "Виз  дунёга  келмасдан  ўттиз  йил  илгари  Аму  суви,  Хост 
минорасининг юқ орисини  Қ ора  айғ ир тўқ айи дерлар, ул ердин йўл 
ясаб  окиб,  Тук  қ алъасина  бориб,  Сир  тенгизина  қ уйғ он  эркандир. 
Ул  сабабдин  Урганч  чўл  бўлубти.  Раъият  Урганч  чўл  бўлса  ҳ ам 
ўлтуруб,  хон  бошлиқ   сипох  халқ и  ёз  Аму  сувининг  ёкасинда  му­
носиб  ерларда  экин  экиб  ўлтуриб,  экинни  олгандин  Урганч борур­

94 Мейендорф Е.К. Путешествие из Оренбурга в Бухару. ­  M.,  I975. ­  С. 90. 
95  Дженкинсон  А. Путешествие  в Среднюю  Азию  в  1558­1560  гг. //  Английские 
путешественники  в  Московском  государстве  в  XVI в.  /  Перевод  с  английского 
Ю.В. Готье. Введение Г. Новицкого. ­  М.,  1937. ­  С. 177. 
96  Махмуд  ибн  Вали.  Море  тайн  относительно  доблестей  благородных  /  Перевод, 
введение, примечания и указатели Б.А. Ахмедова. ­ Т . ,  1977. ­ С . 43. 

81 



лар  эркандир"."  Келтирилган  бу  маълумотдан  1570  йилдаёқ   Ургенч 
сувсизликка  учраганлиги  аён  бўлиб,  хон  бошлиқ   сипохлар  томони­
дан  эса  сувли  ерда  экин  экилиши  шаҳ ар  иктисодий  ҳ аётини  бир 
маромда  ушлаб  туришга  ҳ аракат  килинганлигини  кўрсатиб,  шаҳ ар 
бирданига  ташлаб  кетилмаганлигидан  далолат  беради. 

Хиванинг  хонлик  пойтахтига  узил­кесил  айланиши  1611­
1612  йилларга  тўғ ри  келиб,  бу  даврда  олий  ҳ укмдорлик  қ илган 
Араб  Муҳ аммад­хон  ҳ укмронлиги  билан  характерланади.  XIX  а. 
муаллифи  Мунис:  "Араб  Муҳ аммад­хон  отасидан  сўнг  пойтахт 
шаҳ ар  Хивада  хукмдор  бўлди",  ­  деб  қ айд  этган  эди.'8 

Хива  узил­кесин  хонлик  похтахт  шаҳ рига  айлангунига  кадар  хам 
мамлакатнинг  сиёсий  ва  иқ тисодий  ҳ аётида  муҳ им  роль  ўйнаган. 
XVI­XVn  а.  бошларида  у  ҳ укмрон  сулола  вакилларига  бошқ ариш 
учун  берилар  эди.  Айрим  йилларда  эса,  бу  шахар  мамлакатнинг  сиё­
сий  маркази  вазифасини  хам  ўтаган.  Атокди  олим  Я.  Ғ уломов: 
"1556  й.  Бучғ ахонниннг  ўғ ли  Дўст  Муҳ аммад  Хивани  ўз  пойтахтига 
айлантирди",  ­  деб  ёзганида  ҳ ақ   эди.  Буни  Абулғ озининг  куйидаги 
сўзлари  ҳ ам  тасдиклайди.  "Бучғ ахоннинг  ўғ лонлари  Эш,  Дўст  ва 
Бурам  Хевак  ва  Ҳ азорасп  ва  Катда  бўлади...  Эш  султоннинг  хотири 
учун  акаси  Дўстни  хон  килдилар.  Хевақ   акамники,  менга  Урганчни 
беринглар  деб  тилади...".100  Муаррих  томонидан  келтирилган  бу 
воқ еа  давомининг  баёнидан  аён  бўладики,  Дўст  Муҳ аммад  мамла­
катни  шу  шахардан  туриб  бошқ арган.  Буни  Муниснинг  қ уйидаги 
сўзлари  ҳ ам  тасдикдайди.  Тарихчи  Дўст­хон  хакдца  "Пойтахт  шаҳ ар 
Хивакда  биринчи  бўлиб  тахтга  ўтирган  киши",  ­  деб  ёзган  эди."" 

Шу  тариқ а  мамлакатнинг  сиёсий  марказига  айлана  борган  Хи­
ванинг  савдо­иқ тисодий  марказ  сифатидаги  аҳ амияти  ҳ ам  ошиб 
борди.  Махмуд  ибн  Вали  томонидан  "Хива  ­  кенг  шаҳ ардир"  деб 
таъриф  берилган  бу  шаҳ ар  мамлакат  иқ тисодиёти  ва  маданияти 
ривожига  катта  хисса  қ ўшди. 

Бухоро  хонлиги  худудидан  XVIII  а.  бошларида  ажралиб  чиккан 
янги  Қ ўқ он  хонлигининг  ривожланиб  бориш  жараёни  билан  бир­
галикда  унинг  пойтахти  вазифасини  ўтай  бошлаган  янги  марказ  ­

97  Абулгозий.  Шажарайи  турк  /  Нашрга  тайёрловчилар  Қ .  Муниров,  Қ .  Махмудов. 
­ Т . ,  1992. ­  167­6. 
98  Мунис.  Фнрдавс  ал­икбал  //  Материалы  по  истории  казахских  ханств.  Алма­ата, 
1969.­С. 448. 
99  Гулямов  Я.Г.  Памятники  города  Хивы  //  Труды  Узбекистанского  филиала  АН 
СССР.­Серия  I.­История,  археология. ­Вып.  III. ­ Т . ,  1941.­С. 4. 
100 Абулгозий.  Шажарайи  турк.  ­  139 б. 
101 Мунис. Фирдавс ал­икбал // Материалы по истории казахских ханств. С. 445. 

82 



Қ ўкон  шаҳ ри  ҳ ам  шаклланиб  борди.  Бу  даврга  қ адар  тарихий 
манбаларда  Қ ўқ он  шаҳ ар  сифатида  эслатиб  ўтилмайди.  Заҳ ирид­
дин  Муҳ аммад  Бобур  ҳ ам  Андижон,  Марғ илон,  Ахси,  Ўш,  Исфара, 
Ҳ ўжанддан  иборат  Фарронада  етти  шаҳ ар  "егги  пора  қ асабаси 
бор",  — деб  ёзар  экан,  Қ ўқ онни  "Ҳ ўқ он  ўрчини"  ­  тарзида  ўз  эсда­
ликларида  эслатиб  ўтади.102  Шу  билан  бирга,  Бобур  "ўрчин"нинг 
маъноси  ҳ ақ ида  тўхтар  экан,  "Самарқ андда,  Бухорода  ва  умуман  у 
ўлкаларда  бирор­бир  йирик  вилоят  пойтахтига  бўйсунган  кичик 
вилоятлар  туман;  Андижон,  Қ ашғ ар  ва  улар  орасидаги  /ерлар/  ­
"ўрчин"  деб  аталади",  ­  деб  ёзади. 

Исҳ оқ хон  Жунайдуллахожа  Ибратнинг  XDC  а.  ёзишича,  аввал­
лари  "Ҳ ўқ анддан  ул  шаҳ ар  бўлмаган  вактда  Ҳ ўқ анд  ўрни  тўқ ай  ва 
қ амишзор  ерлар  бўлуб...  Бул  тўқ айзорда  ҳ ар  хил  хук  ва  тўнғ излар 
юрар  экан...  алар  бу  чукурлар  нима,  кимлар  кавлаган,  деганларида 
тожики  жавоб  бериб,  "хук  канд"  деганда,  яъни  тўнгиз  кавлаган 
деганда  ул  ерни  исми  "хук  канд"  бўлган.104  Бу  хусусда  Ҳ .  Бобо­
беков  томонидан  илгари  сурилган  "...  ижтимоий  ҳ аётда  мусулмон 
дини  тўлиқ   хукмрон  бўлган  даврда  хўжаларнинг  уни  илгари 
тўнгизлар  яшаб,  хор  қ илган,  булғ аган  жойда  куришга  розилик  бе­
риши  даргумон"  фикр  тўғ ридир.105 

Қ ў қ он  топоними  кўрилаётган  даврдан  анча  илгарироқ ,  ўрта  аср 
муллифларининг  асарларида  жой  номи  сифатида  эслатиб  ўтилади. 
Хусусан,  Ибн  Хордадбек  ва  Ибн  Ҳ авкаллар  "Ҳ увкенд",  Екут  ал­
Ҳ амавий  эса  уни  "Ҳ уванд"  тарзида  эслатиб  ўтадилар.106  Абу  Саъад 
Абдулкарим  ибн  Муҳ аммад  ас­Сомъоний  ўз  асарида  Қ ўқ онни  ­
"Хуваканд"  тарзида  келтиради.107  ХШ  а.  муаллифи  Жамол  Қ арший 
ҳ ам  Ҳ уқ анд  атамасини  келтиради.'08  Қ иргиз  эпоси  "Манас"да  ҳ ам 
Қ ўқ он  ҳ ақ ида  баъзи  маълумотлар  сақ ланиб  қ олган."" 

102  Бобурнома.  ­  1990. ­  28,  94­6.;  Бабурнаме.  ­  1993. ­  С.  51,  149; Бартольд  В.В. 
Фергана // Соч. ­  T. III. ­  С. 535. 
103 Бобурнома ­  1990. ­  120­6. 
104 Исҳ окхон  Жунайдуллахожа  ўғ ли  Ибрат.  Фарғ она  тарихи  //  Мерос.  ­  Т.,  1991. 
­  285­6. 
105 Бобобеков  Ҳ .  Қ ўкон  тарихи.  ­  Т.,  1996.  ­  13 б. 
106 Ибн  Хаукал.  Китаб сурат ал­арз. //  Материалы  по  истории  Средней  и Централь­
ной Азии. ­  Т.,  1988. ­  С.  18; Бартольд В.В. Фергана // Соч. ­  Т. III. ­  С. 531. 
107  Камалиддинов  Ш.С.  "Китаб  ал­ансаб"  Абу  Саъда  Абдалкарима  ибн  Мухаммада 
ас Самъани  как источник  по истории  и истории  культуры Средней Азии. ­  Т.,  1993. 
­ С .  114. 
108  Абу­л­Фадл  ибн  Муҳ аммад  Джамал  ад­Дин  Карши.  Мулхакат  ас­сурах  //  Мате­
риалы  по  истории  Средней  и  Центральной  Азии.  ­  С.  122. 
|<в Молдабаев И.Б. Манас о городах  Бухара и Хива // Тезисы докладов  международ­
ного симпозиума, посвященного 2500­летию  Бухары и Хивы.­Т.,  1997. ­ С . 81. 

83 



Бу  ўринда  XVI­XVII  a.  ra  оид  манбаларда  "Кўкон"  атамаси 
шаҳ ар  тарзида  учрамаганлигини  қ айд  этиб  ўтиш  лозим. 

XVIII  а.  бошларига  қ адар  Кўқ он  ўрнида  бир  қ анча  қ ишлоклар 
бор  эди.  Муаррихнинг  ёзишича,  "Ул  вақ тда  Хўқ анд  йўқ ,  ўтрофда 
Тиргов  деган,  Чинкат  деган  ва  Сарой  қ ишлоклари  бор  эди.  |0  Ушбу 
маълумотни  1812­1813  й.  Қ ўқ онга  келган  ҳ индистонлик  Мир  Иззат 
Улла  хам  тасдиклаб,  "илгарилари  у  бир  қ ишлоқ   эди",  ­  деб  қ айд 
этади.'" 

Фарғ она  водийсида  янги  ташкил  топган  давлат  асосчилари  ­
Минг  уруғ и  вакиллари  бўлган  Шоҳ руҳ ­бий  ва  унинг  ўғ иллари  хон­
ликни  Деҳ қ онтўда  деган  жойдан  туриб  бошқ арганлар.  Бу  ҳ акида 
XIX  а.  муаллифи  Мухаммад  Ҳ акимхон  куйидагиларни  қ айд  этади: 
"Шоҳ руҳ ­оталикнинг  уч  муносиб  ўғ ли  ­  Раҳ им­хон,  Абдулкарим­
бий  ва  Шоди­бийлар  бор  эди.  Уларнинг  яшаш  жойи  Дехқ онтўда 
номли  жой  бўлиб,  ҳ озирда  у  Кўқ он  шаҳ рида  жойлашгандир"."2  Бу 
сулоланинг  дастлабки  вакиллари  саъй­ҳ аракатлари  натижасида  бу 
ерда  Эски  КЎрғ он  қ урилиб,  унга  ҳ укмдор  ва  амалдорлар  кўчиб 
ўтган  эди."3  Бу  ер  1732  й.  қ адар  сиёсий  марказ  ролини  ўйнаган."4 

Шоҳ руҳ ­хоннинг  ўғ ли  Абдураҳ им­бий  даврида  (1722­1733)  Кў­
қ он  шахри  курилишига  аста­секинлик  билан  киришилди.  Бу  ҳ ақ и­
да  Муҳ аммад  Ҳ аким­хон  куйидагича  маълумот  беради:  "Бу  даврда 
Қ ўқ он  эндигина  курила  бошланди  ва  у  /Абдураҳ им­бий  ­  Г.А./  бу 
вилоятнинг  ободонлиги  учун  катта  ҳ аракат  кўрсатди"."5  Бу 
ҳ укмдор  муаррих  Мирза  Алим  Тошкандийнинг  кўрсатишича, 
"Деҳ қ онтўда  деган  жойда  қ ўрғ он  қ урди  ва  ўша  ерда  яшай  бошла­
ди"."6  Муаррих  келтирган  маълумотдаги  бу  кўргон  юқ орида  номи 
зикр  этилган  Эски  қ ўрғ он  билан  бир  бўлиши  эҳ тимолдан  холи  эмас. 

Кўкон  шаҳ ри  ривожининг  кейинги  босқ ичи  Абдураҳ им­
бийнинг  укаси,  "Қ ўқ он  мулки  ободонлиги  йўлида  гайрат  қ илган  ва 

"°Исҳ оқ хон  Жунайдуллахожа  ўғ ли  Ибрат.  Фаргона  тарихи.  285­6. 
111 Путешествие  Мир  Иззет  Уллы  в  Кокандское  ханство  в  1812  г.  //  Труды  САГУ. 
­  Новая  серия.  ­  Вып.  LXXVHI.  Исторические  науки.  ­  Книга  11.  ­  Т.,  1956. 
­  С.  159. 
112 Мухаммад Хаким­хан. Мунтахаб ат­таварих  // Материалы  по истории Средней и 
Центральной Азии. ­  С. 278. 
113  Бейсембиев  Т.  "Тарих­и  Шахрухи"  как  исторический  источник.  ­  Алма­Ата, 
1987.­С. 11. 
114 Наливкин  В. Краткая  история Кокандского ханства  Типография  императорского 
Университета. ­  Казань,  1886. ­  С. 51. 
, и  Мухаммад  Хаким­хан.  Кўрсатилган  асар.  ­  280­6. 
116 Мирза  Алим  Ташканди.  Ансаб  ас­салатин  ва  таварих  ал­хавакин  //  Материалы 
по  истории  Средней  и Центральной  Азии.  ­  С.  314. 

84 



курашган"1"  Абдулкарим­бек  (1733­1747)  фаолияти  билан  узвий 
боғ ликдир.  XIX  а.  муаллифи  Мулла  Ниёз  Муҳ аммад  ибн  Ашур 
Муҳ аммаднинг  кўрсатишича,  1740  й.  у  ҳ укмдор  кароргохини  Эски 
Қ ўргондан  Эски  Урдага  кўчирди  ва  у  ерда  шаҳ арга  асос  содди. 
Янги  шаҳ арда  сарой  ҳ ам  қ урилиб,  уни  девор  билан  ҳ ам  ўраб  ол­
ганлар.  Шаҳ ар  деворида  Исфара,  Катағ он,  Маргалон  (Марғ инон), 
Тошкент  (Тошкандийан)  ва  Хайдарбек  дарвозалари  куридди.  Бу 
маьлумотни  Мирза  Алии  Тошкандий  ҳ ам  тасдикдаб,  қ алмиклар 
шаҳ арни  қ амап  қ илганларида,  "Абдулкарим­бек  шаҳ арни  мус­
таҳ камлади",  ­  деб  ёзар  экан,  ­  Улар  хдр  куни  қ алъадан  чиқ ар  ва 
ҳ озирда  бозор  қ аторлари  ва  Мадраса  жойлашган  Эски  Ўрдада  ку­
рашар  эдилар",  ­  деб  қ айд  этади."8  Шу  тариқ а  Янги  Қ ўкон  шаҳ ри 
шакллана  борган. 

Қ ўқ оннинг  пойтахт  сифатида  ривожланишида  ХУШ  а.  иккинчи 
ярмида  давлат  тепасига  келган  Эрдона­бий  (1751­1769)  ва  Нор­
бўта­бийларнинг  (1770­1798)  ҳ укмронлик  қ илган  йилларида  амалга 
оширилган  ишлар  катта  роль  ўйнади.  Бу  даврда  пойтахт  шаҳ арда 
катта  курилиш  ишлари  олиб  боридди.  Хусусан,  унда  тўртта  Мадра­
са  ва  карвон­сарой  куридди."'  Бу  даврда  курилган  мадрасалардан 
бири  Мир  мадрасаси  булиб,  у  1799  й.  бунёд  этилган  эди.120 

Пойтахт  янги  хукмдорлар  ­  Олим­хон  (1798­1810),  Умар­хон 
(1810­1822)  ва  Муҳ аммад  Али­хон  (1823­1842)  даврида  ҳ ам  жози­
бали  туе  олиб  борди.  Жумладан,  Умар­хон  даврида  Жума­масжиди 
(1819)  ва  шифохона  курилди.  Мадали­хон  (Муҳ аммад  Амин­хон) 
даврида  эса  "Даҳ маи  шоҳ он"  (1825)  ансамбли  куриб  битказилди. 

Келтирилган  маълумотлар  тахлили  шундан  далолат  берадики, 
сўнгги  ўрта  аерлар  мобайнида  Бухоро,  Хива  ва  Қ ўқ он  хонликкла­
рининг  пойтахт  шаҳ арлари  ривожланиш  пиллапояларини  ўз  бош­
ларидан  кечирдилар.  Улар  баъзан  сиёсий,  баъзан  ижтимоий­
иқ тисодий  ва  табиий  сабаблар  оқ ибатида  пойтахт  шаҳ ар  русу!лини 
оддилар  ва  давлатнинг  ички  ва  ташки  сиёсати  амалга  оширилади­
ган  марказлар  сифатида  тарихий  воқ елик  тарақ вдётида  муҳ им 
ўрин  тутдилар. 

117 Мирза  Алим  Ташканди.  Ансаб  ас­салатин  ва  таварих  ал­хавакин  //  Материалы 
по  истории  Средней  и  Центральной  Азии..  ­  315­6. 
" ! Ўша  ерда.  316­6. 
1 "  Бартольд В.В. Коканд // Соч. ­  Т. Ш. ­  М.,  1965. ­  С. 462. 
120 История  Узбекистана. ­  Т.  III. ­  С. 206. 

85 



Бабаджанов Б.М., 

Ташкент 

ИЗ ИСТОРИИ  ОДНОГО  "СВЯТОГО  СЕМЕЙСТВА" 
СРЕДНЕВЕКОВОЙ  БУХАРЫ 

(родословная  и родственные  связи  Джуйбарвдов) 

Формирование  "священных"  родственных  кланов  во  всем  ислам­
ском  мире  и,  в частности,  в нашем  регионе происходило  разными  пу­
тями.  Одни  из  них  старательно  вели  свои  родословные  записи  (как, 
например,  Термезские  саййиды)121,  другие  шли  на  прямой  подлог  в 
составлении  своих  "новых"  генеалогий.  По  нашим  наблюдениям, 
подлог  осуществлялся  в  случае,  когда  какая­нибудь  побочная  ветвь 
рода  могла  по разным  причинам  утерять  свою  записанную  родослов­
ную, либо помнить о своей принадлежности  к "священному  клану"  по 
семейной  традиции.  Однако  не  исключены  и  другие  пути  прямого 
подлога,  когда  обретший  экономическое  и политическое  могущество 
некий  клан  нуждался  в признанной  богословами  родословной  записи 
для  подтверждения  легитимности  своих  притязаний  (в  том  числе  и 
экономических).  Наиболее  яркий  пример  последнего  случая  мы  мо­
жем наблюдать на примере известного рода Джуйбарвдов. 

Мы,  совместно  с  французской  исследовательницей  М. Шуппе, 
уже упоминали,122  что фактический  основатель этого рода  именитый 
в  Мавараннахре  политический  деятель  и  суфийский  лидер  Х'аджа 
Ислам  Джуйбари  (ум.  в  1563 г.)  использовал  свою  родословную  за­
пись  (как  будет  показано  ниже ­  наспех  сфабрикованную)  по линии 

См.: Бабаджанов Б. Садат­и тирмизи  (Термезские саййиды) // Ислам на терри­
тории  бывшей  Российской  империи.  Энциклопедический  словарь  /  Отв.  ред. 
СМ. Прозоров. ­  М., 2001. ­  Вып. 3. ­ С. 83­86. 
1  Б. Бабаджанов,  М.  Шуппе.  Чар­Бакр  (Сумитан) ­  семейная  усыпальница  Джуй­
баридов.  (публикация  предполагается  в  ближайшем  номере  журнала  Ўзбетстон 
тарихи);  Они же. Джуйбари. // Ислам  на территории  бывшей  Российской  империи. 
­  Вып.  3.  ­  С.  36­38.  Эти  же  авторы  подготовили  к  публикации  эпиграфический 
материал  некрополя  Чор­Бакр:  Les  inscription  persanes  de  Char  Bakr,  necropoie 
familiale  des  khwaja  Juybary prés de Boukhara.  Книга  вышла  в  знаменитой  серии 
Corpus  Inscriptionum  Iranicarum.  London,  2002. Пользуясь  случаем, хочу  поблагода­
рить  профессора  Р.Г. Мукминову  за  полезную  критику  во  время  написания  мной 
дипломной  работы, посвященной эпиграфике  Чор­Бакра. Будучи моим  оппонентом, 
она  более  чем  благосклонно  отнеслась  к моей  скромной  работе  и  позже  всячески 
способствовала  тому,  что  эти  исследования  были  продолжены  на более  фундамен­
тальном уровне совместно с французскими  коллегами. 

86 



отца  как  один  из  главных  аргументов  в  юридическом  оформлении 
обширных  участков  земли  в Сумитане  и его округе. К  приведённым 
в  названных  статьях  аргументам  можно  добавить,  что  в  качестве 
вновь  образованного  особого  семейного  "суб­ордена"  Джуйбариды, 
естественно,  нуждались  в  легитимной  родословной,  подтверждаю­
щей их статус  "священной  семьи", что, в свою очередь, сулило  нало­
говый  иммунитет  и  служило  определённой  гарантией  их  неприкос­
новенности, как членов Дома  Пророка. 

Несмотря  на  многочисленность  исследований  разных  аспектов 
деятельности  Джуйбаридов,123  их  родословная  не  стала  до  сих  пор 
объектом  специального  анализа.  Более  того, как  это  будет  показано 
ниже,  для  некоторых  исследователей  родословная  этого  клана,  за­
фиксированная,  прежде  всего,  в  их  семейных  хрониках,  не  подвер­
галась  сомнению,  хотя  биографические  ремарки  о  самых  именитых 
выходцах  рода  грешат  массой  хронологических  неувязок  и  явных 
подлогов.  Причину  и  суть  этих  искажений  мы  постараемся  просле­
дить в настоящей  статье. 

Самый  ранний  источник,  где  мы  находим  известие  о  том,  что 
родословная  Джуйбаридов  восходит  к  Абу  Бакру  Са'ду  ­  это  сочи­
нение Са'дийа,  (написано  примерно  в  1580  году).124 Здесь  родослов­
ная линия  приведена  в следующем  виде:  Мухаммад  Ислам  Джуйба­
ри  ­  Х'аджа  Ахмад  ­  Х'аджа  Йахйа  —  Х'аджа  Мухаммад  Ислам  ­
Х'аджа  Тахир — Х'аджа  Музаффар  ­  Х'аджа  'Ала'  ад­дин — Наджиб 
ад­дин  ­  Х'аджа  Захир  ад­дин  ­  имам  Абу  Бакр  Ахмад  ­  имам  Абу 
Бакр  Са'д  —  Х'аджа  Захир  ад­дин  ­  Имам  'Али.  Затем  автор  сразу 
добавляет:  "Совершенно  точно  установлено,  что  Хадрат  имам 
('Али)  из  потомков  'Абд  Аллах  А'раджа",125  и что  потомок  послед­

123  Наиболее  полную  библиографию  по  истории  Джуйбаридов  см.:  J.  Paul.  La 
propriété foncmre des sheykhs Juybari // Cahiers dAsie centrale. Aix-en-Province -
Tashkent, 1997. -  № 3­4. ­  P.  108­110. 
124 Мир Мухаммад­Хусайн  б. мир  Хасан  ас­Сарахси  ал­Хусайни.  Са'дийа.  Рук.  ИВ 
АН РУз N° 1439; здесь и далее ссылки приводятся под литерой "С". 
125  Очевидно,  имеется  в виду  'Убайдаллах  ал­А'радж  ­  один  из  современников  ли­
дера  антиомеядского  движения  Абу  Муслима  (убит  в  755  г.).  ал­А'радж  был  при­
знан  в  качестве  одного  из  побочных  потомков  "семьи  Пророка".  Большинство 
саййидских семей Центральной Азии ввели его в цепочку имен, восходящей  к пророку 
Мухаммаду  (см.:  Бабаджанов  Б.,  Муминов  А.  Ал­Л 'радж  H  Ислам  на  территории 
бывшей Российской империи. ­  Вып. 3. ­  С.  11­15. Там же источники и литература). 

87 



него  имам  Абу  Бакр  Ахмад126  якобы  получил  в  Бухаре  от  Хулагу 

хана  (1242­1247)  какую­то  грамоту,  где  к  нему  прилагается  титул 

"Накиб  ан­нукаба"  (С,  л.  83,6).127 Автора  почему­то  не  смутила  оче­

видная  хронологическая  неувязка:  ведь  Абу  Бакр  Ахмад  (ум.  в  кон­

це X в.) никак не мог застать монгольское  нашествие! 

Почти десять лет спустя  практически  такой же вариант родосло­

вия  Джуйбаридов128  привёл  придворный  историк  'Абдаллах­хана  II 

(легитимно  правил  в  1583­1598  гг.)  Хафиз­и  Таниш.  Единственная 

разница  двух  вариантов  заключается  в  написании  имени  внука  Абу 

Бакра  Ахмада  ­  Наджиб  ад­дина  (Хафиз­и  Таниш  передаёт  его  в 

форме  "Маджид  ад­дин"),  хотя  этот  автор  не  упоминает  'Убайдал­

лах А'раджа,  а  говорит,  что упомянутый  имам  'Али129 (последний  в 

цепочке  имён)  является  потомком  шестого  имама  Джа'фар  Садика 

(ум.  в 765 г.; ШН, л. 46а, перевод с. 269).130 

126 К нему  возводят  свою  родословную  Джуйбариды  и он действительно  погребен 
на Чор­Бакре / Сумитане (см. ниже). 
127 Об этом титуле и об обязанностях  его носителя в разные периоды подробно  см.: 
D.  DeWeese. The descendants  of Sayyid  Ata and the rank  of Naqib  in Cenral  Asia // 
Journal of the American Oriental Society. N.­Y. ­  New Haven,  1995. ­  P. 612­634. 
1:8  Что  касается  эпиграфического  материала,  то сохранился  лишь  фрагмент  родо­
словия  кого­то  из рода Джуйбаридов  (?), доходящего до Абу  Бакра  Ca'да  (хазира 

12, дахма VII, надгробие 1). 
129  Издательница  и  переводчица  санкт­петербургского  списка  "Шараф­наме..." 

М.А. Салахетдинова  отождествила  этого  "имама  'Али"  с  восьмым  имамом 'Али 
Риза б. Муса  (ум.  в 802 г.; Хафиз­и  Таныш  ибн Мир  Мухаммад  Бухари.  Шараф­
нама­йи шахи. Факсимиле, р. D88, пер., введ., прим. и указатели  М.А. Салахетдино­
вой. ­  Ч. 1. ­  М­,  1983. ­  С. 269 перевода,  комментарий  313. Далее  под литерой 
ЯШНИ). Однако это едва ли  можно  признать точным, т.к. далее Хафиз­и Таниш  пи­
шет, этот  самый  имам  'Али  переехал  "из священных  городов" (Мекка и Медина) в 
Нишапур, а оттуда  в Бухару,  где умер и был  похоронен  (ШН, л. 46 а).  Насколько 
нам известно, о том, что имам  'Али Риза был когда­нибудь в Бухаре (и, тем  более о 
том, что там был похоронен) не упоминает ни один источник. 
130 Академик Б.А. Ахмедов в одной из своих работ тоже приводит это родословие со 
ссылкой  на ташкентский  список сочинения  Хафиз­и Таниша,  (ИВ АН РУз, № 2207, 
л.  406); текст  родословной  идентичен с тем,  который  приведён  в санкт­петербург­
ском  списке  (ШН,  л. 46 а). Однако  приведённая  Б.А. Ахмедовым  завершающая 
часть  родословной  линии  ("....ходжа  Са'д  ­  ходжа  Захир  ад­дин ­  имам  Хусайн  ­
'Али ибн Аби Талиб") по досадной случайности  не соответствует тексту обоих  спи­
сков названного  сочинения и не приводится в таком  виде ни в одном из вариантов 
родословия  Джуйбаридов  (Б.А. Ахмедов.  Роль  Джуйбарских  ходжей  в обществен­
но­политической  жизни Средней Азии XVI­XVII  вв. // Духовенство и политическая 
жизнь на Ближнем и Среднем Востоке в период феодализма.­М.,  1985.­С. 18). 

88 



Ещё один автор семейной хроники Джуйбаридов, писавший год­
два спустя после Хафиз­и Таниша ­  Бадр ад­дин Кашмири'31 дваж­
ды приводит схожее с вариантом  Шараф­наме  родословие Джуйба­
ридов  (РР, л.  66­22а).  Кроме  того,  он  повторяет  тот  же  рассказ  о 
"переезде" имама 'Али Риза в Бухару (!) из Нишапура, о том, что он 
"испил здесь напиток из чаши смерти"; автор утверждает, что место 
расположения его могилы не известно. Затем Кашмири  "развивает" 
дальше рассказ о "внуке" имама  'Али  ­  Абу  Бакре Са'де,  который 
якобы обосновался  в Сумитане (территория  нынешнего Чор Бакра). 
Среди его многочисленных сыновей автор выделил особо Абу Бакра 
Ахмада,  отличавшегося  склонностью  к мистическим  уединениям и 
слывшего большим знатоком  "тайных и явных наук" (РР, л. 216­246). 
Следующий  затем  в рассказе  Кашмири  эпизод,  пожалуй,  наиболее 
сомнителен  во  всей  версии  автора:  подобно  Хусайну  Сарахси,  он 
нисколько  не задумывается  о явном хронологическом  несоответст­
вии  и приводит упомянутый  выше рассказ  о  милостях,  оказанных 
Абу  Бакру  Ахмаду  Чингиз­ханом.  Хан  будто  бы  сделал  Ахмада 
имамом  Бухары передал ему во владение Сумитан, о чём  была со­
ставлена  грамота,  которая  была  действительна  до  времён  Мирза 
Улугбека (РР, л. 25Е­6). 

Примерно  80 лет спустя  к этой же родословной  обратился дру­
гой биограф Джуйбаридов Мухаммад Талиб х'аджа (сам выходец из 
этого  же  клана),  который,  очевидно,  заметил  хронологические  по­
грешности  в  сочинениях  своих  предшественников.132  Автор  более 
тщательно подошёл к разработке нового варианта родословия своих 
предков,  обратившись  также  ко  всем  генеалогическим  линиям 
Джуйбаридов.  В линии  от  Мухаммад  Ислама  Джуйбари  и до Абу 
Бакра  Са'да  автор  полностью  сохранил  вариант,  приведённый  до 
него в сочинении  "Са'дийа".  К тому времени, когда  Мухаммад Та­
либ писал  своё сочинение,  генеалогия  Джуйбаридов, исходящая  от 
Абу Бакра Са'да, была, очевидно, легализирована и, как мы показа­
ли  в упомянутой  статье,  служила даже  основанием  для  "возвраще­

131 Бадр ад­дин б.  'Абд ас­Салам ал­Хусайни ал­Кашмири. Раузат ар­ризеан ва ха­

дикат ал­гшман.  Рук. ИВ АН РУз, № 2094 (далее под литерой "РР"). 
112  Абу­л­Аббас  Мухаммад­Талиб  б.  Тадж  ад­дин  Хасан  Хгаджа­йи  Джуйбари. 
Матлаб ат­талибип. Рук. ИВ АН РУз. К° 80 (далее ­  "МТ"). 

89 



ния  родовых  владений".  Поэтому  внести  изменения  в  эту  часть 
родословия автор не мог. Правда, заметив полную нелепость расска­
зов своих предшественников о "встречах и доверительных отноше­
ниях" Абу  Бакра  Ахмада  с  Чингиз­ханом  (в других  вариантах  ­  с 
Хулагу­ханом), Мухаммад Талиб сохраняет разработанную до него 
основную сюжетную линию,  но свидетелем  монгольского  нашест­
вия  делает  'Ала  ад­дина  ­  внука  Абу  Бакра  Ахмада.  'Ала  ад­дин 
будто бы был  накибом Бухары. После того, как монголы разорили 
Бухару,  он  бежал  вместе  со  всеми  "за  Амударью",  но  затем, 
"вспомнив о разрушенных мечетях и святынях", вернулся в Бухару. 
Монголы пощадили его и его близких, оставив в его владении Су­
митан (МТ, л. 29>6; 336­34"­6). Его сын имам Музаффар слыл знато­
ком "наук явных и тайных" и умер 7 рамадана 758/24.08.1357 г. (там 
же,  346).  Эта  дата  вновь  заставляет  усомниться  в  достоверности 
"новой  версии",  предложенной  Мухаммад­Талибом;  если  верить 
этой дате, то к моменту монгольского нашествия 'Ала ад­дин ещё не 
родился, либо, в крайнем случае, был просто младенцем. 

Что касается генеалогической линии от Абу Бакра Ca'да и до ха­
лифа 'Али б. Аби Талиба,' то здесь Мухаммад Талиб был более сво­
боден в творческом подходе к родословию своих предков; он, буду­
чи знакомым с определённым  кругом сочинений  и с родословиями 
других знаменитых фамилий, ввёл в эту линию известных историче­
ских лиц. Однако, чтобы  избежать  явных  хронологических  разры­
вов,  какими  изобилует  нижняя  часть  родословия,  сюда  же  была 
включена целая группа вымышленных лиц. Здесь Мухаммад Талиб 
явно увлёкся и допустил изрядный дисбаланс "верхней" и "нижней" 
частей  родословия:  на  группу  лиц  от  четвёртого  имама  Зайн  ал­
'Абидина (ум. в 712 г.) и до Абу Бакра Ca'да (ум. в 971­972 г.) т.е. на 
361 год приходится 22 персоны; в "верхней" же части родословия  ­
от Абу бакра Ca'да и до Мухаммад­Ислама Джуйбари (ум. в 1563 г.)  ­
на диапазон в 591 год приходится всего  10 (!) персон, что никак не 
согласуется  с демографической  ситуацией  смены  поколений  ни  в 
средневековье,  ни в нынешнее время. К тому же у автора заметны 
подлоги в родственных отношениях некоторых персон в генеалогии. 
Например, упомянутого 'Убайдаллаха А'раджа б. Хусайна он "дела­

Б. Бабаджанов, М. Шуппе. Чар­Бакр (Сумитан). 
90 



ет" сыном 4­г° имама Зайн ал­'Абидина (МТ, л. 29 а). Затем, видимо 
для  "пущей достоверности",  Мухаммад­Талиб  приводит  некоторые 
биографические  справки  о своих  "предках". Так, он  пишет,  что их 
далёкий  предок  некто саййид Мухаммад  переехал  из Мекки  в Ни­
шапур. Там  у  него  родился  сын ­  Имам  'Али,  который  приехал  в 
Бухару  учиться  и  остался  здесь  жить.134  Вскоре  он  прославился 
своими  знаниями  и  благочестием.  Его  внук  Абу  Бакр  Са'д 
"унаследовал и приумножил" знания деда и стал одним из знамени­
тых четырёх Бакров Бухары (РР, 30б­313,6). "Падишах того времени" 
дал Са'ду селения Сумитан, Джуйбар и усадьбы около ворот Hay.135 

Абу Бакр Са'д умер в 360/971­972 г. и похоронен  в своём  селении 
Сумитан.'36 Там же был похоронен его сын Ахмад (МТ, л. 33а). Да­
лее приводится упомянутая  выше история внука последнего ­  'Ала 
ад­дина во время монгольского  нашествия. Судя по кратким харак­
теристикам остальных членов семьи, они принадлежали к духовно­
му сословию, хотя не избегали занятий торговлей и сельским хозяй­
ством (там же, 336­34б). По сведениям  Мухаммад Талиба, первым в 
Джуйбаре  обосновался  Х'аджа  Йахйа,  получивший  поэтому  нисбу 
"Джуйбари" которая затем стала эпонимом всего рода (л. 34б). 

Не  меньшее  значение  авторы  семейных  хроник  Джуйбаридов 
придавали  своим родственным  связям  с другими  кланами. Остано­
вимся кратко на этих родословных, сопоставляя  их с данными эпи­
графики и других источников. 

Х'аджа Ислам Джуйбари и Х'аджа Са'д. Хафиз­и Таниш упо­
мянул, что по матери род Х'аджа Ислама восходит к Абу Бакр Фаз­
лу б. Джа'фару ал­Бухари (ум. в 325/937­38 г.; ШН, л. 46а, перевод с. 
108).  Её имя ­  Биби Ази ­  привёл Мухаммад Талиб, который запи­
сал так же её родословную, через 8 колен восходящую до Абу Бакра 

134 Сравните рассказы об Имаме  'Али, приведённые выше другими авторами. 
133 Западные  ворота  Бухары  (полное  название  Наубахар),  которые  с конца  XIV в. 
стали  именоваться  Мазар  (Бартольд  В.В. Туркестан  в эпоху  монгольского  нашест­
вия // Сочинения в 9 томах. ­  Т.  1. ­  М.,  1963. ­  С.  153­155). 
136 Любопытно,  что никто из потомков  Абу  Бакра Ахмада не был  похоронен  в Су­
митаий.  Мухаммад­ Талиб  местами их погребений  называет  различные  известные 
мазары  города Бухары (МТ, л. 346­35б). Тут же автор приводит точную дату смерти 
Тахир хваджа сына Музаффар х'аджа ­  29 джумада И  804/4 февраля  1404 г. (34б). 

91 



Фазла13'.  Отец  Биби  Ази  ­  Баха'  ад­дин  'Умар  по  материнской  ли­
нии имел саййидскую родословную  (МТ, л. 35 1 ). 

По  словам  Хусайна  ал­Сарахси,  походка  и осанка  Х'аджа  Ca'да 
были  царскими  (падишахана),  поскольку  по  материнской  линии  он 
являлся  потомком  Тимурида  Мирза  Султан  Хусайна  (1470­1506)  с 
одной  стороны,  с другой  ­  Мир  саййида  Барака  (ум.  в  1404),  являв­
шегося  духовным  патроном  Амира  Тимура  (С,  л.  177"'6).'38  Однако 
самой  родословной  автор  не  привёл.  Составитель  упомянутой  се­
мейной  хроники  Джуйбаридов  ­  Кашмири  не  упоминает  о  родст­
венных  связях  матери  Х'аджа  Ca'да  ­  Ara  Бика  с  потомками  саййи­
да  Барака,  но  зато  более  подробно  приводит  рассказ  о  её  предке 
Амир Мухаммад­Туман  Бахадуре. Последний отдал свою сестру  Ara 
Бигим  замуж за Султан  Хусайна,  который  будто бы пожаловал  тому 
титул  амир  ал­умара'  и  назначил  правителем  в  Мерв.  Мухаммад­
Туман  умер  сразу  после  Мирза  Хусайна.  После  него  остались  сын 
Мирза Сухраб  и две дочери. Мирза Сухраб  вынужден  был бежать  из 
Хорасана  (когда тот попал  в руки  Шайбани­хана  в  1509 г.)  в  Индию 
к  Мирза  Бабуру  и его  потомкам.  Позже  старшую  из дочерей  Мирза 
Мухаммад­Тумана  взял  в  жёны  один  из  муридов  Х'аджа  Ислама 
Джуйбари  ­  Хафиз­и  Кунграт,  который  взялся  опекать  и  младшую 
сестру своей  супруги ­  Афак Бика;  последняя  вскоре была отдана  за 
Х'аджа  Ислама  Джуйбари.  От  этого  брака  и  родился  Х'аджа  Са'д. 
Через 4 года (в 944/1537­38  г.) Афак бика умерла  (РР,  143а­146а). 

Что  касается  родственных  связей  с  потомками  саййида  Барака, 
то  подробно эту  часть родословия  Х'аджа  Ca'да  приводит лишь  Му­
хаммад Талиб (МТ, ЗТ'

6
).  Однако  обе линии  (от Саййид Барака  и от 

1  И  вновь,  по  названным  выше  соображениям,  приходится  указывать  на  сомни­
тельность этой родословной, поскольку и здесь период смены поколений  составляет 
62­65 лет. 
138 Имеется в виду Амир саййид Барака (ум. в  1403­1404  г.), который был одним  из 
авторитетов  из  числа  духовенства  при  Амир  Тимуре  (1370­1405).  Известия  о  его 
происхождении  противоречивы  ­  Мекка,  Медина,  Египет,  Андхой  (В.В. Бартольд. 
О погребении Тимура //  Соч. ­  Т.  II. ­  Ч. 2, ­  М.,  1964. ­  С. 448­449).  Судя  по  по­
гребальным  эпитафиям  его  старших  дядюшек  по  отцу  и  его  сына  Амир  Хайдара, 
дед саййида Барака  носил  нисбу Насафи,  т.е. происходил  из  города  в центре доли­
ны  Кашкадарьи  ­  Насафа  (Карши),  а  не  из  других  городов,  как  об  этом  писали 
(правда, с некоторым сомнением) ряд авторов ­  Ибн 'Араб шах, Шараф ад­дин  'Али 
Йазди и др. Подробней см.: A. Muminov, В. Babadjanov. Mir sayyid Baraka... 

92 



Султан  Хусайна),  как  и  следовало  ожидать,  не  выдерживают  ника­
кой  критики  на  предмет  их  достоверности,  в  особенности,  если 
сравнить  их с данными  такого  надёжного  передатчика  современных 
ему генеалогий  как Мирза  Бабур.'35 

Бадр  ад­дин  Кашмири  пишет,  что  в 954/1547­48  г.  Х'аджа  Ca'да 
в  14 лет женили  на дочери  Шайбанида  'Убайдаллах  хана (от брака  с 
Казак ханим). Детей от этого брака не было (РР, л.  156а, 467"), но эти 
родственные  узы,  очевидно,  тоже  имели  значение  в  последующем 
усилении  политического  влияния Х'аджа  Ислама. 

Х'аджа  Тадж  ад­дин  Хасан  Джуйбари  и  его  потомки.  Его 
мать ­  Мах  Султаним,  была  отпрыском  из семьи  саййидов  Нишапу­
ра.  Её  родословие,  приведённое  Мухаммад  Талибом,  имеет  серьёз­
ные  различия  с  надгробным  вариантом.'^0  Проверить  достоверность 
имеющихся  вариантов  этого родословия  в настоящее  время  не  пред­
ставляется  возможным,  хотя  в  глазах  современников  его  надёж­
ность, видно, не вызывала  сомнений. 

Кроме  того,  Мухаммад  Талиб  привёл  родословие  бабушки  (по 
матери)  Тадж  ад­дин  Хасана  —  Михр  Нигар  ханим,  доходящее  по 
отцовской  линии  до  халифа  Абу  Бакра  Сиддика  (ум.  в  632  г.),  а  по 
материнской  ­  до Чингиз­хана  (МТ,  39s­6). Эти  обе линии уже  иссле­
дованы  в  работе  D. DeWeese,  который  совершенно  справедливо  от­
метил,  что  Джуйбариды  старались  соединить  свою  родословную  с 
другими  сакральными  генеалогиями  Внутренней  (Центральной) 
Азии.14'  Полагаю,  исследователь  прав,  считая  что обе линии,  приве­
дённые  в "Матлаб...", конечно, основаны  на уже существующих  вер­
сиях,  рождённых  из эпического  и фольклорного  материала  Джучие­
ва улуса.'42 

139  Zahir  al­Din  Muhammad  Babur.  Babur­nama  (Vaqayi').  Concordance  and  classified 
indexes by Eiji  Mano. Kyoto, Syokado,  1996, pp. 259­261. 
140  Например,  между  именами  Амир  Хайдара  и саййид  Абу­л­Хасана,  автор  "вста­
вил" еще" три лица (МТ, л. З?4,6). 
141 D. DeWeese. Islamization  and Native  Religion  in the Golden Horde,  Baba  Tu/des and 

Conversion  to  Islam  in Historical  an Epic  Tradition  I The Pennsylvania  State  University 
Press,  1994. ­  P. 392­396;  illustr.  5.2  ­  P.  386­87. Исследователь  использовал  список 
"Матлаб  ат­талибин"  берлинской  Национальной  библиотеки.  Приведенные  родо­
словия этого списка, идентичны тому списку, которым пользовались мы. 
142 D. DeWeese. Islamization.  ­  P. 396. 

93 



Матерью другого Джуйбарида  ­  'Абд  ар­Рахима б. Х'аджа  Са'да 
бьша Зайнаб  ханим дочь  Мирза Ака­Мухаммад143  бия  (похоронена  в 
хазира  14, дахма 1/1). По словам  Мухаммад Талиба,  Мирза тоже  воз­
водил  свой  род  до  Абу  Бакра  Сиддика.  Правда,  его  родословие  не 
приведено.  Сам  Мирза­Мухаммад  был  муридом  Мухаммад­Ислама; 
по  указанию  последнего  Мирза  убил  правителя  Бухары,  освободив 
трон  ставленнику  Х'аджа  Ислама  ­  Абдаллах­хану  II  (ШН,  956­966; 
перевод ­  с. 212­213; С, 976; PP. л. 72*6). 

Джуйбариды  старались также завязать родственные отношения  с 
семьями  авторитетных  суфийских  шайхов  Мавераннахра.  Так,  на­
пример,  после  смерти  знаменитого  йасавийского  лидера  Касим 
шайха  Карминаги  (ум.  2  раби  П.985/19.06  1577),  на  его  дочери  же­
нился  Тадж  ад­дин144;  от  этого  брака  родился  его  преемник  и  глав­
ный  наследник  ­  Мухаммад  Йусуф  (ум.  в  1552;  РР,  л.  484а'6,  4976­
498а6; МТ, л.  125'). 

Тесные  родственные  связи  Джуйбариды  имели  с  семьей  Аштар­
ханидов (Джанидов). Все противоречия  внутри  этой династии  прямо 
или  косвенно  коснулись  их  взаимоотношений  с  Джуйбаридами. 
Наиболее полную информацию на сей счёт мы находим у  Мухаммад 
Талиба.  Он  пишет,  что  первый  Аштарханид  Баки  Мухаммад­хан 
(1603­1606)  утвердился  на  престоле  во  многом  благодаря  помощи 
'Абди­х'аджа  (младший  сын  Х'аджа  Са'да),  за  что  новый  хан  в  знак 
благодарности  отдал  за  Х'аджу  свою сестру  Джани  ханим  (погребе­
на на Чор­Бакре, хазира  11). После  воцарения  Баки  Мухаммад  отда­
лился  от  'Абди­х'аджи,  который  в  отместку  стал  собирать  вокруг 
себя  оппозиционные  силы.  Однако  Баки  хан  добился  расторжения 
брака  своей  сестры  с Х'аджой,  а  его удалил  в Индию,  где тот  через 
год (в  1607­608 г.) был тайно  отравлен  неизвестными  лицами;  тогда 
ему исполнилось 27 лет (МТ, 215а­222а).'45 

Мы  придерживаемся  транскрибции  первого  компонента  этого  имени  "АКА" 
(налиф"­"каф"­налиф")  по тексту  надгробия  (хазира  14, дахма  1/1).  Между тем, в 
источниках  имя  написано  по­разному:  Са'дийа  и Щараф­наме  ­  "гайн", вместо 
"каф" (С, л. 97s; ШН, л. 95б, 96"), в "Матлаб ат­талибин" ­  как и в тексте надгро­
бия. 
'** В источниках упоминается, что этот брак был заключен по приказу 'Абдаллах 
хана Но это не исключает, что инициатива исходила от Х'аджа Са'да Джуйбари. 
iAi  См. также: Иванов П.П. Хозяйство джуйбарских шейхов. К истории  феодального 
землевладения Средней Азии в XVI­XVH  вв. ­  М.­Л.,  1954. ­  С. 76. 

94 



Тем  временем  Баки  Мухаммад­хан  был  убит  братом  Вали  Му­
хаммадом,  (1606­1611),  в числе  сторонников  которого  был  'Абд  ар­
Рахим  Х'аджа.  Новый  хан  отдал  овдовевшую  Джани­ханим  за  'Абд 
ар­Рахима  с  солидным  приданым.  В дальнейшем  хан  и Х'аджа  про­
должали  иметь тесные  контакты, обмениваясь  подарками  (МТ,  1986, 
2016­202а). 

Вскоре  дети  покойного  Баки­Мухаммада  Имам­кули  и  Надир­
Мухаммад  сумели  в стычке  с  Вали­Мухаммадом  пленить  и  казнить 
его.  Трон  достался  Имамкули­хану  (1611­1642),  который  сразу 
потребовал  от  'Абд  ар­Рахима  удалиться  в хаджж.  Однако  за  брата 
вступился  Тадж  ад­Дин  и  конфликт  был  улажен  (МТ,  128% 2036).'47 

Пытаясь  наладить  взаимоотношения  с  Джуйбаридами,  Имам­кули 
отдал за Тадж ад­дина свою сестру Иш  Паянде Султаним  (МТ,  128"), 
хотя  натянутые  отношения  с ханом  у Тадж  ад­дина  сохранялись  по­
стоянно.  Имамкули­хан  неоднократно  пытался  ограничить  налого­
вый  иммунитет  Джуйбаридов,  но  эти  попытки  оканчивались  убий­
ством  придворных  чиновников ­  исполнителей  воли хана  (МТ,  1556, 
162б­163",  2036­204").  Позже,  во  время  правления  Надр­Мухаммада 
(1642­45),  дочь  'Абд  ар­Рахим  х'аджа  и  Джани­ханиМ  была  отдана 
замуж  за старшего  сына  и преемника  этого  хана  ­  'Абд  ал­'Азиз  ха­
на  (1645­1680)  и стала даже  главой  его  гарема  (МТ, 202"). Как  пока­
зывают  результаты  исследования  эпиграфики,  тесные  родственные 
связи  у  Джуйбаридов  были  с  младшим  братом  и  преемником  'Абд 
ал­'Азиз хана ­  Субханкули­ханом  (1680­1702). 

Заключение.  Таким  образом,  чем  больше  Джуйбариды  обо­
гащались  и чем дальше  они отдалялись  от суфийской  практики,  тем 

146  Б.А.  Ахмедов.  История  Балха  (XVI  ­  первая  половина  XVII  в.).  ­  Т.,  1982. 
­ С .  103­107. 
147  В  дальнейшем  'Абд  ар­Рахим  х'аджа  всё­таки  добился  эмиграции  в  Индию; 
Х'аджа  настойчиво  просил  Имам­кули  хана  отправить  его  туда  в  качестве  посла, 
против  чего  резко  возражал  Тадж  ад­дин.  Однако,  'Абд  ар­Рахим  был  настойчив  и 
сумел добиться  отправки  в Индию под тем  предлогом,  чтобы  содействовать улажи­
ванию  конфликта  между  султан  Джахангиром  (1605­1627)  и его  сыном  Шах  Хура­
мом  (МТ,  л.  207б­209а).  Прожив там  около  года,  он  неожиданно  заболел  и  умер  в 
1038/1627 г. Ешё через 6 месяцев его останки  были перевезены  в Бухару  и погребе­
ны в "хазире великих" (там же, л. 211"­212б). В целом этот  эпизод показывает край­
не сложные взаимоотношения  внутри семьи Джуйбаридов. Этой теме мы собираем­
ся посвятить статью. 

95 



больше они заботились об установлении связей с известными клана­
ми,  представителями  правящих династий. Это, конечно, способство­
вало возрастанию легитимности,  влияния  и авторитета  членов рода, 
но в условиях сильнейшего влияния кочевнических традиций, не мог­
ло  служить  гарантией  полной  неприкосновенности,  сохранения 
"священного" налогового иммунитета и прочих привилегий, получае­
мых именитыми кланами. Для защиты своих интересов Джуйбаридам 
приходилось всё чаще и чаще прибегать к насильственным мерам. 

Однако в стремлении Джуйбаридов связать своё происхождение 
с  именитыми личностями  и родами  (саййды,  Чингизиды)  не стоит 
исключать и прямые экономические выгоды, которые удавалось из­
влекать  членам  этой  семьи  из  удачных  родственных  связей.  Так, 
фальсификация  своих  родственных  отношений  с  Абу  Бакром 
Са'дом  позволила  Х'аджа  Исламу  добиться  отчуждения  в  свою 
пользу  солидного  количества  земель  и недвижимости,  не  заботясь 
при  этом  о  безупречном  юридическом  оформлении  этого  акта.148 

Прямая родственная связь с Мирза Мухаммад­Туманом  (зять Х'ад­
жа Са'да) позволила Джуйбаридам унаследовать его обширное вла­
дение в Хорасане (после захвата его 'Абдаллах­ханом), игнорировав 
права прямого наследника мирза Сухраба б. Мухаммад Тумана (РР, 
л.  1463,6). Другой пример. После смерти внука Касим шайха Карми­
наги  все  вакфы  его ханака  и мазара  в Кармина  по  приказу  Имам­
кули хана были переданы Мухаммад Йусуфу Джуйбари (зять Касим 
шайха) в обход прав кровных родственников (МТ, л. 2223,6). Любой 
брак  Джуйбаридов  с  отпрысками  правящих  династий  приносил  в 
казну х"аджей солидное приданое и подарки в виде денег, земель и 

« 149 

других материальных ценностей 
Во всяком случае, путём сфальсифицированных  и действитель­

ных связей с религиозными авторитетами а также с "исламизирован­
ными"  силсила  правящих  чингизидских  династий,  Джуйбаридам 
удалось создать, по сути, новый легитимный и "освящённый" родст­
венный  клан,  восходящий  к Абу  Бакру  Са'ду.  Между  тем  ранние 
источники,  где  последний  упомянут,  ничего  не  говорят  о  его 

м8 Б. Бабаджанов, М. Шуппе. Чар­Бакр. 
149 Источники и пути обогащения Джуйбаридов уже изучены в ряде статей (см. биб­
лиографию в статье J. Paul. La propriété). 

96 



саййидском  происхождении. Эта "идея", видимо, тоже появилась в 
XVI в.  Более  подробно  родословие  Абу  Бакра  Са'да  "разработал" 
(однако, не вполне тщательно) Мухаммад­Талиб Джуйбари. Ему же 
принадлежит  заслуга  в  письменной  фиксации  других  обширных 
родственных  связей Джуйбаридов.  Если  принять  во внимание, что 
хроника этого автора оказалась довольно популярна и часто цитиро­
валась  в  последующей  агиографической  и  другой  литературе,  то 
можно сказать, что Джуйбаридам и их биографам удалось сформи­
ровать  "общественное  мнение"  среди  современников,  в  смысле 
"саййидской"  легитимности  своего  рода.  Несмотря  на  известный 
упадок  былого  экономического  могущества,  члены  этой  фамилии 
сохраняли  определенное  влияние  при дворе; за  ними традиционно 
закреплялись  некоторые дворцовые должности; управление местом 
их традиционного  расселения  ­  Джуйбаром,  тоже  было  выделено 
как особая должность.'50 

Тем не менее уже в XIX веке отсутствие достоверного родосло­
вия служило  постепенному  падению  былого  престижа  рода. Посе­
тивший  Бухару  в  начале  1840­х  годов  Н. Ханыков  пишет, что при 
распределении "саййидских чинов", Саййид­атаидам отдавали пред­
почтение  перед Джуйбаридами, так  как  последние  не имели  пись­
менного  подтверждения  своего  саййидского  происхождения,  хотя 
их  всё­таки  признавали  ходжами.  Этот же  автор  называет  две  ос­
новные  должности,  даваемые  Джуйбаридам:  Шайх  ал­ислам  и 
Х"аджа­йи Калан; последний единственный, кто мог приветствовать 
правителя целуясь.151 

И последнее. Формирование  рода  и родословной  Джуйбаридов 
имеет некоторое сходство с историей клана Мирхайдари, из которо­
го  происходил  упомянутый  духовный  патрон  Амир  Тимура  ­
Саййид Барака.152  Мирхайдари тоже  пользовались  статусом  и осо­
бой легитимностью  "священной семьи", хотя о некоторых из них в 
источниках сообщается как о лидерах небольших суфийских общин 
в округе Балха. Например, в балхском Давлатабаде153 шайхом одной 

,s0 Мирза Бади'­диван. Маджма'  ал­аркам. Текст ­  л. 87 б; перевод ­  С. 93. 
151 Ханыков Н. Описание Бухарского ханства. СПб,  1842. ­  С.  190. 
5  См. подр.: A. Muminov, В. Babadjanov. Mir sayyid Baraka... 

IS3 Расположен в "шести днях пути" к западу от Балла  (Б.А. Ахмедов. История  Бал­
ха . ­С . 41). 

97 



из  кадиритских  (?)  хакака  был  Мир­Падишах  Мирхайдари.  Ханака 
была  возведена  Шайбанидом  'Абдаллах­ханом  в  знак  особого  поч­
тения  к потомку  из дома  Пророка  и в благодарность  за его  помощь в 
дипломатическом  урегулировании  военных  конфликтов  хана  с  пра­
вителями  Гиссара  и Бадахшана  (МТ, л. 766, 96а.) Двое других  членов 
семьи  Мирхайдари  упомянуты  как  приближённые  х'аджа  Са'да 
Джуйбари.154 

Между  прочим,  имеющиеся  варианты  родословий  Саййида  Ба­
рака155  в своих  "верхних  частях"  (до  'Али  б.  Аби  Талиба)  тоже,  оче­
видно, сфабрикованы.  Эта  фабрикация  видимо  исходила  от его  бли­
жайших  потомков,  для  которых  "мекканское"  (в  крайнем  случае 
просто  "арабское")  происхождение,  как  это  зафиксировано  в  источ­
никах,156  сулило  экономические  выгоды  и привилегии  и  легализова­
ло их неприкосновенность  в качестве  потомков  Пророка. 

После  смерти  Амира  Темура  (1405)  и даже  после  падения  Тему­
ридов  (1506  г.)  многие  саййидские  фамилии  связывали  своё  проис­
хождение  с  потомками  Саййида  Барака,  с  которыми  многие  знаме­
нитые  фамилии  старались  вступить  в  родственную  связь.  И  если 
Шахрух­еултан  (1405­1436),  видимо  до  конца  своего'царствования, 
оставался  настороженным  по отношению  к андхудским  родственни­
кам  Саййида  Барака,  то  его  племянник  Байкара  мирза  (сын  'Умар 
шайха)  выдал  за  одного  из андхуских  саййидов  — Саййид  'Абдалла­
ха  свою дочь  Байрам  Султаним;  правда,  написавший  об  этом  Бабур 
мирза  не  упомянул,  что  Саййид  'Абдаллах  является  выходцем  из 
семьи  Саййида  Барака.157  Однако,  тот  же  автор  пишет,  что  родив­
шийся  от  этого  брака  один  сын  был  назван  Саййид  Барака,15  оче­
видно, в честь своего знаменитого  предка. 

Позже  авторы  упомянутых  хроник­биографий  Джуйбаридов 
также  стараются  сфальсифицировать  их родственные  связи  с  потом­
ками  Саййида  Барака.159  Судя  по  замечаниям  биографов,  этим  род­
ственным  связям  Джуйбариды  придавали  особое  значение  и  видели 

154  Расположен  в "шести днях  пути" к западу  от Балха  (Б.А.  Ахмедов. История 
Балха).­Л. 114­6. 
155 A. Muminov, В. Babadjanov. Mir sayyid Baraka. 
"6 См. прим.  138. 
157 Zahir al­Din Muhammad Babur. Babur­nama. ­  P. 260. 
|яТамже. 
159 См. выше. 

98 



в них  один  из  самых  важных  источников  для  возвышения  своего 
статуса  в  качестве  "священной  семьи",  члены  которой  с  середины 
XVI в. начали играть значительную  роль в политической, социаль­
ной и экономической жизни Мавараннахра. 

Между тем, родственный клан Мирхайдари, из которого проис­
ходил  Саййид  Барака,  хоть  и  потерял  своё  былое  политическое 
влияние, но продолжал сохранять авторитет вплоть до начала XX в. 
как одна из многочисленных семей саййидов в районах Кашкадарьи, 
Зарафшана, среднего и нижнего течений Сырдарьи. Например, при 
дворе  правителей  за  саййидами  Мирхайдари  был  закреплён  чин 
главного кади (кади­йи бузург).160 

Во  всяком  случае,  мы  полагаем,  что дальнейшее  исследование 
истории этих "священных фамилий" в истории региона следует про­
должить,  обратив  особое  внимание  на  критический  анализ  имею­
щихся родословных, роль и влияние этих кланов на политическую, 
экономическую и религиозную жизнь регионов, их взаимные родст­
венные связи. 

Буряков Ю.Ф., 

Ташкент 

ШАХРУХИЯ ­  КРУПНЫЙ ТОРГОВО­РЕМЕСЛЕННЫЙ 
ЦЕНТР СРЕДНЕВЕКОВОГО МАВЕРАННАХРА 

(по археологическим источникам) 

Сложение цивилизации  и государственности  Средней Азии и в 
первую очередь в ее Среднеазиатском  междуречье ­  историческом 
ядре  Республики  Узбекистан ­  с глубокой древности  носило урба­
низационный  характер. Поэтому  изучение  его древних  и средневе­
ковых городов как центров ремесла и торговли, сыгравших важную 
роль в формировании экономики, культуры и социальной структуры 
страны,  является  одним  из актуальных  направлений  исследований 
историков и востоковедов Республики. 

Большая  работа  по разработке этой  важной  проблемы  на мате­
риалах  письменных  источников  проведена  Р.Г. Мукминовой,  авто­

160 Бартольд В.В. Церемониал  при дворе узбекских ханов в XVII  веке. // Соч. ­  Т. Н. 
­  Ч. 2,  М.,  1964. ­  С.  388­399.  Здесь  В.В.  Бартольд  (издатель  и  преводчик  текста) 
неверно  предположил,  что  под  термином  "Мирхайдари"  имеются  в  виду  потомки 
халифа  'Али (с. 395, комментарий 24). 

99 



ром  ряда  крупных  научных  статей  и  монографий.  Ведущее  место 
среди них принадлежит монументальной работе по истории ремесла 
Самарканда и Бухары XVI в.16', в которой в отличие от многих ис­
следований  письменных  материалов,  вводящих  в науку  преимуще­
ственно  сведения  о  политических  событиях  и династических  рас­
прях, привлечены и проанализированы сложные по содержанию до­
кументы и материалы нарративных сочинений, освещающие вопро­
сы экономической и социальной жизни городов ­  развитие ремесел, 
структуры  и  технологии  средневекового  производства,  основные 
виды городской продукции, взаимоотношения социальных групп, их 
трудовой  деятельности  и  правового  положения,  анализ  хозяйства 
крупных  организаторов  ремесла,  торговцев,  военных  и  светских 
феодалов,  жизнь,  быт  и уровень  культуры  населения  крупнейших 
городов Мавераннахра поры развитого средневековья. 

Не  случайно  в зарубежном  историографическом  обзоре162  под­
черкивалось,  что  книги  Р.Г. Мукминовой  о  ремесле  и социальном 
положении городского населения ­  наиболее крупные исследования, 
в  которых  подробно  рассматриваются  вопросы  дифференциации 
населения,  представлен  социальный  состав  городов  и  социально­
экономический  анализ  положения  ремесленно­производственных 
групп, определяющих историческую действительность среднеазиат­
ских городов XV­XVI вв. 

Среди  анализируемых  исследовательницей  документов  ­
"Мактубат ва аснад" и сочинение автора XVI в. Зайнутдина Васифи 
"Бада'и  ал  вака'и",  материалы  которых  не  только  характеризуют 
отдельные  ремесленные  цеха,  ио  и служат  показателем  уровня ре­
месла городов. Наше внимание привлек один конкретный документ. 
Это грамота узбекского хана Науруз Ахмада, жаловующая старшине 
цеха изготовления  одежды  Хусейну  Портному должность  главного 
портного  удела  Шахрухии.163  Как  известно,  подобный  указ  давал 
старшине  цеха  широкие  права  в  корпорации. Ему  беспрекословно 
подчинялись  мастера  всех  цехов  города  и входивших  в удел  насе­
ленных пунктов, связанные с этим ремеслом. 

161 Мукминова Р.Г. Очерки по истории ремесла в Самарканде и Бухаре XVI  в. ­  Т., 
1976.­234 с. 
"2 Historical Survey of Islamic urban studies. ­  Tokio,  1991. ­  P. 295. 
1Я Мукминова Р.Г. Указ. соч. С.  12­13,  170. 

100 



Наличие подобной  грамоты заставляет предполагать  включение 
Шахрухии в состав ремесленных центров. К сожалению, мы не име­
ем подробных  письменных  сведений  о жизни  Шахрухии. Но  в на­
шем  распоряжении  имеются  археологические  материалы,  которые 
при  комплексном  исследовании  позволяют  рассмотреть  историю 
города в динамике ее развития, тем более, что слои его не повреж­
дены современной застройкой. Историко­топографические  исследо­
вания показывают, что город располагался  на значительной  площа­
ди равнины правого берега древнего Яксарта ­  Сырдарьи близ впа­
дения в последнюю р. Ахангаран. Место это выгодно тем, что могу­
чая  Сырдарья,  разливающаяся  в  период  половодья  на  обширной 
территории, мало затронула твердые останцы, удобные для стацио­
нарной переправы через нее, на которых лежит и Шахрухия. 

Город сформировался не менее двух тысяч лет тому назад у ста­
ционарной  переправы  через  Яксарт,  на  одной  из  складывавшихся 
стационарных трасс Великого шелкового пути и носил название Бе­
накет. Он был  возведен  в  античных  традициях  в  виде  квадратной 
крепости площадью более 30 га, с цитаделью, нависавшей над рекой 
в юго­западном углу шахристана. 

В составе узбекского ханства Шахрухия  служила второй столи­
цей Ташкентского  владения, местом пребывания наследника прави­
теля удела. 

К  настоящему  времени  река  смыла  не  менее  половины  шахри­
стана  и почти  всю  цитадель,  разрезав  город  в  виде  треугольника. 
Древний Бенакет играл важную роль как крепость и близ переправы 
через  Яксарт,  и  вдоль  речного  пути.  Китайские  источники  еще  в 
эпоху Старшего дома  Хань отмечают  северный торговый  путь "по 
реке Иоша (Яксарт ­  Ю.Б.) в кочевые владения Янцзы и Янцай",164 

локализуемый большинством исследователей в Приаралье. 
Тесные  торгово­экономические  связи,  несомненно,  объединяли 

Бенакет с древней столицей Чача, лежавшей в одном фарсахе к севе­
ро­западу  от  него на  городище  Канка.  5 Их объединяет  и единый 
принцип городской планировки и общность материальной культуры. 

|ы Бичурин Н.Я. (о. Иакинф). Собрание сведений о народах, обитавших в Средней 
Азии в древние времена. В 3­х томах. ­ Т. П. ­ М.­Л., 1950. ­ С. 170. 
165 Буряков Ю.Ф. Генезис и этапы развития городской культуры Ташкентского оа­
зиса.­Т., 1982.­С. 109­110. 

101 



Свидетельством торговых связей Еенакета этой поры служит на­
ходка на городище древнейших чачских  медных монет с изображе­
нием на лицевой стороне головы  государя  с реалистичным  изобра­
жением  бодисатв с  возрастными  особенностями  с диадемами  в го­
ловном уборе, а на оборотной  стороне тамги  и легенды,  эволюция 
почерка  которой  говорит  о длительности  функционирования  этого 
чекана. 

Вес чачских монет, варьирующий от 2,95 до 2 г, свидетельствует 
о  их  широком  использовании  в  различных  формах  торговли,  а 
большое  количество находок  (в бассейне Средней Сырдарьи более 
1300) ­  об активном развитии последней. 

Быстрый рост Бенакета отмечается  с поры раннего средневеко­
вья. Область в это время входила в состав сначала владений эфтали­
тов, а затем Тюркского каганата. Сырдарья, как сообщают историки, 
некоторое время служила границей этих государств, но затем Каган 
Сандэкибу,  собрав  крупные  силы,  через  Чач  и  реку  Гульдариюн 
(Сырдарью) тронулся на запад и дошел до Бухары, где в результате 
длительного сражения эфталиты были разбиты. В этот период акти­
визируется  торговля  на  Великом  шелковом  пути,  основная  трасса 
которого проходит через Чач и в составе  последнего ­  через Бена­
кет. Через него по долине р. Ахангаран  проходит ветвь пути в юж­
ное владение Чача ­  Илак, в котором с того времени отмечается ак­
тивная  работа  рудников  по  извлечению  золота,  серебра  и цветных 
металлов. Не случайно археологические раскопки показали для это­
го  времени  нарастание  культурных  слоев  шахристана,  возведение 
оборонительной  системы  с  внутристенной  галереей,  значительное 
количество  находок  предметов  материальной  культуры,  главным 
образом керамики, в том числе и бракованной, что свидетельствует 
о  наличии  гончарного  ремесла.  И  наконец,  зафиксирован  выпуск 
городом собственной монеты с названием города Бенакет. 

Но наиболее интенсивный расцвет города происходит в IX ­  на­
чале XIII вв. Вокруг шахристана  вырастает обширный  рабад с жи­
лыми кварталами, ремесленными мастерскими, площадями базаров. 

При  раскопочных  работах  были  открыты  крупные  мастерские 
стеклодувов. Квартал стеклодувов вырастал вдоль Сырдарьи до вос­
точной границы рабада площадью не менее 2 га (часть его разруше­
на рекой). Раскрыты небольшие прямоугольные печи, вероятно, для 

102 



варки стекла, куски стеклянных полуфабрикатов прозрачного, сине­
го,  зеленоватого  цвета,  подготовленные  для  дальнейшей  работы 
стеклодувов, специальные площадки для разогрева стекла. Найдена 
партия из 25 ручек для кружечек и фрагменты разбитой стеклянной 
посуды,  заготовки­жгуты  для  рельефного  декора  стенок  сосудов. 
Размеры квартала свидетельствуют о широком развитии стеклодув­
ного производства. 

У  подножья  шахристана,  отделенный  от  него  дорогой,  вырос 
крупный  квартал  керамистов  X ­  начала  XIII вв.  с  производствен­
ными  площадками, установками для  гончарного  круга,  ванной для 
готовой  глиняной массы, двориками­айванами  для  подсушки  полу­
фабрикатов, однокамерными и двухкамерными керамическими гор­
нами для обжига сосудов, деталями производственного припаса ке­
рамистов ­  штырями для подвешивания сосудов, подставками­сепоя 
для  установки  сосудов  открытого  типа,  глиняными  калыбами  для 
изготовления сосудов в формах со штампованным орнаментом, об­
разцы различных типов посуды, ушедших в брак и т.д. 

В северном рабаде  на базарной  площади  раскрыты  мастерские 
ювелиров  с  лункообразнымн  печечками  для  разогрева  металла,  а 
западнее их ­  один из горнов металлургов. На базаре же находилось 
интересное  крупное  полуразрушенное  помещение  ­  своеобразный 
холодильник "яхнахона" для сохранения приготовленных для реали­
зации фруктов и овощей. 

В культурных слоях города найдены медные и серебряные моне­
ты  Особенно  большое  количество  их было собрано  на территории 
базара,  на юго­западной  части которого был  найден  крупнейший в 
Средней Азии клад фельсов  конца X ­  начала  XI вв., включавший 
более 800 экземпляров. 

Во внешнеторговых связях трасса через Бенакет, более длинная, 
но удобная,  продолжает активно  функционировать,  и у  восточных 
географов  IX­X вв.  прямо  называют  ее  "старой  бенакетской  доро­
гой". Город известен  не только  как транзитный  путь, по которому 
шли в Чач и Фергану, но и как центр производства товаров, среди 
которых славились красные шерстяные "бенакетские ткани" и муж­
ская одежда из них, активно раскупавшаяся на восточных рынках и 
пользующаяся особо большим спросом у кочевников. 

103 



Известна эмиссия собственных  монет Бенакета даже для начала 
XIII в., когда прекратился  выпуск монеты даже его столицей ­  вла­
дением Бинкета. 

Все эти материалы раскрывают роль Бенакета как крупного тор­
гово­ремесленного центра Мавераннахра, почему в период борьбы с 
Мухаммедом Хорезмшахом Чингизхан направил в 1219г. специаль­
ный отряд вверх по Сырдарье на Бенакет и Ходженд. 

Город,  который  сопротивлялся  3 дня  и на  четвертый  был  взят 
штурмом, судя по археологическим материалам, подвергся большим 
пожарам и разрушениям. Более полутораста лет он находился в со­
стоянии упадка, хотя  наши наблюдения  показывают,  что кое­какие 
участки его были обжиты  и в  незначительных  масштабах  шла ре­
месленная  деятельность,  в  частности,  по  производству  гончарной 
продукции, правда, более низкого качества, чем раньше. 

В 1392 г. во время восточного похода Амир Темур обратил вни­
мание на стратегически важную роль этого пункта на переправе че­
рез Сырдарью  и приказал  восстановить  его как военную крепость, 
дав ему имя своего младшего сына Шахруха. В короткий срок шах­
ристан и часть рабада были окружены мощной крепостной стеной с 
30 башнями,  построенной  полукругом, так,  что и восточный,  и за­
падный  края  стен  упирались  в  крутые  обрывы  русла  Сырдарьи. 
Наиболее  крупные  бастионы  были  возведены  у  ворот  северо­
западного входа в хисар и внутри него в шахристан. 

В 1404 г. в Шахрухии зимовало правое крыло войска Темура, го­
товившегося  к  походу  на  Китай.  Через  Шахрухийскую  переправу 
возвращался и траурный кортеж с останками великого Сахибкирана. 

В  последующие  годы  Шахрухия  была  важной  крепостью  в со­
ставе государства Улугбека. Сам он останавливался в уделе Шахру­
хии в 1416 г., зимовал с войском, готовившимся  к походу на Мого­
листан  в  1425 г. После  его смерти  в период  междоусобиц  город в 
течение двух лет  (1461­1463)  был  центром  большого  противостоя­
ния политических  групп, примирить которые удалось лишь автори­
тету шейха Ходжи Ахрара, который трижды выезжал из Самарканда 
в Шахрухию.166 

Бартольд В.В. Улугбек  и его время / Соч. ­  Т. II. ­  Ч. 2. ­  М.,  1963. ­  С. 170. 

104 



В конце XV ­  начале XVI вв. Шахрухня упоминается в источни­
ках как один из крупных военных центров Восточного Мавераннах­
ра.  Иногда  она  входила  в  состав  государства  отца  Мирзы  Бабура 
Омаршейха,167  но  затем  была  включена  Султан  Махмудом  в Таш­
кентский удел, являлась одним из узлов борьбы последних Темури­
дов с Шейбани­ханом  и с  1502 г. окончательно вошла в состав вла­
дений последнего, превратившись во вторую столицу Ташкентского 
удела узбекских ханов и местопребывание наследников удела. В это 
время  к  Кельды  Мухаммаду  в  1518г.  и был  вызван  историограф­
панегирист Зайнутдин Васифи, готовивший документы, в частности, 
грамоту Хусейну Портному. 

Как  видим,  некоторые  моменты  политической  истории  города 
отмечены  в  письменных  источниках.  Однако  они  рисуют  ее  в ос­
новном как военно­административный пункт. 

Археологические  источники  подтверждают  крупный  военный 
потенциал города этого времени. 

Раскопки  фортификационных  сооружений  показали,  что  город 
окружала  крепостная  стена  с глубоким рвом  перед ней, в который 
был  превращен один  из  городских  каналов  предшествующего  вре­
мени, углубленный выемкой грунта. Из стен на расстоянии  15­20 м 
друг от друга выступали округлые башни разного диаметра. Башни 
цилиндро­конической  формы, двухъярусные. Нижний ярус, вероят­
но, служил для хранения  оружия  (в одной из башен было найдено 
скопление из нескольких камней для метательных машин). Верхний 
ярус был разделен на две части ­  боевую и место отдыха воинов. Из 
стен  башен  выступали  балки,  игравшие  функциональную  роль  в 
обороне. Они свидетельствуют  о большом  профессиональном  мас­
терстве  строителей  фортификации  города,  которая  неоднократно 
обновлялась до конца XVII в. 

Но  город  был  не  только  военной  крепостью.  Здесь  открыто 
крупное ремесленное  производство. На  месте квартала  керамистов 
X  ­  начала  ХШ вв.  выросли  мастерские  гончаров  XV­XVII вв.  с 
крупными двухкамерными обжигательными горнами, своеобразным 
набором выпускаемой продукции, отличным и по форме, и по деко­
ру от изделий Х­ХШ вв. Печи керамистов раскрыты  и в восточной 
части хисара, где они сочетались со стеклодувным ремеслом. 

Бабур­наме. Записки Бабура / Перевод М. Салье. ­ Т., 1958. 

105 



При  раскопках  помещений  горожан  обнаружена  интересная  на­
ходка  обломков  железных  ножниц,  свидетельствующая  о  наличии 
швейного  производства,  что  является  материальным  подтверждени­
ем  грамоты  старшине  города  о  пожаловании  звания  Главного  порт­
ного  удела. 

Несомненный  интерес  представляет  и  открытие  крупного  мо­
нетного чекана XV­XVI  вв. 

Все  эти  материалы  говорят  о  перспективности  изучения  Шахру­
хии  XV­XVII  вв. как  важного  торгово­ремесленного  центра  Восточ­
ного  Мавераннахра. 

Джураева  Г., 

Ташкент 

ИМЕНИТЫЕ  ЖЕНЩИНЫ 
ПОЗДНЕСРЕДНЕВЕКОВОЙ  БУХАРЫ 

Бытует  мнение,  что  в  позднесредневековом  мусульманском  го­
сударстве  женщина  имела  весьма  ограниченные  социальные  и  юри­
дические  права.  Однако,  основываясь  на данных  документальных  и 
нарративных  письменных  памятников,  мы  можем  говорить  об  ак­
тивном  участии  отдельных  женщин  в  политической  и  в  обществен­
ной  жизни  страны.  Следует  сразу  оговорить,  что  речь  идёт  о  жен­
щинах  из  состоятельных  знатных  семей.  Женщины  из  этого  круга, 
судя  по  источникам,  были донаторами  (заказчиками)  отдельных  бо­
гоугодных  и  гражданских  сооружений  (мечетей,  медресе,  ханако  и 
т.п.),  на  которые  составлялись  вакфные  грамоты.  В  пользу  благо­
творительного  заведения  довольно  часто  выделялись  также  обшир­
ные земли  и другие  виды движимого  и недвижимого  имущества. 

Нередки  случаи,  когда  женщина  из  правящей  династии,  обладая 
значительными  богатствами  и  политическим  весом,  будучи  учреди­
телем  вакфа,  являлась  и  его  мутаваллием  (попечитель  вакфных 

16  Вакфные  грамоты  ­  документы  об  изъятии  из  гражданского  правооборота  не­
движимостей  с условием  использования доходов  с них  на благотворительные  цели, 
в большинстве  случаев  на содержание  мечетей, медресе,  мавзолеев  и т.п.  Иногда  в 
вакф  передавалось  и движимое  имущество,  как­то: деньги,  книги  и т.д.  См.:  Доку­
менты  к истории  аграрных  отношений  в Бухарском  ханстве. Акты феодальной  соб­
ственности  на землю XVII­XIX  вв. Подбор документов,  перевод, введение и приме­
чания ОД.  Чехович, ­  Т.,  1954. ­  С. 229. ­  Прим. 1. 

106 



имуществ)  и, таким  образом,  часть доходов  с  объектов,  переданных 
ею  в  пользу  вакфного  учреждения,  она  сохраняла  за  собой.169  Наи­
больший  интерес  с этой точки  зрения  представляет  вакфная  грамота 
Михр­Султан­ханум,  невестки  узбекского  хана  Мухаммада  Шайба­
ни,  жены  Мухаммада  Темура,  опубликованная  Р.Г.  Мукминовой,170 

как  и ее статья  о роли и положении  женщин  в период  правления  Те­
муридов  и Шайбанидов."1 

Уникальные  данные  из  ярлыков  приводит  в  своей  работе 
Б.А. Казаков  о  назначении  на должность  мутаваллия  мазара  Ходжи 
Шамсаддина  Башоро женщин, а именно: в  1564 г. ­  Бегим­Султан,  а 
позднее,  в  1581 г.  на  ту  же  должность  того  же  мазара  Ага­Калан, 
дочь шейха  Абулкасима.172 

Извлечения  из документальных  источников  позволяют не только 
значительно  дополнить  и  уточнить,  но  часто  и  выявить  новые  дан­
ные о той или иной представительнице  богатого  сословия. 

На  основе  исследования  и анализа  целого  ряда  вакфных  грамот 
XV­XIX вв. можно  говорит о деятельности  женщин  по  благоустрой­
ству  Бухары.  Речь  идёт  о  женщинах  из  династии  ханов,  военно­
феодальной  знати,  чиновничье­бюрократического  круга  и  высшего 
духовенства.  Некоторые  из  них  известны  в  научной  литературе,  но 
большая  часть  рассматриваемых  личностей  уточнена  и  выявлена 
благодаря  комплексному  использованию  материалов,  извлеченных 
из  вакфнаме,  письменных  сочинений  и  этнографических  материа­
лов.  Отдельные  объекты,  построенные  по  заказу  именитых  женщин 
позднего  средневековья,  сохранились  до  наших дней. Дошли  до  нас 
и  кварталы,  названные  в  их  честь.  Так,  например,  в  честь  Казак­

169 Вяткин  В.Л.  Вакуфный документ  Ишратханы  / Иштархана. ­  Т.,  1958. ­  С.  109­
136; Чехович  О.Д.,  Вильданова.  А.Б.  Вакф  Субхан­кули­хана  Бухарского  1693  г.  / 
Письменные  памятники  Востока.  Историко­филологические  исследования.  1973. 
­ М . ,  1979.­С. 213­235. 
170 Мукминова  Р.Г. К  истории  аграрных  отношений  в Узбекистане  XVI  в. По мате­
риалам "Вакф­наме". ­ Т . ,  1966. 
171  Mukminova  R.  Le  role  de  la  femme  dans  la  socete  de  l'Asie  centrale  sous  les 
Timourides  et  les  Sheybanides  // L'Héritage timouride. Iran-Asie centrale - Inde XV-
XVIII siècles. Cahiers D'Asie centrale. -  N° 3-4. - 1997; Она  же.  Место  женщины  в 
среднеазиастком  обществе  //  Ўзбекистонда  оила,  давлат  ва  жамият  курилишида 
аёлларнинг  роли  ва  тендер  муаммолари.  ­  Т.,  1999. 
172 Казаков Б.А. Документальные  памятники  Средней Азии. ­ Т . ,  1987. ­  С. 18. 

107 



хоним, дочери Касым­хана был назван квартал Масджид­и Джами'­
йи Хоним (Бегим) ("Соборная  мечеть госпожи"). В научной литера­
туре есть только упоминание об этом  квартале.173 Приблизительное 
его местоположение,  как и чахарбага  (огороженный сад с поместь­
ем) и хаули, оставленных в наследство "Хазрат­и Казак­Хоним" ("Её 
Величество  Казак­Хоним")  выявлено нами из двух вакфных  грамот 
1570  г.  и  1594  г.174 

Согласно грамоте  1594 г., за пределами старого хисара в кварта­
ле  Масджид­и  Джами'­йи  Хоним,  располагался  караван­сарай,  на 
востоке примыкавший "к отводному каналу (афдак), воды которого 
впадают  в  хаузы  Лисак  (Лисан)  и Ходжа  Зайнаддин".175  Следова­
тельно, квартал Масджид­и Джами'­йи Хоним можно локализовать 
по соседству с кварталами Хаузи Лисак и Ходжа Зайнаддин, место­

176 

нахождение которых известно. 
Дополнительные  ценные  сведения,  позволяющие  более  точно 

выявить  местоположение  квартала  Масджид­и  Джами'­йи  Хоним, 
мы находим в вакфной грамоте  1535 г. в пользу медресе Газийан.'77 

Здесь указываются  объекты  вакфа  в квартале  Базар­и  Нав, примы­
кающие к запретной полосе  (джариб) канала хауза Лисак  и Ходжа 
Зайнаддин. В этом же месте, суда по данному вакфнаме, находилась 
и тимча,  известная  как  Базар­и  Рисман  ("Базар  по  продаже  верё­
вок").  По данным  актов  джейбарских  шейхов  964/1557 г.,  именно 
близ указанного выше Базар­и Рисман вне старой крепостной стены 
("хисар­и кадим") Бухары находился квартал Масджид­и Джами'­йи 
Бегим (Хоним).178 Здесь же при описании границ объектов продажи, 
расположенных  в  квартале  Масджид­и  Джами'­йи  Бегим  близ  Ба­
зар­и  Рисман,  говорится, что они северной  границей  примыкают к 
старому рву ("хандак­и кадим") Бухары, а южной ­  к большой доро­

173 Сухарева O.A. Квартальная  община позднефеодального  города Бухары (В связи с 
историей кварталов) ­  М.,  1976, ­  С. 273, 303 ­  Прим. 38. 
"4  ЦГА РУз ф. И­323, оп.  1, ед. хр. 24/1 и  1. 
175 Там же, ед. хр. 1. 
176 Сухарева O.A. Квартальная... ­ С .  168, 173, 174, 196­198. 
т  ЦГА РУз Ф. И­323, on.  1., ед. хр.  12. 
178 Из архива шейхов Джуйбари. Материалы  по земельным  и торговым  отношениям 
Средней Азии  XVI  века. ­  М­Л.,  1938. ­  С. 314; Иванов П.П.  Хозяйство  джуйбар­
ских  шейхов. К истории  феодального  землевладения  в Средней  Азии  в  XVI­XVH 
вв. ­  М­Л.,  1954. ­  С. 249, 250. 

108 



re,  что  на базаре. В акте же  шейхов Джуйбари  от 961/1554  г.  объект 
продажи  ­  двор,  как  засвидетельствовано  в  купчей,  располагался 
внутри  старой  крепости  Бухары,  в  махалле  Ходжа  Зайнаддин,  близ 
медресе  Hay.179 

Суммируя  и  анализируя  приведенный  материал,  можно  с  пол­
ным  основанием  утверждать,  что  квартал  Масджид­и  Джами'­йи 
Хоним  (Бегим)  находился  непосредственно  за  старой  крепостной 
стеной  ("хисар­и  кадим")  города,  вблизи  ворот Дарб­и  Hay,  медресе 
Hay и квартала Базар­и Hay, по соседству  с базаром  Рисман. 

Как  известно,  квартал  Базар­и  Hay  (более  полное  название  ­  Ба­
зар­и  Дарб­и  Hay)  ­  один  из  известных  кварталов  XV в.  и,  по  мне­
нию O.A. Сухаревой, являлся  наиболее древним  названием  квартала 
Имам  Мухаммад  Газали.  По  словам  исследовательницы,  некоторые 
старожилы  Бухары  считают,  что  квартал  Базар­и  Дарб­и  Hay  охва­
тывал  гораздо  большую  территорию,  включая  ещё  четыре  соседних 
квартала  (Модари­хан,  Масджид­и  бесутун,  Мухаммад­Йар­аталык 
и Лаби хаузи  арбоб).'80 

Из  рукописных  сочинений  XVI в.  выясняется,  что  Казак­хоним 
была  женой  Шайбанида  Убайдаллах­хана  и  матерью  Абдалазиз­
хана.  Будучи  крупным  землевладельцем,  она  подарила  своему  ду­
ховному  наставнику  (муршид)  Ходжа  Исламу  Джуйбари  селение 
Сумитан.181  Благодаря  тексту  документа  из  архива  шейхов  Джуйба­
ри  нам удаётся  установить  её  полное  имя ­  Кутлук  Султан­хоним.182 

О  смерти  Казак­хоним,  а  также  о  захоронении  её  в  Сумитане  в 
1570 г. приводятся  сведения  в "Раузат ар­ризван".1  3 

Другой  квартал  Мусульман­энага  подробно  описан  в  научной 
литературе.184  Однако  до  настоящего  времени  ошибочно  предпола­
галось,  что  квартал  носил  имя  некоего  мужчины  по  имени  Мусуль­
ман  (Мусурман)­энага.  В  действительности  же  квартал  был  назван 
по имени  женщины.  Её имя упоминается  в вакфном  акте  1624 г.,  где 
она  фигурирует  как  заказчик  мечети,  в пользу  которой  был  завещан 

'"Из архива...­С.  121; Иванов П.П. Хозяйство...­С. 145. 
180 Сухарева O.A. Квартальная... ­  С. 188, 189, 301, 302. 
181 Тарих­и Шейбани, ркп. ИВ АН РУз., инв. № 1505, Л. 53 а; Бадриддин Кашмири 
Раузат ар­ризван ва хадикат ал­гилман, ркп. ИВ АН РУз, инв. № 2094, л. 396,40а. 
182 Из архива... ­  С. 296; Иванов П.П. Хозяйство... ­  С. 242. 
183 Бадриддин Кашмири. Раузат ар­ризван..., л. 209 а. 
184 Сухарева O.A. Квартальная...­С. 168, 175,  178. 

109 



вакф  ­  Бану  Мусульман­энага,  дочь  Нурбек­бия.185  Ею  было  по­
жертвовано в данный вакф несколько селений и земельных участков 
в различных туманах Бухарского ханства, а также тимча и дуканы в 
самом городе. Мутаваллием вакфа назначался хатиб (проповедник в 
мечети) Мир Исмаил, сын Мир Махмуда. В тексте грамоты сказано: 
"...и эта мечеть расположена за пределами старого хисара ("хисар­и 
кадим")  Бухары  вблизи  канала  Руд­и  шахри  Бухара,  в  квартале 
(гузар)  Сар­и  Пул­и  Раугангаран,  который  известен  и  знаменит..." 
Квартал Раугангаран под своим полным названием Сар­и Пул­и Рау­
гангаран, упоминается в вакфнаме  1735­36 гг.186 Сведения же наше­
го источника указывают на то, что название квартала относится  ко 
времени более раннему, чем 1735­36 гг., а именно к 1624 г. Уже по­
сле  постройки  упомянутой  мечети  на  территории  квартала  Сар­и 
Пул­и Раугангаран  появился самостоятельный  квартал  Мусульман­
энага.  Следовательно,  датировку  квартала  Масджид­и  Мусульман­
энага следует отнести к первой четверти XVII  в. Наконец, впервые 
удалось выявить, что донатором  мечети и учредителем  вакфа была 
состоятельная  женщина  из  семьи,  принадлежащей  к  военному  со­
словию ­  Бану Мусульман­энага, дочь Нурбек­бия. 

Ещё об одном квартале Масджид­и Хадича­биби мы узнаём бла­
годаря  грамоте  1658 г.,  составленной  от  имени  Мухаммад­Салих­
ходжи,  сына  Абдаррахим­ходжи  Джуйбари.187  Этот  квартал  нахо­
дился внутри старого хисара ("хисар­и  кадим") Бухары. Там же на­
ходилась  мукомольная  мельница  (харос­ард),  пожертвованная  в 
вакф, северная граница которой граничила с Каппан­и мавиз (круп­
ное торговое заведение по продаже изюма). Других ориентиров для 
локализации  квартала  в тексте данного вакфнаме не оказалось. Со­
гласно же сведениям, другой вақ фной грамоты  1642­1.643 гг. удалось 
выявить,  что  Каппан­и  мавиз  находился  в  одноимённом  квартале 
вблизи  от  мечети  Раугангаран,188  впоследствии  получивший  назва­
ние квартала Ходжа Калон.185 

, и  ЦТА РУз., ф. И­323, on.  1, ед. хр. 1291/1. 
т  Сухарева O.A. Квартальная... ­  С.  177,178. 
' " ЦГА РУз., ф. И­323, on.  1., ед. хр. 823/5. 
ш  Там же. хр. 115/1. 
185 Сухарева O.A. Квартальная... ­  С. 205, 219, 220, 272, 315. 

110 



Таким  образом,  можно считать, что название  квартала  Хадича­
биби было более ранним названием квартала Ходжа Калон. Кто та­
кая  Хадича­биби,  к  сожалению,  не  удалось  установить.  Можно 
предположить, что речь идёт о женщине­суфии Хадича­биби, одной 
из приверженок суфийского ордена Увайсия, упомянутой  в "Тазки­
ра­йи Богра­хани".190 

Название  бухарского  жилого  квартала  Ой­биби­инак  джариба 
Калобод дошло до наших дней в несколько изменённой форме ­ Ой­
бинок  (возможно  от  Ой­биби­инок,  или  Ой­бий­инок).  В  квартале 
была старинная  купольная  мечеть, школа и два  медресе. Ой­бинок 
толкуется  как  прозвище  бедной  женщины,  отстроившей  кварталь­
ную мечеть за деньги, вырученные от продажи портянок, пряжу для 
которых она пряла из шерсти, собранной ею по клочку в степи, где 
паслись овцы.'91 Подобную легенду можно воспринимать  как инте­
ресный процесс мифотворчества. 

Но обнаруженная  недавно  копия  недатированной  вакфной  гра­
моты мечети Ой­биби инак говорит, что донатором названной мече­
ти была женщина "хаджжи ал­харамайн (дважды свершившая хадж) 
по  имени  Салиха­ой­хонум,  дочь  великого  султана  благородного 
хакана  хаджжи  ал­харамайн...".192  К  сожалению,  мы  не  знаем  ни 
времени  учреждения  вакфа,  ни  полного  имени  учредительницы. 
Мечеть была выстроена из жжёного кирпича, ганча (сорт алебастра) 
и включала в себя северную, восточную и южную веранды; подроб­
но указаны границы мечети, сохранившейся до наших дней. В поль­
зу мечети Салиха­ой­хонум учредила вакф и пожертвовала пример­
но 50 танабов земли с рибатом (странноприимный дом), чахарбагом 
и тахуна (мельница) в местности  Каракуль тумана Пай­и Руд­и Бу­
хара. Поскольку название квартала и мечети Ой­биби инак встреча­
ется  также  в  вакфнаме  Ханако  Хазрат­и  Ходжа  Мухаммад  Парсо, 
оформленном  в 810/1407­08  гг., то датировку строительства мечети 
можно предположительно отнести к более раннему времени."3 

190 Тазкира­йи Богра­хани Ркп. ИВ АН РУз., инв. №  1841, л. 319а ­  322а. 
151 Сухарева O.A. Квартальная... ­  С. 246, 249­250, 273, 316. 
192 Далее пропуск. ЦГА РУз. ф. И­323, оп.  1, ед. хр.  129/10. Оригинал  грамоты  был 
утерян,  восстановлен  не в полном  виде  и заверен  печатью  Эмира  Шах­Мурада в 
1205/1790 гг., о чём написано в конце грамоты. 
193 ЦГА РУз. ф. И­323, оп.1, ед. хр.  1291 / 16, 55 / 13. 

Ill 



Об уровне образования и образованности в позднесредневековой 
Бухаре можно судить по количеству медресе, построенным  по зака­
зу именитых людей своего времени, в том числе и женщин. Об этом 
свидетельствуют построенные по заказу последних многочисленные 
медресе, в частности, и для женщин. Судя по вакфной грамоте  1700 
г., в Бухаре некой Биби­халифа были построены медресе, мечеть и 
хаммам (баня).194 О медресе есть упоминание в литературе. Оно на­
ходилось  в  квартале  Мир­Тахури  диван,  известном  под  названием 
Мадраса­йи Биби­халфа ("Медресе учительницы"). Обучались в нем 
девочки. Мечеть же в названном  квартале  представляла  собой ста­
ринное  здание  с  купольным  сводом.  В литературе  упоминается  о 
бане с тем  же  названием  Хаммам­и  Биби­халфа  ("Баня учительни­
цы") в квартале Устад Рухи, выстроенной на средства некой женщи­
ны, имевшей конфессиональную  школу для девочек  и являющейся 
чтицей  молитв  при  совершении  семейных  обрядов."5  Ясность  по 
этому  вопросу  вносят  данные  вакфнаме,  написанного  в  зу­л­ка'да 
1111 г.х. / апрель­май  1700 г. В нём говорится, что некая Ходжа Би­
би­халифа, дочь Муллы Мухаммад­Саида, будучи донатором медре­
се и мечети, учредила  в их пользу  вакф.196 Медресе, согласно дан­
ным грамоты, было выстроено из камня, жженого кирпича, дерева и 
состояло  из  двадцати  каменных  помещений,  четырёх  порталов 
(пештак), одной классной комнаты  (дарсхане), внутренней  и внеш­
ней  площадок  (сахн)  и  десяти  деревянных  помещений.  Указаны 
точные ориентиры медресе, западная сторона которого примыкала к 
дороге  общего  пользования  (рох­и  омма), северная  ­  к определён­
ному рву (афдак), вода которого течёт в хауз, восточная ­  к чахарба­
гу  вакфа,  где  располагались  макбара  (место  погребения)  и  сагана 
(надгробие), которые приказала построить, для себя вакфодательни­
ца, южная ­  ко двору такого­то. В вакф в пользу  медресе были за­
вещаны посевные земли махалли Варбудун и Зийарат и две мельни­
цы (асийа), а также чахарбаг, расположенный  к востоку от медресе 
и каравансарай на территории города. Мутаваллием назначалась са­
ма учредительница вакфа. 

т  ЦГА РУз. ф. И­323, оп.1, ед. хр. 1021. 
m  Сухарева O.A. Квартальная... ­  С.  144, 263. 
т  ЦГА РУз. ф. И­323, on.  1, сд. хр.  1021, 55 / 18. 

112 



С женскими  именами связаны также два медресе с одинаковым 
названием ­  Ой­Чучук­оййим."' Один из них локализован в джари­
бе Турки Джанди в квартале Махдуми Аъзам, где "...была старинная 
мечеть, напротив которой находилось двухэтажное медресе, извест­
ное под именем Чучук­оим; как показывает название, его постройка 
приписывалась  какой­то знатной  женщине  (оим — термин  обраще­
ния и приставка к именам женщин из знатного рода)".198 В вакфной 
грамоте  1820 г. нам удалось обнаружить дополнительные данные о 
донаторе  этого  медресе  ­  Чучук­оййим,  дочери  Кул­Мухаммада 

199 

дадха,  которая  пожертвовала  в  пользу  построенного  ею  медресе 
невыделенную одну треть земли Фаровиз, Йанги Курган и Карчигай 
вилайата Кармине.200 Медресе, судя по описанию в вакфнаме, было 
выстроено  из дерева  и  необожжённого  кирпича,  состояло  из  9­ти 
комнат (худжр) и размещалось  в квартале Ходжи Аман­бай, сосед­
ствующего с кварталом Махдуми А'зам. Видимо, позже, в результа­
те дробления кварталов, медресе Ой­Чучук­оййим оказалось на тер­
ритории квартала Махдуми А'зам. 

Другое  медресе  под  названием  Ой­Чучук­оййим  неизвестно  в 
научной  литературе,  информацию  о  нём  мы  находим  в  вакфнаме 
1792 г.  Донатором  медресе  и учредительницей  вакфа  выступает 
Ой­Чучук­оййим, дочь Мухаммад­Шукура туксаба.202 Последний, по 
данным грамоты, построил от имени своей дочери высокое медресе 
с  многочисленными  худжрами,  мечетью, тахорат­хане,  граничащи­
ми друг с другом, с тремя высокими портиками (равак) в Чахарбаг­и 
Баки­хан,  внутри  нового  хисара,  недалеко  от  медресе  Святейшего 
Ишан­ходжи. В пользу указанного медресе было пожертвовано  180 
танабов земли  милк­и хурр­и халис  в местности  Хасан­Йар тумана 

"7 ЦГА РУз. ф. И­323, оп.  1, ед. хр. 40,  50/6. 
198 Сухарева O.A. Квартальная... ­  С. 94. 
199 Дадха ­  лицо,  передающее  эмиру  жалобы от населения, а также  вручающее  по­
следнему  полученный  от эмира  ответ.  См.: Мирза  Бади'­диван.  Маджма'  ал­аркам 
("Предписание  фиска")  (Приёмы  документации  в Бухаре  XVIII  в.) / Факсимиле ру­
кописи  /  Введение,  перевод,  примечание  и  приложения  А.Б. Вильдановой.  ­  М., 
1981.­С. 97. 
200 ЦГА РУз. ф. И­323, on.  1, ед. хр. 40. 
201 Там же. хр.  55/6. 
202 Туксаба  ­  раскладывающий  еду и наполняющий  чаши  напитками,  а также ис­
полняющий военные обязанности. См.: Мирза Бади' ­  диван. Маджма'. ­  С. 98, 99. 

113 



Каракуль вилайата Бухары. Известно, что Чахарбаг­и Баки­хан раз­
мещался на территории квартала Чукур­махалла.203 В этом квартале 
были два  медресе. Один  из них, по­видимому,  и был  построен  по 
заказу Ой­Чучук­оййим. 

Нередко женщины, по свидетельству документов, были органи­
заторами  строительства  бань.  Например,  "Хаммам­и  Ходжа"  была 
выстроена  по  заказу  некой  женщины  дважды  совершившей  хадж 
(хаджжи  ал­харамайн)  Хаджжи­ой­биби,  дочери  Ака  бакаула.  Она 
передала эту баню в вакф в пользу мавзолея Исмаила Самани, Хана­
ко Хазрат­и Айуб, мечети Такийа  и мечети  Турумтай­бий, которая 
известна  как Лаби хаузи  мурдахо.204 Вакф был составлен  в месяце 
раджаб  1132/ май­июнь  1720 г. В грамоте дано детальное её описа­
ние, судя по которому, баня была  выстроена  из жжёного  кирпича, 
камня, дерева, ганча  и извести  (ахак), и состояла из традиционных 
помещений,205  снабжённых  оборудованием.  В бане  использовалась 
вода реки, текущей с северной стороны по направлению к озеру об­
щего пользования  (кул­и  омма). Баня  располагалась,  согласно  гра­
моте, за пределами старого хисара ("хисар­и  кадим") города в квар­
тале мечети Такийа, и была известна как "Хаммам­и Ходжа". К на­
чалу XX века в квартале Такийа такой бани уже не было.206 Лишь 
благодаря рассматриваемой вакфнаме стало известно о существова­
нии  гражданского  сооружения ­  бани  "Хаммам­и  Ходжа",  а также 
имя его донатора  и  вакфодателя  ­  Хаджжи­ой­биби.  Мутаваллием 
назначалась сама учредительница вакфа. 

Таким  образом,  конкретно­исторические  материалы,  извлечён­
ные из письменных памятников, и в частности вакфных грамот, по­
зволяют выявить новые данные об именитых женщинах средневеко­
вой Бухары, а также  о построенных по их распоряжению  архитек­
турных сооружениях. 

203 Сухарева O.A. Квартальная... ­ С .  103, 119,  120, 122,  123,268,281,320,321. 
204 ЦГА РУз. ф. И­323, оп.  1, ед. хр. 1291/10. 
205 Подробнее  о средневековых  бухарских  банях см.: Джураева  Г.А.  Средневековые 
бани  и другие  водные  сооружения  Бухары  (По  материалам  письменных  памятни­
ков) // ОНУ. ­  1998. ­  № 4­5. ­  С. 93­95. 
206 Сухарева O.A. Квартальная... ­  С.  124, 134, 284, 309. 

114 



Исмаилова Э.М., 
Ташкент 

К ПРОБЛЕМЕ "ИДЕАЛЬНОГО ПРАВИТЕЛЯ" 
В МИНИАТЮРЕ МАВЕРАННАХРА И СРЕДНЕГО ВОСТОКА 

Тема  "идеального  правителя"  ­  олицетворения  высшего  и все­
общего блага ­  была издавна актуальной в государствах  восточных 
цивилизаций. 

Так, в зороастрийских дидактических "андарзах" ­  наставлениях 
содержатся  советы  по мудрому управлению  государством  и прави­
лам  поведения высшей аристократии,207  повлиявшие  в дальнейшем 
на подобную арабскую литературу. 

В VIII в. в халифате возросла потребность в книгах, трактующих 
вопросы управления. Отсюда рождение огромного комплекса лите­
ратуры типа трактатов по этике, рассуждений о правах и обязанно­

208 

стях носителей власти  и пр. 
Главной  причиной  создания  и развития  этого  жанра  были  по­

требности  управления  громадным  многоэтническим  государством, 
наличие  массы  административных  проблем  и обуздание  нередкого 
безнравственного  произвола тиранов. Цель ­  "благо владыки и все­
общая польза".209 

В  рамках  небольшой  статьи  мы  коснемся  лишь  некоторых  ас­
пектов  проблемы  отражения  образа  "идеального  правителя"  в ми­
ниатюрах к "Хамсе" Низами (1141­1203) и Навои (1441­1501) в спи­
сках XIV­XVII вв. 

Изведать  дороги  и  пути  праведных.  Пехлевийские  назидательные  тексты  /  Вве­
дение,  транскрипция  текстов,  перевод,  комментарий,  глоссарий  и  указатели 
О. Чунаковой. ­М. ,  1991 . ­ППВ.­XCIV.­С.  13. 

В тем  числе, например:  "Счастье и осчастл и вливание в человеческой  жизни" ал­
Амири  ан­Нисабури  (X  в.),  "Ускорение  триумфа"  (XI  в.),  "Сиасет­наме",  "Сирадж 
ал­мулук"  ("Светоч  царей")  Абу  Бакра  ат­Туртуши  (XII  в.),  "Чистейшего  золота 
поучение владыкам" Абу Хамид ал­Гарнати  ал­Газали  (XII  в.), "Чудеса на пути  или 
природа  владычества"  Ибн ал­Азрак  (XV  в.)  и  пр.  (Игнатенко  A.A.  Средневековые 
"Поучения  владыкам"  и проблематика  власти. / Социально­политические  представ­
ления  в  исламе.  История  и современность.  ­  М.,  1987. ­  С.  24;  Пиотровский  МБ. 
Светское и духовное в теории  и практике... С. 286). 
209 Игнатенко A.A. Средневековые  "Поучения  владыкам"... С. 23, 32. 

115 



Знаменитый  везир  сельджуков  (1050­1225)  Низам  ал­Мульк  в 
"Книге о правлении" так  писал о том, что подобает  иметь  "владыке 
мира": "...красивую наружность, добрый нрав, справедливость, муже­
ство и храбрость, мастерство верховой езды, знание, умение владеть 
всякого рода оружием, понимание искусств, благоволение и милосер­
дие  к народу,  верность  в  исполнении  обетов  и обещаний, исполни­
тельность по части ночных молитв и продолжительности постов, поч­
тение к людям возвышенного знания, уважения к подвижникам, бла­
гочестивым  и мудрым людям, постоянную благотворительность, хо­
рошее отношение  к нищим, добронравие  и обходительность  с под­

с  "1,210 

ручными и слугами, умение оберегать народ от угнетателей  . 
Одним  из  главных  качеств  идеального  правителя  на  Среднем 

Востоке  считалась  справедливость.  "Основа  закона  ­  справедли­
вость. Держава удержится  на неверии, но не удержится  на неспра­
ведливости".2" 

Тема справедливости вслед за поэтами неоднократно привлекала 
внимание и художников. Так, в поэме Низами  "Мазхан ал­асрар" ей 
посвящены миниатюры к двум притчам: "Нуширван слушает разговор 
двух сов"  и "Старая ткачиха жалуется султану Санджару на притесне­
ния". Сюжет в двух списках ­  Бухарском и Тебризском ­  посвящен 
мысли о том, что главная обязанность правителя ­  заботиться о благе 
народа, восстанавливать попранную справедливость, ибо благо наро­
да составляет основу блага всей страны и самого правителя.212 

Обе миниатюры решены в близкой схеме: на гористую лужайку 
выезжает пышная кавалькада с шахом во главе. К его стремени при­
пала сгорбленная старуха с палкой в руке, доведенная до отчаяния 
притеснениями  градоправителя,  и говоря, что если он не восстано­
вит справедливость, то станет лишь рабом, притязающим  на власть 
шаха. Но султан остался глух к словам мудрой старухи и вскоре по­

210 Сиасет­наме.  Книга о правлении  вазира Низам  ал­мулька. / Перевод,  введение и 
изучение памятника проф. Б.Н. Заходера. ­  М.­Л.,  1949. ­  С.  12­13. 
211 Игеатенко A.A. Указ. соч. С. 35­36. 
212  Список  из Тебриза  от  1539­43  гт. Хр.:  Лондон,  Британский  музей,  OR2265­7, 
илл.  5; список  из Бухары,  1545  г. Хр.:  Париж,  Национальная  библиотека,  985, л. 
40а­8, илл. 37. 
213  Пугаченкова  Г.А.,  Галеркина О. Миниатюры  Средней  Азии в избранных  образ­
цах (из советских и зарубежных собраний). ­  М­, 1979. ­  С.  128, илл. 37. 

116 



В  миниатюрах  использованы  символико­метафорические  изо­
бразительные приемы, "говорящие детали". Так, в бухарской миниа­
тюре  султан  едет  из зоны  с пышной  растительностью,  цветущими 
весенними деревьями в зону с мрачно засохшим деревом и чахлым 
кустарником.  В тебризской  миниатюре использовано  больше  крас­
норечивых  деталей.  Это желто­коричневая  "осенняя"  гамма  расти­
тельности,  а  сама  "лужайка"  представляет  оголенную  коричневую 
землю.2'4 В небе тебризской миниатюры на огромное золотое свети­
ло наползает темная туча ­  древний, еще с зороастрийских  времен, 
образ  борьбы  дракона  (символ  зла)  с  солнцем  (добро).  Один  из 
древнейших сюжетов борьбы добра и зла ­  это борьба солнца­огня 
(отара) с драконом; может быть, первоначально ­  образ тучи, засти­
лающей солнце.2'5 

Несправедливость,  которая  является  причиной  самодурства, ве­
дущего к разорению страны, обличается  в сюжете  "Нуширван слу­
шает разговор двух сов"  ("Махзан ал­асрар", Тебриз). В благодатной 
местности  с обилием воды и журчащих  водопадов среди цветущих 
деревьев и летающих птиц как бы контрастом предстает полуразру­
шенный остов когда­то прекрасного дворца, украшенного остатками 
узорных панелей. Полуобвалившиеся  стены зияют провалами и вы­
щербленными  плитками  декоративного  покрытия.  Внизу  картину 
разорения щедро наделенного природными богатствами края усили­
вает выразительная  метафора ­  двое мужчин варварски рубят топо­
рами зеленые деревья, видимо, на дрова. 

В суфизме развалины ­  аллегория бренного мира, также симво­
лизировала  ум  (в данном  случае  ­  султана),  разрушенный  упорст­
вующим  в  заблуждениях  мышлением  и ожидающий  возрождения. 
Сова несет страдания бедствия, несчастья, владеет страшными тай­
нами.216 Но царя интересует не картина запустения, а разговор сов. 
На вопрос царя, о чем они говорят, мудрый везир отвечает, что одна 
из сов выдает дочь замуж, а за нее требует несколько разрушенных 
деревень. Другая отвечает: "С притеснениями шаха долго ли ждать? 

2,4  Низами.  "Хамсе".  Миниатюры.  /  Составитель,  автор  предисловия  и аннотаций 
альбома К. Керимов. ­  Бакы,  1982. ­  л. 273. 
215 Брагинский И.С. Иранское литературное наследие. ­  М.,  1984.­С. 30. 
216  Бедиль.  Куллиет  Чор  унсур.  Литографированное  издание.  ­  Бомбей,  1299 г.х. 
­ С .  100. 

117 



Сто тысяч развалин смогу тебе дать!". После такого  разговора шах 
осознал свою вину, отменил непосильные налоги, получив прозвище 
"Справедливый".  Как  демонстрирует  составленный  исследователь­
ницей Л.Н. Додхудоевой  Индекс  миниатюр на эту сцену  в списках 
произведения  Низами  с XIV­XVII вв.  на  Среднем  Востоке,  он вы­
полнен в 49 списках рукописей школ Герата, Шираза, Табриза, Ис­
фахана, Хорасана,2"  как  вызывавший  сочувствие  к страданиям  на­
рода и равносильный обличению тирана. 

На решение образа "идеального правителя" поэтами и художни­
ками  оказало  влияние  учение  суфизма,  к  XIV в.  сформировавшее 
свою доктрину  и получившее  феноменальную  популярность  в Ма­
вераннахре, вообще на Среднем  Востоке. В совокупности  с рацио­
налистическим  направлением  мышления  идеология  суфийского 
учения стала выражением гуманистических идей, обращенных к ут­
верждению  в  обществе  социальной  справедливости,  борьбы  со 
Злом, утверждения  Добра, призыву  к подвигу трудовой жизни, че­
ловеколюбию. 

Низами и Навои считают достойным сана правителя лишь чело­
века, ставящего  себе высокие цели, не ограничиваясь лишь приоб­
ретением  мирских  ценностей.2'8 Лишь благо народа,  его покой для 
идеального  правителя  дороже  всего.  На  сюжет  поэмы  Низами 
"Искандер­наме"  ­  "Искандар  у  дервиша­мудреца"  в  Индексе 
Л. Додхудоевой  отмечено  16  миниатюр  в  списках  разных  школ 
Среднего  Востока  с  1400 г.  по  1562 г.  Одна  из лучших  выполнена 
Бехзадом.  По  сюжету,  после  безуспешных  попыток  40­тысячного 
войска  разбить  занявших  Дербентский  замок  разбойников,  грабя­
щих караваны и нарушивших мирную жизнь окрестных сел, прави­
тель страны отправился за помощью к святому праведнику. Палом­
ничество к отшельнику понималось и как духовное искание, один из 
путей к Богу. Вытянутая по вертикали миниатюра Бехзада219 впечат­
ляет точкой обзора, как бы с высоты охватывая вид мощного замка с 
величественными  зданиями  и башнями  внутри  высоких  укреплен­
ных  стен,  скалистые  цепи  горной  страны,  которые  пришлось  с 

217 Додхудоева Л.Н.  Поэмы  Низами  в средневековой  миниатюрной  живописи. ­  М., 
1985.­С.  108­110. 
218 Бертельс Е.Э. Навои и Джами. / Избранные труды. ­  М,  1965. ­  С. 388. 
219 "Хамса" Низами, Герат,  1495 г.; хр.: Лондон, Британский музей, OR6810, л. 273. 

118 



большими трудностями  преодолеть государю со свитой, чтобы дос­
тичь пещеры святого аскета и попросить помощи. Изображенный в 
верхнем левом углу Дербентский замок как бы нависает над головой 
Искандара,  символизируя  всю  тяжесть  навалившейся  на  его  госу­
дарство  беды  и  всю  несправедливость  торжества  зла.  Беседа  от­
шельника с высоким гостем, молтива аскета помогла освобождению 
замка, что продемонстрировало  всемогущество  Бога и бессилие че­
ловека, даже  носителя  власти. Данный эпизод иллюстрировал уси­
ливавшееся понимание хода истории как испытания людей и божье­
го  волеизъявления:  "Люди  могут  только  служить,  господствует 
лишь Бог". 

На Востоке сложилось представление об "идеальном правителе", 
соединяющем мусульманское благочестие с глубоким знанием муд­
рости Востока  и Запада.220  Популярность  трудов Аристотеля  и ан­
тичных  философов,  их  влияние  на  мусульманскую  философию 
ощущалась  веками.  Эта близкая  связь  давала  возможность  поэтам 
объединить  вопросы  политики,  управления  страной  с  вопросами 
философскими, онтологическими, гносеологическими, с этическими 
учениями.221 У Низами сан при дворе Искандара устанавливается в 
зависимости от знаний, а не от происхождения и богатства. В поэме 
Навои  "Садди Искандари"  Искандар окружен греческими  мудреца­
ми,  с  которыми  он  советуется  по  важным  вопросам  управления. 
Традиция  совещательных  обсуждений  с мудрыми уходит  на Сред­
нем  Востоке  в  глубокую  древность.  Низам  ал­мульк  отмечал  это: 
"Устройство совещаний доказывает рассудительность, полноту разу­
ма и предусмотрительность...  Мудрые сказали: рассуждения одного, 

•,  222 

как сила одного человека, рассуждения десяти, как сила десяти . 
Но в поэмах Низами  и Навои совещания  с греческими филосо­

фами касались сугубо научных проблем, в которых Искандар пока­
зал себя сведущим и образованным даже более остальных мудрецов. 
Так, в циклах поэм  Низами, согласно Индексу Л. Додхудоевой, за­
фиксировано 50 миниатюр на тему "Тайное собеседование Исканда­
ра с семью мудрецами" в списках разных школ Среднего Востока с 

Бертельс Е.Э. Указ соч. С. 312. 
Там же. С. 283. 
Сиасет­наме. С. 97. 

119 



1434 по  1677 г. (Исфахан, Шираз, Герат, Казвин, Турция, Маверан­
нахр, Индия).223 Наиболее интересно разработана миниатюра Бехза­
да на тему "Собеседование  Искандера с семью мудрецами" в герат­
ском  списке  "Хамсе"  Низами  от  1495 г.224  По  сюжету,  Искандар 
приглашает во дворец семь греческих философов и обсуждает вол­
нующий его вопрос о сотворении мира. Собравшиеся сидят на айва­
не перед стеной двухэтажного дворца. Искандар вознесен на верши­
ну пирамидального расположения философов в центре картины. По­
зы и жесты философов отмечают их заинтересованное участие в бе­
седе. Знаменательно в этой сцене, что Искандар представлен не ге­
роизированным носителем власти, а человеком средних лет, неторо­
пливым в движениях, спокойно и вдумчиво обсуждающим с присут­
ствующими  важные  вопросы.  Общество  ведет  обмен  мнениями  в 
благопристойной и уважительной атмосфере. 

Бехзад  явно  разделяет  мнение  Низами  о  том,  что  идеальным 
правителем  государства  должен  быть  просвещенный  глубокими 
знаниями  мудрец,  опирающийся  в  решениях  на  мнение  столь  же 
просвещенных и прозорливых мужей. 

Идея  прославления  творческого  труда  и человеколюбия  в при­
менении  к правителю  впервые на Востоке было интересно развита 
Навои в поэме "Фархад и Ширин" (1484 г.), где Навои как бы пред­
восхищает возможность  и желательность  появления  правителя дея­
тельного, с горячей необычной любовью и интересом к труду и вся­
кому мастерству, в какой бы форме оно ни проявлялось. 

Завоевавшая  в  XIV­XV вв.  в  Мавераннахре  и  Хорасане  лиди­
рующие позиции идеология суфийского ордена Накшбандийа в лице 
его  деятелей  провозгласила,  в  отличие  от  проповедуемого  более 
ранним суфизмом (с IX в.) пассивного неприятия несправедливостей 
живни^ приводившего  к аскетизму  и уходу  из общества ъ  поисках 
некоей  абстрактной  правды, тезис о  необходимости  активной жиз­
ненной позиции, отрицая существование за счет чужого труда. Вы­
двинув идею о необходимости  и благости труда, высокой роли тру­
женика,  теоретики  Накшбандийа  получили  возможность  активно 
вмешиваться в жизнь общества. 

2 Н Додхудоева Л.Н. Указ. соч. С. 277­278. 
224  Низомий  "Хамса"сига  ишланган  расмлар.  Альбомнинг  тўзувчиси  ва  сўз  боши 
муаллифи  Фознла  Сулаймонова.  ­  Т.,  1985. ­  Илл.  44. 

120 



Новая  ситуация  выдвигала  новые темы,  образы.  Разработанный 
еще Низами пленительный образ могучего телом и духом замечатель­
ного труженика Фархада,  выходца из народа, не случайно был под­
хвачен Навои. Но у Навои этот образ исключителен тем, что его Фар­
хад — не простой  выходец из народа,  но принц, наследник  престола 
могущественного хакана из Восточного Туркестана, сочетавший бес­
страшие эпических богатырей с необычной  мягкостью  и человечно­
стью.  Отличающийся  исключительными  способностями  и любозна­
тельностью, он легко и быстро обучается  многим сложным искусст­
вам.  Этим  качеством  Фархад  в  поэме  Навои  сильно  отличается  от 
правителей других знаменитых поэм Среднего Востока. Другая осо­
бенность царевича ­  его глубокая и благородная любовь к одной Ши­
рин, отличающая его от иных царственных героев ­  Хосрова, Бахрам­
Гура и др., не дороживших даже жизнями фавориток (Азаде, Фигне) и 
постоянно пополнявших гаремы новыми красавицами. 

По поэме Навои, Сократ­мудрец, к которому стремился попасть 
для  мудрой  беседы  царевич  Фархад,  предсказывает  ему  "великую 
любовь,  страданьем  велика",  которая  сделает  Фархада  "могущест­
венней тысячи  владык"  и  "оставит  по  нем  память  преданий  на ве­
ка".225 Постигшая  вскоре любовь Фархада к Ширин стала смыслом 
жизни царевича и сравняла его с Меджнуном. Увидев в волшебном 
зеркале прекрасную девушку Ширин, Фархад влюбляется и в поис­
ках ее прибывает в страну Армен, где совершает трудовой подвиг по 
прорытию канала. Увидев, как мучаются люди на строительстве ка­
нала, царевич Фархад, пожалев их, выполняет за день работу, кото­
рую 200 мастеров  не могли  выполнить  за три года. Сцена  приезда 
Ширин  на  грандиозный  канал,  прорытый  им,  является  общей для 
всех  поэм  других  авторов,  связанных  с  Фархадом  (Низами,  Амир 
Хусрау  Дихлави,  Навои  и  пр.)  и  вызвала  своей  сказочной  фанта­
стичностью и романтичностью огромное число вариаций ­  "назире". 
Так, по Индексу Л. Додхудоевой, только  в списках  поэмы Низами, 
где  ремесленник  Фархад  не  является  главным  героем,  сцене  про­
кладки Фархадом дороги на Бисутун посвящено с 1411 г. по XVIII в. 
85 миниатюр, а на сюжет "Фархад спасает Ширин и ее коня" в сце­
не, где юноша подхватывает всадницу на коне, начавшем скользить 

Навои А. Фархад и Ширин /Соб. соч. в 10 томах.­Т. IV.­Т., 1968.­С.  131­132. 
121 



на камнях, на плечи и относит их в горный замок, выполнено 45 ми­
ниатюр в списках с XIV по XVIII вв.226 Совершив великие подвиги 
во  имя  любви  к  девушке  и  поверив  страшной  клевете  соперника 
Хосрова о ее ложной смерти, царевич Фархад теряет в поэме Навои 
смысл  и  волю  к жизни,  погибая  от  горя.  Фархад  верит  страшной 
клевете  Хосрова  о  "смерти"  Ширин,  принесенной  подкупленной 
старухой Ясуман, потому что он сам не допускает мысли об обмане 
в важных для жизни вопросах. Его чистоту и благородство символи­
зируют  две  кроткие  лани,  стоящие  рядом  с  теряющим  сознание 
Фархадом (символизируют любовь Фархада и Ширин), а кровожад­
ные барс и медведь дополняют характеристику  коварной старухи в 
сцене "Ясуман сообщает о "смерти" Ширин". 

В сцене получения ложной вести о смерти Ширин Фархада ок­
ружают дикие звери, испытывающие к нему сверхъестественное тя­
готение. Фархада окружают дикие звери и в миниатюре к поэме Ни­
зами "Хосров и Ширин" в кашмирском списке XVIII в., в сцене, где 
ремесленник  Фархад,  полюбив  Ширин,  удаляется  в  пустыню,  где 
его утешают дикие звери.  Эта особенность — окружение влюблен­
ного  юноши  дикими  зверями  ­  объединяет  Фархада  не  только  с 
Меджнуном,  но  также  с  великим  первоцарем  иранских  народов 
Каюмарсом из "Шах­наме" Фирдоуси, одарившим свой народ вели­
кими благами цивилизации.  В этих сценах стремление к высокому 
и прекрасному предстает в мотиве гармонии между человеком и жи­
вой природой. 

Тема высокой красоты чувств и этических принципов в ряде на­
правлений суфизма  имела особое значение. Ими наделялся  "совер­
шенный человек"  ("инсони  комил"), совершенный  как  в духовном, 
так и в физическом отношении. 

Краткий  обзор  проблемы  "идеального  правителя"  в миниатюр­
ной  живописи  Мавераннахра  и  Среднего  Востока  указывает,  что 
комплекс этих взглядов был тесно связан с развитием средневеково­
го  общества,  соответствующими  изменениями  в  мировоззрении  и 
психологии, эволюцией в духовной культуре. 

226 Додхудоева Л.Н. Указ. соч. С.  148­152, 152­154. 
227 Адамова А., Грек Т. Миниатюры кашмирских рукописей. ­  Л.,  1976. ­  Илл. 60. 
221 Wonders  of the  Age.  Masterpieces  of Early  Safavid  Painting,  1501­1576  by Stuart 
Cary Welch. ­  Fogg Art Museum, Harvard  University.  1980. Илл. С.  17. 

122 



Камолиддин Ш.С., 

Ташкент 

К БИОГРАФИИ  ИБН  АН­НАДИМА 

Современная  историография  располагает  достаточно  подробны­
ми данными, характеризующими  историю  науки  и культуры  средне­
векового  Востока.  Однако,  когда  речь  заходит  о том  или  ином  кон­
кретном  деятеле  науки  средневековья,  выясняется,  что  круг  сведе­
ний  о его  жизни  и деятельности  весьма  узок.  Поэтому  мы  не  имеем 
почти  никаких  биографических  данных  о  многих  средневековых 
ученых  Востока.  К  числу  таких  относится  и  Ибн  ан­Надим  (ум.  в 
385/995 г.) — автор  знаменитого  био­библиографического  сочинения 
"ал­Фихрист"  (Перечень  наук),  написанного  в X в.  на арабском  язы­
ке в Багдаде.22' 

Известный  российский  востоковед  В.В. Полосин,  посвятивший 
изучению  этого  памятника  специальное  исследование,  писал,  что 
"при крайней бедности  биографических  сведений  об Ибн  ан­Надиме 
вообще  возможность  извлечь  некоторый  дополнительный  материал 
из  его  имени  никогда  не  упускалась  исследователями.  В  последние 
десятилетия  выбором  именной  формы  все  чаще  постулируется  то 
или  иное  решение  важного  вопроса  о  социальном  положении  Ибн 
ан­Надима.  Действительно,  для  оценки  автора  "Фихриста"  крайне 
существенно,  был ли  он  надимом,2" или же  он  был  просто  варраком 
и сыном  (или потомком)  какого­то надима, т.е. Ибн  ан­Надимом".2" 

229 Данные о дошедших до нас рукописях и изданиях  "ал­Фихриста" Ибн ан­Надима 
содержатся  почти  во всех библиографических  трудах  по  истории  арабской  литера­
туры. См.: Brockelmannn  К. Geschichte der Arabischen littérature. - Bd. 1-2. - Weimar 
- Berlin, 1898-1902.- Bd. 1. - S. 147-148; Brockelmann K. Geschichte der Arabischen 
littérature. Supplementbande. - 1-3. - Leiden, 1936-1939. - Bd. 1. - S. 226-227; Sezgin 
F. Geschichte des Arabischen Schrifttums. - Bd. 1-7. - Leiden, 1967-1978. - Bd. 1. 
- 1967. - S. 387-388;  Хайр  ад­дин  аз­Зирикли.  Ал­А'лам.  В  10 томах.  Каир,  1954­
1959.  Т.  VI.  С.  253  (на  араб,  яз.);  а  также:  J.W. Fuck.  Ibn  an­Nadim.  //  The 
Encyclopaedia  of  Islam.  /  Ed.  by  B. Lewis,  V.l. Menage,  Ch. Pellat  and  E.J. Brill. 
­  Vol.  3. ­  Leiden ­  London: E.I. Brill  and  Luzac & Co.,  1971. ­  P. 895­896;  Kitab  al­
Fihrist.  / Mit Anmerkungen  hrsg.  von  G. Flügel. - Bd. 1-2. - Lgz., 1871; Полосин  В.В. 
"Фихрист" Ибн  ан­Надима как историко­культурный  памятник  X века. ­  М.:  Наука, 
1989.­С.  11­30; и др. 
230 Надим ­  специальная  должность  придворного  собеседника,  компаньона и сотра­
пезника  при дворах  правителей,  в том  числе  и багдадских  халифов.  В  обязанности 

123 



Из  источников  известна  родословная  автора  "ал­Фихриста"  ­
Мухаммад  ибн  Исхак  ибн  Мухаммад  ибн  Исхак  ан­Надим  или  Ибн 
ан­Надим,  а  также  его  обиходное  имя  ­  Абу­л­Фарадж  ибн  Абу 
Йа'куб  ал­Варрак.  Исследовав  все имеющиеся данные об авторе  "ал­
Фихриста",  В.В. Полосин  пришел  к  выводу,  что  его  лакаб  следует 
читать  в  форме  Ибн  ан­Надим,  т.е.  "потомок  надима".232  Один  из 
первых  исследователей  "ал­Фихриста"  Г. Флюгель  еще  в XIX в.  вы­
сказал  мнение,  что  в  родословном  имени  Ибн  ан­Надима  два  по­
следних  звена  (...ибн  Мухаммад  ибн  Исхак)  могли  быть  ошибкой 
переписчика,  заключающейся  в  механическом  повторении  первых 
двух звеньев.2" 

Существует также  мнение,  что автор  "ал­Фихриста"  был  потом­
ком  знаменитого  певца  Абу  Мухаммада  Исхака  (ум.  в  235/850 г.), 
сына  Абу  Исхака  Ибрахима,  известного  как  ан­Надим  ал­Маусили 
(ум. в  188/803  г.). В таком  случае, его полное имя должно  выглядеть 
в  форме  Абу­л­Фарадж  Мухаммад  ибн  Исхак  ибн  Мухаммад  ибн 
Исхак  ибн Ибрахим  Ибн ан­Надим.234 Согласно  этой версии, Ибн ан­
Надим, умерший  в 385/995  г., должен быть правнуком  певца  Исхака, 
умершего  в 235/850  г.',  и праправнуком  Ибрахима  ан­Надима,  умер­
шего  в  188/803  г. Однако, если  считать,  что разница  времени  между 
поколениями  составляет  в среднем  около 30 лет, то  такая  родослов­
ная связь окажется  маловероятной.235 

Исследуя  арабо­язычную  историко­биографическую  литературу 
мы  обнаружили  новые  данные,  которые,  возможно,  смогут  помочь 
пролить  свет  на  происхождение  Ибн  ан­Надима.  В  сочинении  ас­
Сам'ани  под  нисбой  "ас­Сули"  приводится  биография  известного 

налима входило поддерживать интересные беседы в светских кругах и окружении 
халифа, удовлетворять интересы халифа в области науки и культуры и составлять 
ему компанию в его трапезах. На должность надима, как правило, назначались из­
вестные ученые и поэты, обладающие высокой эрудицией, остроумием и широким 
кругом знаний в области поэзии, филологии, истории, коранических и других наук, 
а также  приятной  внешностью  и ораторскими  способностями. См. Полосин В.В. 
"Фихрист" Ибн ан­Надима... ­  С. 78­79. 
231 Полосин В.В. "Фихрист" Ибн ан­Надима... ­  С. 69. 
232 Там же. С. 76. 
233 Kitab al­Fihrist. ­  Bd.  I. ­  S. XI. 
234 Полосин В.В. "Фихрист" Ибн ан­Надима. ­  С. 73. 
233 J.W. Euck.  Ibn an­Nadim. ­  P. 895. 

124 



багдадского  ученого  и  поэта  Абу  Бакра  Мухаммада  ибн  Йахйи  ибн 
'Абд Аллаха  ибн ал­'Аббаса ибн Мухаммада  ибн Сула ал­Катиба  ан­
Надима  ас­Сули  аш­Шатранджи  (ум.  в  335/946­47  г.  или  336/947­
48 г.),  который  принадлежал  к  древнему  и  знатному  роду  Сулидов, 
многие  представители  которого  были  профессиональными  катиба­
ми,  т.е.  секретарями  и  писцами,  а  также  известными  учеными,  по­
этами  и вазирами.236 По данным  Ибн  ан­Надима,  он жил  в Багдаде  и 
был  известным  ученым  в  области  адаба.  Сначала  он  был  придвор­
ным  учителем  в детстве  халифа  ар­Ради237  и  впоследствии  стал  его 
налимом. Кроме этого он был также  надимом  халифа  ал­Муктафи,2" 
а затем ­  халифа ал­Муктадира.23' Он был  очень остроумным,  благо­
родным  и  доблестным  человеком.  Он  был  искусным  игроком  в 
шахматы,  в  чем  не  имел  себе  равных.2*  За  это  он  был  прозван  осо­
бой  нисбой  "аш­Шатранджи",  т.е. Шахматный.241  Среди  его  сочине­
ний  упоминается  специальный  труд,  посвященный  шахматам  — 
"Китаб аш­Шатрандж"  (Книга о шахматах).242 

Его  первая  нисба  "ал­Катиб"  указывает  на  то,  что  в  определен­
ный период своей жизни он занимался  также традиционным  заняти­
ем своих  предков ­  был писцем. Кроме этих двух нисб, в  отдельных 
источниках  его  называют  также  с  нисбой  "ал­Джалис",243  которая, 
так  же  как  нисба  "ан­Надим",  употреблялась  в  значении  "придвор­
ный  собеседник". 

236 Он был  потомком  в пятом  поколении доисламского тюркского  правителя  облас­
ти  Дехистан  в Хорасане  ­  Сул­тегина  по  линии  его  сына  Мухаммада,  пустившего 
корни  в  Багдаде.  См.:  Абу  Са'д  'Абд  ал­Карим  ибн  Мухаммад  ас­Сам'ани.  Ал­
Ансаб.  /  Изд.  'Абд  ар­Рахмана  ибн  Йахйа  ал­Му'аллими  ал­Йамани.  ­  В  10 томах. 
­  Байрут: Мухаммад Амин Дамадж,  1980­1981.­T.  VIII .­C.  110­111. 
237  'Аббасидский  халиф  ар­Ради  правил  в  322­329/934­940  гг.  Его  жизнеописанию 
ас­Сули  посвятил одно из своих сочинений. См.: Abu Bakr Muhammad  ibn Yahya as­
Suli.  Akhbar  ar­Radi  wa­1­Muttaqi.  /  Ed.  J. Heyworth­Dunne  (E.J.W.  Gibb  Memorial 
trust). ­  London: Luzac & Co., 1935. 
23* 'Аббасидский халиф ал­Муктафи правил в 289­295/902­908  гг. 
239  'Аббасидский халиф ал­Муктадир  правил в 295­320/908­932 гг. 
240 Kitab al­Fihrist. ­  Bd.  1. ­  S. 150. 
241 Ибн Халликан. Вафайат ал­а'йан... Т.  1. ­  С. 508. 
242 Kitab al­Fihrist. ­  Bd.  1. ­  S. 156. 
243  AI­Masudi.  Kitab  at­Tanbih  wa­1­ishraf.  /  Ed  M.J.  de  Goeje.  Bibliotheca 
geographorum  arabicorum. ­  Pars 8. Lugduni­Batavorum:  E.J. Brill,  1967. ­  P. 345. 

125 



По  данным  ас­Сам'ани,  Мухаммад  ибн  Йахйа  ас­Сули  был  зна­
током  известий  о доисламских  царях  и  правлении  халифов,  а  также 
известий  о  благородных  потомках  пророка  Мухаммада  и  поколени­
ях  поэтов. Он был  искусным  в сочинении  книг,  и составлял  сочине­
ния, строго разделив  их по тематике. Он  написал  истории  правления 
халифов  и  их  жизнеописания,  собрал  стихи  придворных  поэтов,  в 
которых  восхвалялись  халифы.  Кроме  того,  он  собрал  также  извес­
тия  о поколениях  поэтов, вазиров, писцев и мудрецов, живших  в Ба­
гдаде в разные  времена.  Он сам  сочинял  стихи  и его  перу  принадле­
жит  множество  восхвалительных  од  и  газелей.  Он  занимался  также 
хадисоведением  и его  сборник  хадисов  "ал­Амали"  еще  в XII в.  был 
на  руках  у  людей  в  Багдаде.  Его  сочинения  и  стихи  были  широко 
распространены  и знамениты.244 

Всего  известны  названия  около  20  сочинений  Мухаммада  ибн 
Йахйи ас­Сули, таких как  "Китаб ал­вузара'"  (Книга о вазирах),  "Адаб 
ал­катиб"  (Руководство  для  писца),  "Ал­Аурак  фи  ахбар  Аал  ал­
'Аббас  ва  аш'арухум"  (Страницы  истории  рода  ал­'Аббаса  и стихи  о 
них),245  "Аш'ар  аулад  ал­хулафа'  ва  ахбарухум"  (Стихи  потомков  ха­
лифов и известия  о них),246 "Ахбар ар­Ради ва­л­Муттаки" (Известия  о 
халифах  ар­Ради  и  ал­Муттаки),247  "Ахбар  аш­шу'ара  ва­л­мухадди­
син"  (Известия  о  поэтах  и  передатчиках  хадисов),248  "Ахбар  ал­кара­

244 Абу Са'д ас­Сам'ани.  Ал­Ансаб. ­  Т. VIII. ­  С.  110­111; Ибн  Халликан.  Вафайат 
ал­а'йан... ­  Т.  1. ­  С. 508; Mustafa  b.  'Abdallah  Katib Jelebi. Lexicon  bibliographicum 
et encyclopaedicum.  / Ed G.FIugel. ­  Leipzig ­  London,  1835. ­  Bd.  1. ­  S. 60, 74, 171. 
(далее Хаджи Халифа  Кашф аз­зунун). 
245  Рукопись  этого  сочинения  хранится  в  Государственной  Публичной  библиотеке 
им.  М.Е. Салтыкова­Щедрина  в  г.  Санкт­Петербурге  (  Ханыков,  инв.  №  60).  В 
1998 г. она была  издана с переводом  на русский  язык. См. Абу  Бакр  Мухаммад ас­
Сули.  Китаб  ал­аврак  ("Книга  листов").  Критический  текст  и  перевод  на  русский 
язык  В.И. Беляева  и  А.Б. Халидова.  Предисловие,  примечания  и  указатели 
А.Б. Халидова. СПб.,  1998. 592 с. 
246 Рукопись этого сочинения дошла до нас и была издана; Abu Bakr Muhammad  ibn 
Yahya as­Suli. Ash  'ar  awlad  al­khulafa'  wa akhbaruhum  from  the Kitab al­Awrak.  /  Ed. 
J. Heyworth­Dunne  (E.J.W. Gibb  Memorial  trust). ­  London:  Luzac &  Co.,  1936. ­  361 
p. of Arabic text and  11 p. of preface. 
247 Рукопись этого сочинения дошла до  нас и была  издана; Abu  Bakr Muhammad  ibn 
Yahya  as­Suli.  Akhbar  ar­Radi  wa­1­Muttaqi.  /  Ed.  J.Heyworth­Dunne  (E.J.W.  Gibb 
Memorial  trust). ­  London: Luzac & Co., 1935. 
248 Рукопись этого сочинения дошла до нас и часть его была издана: Kitab al­Awraq. 
Qism Akhbar ash­Shu'ara'.  /Ed. J.Heyworth­Dunne. ­London:  Luzac & Co., 1933. 

126 



мига"  (Известия  о  карматах),  "Ахбар  ал­Халладж"  (Известия  об  ал­
Халладже), "Ахбар Аби Таммам" (Известия об Абу Таммаме) и др.249 

Мухаммад  ибн  Йахйа  ас­Сули  был  известным  собирателем 
книг,2'0 имел у себя дома  великолепную  библиотеку  и был  одним  из 
первых  арабо­мусульманских  библиографов.  Он  очень  гордился 
своими  книгами,  потому  что  сам  лично  изучал  каждую  из  них  под 
руководством  того  или  иного  шайха.251  Все  его  книги  стояли  у  него 
дома  рядами,  и  каждый  ряд  книг  имел  определенный  цвет,  озна­
чающий  определенную  отрасль  знания2" ­  ряд  красных,  ряд  желтых 
и т.д.253 Автор XI в. Абу­л­Фазл  Байхаки  называет  его  единственным 
своего  времени  знатоком  в  словесности,  грамматике  и  составлении 
словарей, подобные  которому в столетия появляются  мало.254 

Умер он, по данным  Ибн  ан­Надима,  в 330/941­42 г.  в Басре,  где 
он скрывался  от  знати  и простого  народа,  которые  хотели  его  убить 
за то, что  рассказывал  непристойную  историю  об  'Али  ибн  Абу  Та­
либе.2"  А  по  данным  ас­Сам'ани,  он  умер  в  335/946­47 г.  или 
336/947­48 г. в Басре, куда он выехал  из Багдада из­за постигшей  его 
травмы.256  Из  этих  данных  следует,  что,  судя  по  всему,  он,  будучи 
суннитом,  подвергся  преследованию  со стороны  разъяренной  толпы 
шиитских  фанатиков. В средневековом  Багдаде такие  стычки  между 
суннитами  и шиитами  имели  место довольно  часто, особенно  после 
прихода  к  власти  шиитских  правителей  Бундов  (945­1056  гг.).2" 
Следует  полагать,  что  его  отъезд  из  Багдада  был  связан  именно  с 

249 Абу Са'д ас­Сам'ани. Ал­Ансаб. ­  Т. VIII. ­  С.  110­111;  Ибн Халликан.  Вафайат 
ал­а'йан.­Т.  I . ­  С. 508­509; Kitab al­Fihrist. ­  Bd.  l . ­ S .  150­151; Хайр ад­дин аз­
Зирикли.  Ал­А'лам. ­  Т.  VIII. ­  С.  4; Хаджи  Халифа.  Кашф  аз­зунун. ­  Т.  1. С. 60, 
74,161, 171. 
250 Kitab al­Fihrist. ­  Bd.  I. ­  S. 150. 
251 The Irshad al­arib  ila ma'rifat  al­adib or Dictionary of Learned Men of Yaqut. / Ed. by 
D.S. Margoiiouth. ­  8 vols. ­  Vol. 7. Leiden ­  London,  1927. ­  P. 136. 
252  Al­Anbari.  Nuzhat  al­alibba  fi  tabaqat  al­udaba'  /  Ed.  A.Amer.  ­  Stokholrri,  1963. 
­ P .  165. 
253 Полосин В.В. "Фихрист" Ибн ан­Надима. ­  С. 50, 79. 
254  Абу­л­Фазл  Байхаки.  История  Мас'уда  (1030­1041)  /  Перевод  с  персидского, 
введение, комментарий и приложения А.К. Арендса. ­  М.: Наука,  1969. ­  С. 733. 
255 Kitab al­Fihrist. ­  Bd.  1. ­  S. 150. 
256 Абу Са'д ас­Сам'ани. Ал­Ансаб. ­  Т. VIII. ­  С.  110­111. 
257 Михайлова  И.Б. Средневековый  Багдад  (некоторые  аспекты социальной  и поли­
тической  истории города в середине X ­  середине ХШ вв.). ­M. ,  I990. ­ С .  130. 

127 



тем, что он остался не у дел, когда в 334/945­46 г. Багдад был занят 
войсками  буидского  султана  Му'изз  ад­Давлы258  и  власть  'Абба­
сидских халифов была свергнута.259 Исходя из этих данных, следует 
полагать,  что  год  смерти  ас­Сули, указанный  ас­Сам'ани  (335/946­
47 г.),  является  более  точным,  а  год,  указанный  Ибн  ан~Надимом 
(330/941­42 г.), скорее всего, является ошибкой переписчика.260 

Нам представляется, что автор "ал­Фихриста" Ибн ан­Надим мог 
быть потомком, а точнее внуком именно этого надима, т.е. Абу Ба­
кра Мухаммеда ибн Йахйи ас­Сули. В таком случае, его родослов­
ная  должна  была  выглядеть  в  следующей  форме:  Абу­л­Фарадж 
Мухаммад  ибн Исхак ибн Мухаммад ибн Йахйа261  ибн  'Абд Аллах 
ибн ал­'Аббас ибн Мухаммад ибн Сул ас­Сули, известный как Ибн 
ан­Надим.  В пользу  этого утверждения  говорят  все  вышеизложен­
ные  данные,  свидетельствующие  о  преемственности  научных,262 

профессиональных263  и  других  интересов264  этих  двух  лиц,  свиде­

258 Му'изз ад­давла­  первый султан династии Бундов, правил в 334­356/945­967  гг. 
259 Михайлова И.Б. Средневековый Багдад. ­  С. 33. 
260  В  арабской  графике  цифры  0  и  5  пишутся  почти  одинаково,  и  при  чтении  в 
письменном  виде их очень легко перепутать. 
261  В  этом  звене,  на  ошибочность  которого  уже  указывал  Г. Флюгель  (см.  выше), 
вместо  имени  Исхак,  возможно, должно  быть  имя  Йахйа,  чему  не  противоречит  и 
сходное написание обоих имен в арабской графике. 
262 Круг  интересов обоих ученых  охватывал  главным  образом  гуманитарные  науки, 
а  именно,  историю  доисламской  эпохи  и  историю  ислама,  арабскую  филологию, 
поэзию,  историографию,  богословские  науки  и,  наконец,  генеалогии,  биографии 
ученых  и библиографию. Ибн ан­Надим  в известной  степени  мог быть  продолжате­
лем  этих традиций  и получить свои  богатые  знания  в этих  областях  науки,  пользу­
ясь огромной  библиотекой  своего деда,  Ибн  ас­Сули,  которая  могла достаться  ему 
по  наследству.  Ибн  ан­Надим  приводил  сведения  только  о тех  книгах,  которые  он 
видел  лично  своими  глазами,  или  о  существовании  которых  он  имел  информацию 
от заслуживающего доверия  источника. См. J. W. Fuck. Ibn an­Nadim. ­  P. 896. 
263  И тот,  и другой  были  выходцами  из  среды  близких  профессиональных  кругов  ­
катибов  и варраков.  Многие  представители  семейства  Сулидов,  в том  числе и Му­
хаммад  ибн  Йахйа  ас­Сули,  в  начальной  стадии  своей  карьеры  были  придворными 
катибами,  т.е.  писцами  и  канцелярскими  работниками,  а  затем  стали  известными 
учеными,  поэтами  и  должностными  государственными  чиновниками  при  дворе 
'Аббасидов.  Ибн  ан­Надим  не  смог  стать  известным  ученым  и достичь  высокого 
положения  в обществе, как Ибн ас­Сули. Однако, нельзя  исключать и того, что это 
могло  быть связано  именно с теми  гонениями  и бедственным  положением,  в кото­
ром  оказался  последний  в конце своей жизни  после  смены  власти  в Багдаде,  что не 
могло не отразиться  и на судьбе его потомков. 

128 



тельствующие  о  том,  что  оба  ученых  были  неарабского  происхож­

дения.2" Этому не противоречит и время жизни обоих ученых.266 

С другой стороны, на первый взгляд, кажется странным, что  Ибн 

ан­Надим  в  своем  "ал­Фихристе"  приводит  некоторые  сведения  о 

Мухаммаде  ибн  Йахйе  ас­Сули,  но  при  этом  ни  словом  не  обмол­

вился  о  каких­либо  своих  связях  с  ним.267  Однако,  следует  иметь  в 

виду, что  в своем  сочинении  Ибн  ан­Надим  вообще  очень  скупо  го­

ворит  о своих  личных  связях  даже  с  многими  из  своих  знаменитых 

современников  и  коллег,  несомненно,  имевших  с  ним  близкие  от­

ношения.268  Будучи  профессиональным  букинистом,  он  интересо­

вался, в первую очередь и главным образом, только книгами, а не их 

авторами,  поскольку  к  тому  времени  уже  существовали  сочинения, 

посвященные  биографиям  ученых  и поэтов.269 Кроме того,  в сочине­

нии  Ибн  ан­Надима  имеется  специальный  раздел,  посвященный  на­

димам,  и  он,  являясь  потомком  надима,  должен  был  привести  хоть 

какие­то сведения  о своем предке, хотя и не указывая  на свои  родст­

264 В круг  интересов  обоих ученых  входили  шахматы:  Ибн  ас­Сули  сам  был  искус­
ным  шахматистом  и  написал  специальной  сочинение,  посвященное  этой  игре: 
"Китаб аш­Шатрандж"  (Книга о шахматах).  Ибн  ан­Надим  также  посвятил  шахма­
там один из разделов своего сочинения. 
265 В первые века господства Арабского  халифата среди принявшей  ислам  интелли­
генции неарабских  народов  завоеванных стран  было  распространено  движение  аш­

шўубиййа.  Представители  этого  культурно­политического  движения  (от  араб. 
шу'уб ­  народы, т.е. иные народы), зародившегося  в середине VIII в. среде  иранской 
и  тюркской  интеллигенции,  отрицали  претензии  арабов  на руководящую  роль  в 
культурной, и иногда, и в политической  жизни  стран  ислама.  Принадлежность  тех 
или иных  ученых к этому движению,  при  отсутствии  прямых  указаний  или выска­
зываний,  можно  определить  по целому  ряду  признаков,  s том  числе,  по их повы­
шенному  интересу  к изучению  истории  и  культуры  доисламской  эпохи,  а  также 
истории различных еретических течений, оппозиционных  ортодоксальному  исламу. 
Все эти признаки наблюдаются  и у обоих ученых. 
266 Разница во времени жизни обоих ученых составляет около 50 лет, что приблизи­
тельно  соответствует  разнице во времени  между двумя  поколениями:  Ибн  ас­Сули 
умер в 335/946­47  г., а Ибн  ан­Надим  ­  в 385/995  г. Предполагается,  что Ибн ан­
Надим  родился  приблизительно  в  325/936­37  г.  (См.: J.W. Fuck.  Ibn  an­Nadim. 
­  P. 895). Следовательно,  когда умер Ибн ас­Сули, ему было около  10 лет. 
267 Kitab al­Fihrist. ­  Bd.  1. ­  S. 151. 
268  Полосин  В.В.  "Фихрист"  Ибн  ан­Надима.  С. 86­96.  Примечательно,  что и  Му­
хаммед  ибн Йахйа  ас­Сули  в своей  книге  "Китаб  ал­аврак"  приводит  сведения  о 
некоторых представителях  семейства Сулидов, но при этом ни слова не упоминает о 
своих родственных связях с ними. 
259 J.W. Fuck. Ibn an­Nadim. ­  P. 896. 

129 



венные  отношения  с  ним.  Другими  словами,  среди  биографий  дру­
гих надимов, приведенных  в этом  разделе,  несомненно, должна  при­
сутствовать  и биография  его предка,  который также был  надимом. 

Еще  более  серьезным  противоречием  следует  признать  то,  что 
Ибн  ан­Надим  был  шиитом  или  му'тазилитом,270  тогда  как  Мухам­
мад  ибн  Йахйа  ас­Сули,  судя  по  всему,  был  суннитом.  Однако  из­
вестно,  что  он  имел  родственников  по  отцовской  линии,  которые 
были  шиитами. Так,  в Басре  проживал  Абу  'Али  Ахмад  ибн  Мухам­
мед  ибн  Джа'фар  ас­Сули  (ум.  после  353/964  г.),  который  был  из­
вестным  шиитским  (имамитским)  историком,  биографом,  мухадди­
сом  и факихом.2"  В истории  известны  случаи,  когда сунниты  по тем 
или  иным  причинам  изменяли  свои  взгляды  и  становились  шиита­
ми.2'2 Кроме того, были  и такие ученые,  которые  одновременно  мог­
ли быть авторитетом  как для суннитов, так и для  шиитов.273 

Таким  же  образом  некоторые  из  предков  семейства  Сулидов 
могли  быть суннитами, а другие ­  шиитами. Так, судя  по  имеющим­
ся  данным,  шиитом,  по  всей  вероятности,  мог  быть  Мухаммад  ибн 
Сул (ум. в  137/754­55  г.), казненный  в Сирии  по  приказу  'Абд  Алла­
ха  ибн  'Али  ал­'Аббаси  ­  мятежного  "дяди"  первых  'Аббасидских 
халифов.2"  Шиитом,  по  всей  вероятности,  был  и  'Амр  ибн  Мас'ада 

270  Хайр  ад­дин  аз­Зирикли.  Ал­А'лам.  ­  Т.  VI.  ­  С.  253; J.W. Fuck.  Ibn  an­Nadim. 
­  P.  895. 
271  Прозоров  СМ.  Арабская  историческая  литература  в  Ираке,  Иране  и  Средней 
Азии в VII­ середине X в. (Шиитская  историография). ­  М.: Наука,  1980. ­  С. 197. 
272 Так, известный теолог и факих из Самарканда Абу­н­Надр Мухаммад ибн Мас'уд 
ал­'Аййаши  ас­Сулами  (ум.  ок.  320/932  г.)  в  молодости  был  суннитом,  слушал  и 
собирал  хадисы  суннитских  ученых,  написал  даже  биографии  первых  халифов,  в 
том  числе  Му'авии,  но  затем  "прозрел",  как  пишут  шиитские  ученые,  и стал  шии­
том. См.: Прозоров СМ.  Арабская  историческая литература... ­  С. 184). 
273  Одним  из  таких  ученых  был  известный  историк,  мухаддис  и  факих  из  Багдада 
Абу Бакр  Мухаммад  ибн  Ахмад ал­Катиб  ал­Багдади,  известный  как  Ибн  ас­Салдж 
(ум. в 325/937  г.). Известны  названия  10 его сочинений, три из которых  были  напи­
саны  в духи  суннитской  традиции,  а  остальные  семь ­  с  позиции  шиитской  тради­
ции. См.: Прозоров СМ.  Арабская  историческая  литература... ­  С.  187­188. 
274  В  Сирии  была  расположена  столица  Омейядов  и  здесь  были  сосредоточены 
арабские  племена,  враждебно  настроенные  к  'Алидам.  Что  касается  партии 
'Аббасидов, то в начальный  период своей деятельности она  в значительной  степени 
опиралась  на поддержку  'Алидов,  которые активно помогали  им в их борьбе  против 
Омейядов.  См.:  Петрушевский  И.П.  Ислам  в  Иране  в  VII­XV  вв.  (Курс  лекций).  ­
Л.: Изд­во Лсниградского ун­тета,  1966. ­  С. 57­59. 

130 



ибн  Ca'ид  ас­Сули  (ум.  в 217/832  г.), который  служил  при дворе  ха­
лифа  Харун  ар­Рашида  (правил  в  170­193/786­809  гг.)  и был  оклеве­
тан  со  стороны  вазира  Джа'фара  ибн  Йахйи  ал­Бармаки.  Затем  он 
нашел  убежище  при  дворе  ал­Ма'муна  (правил  в  198­201/813­
817 гг.)  в Мерве,  который  возвысил  его  положение  при своем  дворе, 
а когда стал халифом, назначил  его своим  вазиром.2" 

Город Басра  в IX­X вв., наряду с Куфой  и Куммом, был одним  из 
главных центров  шиитского движения. Следует  полагать, что, кроме 
вышеупомянутого  Абу  'Али  Ахмада  ибн  Мухаммада  ибн  Джа'фара 
ас­Сули  (ум.  после  353/964  г.) здесь должны  были  проживать  и  дру­
гие  представители  семейства  Сулидов.276  Родственными  узами  с 
Басрой  был  связан  и  Мухаммад  ибн  Йахйа  ас­Сули,  который,  несо­
мненно, должен  был  иметь здесь  близких  родственников.  Поэтому  в 
335/946­47 г.,  когда  он  получил  тяжелую  травму  в  результате  гоне­
ний  разъяренной  толпы,  он  бежал  от  преследования  из  Багдада 
именно  в Басру, где умер и был похоронен своими  близкими. 

Таким  образом,  Мухаммад  ибн  Йахйа  ас­Сули,  имея  в  Басре 
родственников­шиитов,  мог  быть  близок  к  шиитским  кругам.277 

После  печальных  событий  конца  жизни  Мухаммада  ибн  Йахйи  ас­
Сули,  которые  были  связаны  с  приходом  к  власти  в  Багдаде  буид­
ского  правителя  Му'изз  ад­Давлы  и  с  последовавшими  за  этим  ши­
итско­суннитскими  погромами,  его  потомки  с  целью  обеспечения 
своей  безопасности  и под  влиянием  своих  шиитских  родственников 
в  Басре,  могли  не  только  изменить  свои  взгляды  и  стать  шиитами, 

Известно, что Харун ар­Рашид был непримиримым к шиитам, а ал­Ма'мун, на­
против, относился к ним лояльно и охотно принимал их под свое покровительство. 
(См: Прозоров СМ.  Арабская  историческая  литература..  ­  С. 22). Симпатии ал­
Ма'муна  к  'Алидам  были настолько  велики,  что сразу  после прихода к власти в 
Багдаде в 201/816­17 г., он отменил официальный черный цвет 'Аббасидов и прика­
зал своей знати и войску носить зеленую одежду (зеленый цвет был символом шии­
тов). Более того, своим преемником после себя в халифате он назначил известного 
шиитского шайха 'Али ибн Мусу ар­Рида (См.: Ибн ал­Асир. Ал­Камил фи­т­тарих. 
­ В  12томах.­Каир,  1883­1885.­Т. VI.­С. 134). 
276 С Басрой, в частности, была связана жизнь матери  Ибрахима  ибн ал­'Аббаса ас­
Сули,  которая  являлась  сестрой  известного  поэта  ал­'Аббаса  ибн  ал­Ахнафа  ал­
Ханафи (ум. в  192/808 г.). См.: Хайр ад­дин аз­Зирикли. Ал­А'лам. ­  Т. IV. ­  С. 32. 
277  Во  всяком  случае,  кажется  не  случайным,  что  среди  его  исторических  трудов 
упоминается  сочинение,  посвященное  истории  карматского  движения  ­  "Тарих  ал­
карамита" (История  карматов). См.: Kitab al­Fihrist. Bd.  1. S. 151. 

131 



но  и  отказаться  от  громкой  фамилии  (ас­Сули)  своего  попавшего  в 
немилость знаменитого  предка. 

Что  касается  Ибн  ан­Надима,  то  о  каких­либо  его  связях  с  Бас­
рой,  насколько  известно,  никаких  сведений  нет.  Известно  только, 
что  он  жил  в  Багдаде,  а  в  молодости  некоторое  время,  возможно, 
провел  в  Мосуле.278  В  связи  с  Мосулом  следует  отметить,  что  один 
из  предков  семейства  Сулидов  ­  Мухаммад  ибн  Сул,  который,  воз­
можно, был  шиитом  (см.  выше), был  в свое  время  назначен  намест­
ником  Месопотамии  с  резиденцией  в  городе  Мосуле,  некоторое 
время жил  в этом  городе2" и вполне  вероятно,  что оставил  здесь  по­
томство.  Можно  предполагать,  что  после  того,  как  Мухаммад  ибн 
Йахйа  ас­Сули  вынужден был бежать  из Багдада,  и скончался  в Бас­
ре,  его  имущество  в  Багдаде  было  конфисковано,  а  его  семья  пере­
ехала к родственникам  сначала в Басру, а затем ­  в Мосул.280 

В  первой  половине  X  в.  в Багдаде  жил  некий  Абу  Йа'куб  Исхак 
ибн  Мухаммад  ал­Басри,  который  был  "крайним"  шиитом­
мухаддисом  и  знатоком  теологических  учений.28'  Был  ли  он  отцом 
Ибн  ан­Надима  или это простое  совпадение  имен,282 и тем  более,  на­
ходился  ли  он  в  каких­либо  родственных  связях  с  Сулидами,  пред­
стоит  еще  выяснить.  Тем  не  менее,  примечательно,  что  один  из  ин­
форматоров  Ибн  ан­Надима  по  имени  Абу  'Абд  Аллах  Мухаммад 
ибн  'Имран  ал­Марзубани  (ум.  в  384/994  r.)2!î  был  одним  из  учени­
ков  Мухаммада  ибн  Иахйи  ас­Сули.284  Поэтому,  исходя  из  всего  вы­
шесказанного,  на  наш  взгляд,  стоит  задуматься  над  мыслью  о  воз­
можной  принадлежности  Ибн ан­Надима  к семейству  Сулидов.  Если 
наше  предположение  верно,  то  в таком  случае,  Ибн  ан­Надим  ока­
жется  потомком  в седьмом  поколении доисламского  тюркского  пра­

278  J.W. Fuck.  Ibn  an­Nadim. ­  P.  895; Полосин  В.В.  "Фихрист"  Ибн  ан­Надима. 
­С . 95. 
279 Арабский аноним XI века. / Издание текста, перевод, введение в изучение памят­
ника и комментарии П.А. Грязневича. ­  М.: Наука, 1960. ­ С. 123, 197, прим. 601. 
280 Когда Ибн ас­Сули умер (335/946­47 г.), Ибн ан­Надиму должно было быть око­
ло 10 лет (см. выше). 
281 Прозоров СМ. Арабская историческая литература... ­  С. 79, 115, 167,  186. 
282 Отца Ибн ан­Надима, согласно его родословной, звали именно Абу Йа'куб Исхак 
ибн Мухаммад. 
28ï Полосин В.В. "Фихрист" Ибн ан­Надима ­ С. 85. 
284 Абу Са'д ас­Сам'ани. Ал­Ансаб. ­ Т. VIII. ­ С.  111. 

132 



вителя  области  Дехистан  в  Хорасане  ­  Сул­тегина,285  по  линии  его 
сына  Мухаммада,  потомки  которого  пустили  корни  в  Багдаде.  По 
данным  источников,  еще в середине  XI в. в Джурджане  и  Дехистане 
проживали  его потомки;2*6 многие  из них  возглавляли диваны  секре­
тарей  и принимали  участие  в управлении  делами  государства.287  На­
деемся,  что  дальнейшие  исследования  в  этом  направлении  помогут 
пролить свет на окончательное  решение этого  вопроса. 

Каримов Э.Э., Абдурасулов У.А., 

Ташкент 

ХАНСКИЕ ЯРЛЫКИ КАК ИСТОЧНИК 

ПО ИСТОРИИ ХИВИНСКОГО ХАНСТВА 

В  ходе  ряда  экспедиций  1998­2002 гг.  по  Хорезмскому  вилояту 
совместной научной группой сотрудников Института  истории АН РУз 
и  Национального  общества  молодых  учёных  Узбекистана,  под  руко­
водством  д.и.н.  Э.Э. Каримова,  в  фондах  Государственного  музея­
заповедника  "Ичан­Калъа",  а также  в ряде частных  коллекций  и в  на­
личии  у  местных  жителей,  были  обнаружены  уникальные  докумен­
тальные  исторические  источники,  датированные  XVII  ­  началом  XX 

285  Сул­тегин  был  дихканом  области  Дехистан,  а  его  брат  Феруз  был  марзбаном 

соседней  области  Джурджан.  Они  оба были тюрками,  но  внешне  мало  чем  отлича­
лись от  персов: они  исповедовали  зороастризм  и приняли  язык  и обычаи  персов. В 
98/716­17  г.  обе  эти  области  были  завоеваны  арабским  военачальником  Йазидом 
ибн ал­Мухаллабом,  после чего Сул­тегин  принял  ислам  и впоследствии  принимал 
активное участие в последующих военных походах арабов. Был убит  в  102/720­21 г. 
в  одном  бою  вместе  с  Йазидом  ибн  ал­Мухаллабом.  См.:  Абу­л­Фарадж  ал­
Исфахани.  Ал­Агани.  ­  В  21  томе.  Байруг:  Дар  ал­фикр  ­  Дар  мактабат  ал­хайат, 
1955. ­  Т.  IX. ­  С. 38 (на  араб яз.); История  ат­Табари. Избранные отрывки / Пер. с 
араб.  В.И. Беляева.  ­  Дополнения  к  переводу  О.Г. Большакова  и  А.Б. Халидова. 
­ T . ,  1987.­C.  165­170. 
286 Абу Са'ид  Гардизи. Зайн  ал­ахбар.  Украшение  известий.  Раздел об  истории  Хо­
расана  /  Пер.  с  перс.  А.К. Арендса.  Введение,  комментарии  и  указатели 
Л.М. Епифановой. ­ Т . ,  Фан,  1991. ­ С . 33. 
287 По родословным  из различных  источников  нам удалось выявить  имена  14 пред­
ставителей  семейства  Сулидов,  которые  были  известными  для  своего  времени  уче­
ными,  поэтами  и государственными  деятелями,  и проживали  в  Багдаде, Басре,  Мо­
суле, Сирии, Азербайджане,  Мерве, Самарканде  и других  городах и областях  Араб­
ского халифата. См. Генеалогическую таблицу потомков Сул­тегина в конце статьи. 

133 



века.218  О  научном  значении  материалов  этой  экспедиции  в  полной 
мере  можно  говорить  лишь  после  проведения  полномасштабных  ис­
следований  собранных  письменных  памятников.  Однако  уже  предва­
рительная  работа  над текстами  документов  говорит  о  наличии  новых 
ценных  сведений  по  социально­экономической  и  общественно­
политической истории Хивинского ханства XVII ­  начала XX веков. 

Проблема  слабой  изученности  ряда  аспектов  социально­
экономической  жизни  Хивинского  ханства  и  необходимости  широ­
кого  привлечения,  наряду  с  нарративными  хрониками,  докумен­
тальных  источников  неоднократно  поднималась  исследователями.289 

Архив  хивинских  ханов  XIX  в.,  обнаруженный  П.П. Ивановым  в 
1936 г.  в  фондах  Государственной  публичной  библиотеки  им. 
М.Е. Салтыкова­Щедрина,290  лишь  в  некоторой  степени  позволил 
удовлетворить  потребности  исторической  науки  в  фактическом  ма­
териале  по  социально­экономической  истории  Хивинского  ханства. 
Позднее  материалы  данного  архива  были  дополнены  новыми  доку­
ментами.  Они  были  обнаружены  благодаря  архивным  исследовани­
ям  Ю.Э. Брегеля,  М.Ю. Юлдашева2",  А.Б. Вильдановой,  А. Шайхо­
вой292  и др. На  базе  этого  фактологического  материала  был  опубли­
кован  ряд  трудов,  в  значительной  степени  воссоздавших  картину 

288  Документами  данной  коллекции  заинтересовался  ряд отечественных  и  зарубеж­
ных  исследовательских  и  спонсорских  организаций.  Так,  весной  2002  г.  нами  был 
получен  технический  фант  со  стороны  Государственного  Департамента  США  на 
проведение  работ  по  компьютерному  копированию  письменных  памятников  и  со­
хранению  их в электронном  формате. К настоящему моменты сняты  компьютерные 
копии  практически  со  всех документов,  обнаруженных  в ходе  экспедиционных  ра­
бот. Они хранятся  в электронном  архиве Национального общества молодых  ученых 
Узбекистана. 
289  Иванов  П.П.  Архив хивинских  ханов  XIX  в. Исследование  и описание докумен­
тов с историческим  введением. ­  Л ,  1940. ­  С. 15. 
290  Подробнее  об  архиве  см.:  Иванов  П.П.  Новые  материалы  по  истории  Средней 
Азии. // Историк­марксист. ­  Кн. 3. ­  М.,  1937. ­  С. 220­222; Юлдашев  М.Ю. Новые 
архивные  источники  по  истории  Средней  Азии. //  КСИВ АН. ­  Вып.  1. ­  М.,  1951. 
­ С .  35­41. 
291  Юлдашев  М.Ю.  К истории  крестьян  Хивы. ­  Т.,  1966; Он же. Новые  ценные ар­
хивные  материалы  по  истории  Средней  Азии. // Общественные  науки  в  Узбекиста­
не. ­  №  6. ­  1962. ­  С. 57­59; Он же. Интересный документ  по истории  Хивинского 
крестьянства XIX в. //Общественные науки в Узбекистане. ­ №  1. ­  1968. ­  С. 28­30. 
292 Шайхова  А. Документы  об аренде вакуфных  земель в Хивинском  ханстве XIX  ­
начала XX  века. // Общественные науки в Узбекистане. ­  №  1. ­  1986. ­  С. 48­51. 

134 



аграрных  отношений  и  налоговой  системы  в  Хивинском  ханстве 
XIX в., тогда  как социально­экономическое  положение Хивинского 
ханства  XVIII в. и ряда других  исторических  периодов  оставалось 
неизученным. Исключением стала публикация "Каталога хивинских 
казийских документов XIX ­  начала XX вв"2И, в которой приведены 
краткие  описания  значительного  количества  хивинских  юридиче­
ских актов XVIII­XX вв. 

В настоящей статье мы хотели бы упомянуть о части коллекции, 
собранной  в  ходе  упомянутых  выше  изысканий,  состоящей  из 78 
документов.  Часть  их  представлена  документами  типа  вакфнома, 
другая часть ­  ханскими ярлыками. Наиболее ранний из документов 
датирован  1070 г.х./1659­60гг.,  наиболее  поздний ­  месяцем рама­
зан 1338 г.х./май  1919 г. Документы данной части коллекции, таким 
образом,  освещают  более  чем  двухсот  пятидесятилетний  период. 
Относительно небольшую часть ее составляют документы XVII ве­
ка, затрагивающие правление последних ханов династии Арабшахи­
дов (1512­1714 гг.). Часть документов датировано XVIII веком. Ос­
новная же часть документов относится  к XIX веку ­  главным обра­
зом к периоду  правления Сайид Мухаммад­хана  (1856­1864) и Му­
хаммад  Рахим­хана  II  (1864­1910).  Такая  хронологическая  тенден­
ция может быть объяснена следующими причинами. Некоторые до­
кументы,  в частности  вакфные  грамоты,  вследствие  изношенности 
переписывались заново, при этом новый документ датировался днём 
обновления с сохранением прежнего содержания документа и фигу­
рирующих там дат. Например, вакфный документ двух ханака Шай­
ха Сулайман Хадади294 был составлен в 1070 г.х./1659­60 гг. по ука­
занию  Абулгази­хана  взамен  первоначального  документа,  датиро­
ванного  месяцем  рамазан  750 г.х./ноябрь  1349 г., по причине изно­
шенности последнего. 

Ханские ярлыки,  касающиеся  различного  рода пожалований со 
стороны хана, иногда нуждались в подтверждении его преемниками, 
издававшими  новый  ярлык.  Другие  ярлыки  требовали  изменения 
для подтверждения прав потомков получателя ярлыка, после смерти 
последнего. Так,  к примеру, Аранг Мухаммад­ханом  (1691­1695) в 

293 Каталог хивинских  казийских документов XIX ­  начала XX вв. Ташкент ­  Киото, 
2001. 
294 Вакфнома двух ханаках Шайха Сулайман Хадади,  1070 г.х. 

135 



месяце  сафар  1100  г.х./ноябрь  1688 г.2'5  был  обновлён  ярлык,  вы­
данный Хайит шайху и Ашур шайху и перешедший  к их сыновьям 
Нийозу и Эшнийозу. Новый ярлык сохраняет прежние права. 

Основная  часть  документов  хивинской  коллекции  написана 
смешанным  почерком ­  хивинский  насталик с сильными элемента­
ми шикаста. В отдельных вакфных грамотах  при написании басма­
лы используется  почерк насх. Язык написания документов ­  хивин­
ский узбекский.  Некоторые  наиболее  ранние  документы  написаны 
на языке фарси. 

В рамках настоящей статьи мы хотим  привести  характеристики 
отдельных ханских ярлыков. 

Стиль  написания  ханских  ярлыков  носит  официальный  канце­
лярский характер и не отличается особой цветистостью и растянуто­
стью содержания. Структура таких документов  практически  не из­
менилась  на  протяжении  XVII­XIX вв.  Условно  ханские  ярлыки 
можно классифицировать следующим образом: 

­  тарханные ярлыки ­  о даровании ханом титула тархан, обычно 
потомкам  авлийа,  сайидов  и ишанов.  Получателю  данного  ярлыка 
даётся  привилегия  налогового  иммунитета,  т.е.  освобождение  от 
различного  рода налогов, податей и повинностей.  В тарханном яр­
лыке  Сайид  Мухаммад­хана,  выданном  в  месяце  джумада'  I 
1277 г.х./ноябрь  1860 г.296 на имя Мулло Назар Охунда и других лиц, 
потомков  святого  Чопон­ота,  получателям  ярлыка  даруется  титул 
"тархан"  и  они  освобождаются  от  различных  налогов,  податей  и 
принудительных работ; 

­  суйургальные  ярлыки  ­  о  пожаловании  ханом  земель  своим 
приближенным; 

­  ярлыки о назначении ханом лица на должность (хакима, раиса, 
казн и т.д.); 

­  ярлыки о продаже земель, где фиксируется  факт продажи ха­
ном  земель  из  состава  государственных  или  собственных  наделов 
ханской  семьи  должностным  лицам  и  сановникам,  в  большинстве 
случаев для вознаграждения нукеров. 

Анализ ханских ярлыков данной коллекции доказывает,  что тер­
мин "суйургал" употреблялся не только в случаях земельного пожало­

Ярлык Аранг Мухаммад Баходур­хана, 1100 г.х. 
Рук., ярлык Сайид Мухаммад­хана, 1277 г.х. 

136 



вания,  но  и относительно  других  видов  ханских  пожалований.  Так,  в 
уже упомянутом  выше документе  Аранг  Мухаммад­хан  жалует  полу­
чателей  документа  налоговым  иммунитетом.  Факт  пожалования  им­
мунитета  обозначается  не термином  "тархан",  как  в других  докумен­
тах  коллекции,  а  термином  "суйургал",  который  чаще  применяется 
при  пожаловании  земельных  наделов.  В  определении  самого  доку­
мента  встречается  термин  "нишон",  что  в  соответствии  со  списком 
типовых  названий  документальных  источников,  разработанным 
О.Д. Чехович297,  не  что  иное,  как  указ.  В  другом  ярлыке,  составлен­
ном в месяце сафар  1316/июнь  1898 г.298,  Мухаммад  Рахим­хан  П жа­
лует должность  раиса города  Ханка домулло299  Аваз  ходже. Факт  по­
жалования  на должность  фиксируется  как  "суйургал  килдук".  Таким 
образом,  на  основании  данных  источников  хивинской  коллекции 
можно  предположить,  что в ханских ярлыках  XVII ­  нач. XX  вв. тер­
мин  "суйургал"  использовался  не только  в значения  пожалования  зе­
мельного надела, но и в значении пожалования вообще.300 

Все  ханские  ярлыки  начинаются  словами  "...сузимиз"  ("...наше 
слово"). Ханский  ярлык  скрепляется  личным  мухром  хана,  который 
обычно  имеет  миндалевидную  форму.  Внутри  мухра  имеется  над­
пись  с  именем  хана.  Встречаются  ярлыки  с  несколькими  различны­
ми  ханскими  мухрами. Это  объясняется  тем, что  отдельные  ханские 
ярлыки  при  смене  правителя утверждались  мухром  нового хана.  На­
пример, ханский ярлык  Мухаммад  Рахим­хана  I (1806­1825),  состав­
ленный  в  месяце  джумада'П301  1224  г.х./июль  1809 г.  о  даровании 
титула  "тархан"  потомкам  святого  скреплён  тремя  различными  хан­
скими  мухрами.  Внутри  первого  надпись  "Мухаммад  Рахим  Бахо­
дур­хан", по краям  мухра приведён  отрывок  из коранического  айата. 
В  третьем  мухре  надпись  ­  "Рахимкули­хан  ибн  Аллакули­хан". 
Надпись  внутри  второго  мухра  неразборчива,  но  можно  с  уверенно­

297 Чехович О.Д. Задачи среднеазиатской дипломатики. // Народы Азии и  Африки. 
­№6.­1969.­С80. 
298 Рук, ярлык Мухаммад Рахим­хана II, 1316. 
299 Домулла ­  учитель; почтительное обращение к человеку, в знак уважения к его 
знаниям. 
300  Подробнее  о  значении  "суйургал"  см.  Ахмедов  Б.А..  Мукминова  Р.Г., 
Пугаченкова P.A. "Амир Темур. Жизнь и общественно­политическая деятельность". 
­Т.,  1999.­С. 70­73. 
30! Рук., ярлык Мухаммад Рахим­хана  I,  1224 г.х. 

137 



стью  предположить,  что  она  принадлежит,  сыну  Мухаммад  Рахим­
хана  ­  Аллакули­хану.  Таким  образом,  данный  документ  первона­
чально  был  скреплён  мухром  Мухаммад  Рахим­хана,  после  его 
смерти  документ  был  заново  утверждён  его  сыном  ­  Аллакули­
ханом  (1825­1842),  а  после  смерти  последнего  ­  следующим  прави­
телем Рахимкули­ханом  ( 1842­1846). 

Дальнейшее  исследование  ханских  ярлыков  хивинской  коллек­
ции  позволит  извлечь  ценные  сведения  о  различных  аспектах  соци­
ально­экономической  жизни  Хивинского  ханства  XVII  ­  начала 
XX вв., таких,  как  налоговая  и  административная  система,  выявить 
круг  прав  и  обязанностей  отдельных  должностных  лиц  и  характер 
оплаты  их  труда,  о  категориях  чиновников,  податного  населения  и 
т.д. 

Отахўжаев  А., 

Ташкент 

УЗБЕК  ДАВЛАТЧИЛИГИ  ТАРИХИДА  СУҒ Д­ТУРК 
МУНОСАБАТЛАРИ  ИЛДИЗЛАРИ 

Дунёда  кўплаб  кадимги  маданият  ўчоклари  ­  цивилизациялар 
мавжуд  бўлганлиги  маълум.  Улар  орасида  Турон  ­  Ўрта  Осиё  ци­
вилизацияси  ўзига  хос  бўлиб,  алоҳ ида  эътиборга  моликдир.  Шу 
цивилизациянинг  ажралмас  кисми  ­  ўзбек  халқ и  ва  унинг  давлат­
чилиги  тарихининг  қ адимий  иддизларини  ҳ ар  томонлама  ўрганиш 
мустақ ил  республикамизнинг  келажак  сари  дадил  олга  бориши 
учун  улкан  тажриба  манбаи  сифатида  ғ оят  муҳ имдир. 

Узбек  давлатчилиги  тарихи  иддизлари  кадимий  ўтроқ  
дехдончилик  маданияти,  хунармандчилиги  ва  илк  шаҳ ар­давлатлар 
маданиятини  юзага  келтирган  даврлардан  то  бугунгача  ушбу  азалий 
макон  ­  Туронзаминда  давом  этмокда.  Асрлар  давомида  тарихий 
узилишлар,  инқ ирозлар,  сиёсий  таназзул,  қ арамлик  холатлари  хам 
рўй  бергани  маълум. 

Узбек  давлатчилиги  тарихини  ўрганиш  тарихий­географик 
маънода  нафақ ат  бугунги  Узбекистон  худудини,  балки  бутун  Мар­
казий  Осиё  деб  аталмиш  улкан  минтақ ада  бўйлаб  кечган  барча 
сиёсий,  иқ тисодий,  маданий  ва  этник  жараёнларнинг  буткул  воқ еа­
ходисаларини  камраб  олади. 

Турон  ­  Туркистон  худудида  рўй  берган  муҳ им  жараёнлардан 
бири  этник  ёки  полиэтник  ходисадир.  Бу  интеграцияловчи  кўплаб 

138 



этносларни  бирлаштирувчи  ижтимоий,  сиёсий,  маданий  ходисалар 
билан  қ ўшилиб  кетади.  Умуман  олганда  этник  жараёнлар  илмий 
асосда,  холис  илмий  назарияга  суянган  ҳ олда  Туронзаминда  узбек 
халки  иштирок  этган  туркий  забои  этник  қ атламнинг  шу  маконда 
азалий,  автохтон,  абориген  қ атлам  сифатида  мавжуд  бўлганлигини 
тан  олиш  негизида  қ аралиши  лозим.  Аслида  ҳ ам  бу  ҳ удуд  ўзига 
хос  бўлтан  маданиятлар  кесишувида  бўлиб,  қ анчалик  давлатлар 
унинг  бошқ арув  усулларига  ўз  таъсирини  ўтказмасин,  турли  этник 
кўринишидаги  сулолалар  четдан  келган  деб  кўрсатилмасин  нати­
жада  эса  ўлкамизнинг  ўтрок  маданияти  анъаналари  билан  кўчман­
чи  маданият  коришуви  ­  симбиози  жараёни  туб  жой  давлатчилиги 
шакли  асосида  колаверди. 

Республикамиз  Президента  Ислом  Каримов:  "Бир  сўз  билан 
айтганда,  минг  йиллар  давомида  юртимизга  келиб­кетганлар  озми? 
Эрондан  Аҳ монийлар,  Юнонистондан  Александр  келди,  Арабис­
тондан  Кугайба,  Мўғ улистондан  Чингизхон  келди,  рус  истилочи­
лари  келди:  лекин  халк  қ олди­ку.  Хўш,  бунда  қ андай  сир­синоат 
бор?  Халқ   қ андай  ички  куч­кудратга  таяниб  ўзлигини  саклаб 
қ одди?  Қ адим­қ адим  замонлардан  ўтроқ   яшагани,  илм­маърифатга 
интилгани,  буюк  маданиятга  эга  бўлгани,  ўз  урф­одатларини 
муқ аддас  билгани  учуй  эмасми?"302  деб,  таъкид'этган  ҳ ам  бежиз 
эмас. 

Минтақ амизда  ҳ озирги  кўринишдаги  юксак  маданият  ўчоғ ига 
асрлар  давомида  кимлар  асос  содди  деган,  хакли  савол  ечимга 
муҳ тождир.  Тарихан  Ўрта  Осиёнинг  туб  жой  аҳ олиси  асос  эътибо­
ри  билан  икки  этник  компонентлардан  ташкил  топтан  бўлиб,  бу­
лар  "шарқ ий  эроний  тили":  суғ д,  хоразм,  чоч,  бохтар  ҳ амда  турк 
тили  элатлар  ва  қ абилалардир.  Уларни  ягона  номда  "Ўрта  Осиё­
ликлар"  деб,  аташ  мумкин  бўладй.  Чунки  ҳ ам  "шарқ ий  эроний 
тилли"  ҳ ам  туркий  халклар  туб  халқ лар  бўлиб,  кейинчалик  узбек 
ва  тожик  халкларининг  шаклланишида  етакчилик  килишди.  Тари­
химиз  тадкиқ отчиларидан  бири  рус  олими  С П .  Толстов  XX  аср 
ўрталарида  ўзбек  халқ ининг  келиб  чиқ иши  хақ ида  фикр  юритар 
экан  шундай  деб,  ёзган  эди:  "Ўзбек  халқ ининг  қ арор  топишида 
кадимги  суғ дликлар  ва  хоразмликлар,  кўчманчи  массагетлар  ва 
саклар,  кўчманчи­келиб  чиқ иши  туркий  бўлган  қ абилалар  ва 
нихоят  Олтин  Ўрда  ўзбеклари,  қ ипчокдарнинг  авлодлари  юз  йил­
лар  давомида  қ оришиб,  ҳ озирги  ўзбек  халқ ини  ташкил  қ илган"303. 

Каримов И. Тарихий хотирасиз келажак йўқ . ­  Т.: Шарқ ,  1998. ­  17­6. 
Толстов СП. Древняя культура Узбекистана. ­ Т., 1943. ­ С. 35. 

139 



Биз  бунга  қ ўшимча  равишда  узбек  халклнинг  шаклланиши  тарки­
бига  чочликлар,  фарғ оналиклар  ва  бактрияликларнинг  қ адимий 
аҳ олисини  хам  қ ўшган  бўлардик. 

Булар  орасида  суғ д  ва  турклар  симбиози  масаласи  алоҳ ида 
ўзига  хос  ўрин  тутади.  Чунки  улардаги  умумий  бўлган  жиҳ атлар 
салмоқ лидир.  Бу  умумийлик  ҳ аётнинг  барча  соҳ аларида  ўз  аксини 
топган.  Узоқ   йиллар  бирга  яшаш  Марвдан  то  Мўғ улистонгача 
бўлган  улкан  худудда  суғ д­турк  ёки  турк­суғ д  маданият  шаклининг 
этно­маданий  қ иррасига  асос  солди. 

Милоддан  аввалги  I  минг  йилликдан  то  милодий  I  минг  йиллик 
охиригача  бўлган  деярли  2  минг  йиллик  тарих  давомида  ягона  ма­
даний­тарихий  макон  вужудга  келди.  Шу  боис  ҳ ам  рус  тарихчила­
ридан  бири  А.Н.  Бернштам  ўз  даврида  Урта  Осиёнинг  қ адимий  ва 
илк  ўрта  асрлар  тарихини  даврлаштирганда  милодий  VI­VIII  аср­
лар  (570­783  йй.)  турк­суғ д  даври  деб  белгилайди,  бу  бежиз  эмас 
эди  албатта.  У  тузган  тарихни  даврлаштириш  кўйидаги  манзарани 
касб  этган  эди: 

1.  Мил.  авв.  VII­IV  асрлар  скиф­суғ д  даври; 
2.  Мил.  авв.  IV­UI  асрлар  (380­250  йй.)  сак­хоразм  даври; 
3.  Мил.  авв.  III­II  асрлар  (250­140  йй.)  қ анғ ­парфиён  даври; 
4'. Мил.  авв.  II  ва  милодий  II  асрлар  (м.а.  140  ­  м.180  йй.)  ку­

шон  ­  тохаристон  (илк)  даври; 
5.  Милодий  П­V  асрлар  (180­420  йй.)  сўнгти  кушон  даври. 
6.  V­VI  асрлар  хунн­эфталлар  даври  (420­570  йй.)  ва  ниҳ оят 

сўнгиси  биз  юқ орида  таъкидлаганимиз  турк­суғ д  давризм.  Биз  маз­
кур  даврлаштиришни  ижобий  ўрганишимиз  жоиздир. 

Юқ оридагидан  ҳ ам  кўриниб  турибдики,  милоддан  аввалги 
I  минг  йилликдан  бошлаб  туркий  кабилалар  ва  элатлар  асосини 
ташкил  этган:  скиф,  сак,  канга,  кушон  (юечжи),  хунн­эфталлар 
ҳ амда  кейинчалик  турк  (тукю)  номини  олган  хоқ онлик  ахли  ҳ амма 
даврларда  ҳ ам  минтақ амиздаги  сиёсий,  этник  жараёнларда  узлуксиз 
иштироки  борлигининг  гувоҳ и  бўламиз. 

Суғ д­турк  бирлиги  айниқ са,  қ адимги  ва  илк  ўрта  асрлар 
(мил.авв  VI­III  асрлардан  то  милодий  XI  асргача  бўлган  давр)  да 
яқ қ ол  намоён  бўдди.  Суғ д  ахлининг  шаркқ а  қ араб  доимий  равишда 
турли  сабаб  ва  эҳ тиёжлар  натижасида  силжишлари  ва  турклар  би­
лан  қ оришиб  бориши  охир­оқ ибат  уларнинг  бир  қ исмини  туркий 
қ атлам  билан  ассимиляциясига  олиб  кедди.  Ўрта  Осиё  ва  Еттисув 

504  Бернштам  А.Н.  Среднеазиатская  древность  и  ее  изучение  за  30  лет  //  ВДИ. 
­ № 3 . ­ 1 9 4 7 . ­ С .  91. 

140 



йўналиши  бўйлаб  сутдлар  Шаркий  Туркистонга  Хитой  чегаралари 
қ адар  етиб  бордилар.  В.А.  Лившиц,  европалик  суғ дшунос 
В.Б.  Хеннинг  фикрига  қ ўшилган  ходда  суғ дларнинг  хитойлар  би­
лан  муносабатга  киришувини  мил.  авв.  Ш  аср  билан  белгилайди­
лар.

305  Шу  даврдан  Шаркий  Туркистонда  суғ д  колониялари  вужудга 
кеяди.  У  ердаги  супшар  орасида  туркча  исмлар  расм  бўла  бор­
ган.306 

Демак,  то  суғ длар  хитойлар  билан  савдо­тижорат  ва  иқ тисодий 
алоқ аларни  ўрнатишларига  қ адар  бевосита  туркий  элатлар  худуд­
ларидан  ўтиб  улар  билан  ҳ ар  томонлама  калин  муносабатда 
бўлганлари  шубҳ асиздир.  Бу  муносабатлар  мил.  авв.  I  минг  йиллик 
бошлари  билан  белгиланади.  Шу  ўринда  таъкидлаш  зарур­ки, 
кўплаб  европа,  рус  ва  ҳ атто  баъзи  тожик  олимлари  "евроцентризм" 
назариясини  илгари  суриб,  уларнинг  Ўрта  Осиёга  туркий  халқ лар 
фақ ат  УЛПасрлардан  кириб  келган  деган  даъволари  асоссиз  бўлиб 
чиқ моқ да.  Ўзаро  муносабатлар  ҳ ам  сугдларнинг  ҳ ам  туркларнинг 
табиий  эҳ тиёжлари  орқ али  кечган.  Хатто  IV­VI  асрларда  Туронза­
минда  ҳ укмронлик  ўрнатган  хиёнийлар,  кидарийлар  ва  эфталитлар 
ҳ ам  асли  келиб  чиқ иши  туркий  кабилапарданлиги  маълум.  Шу  бо­
не  ҳ ам  на  хиёний,  на  кидарий,  на  эфталитлар  ва  на  Турк 
хоқ онлиги  худудимизда  маҳ аллий  халқ пар  қ аршйлигйга  учрамаган. 
Балки  эфталитларнинг  Эрон  подшоси  Перуз  устидан  қ озонган 
ғ алабаларига  кўмакдош  бўлишган.  Акс  ҳ олда  эфталийлар  Эрон­
ликлар  устидан  уч  бора  юришларида  ҳ ам  ғ алабага  эриша  олмаган 
бўлардилар. 

Кейинги  даврларда,  яъни  илк  ўрта  асрларда  сугдларнинг  Мар­
казий  Осиё  минтакасидаги  маданий  таъсири  кучайди.  Бу  ўринда 
икки  ўртадаги  геосиёсий  яқ инлик  ҳ ам  муҳ им  ўрин  тутади.  Суғ д 
тили,  маданияти  ва  ёзуви  Амударё  соҳ иллардан  Хитой  девори 
қ адар  бўлган  ҳ удудда  етакчилик  қ ила  бошлади.  Бу  ҳ еч  кандай  мо­
неъпик  келтириб  чикармади.  Минтакимизда  ва  факат  ўзига  хос 
бўлган  суғ дча  kand  ­  кент,  шаҳ ар,  қ ўргон  маъноларини  берувчи 
шаҳ арлар  тизими  кенг  тарқ алди.3  Бу  жараён  то  XI­ХП  асрларга 
кадар  давом  этди. 

30s  Основы  иранского  языкознания.  Среднеиранские  языки.  ­  М.:  Наука,  1981. 
­ С .  348. 
306  Чугуевский  Л.И.  Новые  материалы  к  истории  согдийской  колонии  в  районе 
Дуньхуана. // Народы Азии и Африки. ­  Вып. X. ­  М.: Наука,  1971. ­  С. 147. 
307  Основы  иранского  языкознания.  Среднеиранские  языки.  ­  М.:  Наука,  1981. 
­  С. 348. 

141 



Суғ д  тилининг  амалий  кўлами  шу  даражада  кенг  бўлганки, 
Ўрта  Осиё  ва  Еттисув  вилояти  ҳ ам  Шарқ ий  Туркистоннинг  кўплаб 
аҳ олиси  суғ д  ва  турк  тилларида  бемалол  сўзлашаверган,  кўпроқ  
шаҳ арларда  суғ д­турк  икки  тиллилиги  расмий  ҳ олат  бўлганлиги 
Маҳ муд  Кошғ арийнинг  "Девону  луғ атит­турк"  асаридаги  хабардан 
маълум. 

Илк  ўрта  асрларда  Суғ днинг  ўзида  рўй  берган  жараёнлар  хам 
эътиборга  моликдир.  VII­VIII  асрларга  оид  Муғ   тоғ идан  топилган 
"Суғ д  подшоси,  Самарканд  ҳ окими",  сўнг  Панж  ҳ окими  Деваштич­
га  тегишли  хужжатларда™  Шаркий  Суғ д  вилояти  марказларидан 
бири  Панч  шаҳ ри  ҳ окими  Чакин  Чур  Билга  исмли  турк 
бўлганлиги  (В­8  рақ амли  ҳ ужжат),  Уттагин  исмли  турк  шаҳ зодаси 
(асилзодаси)  билан  Дугуд*унча  исмли  суғ д  қ изи  никоҳ ининг  кайд 
этилиши  (Nov.  3  ва  Nov.  4  хужжатлари),  Панч  ҳ окими  Деваштич­
нинг  иш  юритувчиси  —  фрамандари  ­  Ўтт  исмли  турк  бўлганлига 
(А­18,  В­9  ва  бошқ а  хужжатлар)  суғ д­турк  бирлигининг  сиёсий­
маъмурий  бошқ арувдаги  иштирокининг  далилидир.  Ушбу  архив­
нинг  1.1  рақ амли  ҳ ужжати  истилочи  араблар  амири  Абдурраҳ мон 
ибн  Субҳ нинг  Деваштичга  мактубидир.  Мактубда  зардуштийлик 
дини  коҳ ини  Кўрчи  исми  қ айд  этилган.  Бу  шахс  Зардуштий 
коҳ ини­турк  кавми  вакили  бўлган.  Бу  мактуб  Суғ дда  яшаган  турк­
лар  орасида  ҳ ам  зардуштийлик  динига  эътиқ од  бўлганлигини 
кўрсатади. 

Араб  истилочиларига  қ арши  курашиш  учун  712­714  йилларда 
Деваштич  ўз  чопари  Фатуфарнни  Чочга  юбориб,  Чоч  тудуни, 
Фарғ она  подшоси  ва  Турк  ҳ оқ они  билан  иттифоқ чилик  муносабат­
ларини  ўрнатиш  харакатида  бўлган  (А­14  ҳ ужжати).305  Азаддан 
туркларнинг  ҳ арбий  маҳ орати  юксак  бўлганлиги  учун  суғ длар  дои­
мий  равишда  душманга  қ арши  курашда  уларнинг  кўмагига  суян­
ганлар.  Қ олаверса,  VI­VIII  асрларда  Суғ д  ўлкаси  Турк  ҳ оконлиги 
вассали  эди.  Асрлар  давомида  минг­минг  чақ иримлик  карвон 
йўлларида  ҳ аракат  килган  суғ д  савдогарлари  турк  суворийлари 
хлмоясида  бўлганлар.  Бу  сугдларга  бехатар,  эмин­эркин  савдо­
тижорат  ишлари  билан  мут­улланиш  имконини  берган. 

Ҳ оқ онликда  суғ д  тили  даражаси  баланд  бўлиб,  улар  орасида 
Бутуг  эпиграфик  ёдгорлиги  тадқ иқ отчилари  В.А.  Лившиц  ва 
С.Г.  Кляшторнийлар  1­Турк  ҳ оқ онлигининг  расмий  тарихи  баёнига 

Согдийские документы с горы Муг. ­Вып. 2.­М.: Наука, 1962. ­222 с. 
Исҳ оков M.M. Унугилган подшоликдан хатлар. ­  Т.: Фан,  1992. ­  6­6. 

142 



дахддор  деб  бахолайдилар.  Ёднома  583  йилга  оид  деб  ҳ исобла­
нади.3,{ 

Яна  бир  мисол,  УП  аср  2­ярми  воқ елигини  акс  эттирувчи  Са­
марканд  Афросиёбидаги  деворий  суратларда  Чагониён  хукмдори 
Туронтош  номидан  Суғ дга  келган  элчини  кутиш  манзараси  ўз  ак­
сини  топган.  Элчи  кийган  халатнинг  этак  қ исмига  16  қ атор  суғ дча 
нома  битилган.  Унда  қ айд  этилишича  чагонхудот  Туронтош 
(туркий  нем!)  ўз  элчиси  Букарзотни  Суғ дга  юборган.  Шундан  ху­
лоса  қ иладиган  бўлсак,  VI­VIII  аерларда  юртимизда  турк  қ атлами 
ва  нуфусининг  юқ ори  даражада  бўлганлиги  ўз  аксини  топали.3" 

X­XI  аерларга  келиб  эса  бу  этник  жараёнлар  натижасида  бир 
хил  урф­одат  ва  антропологик  ўхшашлиги  яқ ин  бўлган  ўзбек  ва 
тожик  халкларининг  шаклланиши  якунида  муҳ им  ўрин  тутди. 

Тарихчи  олим  Карим  Шониёзов  тожиклар  ва  уларнинг  илк  аж­
додлари  билан  узбек  аждодлари  кадим­кадимдан  бир  худудда  яшаб 
бир­бирлари  билан  аралашиб  кетганлигини,  IX­X  аерларга  келиб 
эса  кўплаб  суғ длар  уз  тилларини  унутиб  туркий  тидда  сўзлашган­
ликларини  илмий­асослашга  ҳ аракат  қ илганлар.312 

Хулоса  килиб  айтганда,  гарча  XI  аерга  келиб  суғ д  тили  ўла 
бошлаган  бўлсада,  суғ д  халқ ининг  кейинги  тараккиёти  узбек  ва 
тожик  халкдари  ҳ аёти  тарзида  давом  этди.  Араб  йстилосидан  сўнг 
Туркистондаги  суғ д  маҳ аллий  аҳ олиси  қ исман  турк  ва  қ исман 
форс­тожик  тилини  (асосан  шаҳ арларда)  кабул  қ илган  бўлса,  Ет­
тисув  ва  Шарқ ий  Туркистонда  суғ длар  деярли  турклашдилар. 

Суғ д  ёзуви  таъсирида  уйгур  ёзуви­ шаклланди.  Турк­сувд  муно­
сабатларининг  деярли  икки  минг  йиллик  тарихи  илдизлари  хозирги 
сиёсий  иқ тисодий  ва  миллий  масалаларга  холис  баҳ о  бериш  учун 
муҳ имдир.  "Тожиклар­орий  ирқ ига,  туркий­ўзбеклар  мўғ ул  иркига 
мансуб"313 деган,  даъволар  асоссиз  эканлигини  исботлайди. 

Дарҳ ақ икат,  халкларнинг  қ адим  даврларданоқ   бир­бирлари  би­
лан  аралашиб,  қ оришиб  келганлиги  ва  соф  (аралашмаган)  халқ  
бўлмаганлигига  тарихнинг  ўзи  гувоҳ лик  беради.314  Чунки  Туронза­
мин  нафақ ат  суғ д­турк  муносабатлари,  қ олаверса  хоразм,  чоч,  бох­

10 Кдяшторный  С.Г.,  Лившиц  В.А.  Согдийская  надпись  из  Бугута.  // Страны  и на­
роды Востока. ­  Вып. 10. ­ M . ,  I971. ­ С .  121­146. 
311  Исҳ оқ ов  М.М.,  Отахужаев  А.  Суга  ­  Чагониён  муносабатларидан  (Афросиёб 
суғ д  ёзма  лавҳ аси  асосида).  /  Термиз  шахрининг  жаҳ он  цивилизациясида  тутган 
ўрни.  ­  Термиз,  2001. ­  6­7­6. 
312 Шониёзов  К.  Узбек  халкянинг  шаклланиш  жараёни.  ­  Т.:  Шарқ ,  2001. ­  92­6. 
313 Масов Р. История с грифом "Совершенно секретно". ­  Душанбе,  1995. ­  С. 20. 
314  Шониёзов  К.  Узбек  халкянинг  шаклланиш  жараёни.  ­  Т.:  Шарк,  2001. ­  81­6. 

143 



тар,  фаргона,  қ анғ   худудий  этник  муносабатлари  учун  ҳ ам  ягона 
макондир.  Бу  маконда  дунё  тамаддунининг  ўзига  хос  бешиклари­
дан  бири  бўлган  Ўрта  Осиё  цивилизацией  шакллангаи  ва  шу кун­
га  қ адар  яшаб  келмокда.  Ўрта  Осиёликлар  шу  наданий  та­
рақ киётнинг тенг  ҳ уқ уқ пи меросхўрларидир. 

Пугаченкова Г.А., 
Ташкент 

БУХАРСКИЕ ХАНАКА 

Среди культовых зданий ислама особое место принадлежало ха­
нака. Они появляются  по мере формирования суфизма, упоминают­
ся уже в X в. и получают значительное распространение в Хорасане 
и Мавераннахре в XI­XII вв., когда продвигаются и на запад ­  в Си­
рию и вплоть до Египта. Их предназначение ­  место встречи членов 
суфийских орденов и временного  пребывания тех из них, кто при­
бывал издалека. Первоначально ханака слагались близ места обита­
ния духовного главы ­  пира, где выслушивались его поучения и со­
вершались  экстатические  радения.  Изначально  это  были  строения, 
которые  характеризуют  как  "скромную  обитель".  Однако  по  мере 
развития  суфизма  и усиления  роли  в  идеологии  и  в политической 
жизни  видных  представителей  суфийских  орденов  (таковы,  напри­
мер, были Наджмеддин Кубра, глава ордена кубрави в Хорезме, или 
Бахауддин  Накшбанди  в Бухаре)  ханака  становятся  особым  видом 
архитектурно­организованного  здания,  выделяющегося  в окружаю­
щей застройке или ландшафте. Отвечая функциям места суфийских 
радений, ханака  со временем  приобретают  качества  определенного 
архитектурного типа. И в этом аспекте нельзя согласиться с утверж­
дением  автора  статьи  "Ханака"  в  "Энциклопедии  ислама"  (Т.  IV, 
Лейден ­  Париж,  1978), будто для них не был  выработан собствен­
ный архитектурный тип, присущий,  например,  медресе. В действи­
тельности такой тип был разработан, пройдя эволюцию от простой к 
более сложной его объемно­планировочной организации. 

Ранние ханака до нас не дошли ­  они, скорее всего, со временем 
подвергались  перестройке;  возведенные  из  недолговечных  материа­
лов, они заменялись новыми, более капитальными. Сохранившиеся до 
наших дней  ханака  восходят  к темуридской  эпохе. О некоторых из 
них сообщают письменные источники. Так, в Самарканде утюминает­

144 



ся ханака жены Темура Туман­ака, ханака Улугбека на площади Реги­
стан, чей купол, по словам Бабура, был одним из самых грандиозных 
в мире. Есть свидетельство о ханаке Халасийё Алишера Навои, возве­
денной напротив медресе в ансамбле Ихласийё в округе Герата. Тако­
го рода парное сочетание было, по­видимому, в ходу в ту пору. Так, в 
Самарканде Темуром был создан небольшой  комплекс  ir  "­ивостоя­
щих на единой оси и соединенных двориком медресе и xai.  л  для его 
внука  Мухаммад­Султана,  которого  он  прочил  своим  наследником. 
Они  играли  не столько  роль  мусульманских  зданий,  сколько лицея 
для подготовки его внуков и юношей из знатных семей для будущей 
государственной деятельности. Остатки этой ханаки, вскрытые архео­
логами, сохранили ее фасад с айваном в центре. 

Из  немногих  дошедших  до  наших дней  можно  назвать  ханаку 
Ходжа  Абду­Дарун  в  Самарканде,  возведенную  в  XV в.  смежно  с 
отреставрированной усыпальницей этого высокочтимого законоведа 
IX в. Она представляет зал, перекрытый куполом на барабане, вход 
выделен  порталом,  а  по  периметру  двора  располагались  бытовые 
постройки и небольшая мечеть (перестроены  в XIX в.). В Хорасане 
сохранилось  несколько  ханака  XV в.  Одна  из  них  ­  Зарингархана 
высится близ входа в высокочтимую хазире пира Герата ­  Абдалла­
ха Ансари. Главный фасад выделен порталом, за ним продолговатый 
вестибюль, далее обширный зал, интерьер которого покрывает бога­
тая  орнаментальная  роспись  с обильным  применением  позолоты и 
затем три служебных помещения и внутренние лестницы. 

Ханака XV в., воздвигнутая  при мавзолее Хакими ат­Термизи в 
Термезе,  представляет  собой  обширный  квадратный  зал  с  двумя 
сильно вытянутыми на оси порталами. 

Характерны  в объемно­планировочном  отношении две ханаки в 
Гератской области ­  одна у погребения Садреддина Армани, другая 
у погребения  Мулло­Калян  в Зиаратгохе. У них центральный квад­
ратный зал, на осях ­  глубокие айваны, в углах размещенные в двух 
этажах худжры. В объемном решении выделены возвышенные арки 
порталов и центральный купол, вероятно, приподнятый на барабане 
(ныне перекрытия  обеих ханака разрушены). Именно этот архитек­
туцрный тип получает дальнейшее развитие в XVI столетии. 

При Шайбанидах большое число монументальных  ханака появ­
ляется  в Мавераннахре,  причем  в  основном  в Бухаре  и Бухарской 
области. 

145 



Ханака Зайнуддина (первая половина XVI столетия) расположе­
на  в  одном  из  центральных  кварталов  Бухары.  Здание  сочетало 
функции  ханаки,  квартальной  мечети  и  места  захоронения  шейха 
Зайнуддина. Прямоугольное в плане, оно включает зал для молитв и 
радений, несколько помещений и нишу над погребением шейха. Два 
обращенных на улицы фасада выделены ­  один портальным входом, 
другой  ­  нишей  над  намогильником,  фасады  же двора  охватывает 
Г­образный  навес  на стройных деревянных  колоннах, с  расписным 
потолком. Главный зал перекрыт куполом, как бы парящим в венце 
сталактитов над арками и сетчатыми парусами. Интерьер насыщает 
богатый  декор  ­  мозаичные  панели,  росписи  в технике  кундаль  с 
преобладанием голубого цвета. 

Ханака Бахауддин ( 1544/45 г.). Построена в мемориальном ком­
плексе  у  погребения  высокочтимого  в  Бухаре  шейха  Бахауддина 
Накшбанди. Квадратный план при строго симметричной разработке: 
центральный зал, на осях его по фасадам глубокие сводчатые айва­
ны, угловые четверти включают по одной большой и по четыре ма­
лых худжры. Перекрытие зала ­  купол на четырех пересекающихся 
арках,  конструкция  которых  открыта  снаружи,  в  интерьере  же 
сложная  система  веерно  расходящихся  сетчатых  парусов.  Поверх­
ность их и купола насыщает орнаментальный узор в технике кырма. 

Ханака  в  ансамбле  Чар­Бакр  (1560­1563).  У  нее  крестовидный 
благодаря обширным нишам на осях зал, вход выделен сильно вы­
двинутым сводчатым порталом. 

Ханака Файзабад ( 1598/99 г.). Здание с центральным купольным 
залом и группой худжр в углах, обведенное с трех сторон открытой 
арочно­купольной  галереей. Главный  фасад  имеет трехступенчатое 
построение ­  от арок галереи к нишам второго яруса и далее в цент­
ре ­  высокий сводчатый портал. Наружный купол зала покоится на 
многогранном  барабане  с  оконными  проемами.  В интерьере  чаша 
купола, вознесенная  на тонком сплетении сетчатых парусов, распи­
сана темным силуэтным растительным орнаментом. 

Небольшая ханака Надира Диван­беги была возведена в Бухаре у 
Ляби­хауза уже при Аштарханидах, во втором десятилетии  XVII в. 
Она включает центральный крестообразный зал, по обе стороны ко­
торого по четыре худжры, на боковых фасадах углубленные своды 
порталов, на главном ­  сильно выступающий  портал, фланкирован­
ный башнями. 

146 



В Бухарском  оазисе сохранилось еще три крупных ханака шай­
банидского времени. Ханака Мулло­мир близ Рамитана возведена в 
1587 г.  У  нее  центральный  крестовидный  зал  и  четыре  угловых 
худжры. На главном фасаде мощный сводчатый портал, увенчанный 
аркатурой и фланкированный круглыми башнями на восьмигранных 
пьедесталах, на трех остальных фасадах в центре глубокие своды и 
по обе стороны от них двухъярусные лоджии. 

Ханака  Касым­шейх  в Кармана  (последняя треть XVI в.) также 
имеет крестовидный зал и угловые лоджии. Главный фасад выделен 
стройным порталом, увенчанный  аркатурой, на трех остальных фа­
садах также порталы, но не столь высокие. В объемной композиции 
царит  купол  на очень  высоком  барабане  со  следами  майоликовых 
облицовок,  он  основан  на  четырех  пересекающихся  арках.  Цен­
тральный  купол  и  угловые  куполки  интерьеров  имеют  ганчевые 
плафоны на сетках щитовидных парусов. 

Ханака  Имам­Бахра  на  городище  Кала­и  Дабус  XVI  в.  являет 
продолговатое  здание,  включающее  крестовидный  зал  и  располо­
женные на главной оси два  портала. Между ними высится припод­
нятый на высоком барабане купол, который основан на четырех пе­
ресекающихся  арках  и щитовидных  парусах. Снаружи  поздние де­
ревянные навесы на стройных колоннах. 

Замечательным свидетельством теоретических проектных разра­
боток является один из четырех архитектурных  чертежей бухарско­
го зодчего  XVI  в., хранящихся  в фонде  Института  востоковедения 
Академии  наук  Узбекистана.  Они  содержат  планы  караван­сарая, 
рабата, водохранилища­сардобы  и ханаки. Планы эти расчерчены на 
сетке модулей. Модулем служил гяз ­  мера длины, варьировавшая в 
разных районах, но при этом модуль не зависел от его абсолютной 
величины. На чертеже ханаки выделен центральный квардатный зал 
с нишами, глубокие своды на осях, на главном фасаде ­  выдвинутый 
портал, группы худжр на углах общего прямоугольника плана. 

По существу,  все перечисленные  выше ханака  Бухары и Бухар­
ского оазиса дают варианты этой схемы, нередко не столь сложные, 
но  развивающие  единый  планировочный  принцип.  При  разных их 
масштабах налицо стремление зодчих в каждом  конкретном случае 
дать некий иной вариант. Это многообразие в единстве, своя интер­
претация единой темы ­  показатель творческого подхода бухарских 

147 



зодчих  при  выполнении  единого  задания.  Бухарские  ханака  пред­
стают, как определенный архитектурный тип постройки, предназна­
ченной выполнять определенные функции. При этом в XVI в. с наи­
большей полнотой его разработка получает свое воплощение имен­
но в ханака бухарского региона (особенно самой столицы ­  Бухары) 
в шайбанидский  период. Данный тип ханака не имеет прямых ана­
логий  в западных  областях  мусульманского  Востока.  И в этом от­
ношении бухарские ханака дают еще одно подтверждение того, что 
даже  в единых  по своему  назначению  культовых  сооружениях ис­
лама  проявляется  специфика  разных  архитектурных  школ мусуль­
манского мира. 

Ртвеладзе Э.В., 
Ташкент 

МЕДНЫЙ ПРЕДМЕТ С ИМЕНЕМ 
АМИРА АБИ МАНСУРА НАСРА Б. АХМАДА 

В  1896 г.  В.Г. Тизенгаузен  опубликовал 
медный предмет с арабской надписью. Он был 
приобретен  В.В. Бартольдом  во время  его пу­
тешествия по Туркестану в местности Шахри­
стан, расположенной  вблизи города Ура­тюбе 
в Северном  Таджикистане.315  Предмет оваль­
ной формы, выпуклый с одной стороны  и во­
гнутый с другой. Выпуклая сторона предмета 
покрыта сложным растительным  орнаментом; 
центральное поле другой стороны гладкое, без 

какого­либо орнамента, в обрамлении круговой арабской надписи, с 
элементами цветущего куфи. 

В.Г. Тизенгаузен прочитал ее как _J­^  <j>­Jf»  Ì>^°  d1­ ­^° 

­  "Эмиру Абумансуру Носайру сыну Ахмада, да увековечит Ал­
лах славу его, аминь!". 
Не вызывает сомнения правильность большей части предложенного 
В.Г. Тизенгаузеном  чтения этой  надписи, однако он ошибся, читая 

1,5 Тизенгаузен  В.Г.  "Пайзе" с арабской  надписью // ЗВОРАО. ­  Т.  IX. ­  Вып. IV. 
­СПб.,  1896.­С.  279­280. 

148 



имя  амира  как  "Носайр",  принимая  отходящий  от  основной  части 
буквы "сад" конечный завиток за букву "йа". На самом деле именно 
такое написание буквы "сад" с конечным завитком весьма характер­
но для саманидских монет. Поэтому здесь нет двух букв, а имеется 
только одна ­  "сад" В силу этого обстоятельства следует читать имя 

амира, приведенное  в надписи  не  "Носайр", a —^2­5  "Наср", а всю 
надпись ­  как "ал­амир Аби Майсур Наср б.Ахмад, увековечит Ал­
лах славу его, аминь!". 

В.Г. Тизенгаузен отнес данный предмет к XIII­XIV  вв., основы­
ваясь на якобы имеющееся сходство стиля письма надписи с надпи­
сями на металлических зеркалах этого времени. Исходя из этой да­
тировки, он считал, что этот предмет мог быть либо амулетом, либо 
знаком  отличия,  либо  пайцзой,  выданной  упомянутому  Ахмаду 
(в его чтении) одним из хулагуидских ханов. 

Однако  подобная  датировка  и трактовка  данного  предмета  как 
пайцзы не представляется  нам корректной. Стилистические особен­
ности надписи, написание отдельных букв свидетельствует о ее да­
тировке  саманидским  временем.  В  пользу  этого  свидетельствует 
также  содержание  самой  надписи,  которая  с отсутствующим  здесь 
первыми  словами  ­  JJ jA  Цг=, весьма  характерна  для  круговых  ле­
генд всех саманидских монет и совсем несвойственна монетным ле­
гендам и эпиграфическим надписям XIII­XIV вв. 

Бросается  в глаза  сходство употребленных  в надписи титулату­
ры и имени с титулатурой  и именем саманидских амиров. Таковых 
было двое: амир Наср  I б. Ахмад (864­892 гг.) ­  первый  правитель 
Самарканда и ал­амир ас­Са'ид Наср II б.Ахмад (914­943 гг.). Одна­
ко как будто ни у одного из них не было куньи Аби Мансур. 

Вместе  с  тем  аналогичную  кунью  и  имя  отца  носил  саганиан­

ский амир >^­l  c^yZijylx"'^­  Он был сыном могущественного по­
литического и военного деятеля саманидской эпохи Али Чагани. Из 
письменных источников известно, что в конце 340 / мае 952 г. Абу 
Али  Чагани,  назначенный  на  пост  наместника  Хорасана,  оставил 
Саганийан в управление своему сыну Абу Мансуру Насру б. Ахмаду.3'6 

"6 Бартольд В.В. Туркестан в эпоху монгольского нашествия. // Сочинения. ­ Т. I. 
­М., 1963.­С. 309. 

149 



Выявлены и медные фельсы, битые от его имени в Саганийане в 
365/975­76 гг.517 Следовательно, получив в 952 г. в свое владение Са­
ганиан, он продолжал управлять им, судя по монетам, и в 975­76 гг. В 
круговой легенде на монетах приведены его титул, кунья и имя, пол­
ностью совпадающие с таковыми же на анализируемом предмете. 

Исходя  из  этого,  можно  предположить,  что  анализируемый 
предмет датируется  второй  половиной X в. и, судя  по содержанию 
надписи,  мог  принадлежать  саганианскому  амиру  Аби  Мансуру 
б. Насру б. Ахмаду. 

Отметим, что данный предмет был приобретен В.В. Бартольдом 
в местности  Шахристан,  соответствующей  городищу  Шахристан  ­
средневековой столице области Уструшана, городу Бунджикату.3'8 

Известно,  что  Уструшана  и  Саганиан  имели  общую  границу, 
проходившую  через Зеравшанский  и Гиссарский  хребты, через ко­
торые в Саганиан вели караванные тропы и дороги, по одной из ко­
торых, между прочим, через труднодоступный перевал Мура отсту­
пил Бабур после поражения от Шейбани­хана.3'9 Поэтому нет ниче­
го странного в поступлении  данного предмета из Саганиана в Уст­
рушану. Однако неясно, принадлежал ли он непосредственно амиру 
Саганиана или являлся продукцией массового производства? 

В пользу первого  говорит его уникальность, отсутствие других 
аналогичных  находок,  в  пользу  второго  ­  сравнительно  дешевый 
материал  изготовления  ­  медь. Б.Д. Кочнев  обратил  мое  внимание 
на  находку  медной  складной  ложки  и  вилки,  датированных 
М.Е. Массоном  XI ­  первой половиной XII вв., найденной  на горо­
дище  Ак­тобе  I в  Южном  Казахстане.320  Овальный слегка  вытяну­
тый резервуар этой ложки и расположение арабской надписи по его 
краю, аналогичной анализируемому предмету, позволяет также счи­
тать его частью ложки. В надписях на них можно заметить некото­
рое совпадение имен, но и только ­  владельцы их два разных лица: 
один из них мулла, другой ­  амир. При всех обстоятельствах часть 

317  Ртвеладзе  Э.В. Саганианские  медные  фельсы  Мухтаджидов  X в. //  Средневеко­
вый Восток. ­  М­,  1980. ­  С. 231­237. 
318 Негматов  H.H.,  Хмельницкий  СТ.  Средневековый  Шахристан.  //  Материальная 
культура Уструшаны. ­  Вып. I. ­  Душанбе,  1966. ­  С. 194. 
319 Бабур­наме. Записки Бабура. / Перевод М. Салье. ­  Т.,  1958. 
320 Древности  Чардары. ­  Алма­Ата,  1968. ­  С.  147­171. 

150 



ложки  из  Шахристана  является  незаурядным  эпиграфическим  па­
мятником и предметом  прикладного искусства Средней Азии сама­
нидского времени. 

Урунбаев А. 

ПИСЬМА АВТОГРАФЫ ХАДЖИ АХРАРА, КАК ИСТОЧНИК 
ПО ИСТОРИИ МАВЕРАННАХРА И ХОРАСАНА XV ВЕКА 

Известно,  что  XV век,  период  правления  Темуридов,  занимает 
особое место в социально­политической,  экономической и культур­
ной истории Центральной Азии, в частности Мавераннахра и Хора­
сана. Это время в истории региона считается периодом возрождения 
после расцвета науки и культуры в IX­X вв., когда жили и творили 
такие выдающиеся ученые, как ал­Хорезми, Беруни, Ибн Сина и др. 
На основе общего подъёма культуры в XV в. наблюдаются сдвиги и 
в духовной  жизни  общества  ­  происходит  дальнейшее  развитие и 
рост популярности суфийского ордена накшбандийа, возникшего на 
этой почве и оказавшего большое влияние как на духовную, так и на 
социальную и политическую жизнь этого региона. 

Основатель ордена Бахааддин  Мухаммад ибн Бурханаддин Му­
хаммад ал­Бухари, по прозвищу Накшбанд, родился в марте  1318 г. 
в селении Касри Хиндуван, в 7 км к востоку от Бухары. Умер он там 
же в марте 1389 г. 

Учение  Бахааддина  Накшбанда  вполне  укладывается  в  рамки 
правоверного  ислама.  Его  принцип  ­  неуклонное  следование  заве­
там  пророка Мухаммада  и его сподвижников  и применение основ­
ных их положений на практике в жизни. Главное требование ордена 
формулируется так: "Уединение  в обществе, странствие на родине, 
внешне ­  с людьми, внутренне ­  с богом", т.е. не уходя от общества, 
человек должен жить так,  словно он находится  все время с богом. 
Девиз этого ордена: "Рука ­  в труде, сердце ­  с богом".321 

Положения  ордена  накшбандийа,  характеризующиеся  своей 
жизненностью, стали притягательной силой для всех слоев общест­
ва. Число приверженцев этого ордена быстро росло не только в Ма­
вераннахре  и Хорасане,  но и за  их пределами. Особенно  широкое 
распространение  в Центральной  Азии орден  накшбандийа  получил 

321 Фахраддин Али. "Рашахат мин  'айн ал­хайат". ­Лахор,  1308/1890­91  г. ­ С . 255. 

151 



во  второй  половине  XV  века.  В это время  орден  возглавил  Ходжа 
Убайдаллах Ахрар. 

Убайдаллах ибн Махмуд Ходжа Ахрар ­  глава суфийского орде­
на накшбандийа в Мавераннахре в XV в. и известный шейх ­  владел 
огромными  земельными  угодьями, движимым  и недвижимым  иму­
ществом, занимался  также торговлей. Он  родился  в рамадане 806/ 
марте­апреле  1404 г. в селении Багистан Ташкентского вилаета. Его 
предки  были  потомственные  шейхи, бывшие  одновременно  земле­
владельцами  и купцами;  умер  Ходжа  Ахрар  21  февраля  1490 г.  в 
Самарканде и там же похоронен.322 

Ходжа Ахрар  пользовался  большим  авторитетом  во всех слоях 
общества Мавераннахра и Хорасана второй половины XV века. Бла­
годаря  этому он активно  влиял  на социально­политическую  жизнь 
этих регионов, а также на идеологию общества. Автор XVI в. Мирза 
Мухаммад Хайдар  в своих  мемуарах  "Тарих­и  Рашиди" говорит о 
большом авторитете Ходжи Ахрара и сообщает, что у султанов того 
времени  было  принято  устанавливать  связь  с  одним  из  мюридов 
Ходжи Убайдаллаха,  чтобы  через него иметь доступ  к Хода Ахра­
ру.323  И действительно,  среди  мюридов • Ходжи  Ахрара  мы  видим 
Темуридов  Султана  Абу  Са'ида  (1415­1469),  Умаршайха  (ум.  в 
1494 г.), Султана Ахмада (1469­1494) и других. 

Духовный авторитет Ходжи Ахрара  позволял  ему активно вме­
шаться  и  влиять  на  политическую  жизнь  общества.  Так,  в  1454 г. 
шейх принял участие в обороне Самарканда, осаждённого войсками 
правителя  Хорасана  Абулкасима  Бабура  (1452­1457). Он  выступил 
посредником между защитниками города и Султаном Абу Са'идом, 
который  собирался  оставить  город.  Позднее,  в  890/1485 г.  Ходжа 
Ахрар  сумел  примирить  трех  правителей  ­  Темуридов  в  городе 
Шахрухия  близ  Ташкента.324  Миротворческую  миссию  Ходжа Ах­
рар продолжал всю свою жизнь. 

322  Чехович  О.Д. Введение  к  изданию  "Самаркандские  документы  XV­XVI вв." 
(О владениях  Ходжи  Ахрара в Средней  Азии и Афганистане). ­  М­,  1974. ­  С. 19; 
Мир  Абдалаввал­и  Нишапури.  "Масму'ат".  Ркп.  ИВ АН РУз. ­  Инв.  №3737  / П. 
­  Л. 226 а­б. 
323 Мирза Мухаммад Хайдар. "Тарих­и Рашиди". // Введение, перевод с персидского 
А. У ринбаева, Р.П. Джалиловой и Л. Епифановой. ­  Т.,  1966. ­  С. 287. 
з м Тамже.  С. 141. 

152 



Поэт  и мыслитель  XV  в. Абдаррахман  Джами,  принадлежавший 
к ордену  накшбандийа  и развивавший  в своих  произведениях  теоре­
тические  положения  этого тариката  писал, что Ходжа  Ахрар,  преда­
ваясь  постоянно  в "созерцанию  тайны  единения",  в то  же  время  за­
нимался  мирскими  делами,  как это  следовало  из учения  Бахааддина 
Накшбанда.  Например,  в  произведении  "Силсилат  уз­захаб"  Джами 
пишет,  что  Ходжа  Ахрар  заставлял  правителей  освобождать  народ 
от  пошлинных  сборов  (тамга  и  йаргу),  введённых  Чингизидами  в 
ХШ  в.,  а  также  выступал  против  налогов,  не  предусмотренных  ша­
риатом.325  В  поэме  "Тухфат  ул­Ахрар"  Джами  восхваляет  заслуги 
Ходжи  Ахрара  в установлении  в  стране  справедливости  и  уничто­
жении  притеснений,  оставшихся  со  времён  Чингиз­хана.326  А  в  по­
вести  "Йусуф  и Зулайха"  Джами  пишет  о том,  как  Ходжа  Ахрар  за­
ботился  о развитии  земледелия  и считал  это  гарантией для  достиже­
ния благ в потустороннем  мире.32' 

Об  активной  общественной  и  политической  деятельности  при­
верженцев  учения  накшбандийа,  особенно  его  руководителей,  со­
общается  также  во  многих жизнеописаниях  шейхов  этого  ордена.  К 
ним  относятся  "Нафахат  ал­унс"  Абдаррахмана  Джами,  "Силсилат 
ал­арифин"  Мухаммада  Казн,  "Масму'ат"  Мир  Абдалаввала  Ниша­
пури,  "Рашахат  айн  ал­хайат"  Фахраддина  ас­Сафи,  "Макамат­и 
Ходжа  Накшбанд"  Мухаммада  Парса  и  др.  Но  вместе  с  тем  досто­
верным  источником,  показывающим  активную  роль  руководителей 
ордена  накшбандийа  в  жизни  общества  следует  считать  также  их 
письма­автографы.  Они сохранились  в уникальной  рукописи  Инсти­
тута  востоковедения  им.  Абу  Райхана  Беруни  Академии  наук  Рес­
публики  Узбекистан  под названием  "Маджмуа­и  мурасалат"  или,  по 
имени составителя, ­  "Альбом  Навои".328 

Альбом  заключает  в себе  594  письма­автографа  шестнадцати  ав­
торов, живших  в Самарканде  и Герате,  которые  вели  обширную  пе­
реписку  с  гератским  двором  Темуридов.  Письма  написаны  между 
1469­1492  годами,  хранились  в  государственном  архиве  в  Герате  и 
были  собраны  в единый  альбом  по  инициативе  Алишера  Навои,  ко­
торому было адресовано большинство  писем. 

Нураддин Абдаррахман Джами. "Хафг авранг''. ­ Тегеран, 1370 (1950). —С.  158­161. 
Там же. С. 384. 
Там же. С. 588. 
Рук. Института востоковедения АН РУз. ­  Инв. № 2178. 

153 



Больше  половины  писем  в  альбоме  принадлежит  упомянутому 
выше  поэту­мыслителю  Абдаррахману  Джами,  их  всего  33 7,329  128 
писем  ­  Ходжа  Убайдаллаху  Ахрару,  а  остальные  ­  его  мюридам  и 
другим  личностям  из  образованного  круга  людей  Мавераннахра  и 
Хорасана  XV в.  Что  особенно  важно,  все  эти  авторы  принадлежали 
к ордену  накшбандийа. 

Имён адресатов в письмах нет, за исключением  нескольких. Так, в 
семи  письмах  названо  имя  Амира  Алишера.  По  аналогии  с  ними  и 
судя  по приводимым титулам  и форме обращения  к адресатам  можно 
прийти  к выводу,  что большинство  писем  в альбоме  адресовано  Али­
шеру  Навои, занимавшему  важные  государственные должности  в Хо­
расане  в  1469­1487 гг.  Несколько  писем  были  адресованы  Султану 
Хусейну  Байкара,  правившему  Темуридским  государством  в  Хораса­
не (1469­1506) и должностным лицам, ведавшим делами вакфов. 

Некоторые  письма  Ходжа  Ахрар  отправлял  Абдаррахману  Джами, 
как своему единомышленнику, чтобы добиться его поддержки  в осуще­
ствлении своих дел, связанных со двором Темуридов  в Герате. В таких 
случаях Джами  писал  письмо ко двору, приложив к нему просьбу  Ход­
жи Ахрара.  Об этом  свидетельствуют  наличие двух  писем  в альбоме  ­
Ходжи Ахрара и Джами ­  по одному и тому же вопросу.330 

Письма  Ходжи  Ахрара  касаются  главным  образом  вопросов  по­
литических  взаимоотношений  Мавераннахра  и Хорасана  второй  по­
ловины  XV в. ­  это  территориальные  распри  и  феодальные  междо­
усобицы  между  Темуридами  Султаном  Махмудом  (1459­1494,  пра­
вил  в Хирасе)  и Султаном  Ахмадом  (1468­1493, правил  в Самаркан­
де)  с  одной  стороны  и  Султаном  Хусейном  Байкара  (1469­1506), 
правившим  Хорасаном  ­  с другой.331 

Ряд  писем  Ходжа  Ахрара  посвящен, вопросам  религии  и­суфиз­
ма332  —  это  наставления  шейха  по  укреплению  шариата,  призыв  к 

329  Письма  Джами  изданы.  См.:  "Письма­автографы  Абдаррахмана  Джами"  из 
"Альбома Навои". / Введение, перевод, примечание и указатели А. Уринбаева. ­  Т.: 
Фан,  1982. 
330  Упомянутая  рукопись  имеет  инв.  №2178,  письмо  №276/281  Ходжа  Ахрара 
(№262/217 ­ Джами), № 307/310 Ходжи Ахрара (64/69 ­ Джами) и др. 
331 Например, там же. Письмо №21. 
332 Там же. Письма №№ 14, 27/26, 52/53, 293/294 и др. 

154 



правителям  воздержаться  от  применения  силы  в  междоусобных 
конфликтах без санкции на то духовных аворитетов333 и т.п. 

В альбоме имеются и письма Ходжи Ахрара, касающиеся его хо­
зяйственной  деятельности  (покупка  земель  в  Хорасане,  торговля  и 
др.).  Имеются  также  письма­ходатайства  Ходжа  Ахрара  за  других 
лиц, они по своему содержанию примыкают к указанным выше трём 
группам (например, освобождение из­под ареста и отправление в Ма­
вераннахр лиц, задержанных в Герате по политическим мотивам, ос­
вобождение от непредусмотренных шариатом налогов, оказание под­
держки людям духовного сана, едущим из Самарканда в Герат, защи­
та имущественных, торговых и других интересов приверженцев Ход­
жи Ахрара, приезжающих в Хорасан или живущих там,334 и т.п.). 

Письма  Ходжи Ахрара  не оставались  без ответа, ему писали и 
Алишер  Навои,  и Султан  Хусейн  Байкара.  До  нас  дошло  письмо 
Султана Хусейна к Ходже Ахрару в ответ на его просьбу разрешить 
двум высокопоставленным лицам ­  эмирам, задерживаемых в Гера­
те  по политическим  мотивам, уехать  в Самарканд. Султан  Хусейн 
заверяет Ходжу  Ахрара  в своей  полной  готовности  выполнить  все 
его просьбы, в частности  и эту, хотя, как он пишет, по нынешним 
обстоятельствам это нецелесообразно.335 

В  альбоме,  кроме  самого  Ходжи  Ахрара,  представлено  письма 
ещё девяти человек ­  это его сыновья, зятья  и близкие привержен­
цы,  которые вели оживлённую переписку с гератским двором Тему­
ридов: Мир Абдалаввал­и Нишапури, мюрид и зять Ходжи Ахрара, 
автор известного агиографического труда  "Масму'ат", посвященно­
го Ходже Ахрару; Ходжа Али ­  другой мюрид и зять Ходжи Ахра­
ра; Маулана  Касим ­  ближайший  мюрид  Ходжи Ахрара,  называе­
мый современиками тень Ишана и др. 

В письмах этих лиц, часто со ссылкой на Ходжу Ахрара, затраги­
ваются те же вопросы, относящиеся к политической, экономической и 
духовной жизни общества, как это  мы видим в письмах самого Ходжи 
Ахрара. Кроме того,  в них  изложены  личные  просьбы  авторов, ка­
сающиеся  их собственных  материальных  интересов, а также других 

э" Там же. Письма №№ 20,49/50, 301/305, 314/318 и др. 
""Там же. Письма №№ 267/272, 313/317, 500/506 и др. 
33s Аснад ва макатибот­и тарихи­йи  Иран аз Темур та Шах  Исма'ил.  Гирд  аваранде 
д­р Абдулхусайн  Навои. ­  Тегеран,  1963. ­ С . 390­393. 

155 



людей, принадлежавших к духовному сословию. Например, в письмах 
Ходжа Али мы видим, как он, обращаясь к султану Хусейну Байкара, 
просит его осуществить всеобщее прощение, т.е. он просит отпустить 
захваченных им в плен людей Султана Махмуда;336 он поднимает во­
прос о необходимости  милостивого отношения  к людям  и сообщает 
об одобрении Ходжой Ахраром ведущихся переговоров, в которых в 
качестве посредников выступают сейиды, действующие по указанию 
Ходжа Ахрара.337 В другом  письме Ходжа Али выражает удовлетво­
рение тем, что Амир Алишер сообщил о результатах переговоров ме­
жду султанами, направленных на перемирие и установление дружбы. 
Письмо Алишера прочитано и одобрено Ходжой Ахраром.338 

В ряде  писем  Ходжа Али хлопочет  по торговым делам Ходжи 
Ахрара, например, он просит адресата помочь в продаже нескольких 
харваров  бумаги,  кунжута, риса, хлопка  и других  товаров, отправ­
ленных Ходжой Ахраром на продажу в Герат.339 

Как Ходжа Убайдуллах Ахрар, так и Абдаррахман  Джами осу­
ществление  в  жизни  гуманистических  идей  учения  нашкбандийа 
связывали  с другим  своим  единомышлеником  ­  поэтом Алишером 
Навои, видным  государственным деятелем Хусейне Байкара. Когда 
Навои ради своего творчества  собирался отказаться  от должностей 
при дворе,  Ходжа  Ахрар,  а за  ним  и Джами,  писали  ему:  "...быть 
вблизи могущественного султана и иметь возможность склонить его 
к принятию своего мнения ­  великое благо, и благодарность за это 
состоит в посвящении себя и своего времени интересам мусульман, 

и  340 

устранению злодеянии жестоких людей и притеснителей...  . 
Подводя  итог  сказанному,  следует  отметить,  что  основные  по­

ложения  учения  накшбандийа,  провозглашённые  Бахааддином  На­
кшбандом в XIV в. ­  гуманизм, трудолюбие, справедливость и забо­
та о человеке ­  продолжали жить в XV в. в среде его приверженцев. 
Авторитет главы ордена позволял Ходже Ахрару активно влиять на 
политическую и экономическую жизнь страны, останавливать меж­
доусобицы, и, согласно принципам учения накшбандийа, проводить 

Рук. № 2178. Письмо № 490/496. 
Там же. Письмо № 557/563. 
Там же. Письмо № 584/590. 
Там же. Письмо №386/392. 
Там же. Письмо Джами №64/69, письмо Ходжи Ахрара №544. 

156 



широкую миротворческую политику. Всё это было как бы духовной 
основой того  общего  культурного  развития  в Центральной  Азии в 
XV веке при правлении Темуридов. 

Письма  Ходжа Убайдуллаха  Ахрара  и его мюридов, заключён­
ные в  "Альбоме  Навои" — уникальный  источник  для  изучения  как 
духовной, так и социально­политической и культурной жизни обще­
ства в Центральной Азии XV века. 

Фрагнер Б.Г., 
Германия 

ОБЩИЕ СТРУКТУРЫ И ТРАНСРЕГИОНАЛЬНЫЕ 
АСПЕКТЫ В ИСТОРИИ ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ И ИРАНА 

С ХШ ПО XXX ВЕК: МАКРОИСТОРИЧЕСКИЕ РАМКИ 
ДЛЯ СИНЭРГЕТИЧЕСКИХ ИССЛЕДОВАНИЙ 

1.  Макроистория.  Одним  из  самых  очевидных  и широко рас­
пространенных  подходов  к истории  является  поиск  исторического 
объяснения  местной или региональной обстановки, который всегда 
приводит к поиску "национальной  истории". Национальная  история 
имеет два лица: с одной стороны (научной) она стремится к возмож­
ной интервенции на постоянном научном спросе. С другой стороны, 
она преследует  цель коллективного  образования  нации, ее истори­
ческого воспитания в отношении специфического  восприятия исто­
рического происхождения  нации, по возможности ведущих к созда­
нию общей  национальной  исторической  сознательности.  Как дока­
зывают  многочисленные  примеры  Центральной  Европы  XIX  века 
(Германия, Италия, Венгрия, Польша  и Чехия, Греция,  Румыния и 
др.), эти намерения воспитания нации могут иногда увести далеко от 
научных  позиций  исследователей  в  случае  преувеличений.  Этим 
объясняется тот факт,  что даже создавая  "национальную историю" 
на  воспитательном  уровне,  научный  уровень  должен  постоянно 
поддерживаться  и приниматься  во внимание. Или,  говоря другими 
словами, воспитательный элемент должен составлять часть научно­
го аспекта. Последний имеет неоспоримое превосходство. 

Так как все историки ссылаются на совместимые теории, методы 
и инструменты  исследования, то даже  "национальные  истории" не 
могут быть  полностью отделены  от более общего уровня  истории. 

157 



Вы  можете  назвать  этот более  высокий  уровень  "мировой  истори­
ей",  или  "универсальной  историей",  или  "историей  человечества". 
Местные,  региональные  и  национальные  истории  должны  пони­
маться как составляющие часть этой категории. 

Любое восприятие истории должно пониматься лишь как воспри­
ятие, а не как абсолютная и окончательная очевидность. Следователь­
но, история как научная дисциплина во многом построена с помощью 
известного познавательного принципа "проб и ошибок". Кроме того, 
она является дисциплиной, базирующейся на рассуждениях, и они не 
могут  быть  ограничены  какими­либо  государственными  границами. 
Все это позволяет мне сделать заключение, что историкам, работаю­
щим со специфическими регионами, странами и нациями, приходится 
постоянно считаться с межнациональными рассуждениями и, вероят­
но, даже с таковыми в мировом масштабе, касающимися перспектив, 
теорий и методов исторического познания. 

Тот факт, что в течение последних семидесяти лет значительное 
число  историков,  в большинстве  своем  французов,  были  особенно 
изобретательными  и креативными  в области  макроисторических  и 
теоретических  рассуждений  не  подвергается  большому  сомнению. 
Они доказали (и до сих пор доказывают) как раз мою точку зрения: 
начав с более глубокого анализа и углубляясь в свою собственную 
историю, они развили огромную цепь понятий, вопросов  и методо­
логических  заключений,  которые  могут быть применены  к любому 
периоду  и любой территории  во всем мире. Среди прочих, Фернан 
Бродель  обнаружил  важное  соответствие  между  временем  и  про­
странством  в истории  и обрисовал  первейшие  аспекты  и факторы, 
которые, по его мнению, были исключительно решающими для ис­
тории, но которые не всегда были связаны с личными или обдуман­
ными  решениями,  принятыми  отдельными  личностями.  В дискур­
сивной ретроспективе была одна важная альтернатива,  касающаяся 
своего рода  неразрешимого  спора  между  идеалистическим  истори­
цизмом  XIX  в., поддерживающим  абсолютную значимость  выдаю­
щихся личностей для исторических процессов (в соответствии с ло­
зунгом  "историю  делает  человек")  и  узким  ортодоксальным  мар­
ксизмом,  уменьшающим  роль  индивидуума  в  истории  до  простой 
метафоры,  демонстрирующей  социально­экономические  формации 
и  структурные  позиции  внутри так  называемой  классовой  борьбы. 

158 



Бродель развил совершенно иной подход: он различал  разные слои 
истории, кратковременный слой, большей частью  сформированный 
индивидуальными  решениями  и  поступками,  и  долговременный 
слой,  который  превзошел  границы  индивидуального  и  личного 
влияния.  Чем  дольше  время,  тем  скорость  изменений  медленнее, 
самая долгая концепция  может быть найдена в геологии,  за преде­
лами человеческой деятельности. Бродель особенно настойчиво от­
мечает так называемые  "длительные периоды", имея в виду широко 
задуманные макро­регионы, например, его самый известный регион  ­
Средиземноморье.  Эти  транс­индивидуальные  перспективы  были 
задуманы во всех отношениях как "анти­индивидуальные". Бродель 
исследовал условия фиксирования индивидуума в истории. 

Другой концепцией, развитой  французскими учеными  и приня­
той затем остальными, включая английского ученого Ритера Брука, 
является концепция "истории менталитетов (мышлений)". Оставаясь 
краткими,  мы  можем  сказать, что  это  приложение  и  продолжение 
идей  Броделя  в  области  психологии  и  культурной  антропологии. 
Согласно Жаку Ле Гоффу,  "история  менталитетов" относится в ос­
новном  к  малосознательным  или  бессознательным  коллективным 
действиям,  воображаемому  миру, априори  в  восприятии.  В тесной 
связи с концепцией  "длительного периода" Броделя, эти коллектив­
ные восприятия трактуются  как "менталитеты", также медленно из­
меняющийся  феномен,  и  следовательно,  сравнимый  с  концепцией 
"длительного периода" Броделя. 

Удивительно новое дополнение к концепции  "истории ментали­
тетов"  было  развито  Яном  Ассманом,  немецким  египтологом. Его 
идея,  называемая  "коллективной  памятью",  или  культурной  памя­
тью, уже проявила себя как очень плодотворная идея. 

Другая концепция ясно демонстрирует близость к концепции ис­
тории менталитетов: это так называемый регионализм. В историчес­
ком  контексте  "регионализм"  концентрируется  на  человеческом 
восприятии  пространства  более,  чем  на самой  природе  этого про­
странства. В этом отношении это специфическое  приложение идеи 
"истории менталитетов". 

Эти макро­уровни  истории  не преследуют  цель заменить поли­
тическую  историю  и  значимость  действий  и  решений  отдельных 
индивидуумов.  Они  относятся  к  системным  структурам,  которые 

159 



дают  нам лучшее понимание  настоящих  мотиваций  отдельных лю­
дей. Эти рамки могут быть определены пространством  и временем, 
как сказал  нам об этом Бродель, или коллективными  бессознатель­
ными,  на  очевидными  представлениями  ("менталитетами"),  или 
коллективной  памятью. Параллельно  с этими уровнями  мы даже в 
какой­то степени можем найти частичное перемирие с некоторыми 
марксистскими методами анализа социальных условий и противоре­
чий в истории. Именно в этом смысле даже аспекты классового ана­
лиза достойны того, чтобы  их принять во внимание историком, но 
только  в качестве орудия  исследования,  а не  как объяснение того, 
что происходит в мире. 

Регионализм, концепция Броделя "длительных периодов", обще­
ственные менталитеты  и культурная память: это будут рамки, в ко­
торых  я  намереваюсь  представить  пред­модернистскую  историю 
больших территорий  Центральной  Азии и Ирана, определив таким 
образом условия модифицирующих  процессов в современной исто­
рии,  обеспечивающих  расцвет  современных  наций  и  наций­
государств, таких, как Иран и Узбекистан и их соседей. 

2.  Социальное  изменение  под  влиянием  завоевания  Чинги­
зидов.  Монгольское  завоевание  Ирана  Чингизидами  (через Транс­
оксиану) в ХШ в. привело к гибельному удару по самому существо­
ванию большей части иранского населения и таким образом к боль­
шим  демографическим  изменениям.  Оно  вызвало  волну  миграции 
неиранцев,  изначально  входящих  в  состав  коневодческих  племен 
Центральной Азии, в большинстве тюркского этнического происхо­
ждения, в гораздо большем количестве, чем при Сельджукидах или 
Хорезмшахах.  Они  принесли  с  собой  тогда  новый  коллективный 
образ жизни, характеризуемый типично центральноазиатскими тра­
дициями  коневодства  и  пасторального  номадизма,  способностью 
передвигаться  на  большие  дистанции,  прирожденную  воинствен­
ность  и  стремление  к власти,  а также  особую  систему  племенной 
организации,  распространившуюся  на  все  кочевое  население  степ­
ных районов Центральной и Внутренней Азии, несмотря на их язы­
ковые признаки. Похожее утверждение  может быть сделано  насчет 
пояса  Центральноазиатских  оазисов,  который  тянется  от  Хорезма 
через Трансоксиану до Ферганской долины. 

160 



В Иране господство Чингизидов закончилось в конце XIV в., не­
сколькими  декадами  раньше,  чем  фактическая  смена  власти  Чага­
тай­ханов на власть Амира Темура и его преемников. Число этих в 
основном тюркских кочевых элементов увеличилось в XV в. вслед­
ствие оттоманского давления против туркменских племенных групп 
в  Анатолии  (Кара­Койюнлу,  Ак­Койюнлу),  таким  образом  вынуж­
денных вернуться в Иран. Следовательно, эти племенные элементы 
стали  стабильной  и  существенной  частью  иранского  населения. 
Учитывая  эту  племенную  перенаселенность  Ирана,  является  оче­
видным, что члены племени совершенно  не могли прожить за счет 
своей экономической деятельности,  однако  многие  из них продол­
жали типичное для них кочевничество, воинствующий и племенной 
образ жизни. Начиная с XIV в., они не только стали монополизиро­
вать любой тип военных действий, но почти во всех случаях стали 
потенциальными  обладателями любой  политической  власти  в Ира­
не. Это относится  к периоду  от XIV до  начала  XIX  века,  который 
мне хотелось бы охарактеризовать как иранский "туркменский дли­
тельный период". 

Таким образом, политическая  власть стала базироваться  на тра­
диционно  племенных,  нестабильных  коалициях  и  конфедерациях, 
что являлось типичным для племенной политики Центральной Азии, 
начиная с античности. Королевские  представители такого рода вла­
сти  были  в большинстве  случаев  племенными  лидерами  и иногда 
также харизматическими  деятелями  (и династиями),  однако всегда 
поддерживаемыми  военной силой племени. Следовательно, центра­
лизованные  власть и руководство,  за  которые,  например, сафавид­
ский шах Аббас и его последователи в XVII в. были щедро награж­
дены, оставались нетипичными чертами политической экономики, в 
которой в действительности  выигрывали от государственных нало­
гов и даней, собираемых в основном у сельскохозяйственных произ­
водителей,  племена,  а  не  городские,  чиновнические  и придворные 
слои. 

Таким образом, продолжение племенной или пасторальной жиз­
ни меньше послужило физическому выживанию племен, но гораздо 
больше ­  поддержанию  их военного  потенциала,  как в смысле ло­
яльности, так и в духе солидарности, а также физической подготов­
ки. Шаг за шагом  племенная жизнь и традиции приобрели порази­

161 



тельный аспект более или менее стимулированной экономики. Этот 
структурный аспект приближает Иран гораздо больше к соседней с 
ним западной Центральной Азией по сравнению с остальным Сред­
ним Востоком. 

В  любом  случае  существующие  антагонистические  противоре­
чия  в  этой  политической  экономике,  возникающие  в  основном  из 
данных  по демографии,  свидетельствуют,  что число племен кочев­
ников  на  Иранском  плато  было  слишком  велико  по  сравнению  с 
пространственными  границами. Существовали различные стратегии 
для преодоления этой опасной ситуации, одна из которых состояла в 
уничтожении  оседлого  населения  для  увеличения  кочевнических 
территорий.  Это  практиковалось  в  первых  декадах  Чингизидского 
правления  в  ХШ веке. Такая  стратегия  оказалась  губительной  как 
для  подчиненных, так  и для  правящих слоев. Другая  стратегия со­
стояла в постоянном внутреннем соперничестве и борьбе за пастби­
ща среди  различных  племен,  приводящая  к возникновению  неста­
бильных  племенных  союзов.  Существует  много  доказательств  в 
пользу  этой  концепции  в иранской  истории, а также истории Цен­
тральной  Азии до  XIX  в. Кроме того, была  еще одна  стратегия, о 
которой мы уже упоминали: поддерживая милитаристскую монопо­
лию,  племена установили  политическую  власть  и правление, бази­
рующиеся на племенных конфедерациях и союзах в соответствии с 
их  центральноазиатскими  традициями.  Согласно  схеме,  описанной 
выше, эти федерации  были краткосрочными. Следовательно, поли­
тическая власть не была ни централизованной, ни стабильной. Сле­
дующие друг за другом временные правители глубоко осознавали те 
длительные структурные трудности, которые стояли перед ними. 

В  то  время,  как  Мамлюкам  в  Египте,  и особенно  Оттоманам, 
удавалось перенести политический потенциал из племенной сферы в 
чиновничий аппарат, в Центральной Азии и прилегающем Иране это 
сделать не удалось. В перспективе политической экономики это ка­
жется общей для данных регионов социально­исторической чертой. 

Я осознаю, что существуют другие общие черты, гораздо более 
очевидные, чем та, о которой я говорю. Например, общая исламская 
основа,  общие этические  и эстетические  черты, выраженные через 
школу, литературу, архитектуру и искусства, общие черты народной 
культуры  и т.д. Однако общая социально­экономическая  схема мо­

162 



жет  привести  нас  к лучшему  пониманию того,  как  эти  очевидные 
культурные  признаки  переходили  туда  и  обратно  на  протяжении 
всей долгой истории. 

3. Регионализм  как инструмент исторического анализа. Сей­
час  я  попытаюсь  применить  метод  регионализма  к  геополитике  в 
отношении истории Центральной Азии и Ирана до XIX века. 

В  античности,  при  власти  Ахеменидских  императоров  и Алек­
сандра, среди широкого круга региональных названий, мы находим 
Хорезм,  Согдиану  и  Фергану  как  составные  части  этих  империй. 
При  власти  последних  Сасанидов,  в  доисламское  время,  большая 
территория  к  югу  от  этих  регионов  воспринималась  как  Хорасан, 
включающий  область,  ранее  принимаемую  за  Маргиану, Бактрию, 
Ариану и Гирканию. При власти Александра Македонского вошли в 
историю восточные районы Азербайджана, дополняя таким образом 
древние Мидию и Фарс. Это новое сочетание рассматривалось как 
новая  административная  единица,  служащая  военным  целям  Саса­
нидов: провинция  Хорасан,  приграничная  провинция,  форпост для 
возможных отношений между Центральной Азией и Ираном. 

В так называемый  раннеисламский  период два региона ­  Хора­
сан и Мавераннахр ­  считались расположенными близко друг к дру­
гу.  Эта  очевидная  вещь  выражена  не только  общим  восприятием 
исламского  востока, так  называемого  "машрик", но также террито­
риальными  политическими  концепциями,  как показывает расшире­
ние государства Саманидов. Амударья в это время ни в коей мере не 
являлась разделяющей  границей, но связывающим элементом меж­
ду  Хорасаном  и  Трансоксианой,  в  противоположность  ситуации, 
доминирующей  в  Сасанидской  империи,  официально  названной 
"Эрон­шахр", т.е. Иран. В раннеисламский период разделение было 
сильнее между первичным  иранским западом, древней Мидией, на­
зываемой  тогда  "Ирон­и  аджам",  и  востоком,  Хорасаном  и Маве­
раннахром. Само понятие Иран потеряло свое политическое значе­
ние  после  падения  Сасанидов,  и оно  больше  не  использовалось  в 
источниках  в смысле  политического  понятия  в течение  последую­
щих шестисот лет. 

Это территориальное  восприятие было сильно поколеблено при 
правлении Чингизидов в XIII в. В соответствии с Чингизидской кон­
цепцией  так  называемых  "четырех  улусов", Трансоксиана  понима­

163 



лась как западная часть улуса Чагатай, в то время как после смерти 
самого Чингиз­хана иранские завоевания Хулагу­хана привели к ус­
тановлению  псевдоулуса,  империи Чингизидских  ил ханов. Эта Ил­
ханидская  империя немного напоминала территорию древнего саса­
нидского "Эрон­шахра". Согласно концепциям улуса, его правители 
Хулагиды принадлежали к линии Тулуй и были тесно связаны с Ве­
ликими Ханами в Пекине. Вероятно, империя Илханидов была про­
возглашена  как Иран, или, скорее  всего, как Иран­замин, что офи­
циально  произошло  не  позднее  правления  Газон­хана  (около 
1300 г.). Илханидское понятие Ирана было явно основано на ожив­
лении Сасанидской империи в духе историцизма, империи, увядшей 
семьсот лет назад, но сохранившейся в памяти людей. Эта илханид­
ская концепция Ирана заново привела Хорасан к еще более близко­
му в этот раз пониманию древнего Ирана. 

Однако  такая  политика  стала  ярко  выраженным  выступлением 
против  самого  понятия  улуса  Чагатай,  ханы  которого  продолжали 
претендовать на Хорасан, таким образом продолжая традицию, воз­
никшую в раннеисламский  период. Противостояние этих двух кон­
цепций ­  Хулагидской и Чагатайской ­  создало политическое  и во­
енное  соревнование  между  Ираном  и Центральной  Азией  на  века. 
Эти противостоящие концепции нашли отражение даже в современ­
ных  географических  работах,  как  показывают  труды  Хамдуллы 
Муставфи и Хафиз­и Абру. 

В XIV и XV вв. появились так называемые туркменские прави­
тели (Кара­Коюнлу и Ак­Коюнлу), которые после своего прихода из 
Анатолии  сразу  стали  претендовать  на  смену  Илханов.  Это  про­
изошло  после  их успешного  завоевания  Табриза  в  Азербайджане, 
бывшей столицы Илханидского  Иран­замина, которая была названа 
Илханами Даруссалтана, по всей видимости, имитирующими Илха­
нами  почетные  титулы,  данные  впервые  Багдаду,  Дору  хилофа  и 
Доруссалом. В течение XV в. было достигнуто некоторое враждую­
щее равновесие. Туркмены  правили Западным Ираном, по крайней 
мере теоретически  продолжая  претендовать  на  Хорасан, тогда  как 
Темуриды  правили  на  востоке, также  называя  свою  резиденцию  в 
Герате  титулом  доруссалтана.  Их  панегирические  историки  воспе­
вали  их  как  королей  Эрон­и  Турона,  таким  образом  символически 
претендуя  на  высочайшую  власть  над  улусами  Чагатай  и  Хулагу 
вместе взятыми. 

164 



Когда в начале  XVI в. Сафавиды подменили  власть Ак­Коюнлу 
на востоке, они четко следовали  Хулагидской схеме и в конце кон­
цов победили,  подчинив Иран­замин,  как его  понимали Илханиды. 
Они  объединили  Западный  и  Восточный  Иран,  включая  Хорасан. 
Позднее  Сафавиды  были  вознаграждены  за  то,  что  они  когда­то 
объединили Темуридский Хорасан с Иранским Западом и таким об­
разом были приняты как законные наследники не только правителей 
Ак­Коюнлу,  но также  и темуридских  принцев. С другой  стороны, 
темуридская власть в Трансоксиане пала под натиском военной вла­
сти  конфедераций,  как  назывались  узбекские  (даштикипчакские.  ­
Ред.)  племена,  которые  следовали  за  ханами,  принадлежащими  к 
улусу Джучи. Однако улус Джучи обычно был настроен враждебно 
против улуса Чагатай. Последний, взял сначала Хорезм, который с 
самого  начала  монгольского  правления  относился  к Джучи. После 
отвоевания  Хорезма  предводители  Джучи,  ханы  Шайбани,  правя­
щие  над узбекскими  (даштикипчакскими.  ­  Ред.)  племенами,  пре­
тендовали  должным  образом  на легализацию  наследия  Темуридов. 
Ситуация  в конце  концов  привела  к выяснению отношений  между 
Шайбанидами  и Сафавидами, также поддерживаемыми племенами. 
Сафавиды  опирались  на  военную  силу  конфедераций так  называе­
мых племен Кизилбаш. И обе стороны провели в безысходной борь­
бе весь XVI век. Со временем Сафавиды выиграли борьбу за Хора­
сан. Если бы, в пользу Шайбанидов, пришла  на смену Чагатайская 
модель, то сегодня  политическая  карта мира отличалась  бы от ны­
нешней: Амударья не стала бы границей, Хорасан не воспринимался 
бы как продолжение Трансоксианы и кто знает, может быть, Транс­
оксиана могла бы иметь прямой доступ к Индийскому океану. Аф­
ганистан мог бы не существовать, а у существующего Ирана форма 
могла бы существенно отличаться от нынешней. 

Исторической заслугой Сафавидов является то, что они успешно 
заменили концепцию Хулагидов на Чагатайскую концепцию. Однако 
мы не должны забывать, что эта концепция являлась частью типично 
центральноазиатского восприятия территории и регионализма до XIX 
в., которому современное  государство­нация Иран обязано своим се­
годняшним обликом и, может быть, самим существованием. 

После падения Сафавидов в конце XVIII в. с иранской стороны 
все  еще  существовал  намек  на  возможное  возрождение  варианта 

165 



Хорасан  ­  Трансоксиана,  когда  Надир­шах  Афшар  попытался 
трансформировать  экс­Сафавидский  Иран  в  империю  с  центром  в 
Хорасане. Но возможно, что лишь по случайному недоразумению он 
повел себя как демонстративный имитатор Амира Темура, не только 
использующий  его титул  "сахиб­киран",  но и захвативший  Дели с 
намерением,  напоминающим  деяния  его  великого  кумира  и также 
пытающийся захватить саму Трансоксиану и Хиву. 

В  конце XIX  в. русские  колонизаторы  напали на северную часть 
Хорасана,  современный  Туркменистан,  а  британцы  сохранили  Аму­
дарью как границу, но не с Ираном, а с Афганистаном. Теперь англо­
русский  империализм  решал  судьбы  узбекских  племен, живущих  на 
южных берегах Аму­дарьи, чьи потомки сейчас считаются афганцами. 

Все высказанное выше о судьбе Хорасана между двумя соперни­
чающими концепциями улусов может прояснить пользу регионализма 
и региональное™ в изучении истории на широкой территории к вос­
току от Оттоманской империи и к северо­западу от Индии. Задумыва­
ясь о разных этических и воображаемых целях в политике в этом ре­
гионе до XIX в., нам следует постоянно держать в уме важность тер­
риториального  восприятия  пространства  и  регионов  самими  дейст­
вующими лицами. В наши дни современные ограничения государств­
территорий  в пост­советской  Центральной  Азии в основном базиру­
ются на советских разграничениях, установленных в двадцатых годах 
нашего века под лозунгом размежевания, и среди них Республика Уз­
бекистан. Что полностью выходило за рамки размышлений советских 
лидеров, это то, что данные территории можно было бы определить, 
следуя традиционным региональным восприятиям. 

Если мы посмотрим на территорию Узбекистана, то мы убедим­
ся, что это единственная страна в Центральной Азии, которая вклю­
чает в себя части от трех важных старых традиционных районов За­
падной Центральной Азии: Хорезма, Согдианы (Трансоксианы, Ма­
вераннахра) и Ферганы. Однако именно через Хорасан история Уз­
бекистана  была связана  с историей  Ирана  в рамках  исторического 
регионализма  в  период  до  XIX  века.  Обе  страны  участвовали  в 
прочной  и гомогенной  структуре длительного  периода,  как во вре­
менном, так и в пространственном  восприятии, в коллективной  па­
мяти, а также в том, что мы называем политической экономикой на 
уровне социальных структур в период до XIX века. 

166 



Фурньё В., 
Франция, Париж 

СЕМИРЕЧЬЕ И ТРАНСОКСИАНА (МАВЕРАННАХР): 
ИХ СВЯЗИ В ИСТОРИИ ТЮРКИЗАЦИЙ 

И СЕДЕНТЕРИЗАЦИЙ НИЖНЕЙ ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ341 

Располагаясь  в  сердце  евразийского  континента,  Центральная 
Азия долгое время служила регионом перехода и миграций, где воз­
никали империи, включающие в себя множество географических об­
ластей и человеческих рессурсов. В историческом и географическом 
плане очень трудно чётко определить границы этой необозримой сис­
темы, которая известна и под другим названием ­  Внутренняя Азия. 

С давних пор Центральная Азия была в основном зоной кочевого 
пасторализма с оазисами, часто вереницей расположенными в пред­
горьях.  В  этно­лингвистическом  плане  взаимосвязи  жителей  раз­
личных  экологических  зон  Центральной  Азии  породили  процессы 
тюркизации, которые постепенно распространялись от Монголии до 
Среднего Востока. 

Следует  отметить,  что  никакая  другая  часть  Евразии  не  пред­
ставляет  одновременно  такого  разнообразия  природной  среды, ко­
торую мы наблюдаем между Хорасаном и Иртышом, такой истори­
ческой связи, по крайней мере когда речь идёт об отношениях меж­
ду кочевой Степью и сельскохозяйственными  оазисами. В этом слу­
чае возникает  проблема многообразия  положений,  на который ука­
зывают  общие  термины,  такие  как  "степь",  "оазис"  и  "тюркиза­
ция", чтобы уложить историческое развитие в такие формы, как се­
дентеризация  и этнополитические  изменения  в средневековой и со­
временной  Трансоксиане  (Мавераннахре).  Иными  словами,  чтобы 
выделить то многообразие и то единство, которые входят в само на­
звание "Центральная Азия" и продвинуться дальше в наших нынеш­
них знаниях, нам особенно необходимо развивать исследования ре­
гиональной истории этой крупной азиатской системы. 

Мы многим обязаны трудам археологов, антропологов и геогра­
фов,  в  частности  Ксавье  де  Планхолю,  за  научную  ­  географиче­

141  ­fra статья  навеяна  сборником  статей  "Люди  и земли  ислама,  Сборник  посвя­
щенный Ксавье де Планхолю". (Hommes et terres d'islam. Mélanges offerts r Xavier de 
Planhol), IFRI, 2000. 

167 



скую, экологическую и экономическую базу стран засушливой зоны, 
за тот вклад, который они внесли в историю своим концептом сату­
рации  пастушеской  среды  и действующих  там  социальных  меха­
низмов. Удивительно, что в своей  совокупности  эти  передвижения 
народов  не рассматривались  в свете  роли  "среды  и обстоятельств" 
(Планхоль, 1979:39), хотя и среда, и обстоятельства снова во многом 
определяют  идентичность.  Более того, широкое  использование  по­
нятия  "степь" в историческом  словаре может ещё больше укрепить 
идею географической, культурной и политической  преемственности 
кочевников  на  необозримых  просторах,  где расположены  разнооб­
разные экологические зоны. Однако этого не случилось. 

Действительно, для  историка  степь  рассматривается  скорее как 
объект политических отношений  в истории  Евразии, чем как пред­
мет реальной  преемственности  её растительных  форм, климата, ес­
тественных условий и тех рессурсов, которые она способна дать на­
родам, живущим в ней. Более того, в евразийской степи эта относи­
тельная  взаимосвязь  естественных  условий  выражается  исключи­
тельно в зависимости от географической широты. 

В  истории  Трансоксианы  Семиречье  сыграло  определённую 
роль,  послужив  для  народностей,  мигрирующих  из  Монголии  или 
Алтая, переходной  зоной между различными  экологическими  ареа­
лами. Поразительно, что к середине XV в., когда тюркские экспан­
сии  на  Ближнем  Востоке  уже  обозначили  вехи  современного  рас­
пределения  тюркских  народов  в Анатолии  и на севере Персии, Се­
миречье продолжает играть роль регулятора сил, от которых будет 
зависеть  этнополитическая  эволюция  всей  Западной  Центральной 
Азии, оставаясь регионом­ставкой для различных тюркизированных 
и  исламизированных  племён  из  рода  чингизханидов.  И  наконец, 
важное значение Семиречья в истории средневековой Трансоксианы 
может  послужить  для  освещения  структурации  этой  исторической 
единицы под названием  "Западная Центральная Азия", которую ис­
тория  объединила  в  одну  контрастную  совокупность,  простираю­
щуюся от Хорасана до Казахстана. 

Историческое образование "Западная Центральная Азия" 
Западная Центральная Азия, которая простирается от Иртыша до 

Хорасана,  никогда  не  представляла  собой  единую  политическую 
единицу. История  знает  множество империй, которые целиком или 

168 



частично  завоёвывали  Центральную  Азию.  Местоположение этой 
зоны  само  определило  её  подчинение  крупным  политическим  и 
культурным системам Евразии и, следовательно, влияние на неё не­
которых мировых факторов, таких, как буддизм, ислам и миграции 
тюркоязычных народов, ареалы распространения которых в Евразии 
не  совпадали  между  собой.  При  отсутствии  единого  государства, 
определяющего политические границы западной Центральной Азии, 
эти факторы зачастую способствовали  консолидации  исторических 
подмножеств и их взаимодействию с местными условиями, особен­
но в пост­монгольский  период. Вследствие этого понятие "западная 
Центральная Азия" включает в себя множество суб­единиц, охваты­
вающих  огромное  множество  исторических  ситуаций  и  суб­
регионов:  центральную  часть  нынешнего  Казахстана,  Семиречье, 
высокогорье Тянь­шаня и Памира, Трансоксиану, Хорезм и.т.д. 

Понятие "степь" в самых разных смыслах этого слова, в истории 
западной  Центральной  Азии  занимает  совершенно уникальное  ме­
сто. Оно выходит за пределы относительной  связи, которое подра­
зумевается  под  выражением  "евразийская  степь"  и  является  оше­
ломляющим продуктом истории. 

Различие  между Трансоксианой  и многочисленными  областями 
Ближнего Востока заключается  в том, что в Мавераннахре кочевые 
пастухи, проникая в оседлые районы, не входили в зоны неорошае­
мого земледелия. Это основное различие не позволяет в Централь­
ной Азии  отделять  экологическую  кочевую зону от экологической 
земледельческой  зоны,  соответствующей  зоне  оседлого  населения; 
оно также не позволяет ощутимо и чётко определить экологическую 
границу кочевников. 

Миграции, перенаселение, перемены 
Многочисленные группы скотоводов­кочевников, пришедшие из 

регионов  с  более  богатым  растительным  покровом  и  совершенно 
другим  климатом,  вышли  на  арену  политической  жизни  Трансок­
сианы, которая  не предоставила  им никакой преемственности  в ис­
пользовании  природной  среды и образе жизни. Особенно  это каса­
лось народностей, пришедших из Монголии или с Алтая. 

Известно, что в течение длительного времени избыток населения 
из  пастушьих  обществ  вливался  в оседлый  мир.  Организационная 
мощь кочевников из холодных степей северной  Азии привела  их к 

169 



многочисленным  победам  на уже  занятых  и перенаселённых,  но  бо­
лее скудных  пастбищных  пространствах. 

К  востоку от Орхона  (Монголия) до  Эмбы  (Западный  Казахстан) 
находится  зона,  где  осадки  выпадают  в  основном  весной  и  превы­
шают  цифру  250  мм  в  год.  Следует  особо  отметить,  что  центр  се­
верной  Монголии  и  горная  цепь  вокруг  Джунгарии  с  зонами,  где 
чередуются  лесостепь,  лес,  а  на  высоте  2500  м  ­  альпийские  луга, 
сменяются  к  западу  от  Балхаша  центральным  казахским  плато,  вы­
сота  которого  менее  1000  м,  и растительный  покров  не столь  разно­
образен. На  пути миграции тюркских  народов  Джунгарский  Алатау, 
высокогорные  Чуйская  и Таласская  долины  представляли  собой  по­
следние  западные  отроги  с  зональной  растительностью,  схожей  с 
растительностью  севера Джунгарии  и северной  Монголии. 

Таким  образом,  в  области  скотоводства  Монголия  и  Трансок­
сиана  противопоставлены  друг  другу:  богатство  видов  растительно­
сти,  пастбищные  условия  летом  и  зимой,  расстояния  между  кочевь­
ями,  близость  земледельческого  населения,  доступ  к  рынкам,  где 
можно  сбыть  скотоводческую  продукцию  и  приобрести  сельскохо­
зяйственную  —  всё  это  полностью  отличается  друг  от  друга  в  этих 
регионах.  Следовательно,  различие  просматривается  также  в  усло­
виях  безопасности  скотоводов  и  в  уплотненности  пастбищ.  Пло­
щадь,  необходимая  для  выпаса  одной  овцы  в  лесостепи  Семиречья 
составляет  в среднем  менее  одного  гектара,  в то  время  как  в  турк­
менской  пустыне — 6 и даже  10 га.342 

342 Минск,  1969. С.  174. А. Хазанов приводит  цифровые данные о величине и соста­
ве стад, пищевом рационе пастухов, и о других аспектах скотоводческой  экономики 
в различных типах  номадизма в Центральной  Евразии (Хазанов,  1984: главы с  1­3). 
Н. Масанов  также  приводит  цифровые  данные: "Так,  для  нормальной  жизнедея­
тельности  одной  овцы  в  течение  года  1314  кг  сухой  массы  пустынных  кормов  и 
1,5  м3  воды  являются  жизненным  минимумом  (Федорович,  1973. С.  217;  Назарев­
ский,  1973. С.  251),  следовательно,  потребность  в  пастбище  не  превышает  5­7  га. 
Однако из­за разнообразия  природных условий и колебаний  климата фактически  на 
одну  овцу требуется  в зоне полупустынь  Казахстана  15­24 га, пустынь ­  18­24 га,  а 
в  среднем  по  Казахстану  ­  20,5  га  пастбищных  угодий  (Федорович,  1973. С.  217­
218).  Для  выпаса  одной лошади  в зоне степей было  необходимо  не менее 20  га  па­
стбища,  а  в зоне  пустынь данная  норма  возрастала  в  несколько  раз  (Нечаев,  1975. 
С. 56­58 и др.; Масанов,  1995. С. 65­66). 

170 



Известно,  что  большинство  орошаемых  земель  Центральной 
Азии  расположены  в экологической  зоне  кочевого  скотоводства  и 
являются  результатом  создания  земледельческих  территорий  в за­
сушливой  или очень засушливой  местности. Между тем,  поливное 
земледелие как экономическая и социальная система распространи­
лось  и на зоны,  целиком  зависящие  от среднегодового  количества 
выпадаемых  осадков.  Ирригация  требует  огромных  затрат  на  на­
чальном этапе сельхозработ, но впоследствии все эти усилия окупа­
ются  сравнительной  стабильной  производительностью  и  высокой 
продуктивностью. 

Кочевники  северной  Азии обнаружили  в оседлых  странах  юж­
ной Центральной Азии слишком засушливые регионы, чтобы иметь 
возможность  продолжать  привычный  им  пастуший  образ  жизни. 
Неспособность  пастбищ  вместить  и прокормить  приток  нового на­
селения и соперничать с более высокой производительностью труда 
поливного земледелия привели мигрирующие народы к обществен­
ным изменениям огромного значения. Для сравнения можно сказать, 
что  многочисленные  случаи  средневековой  "бедуинизации"343  в 
арабском  мире  выражали  противоположные  явления,' по  крайней 
мере, в тех случаях, когда распространение номадизма происходило 
в  сторону  полосы  неполивного  земледелия  и этим  способствовало 
увеличению расстояний кочевых переходов. 

История  и  археология  ирригации  позволяют  установить,  что 
орошаемые долины, как правило, не превращались автоматически в 
скотоводческие перегоны.344 

При наличии засушливых,  к тому же занятых и переполненных 
пастбищных  пространств,  правомочен  вопрос  о  судьбе  мигрирую­
щих кочевых групп, и вполне естественно, что это наводит на мысль 
о широкомасштабных процессах седентеризации. 

343 Понятие разработанное в трудах X. де Планхоля (см. Планхоль: 1979). 
344 Со времен Бартольда  исторические исследования фаз тюркизации  в Трансоксиа­
не  постепенно  изменили  своё  направление  и кажется,  что  решающую  роль в этой 
области  следует  отвести  Шайбанидам.  Споры  по этому  вопросу  представляются 
затруднительными,  по причине  отсутствия  достаточного  количества  материала и 
обобщений.  Среди  последних  попыток  цифровой  оценки  можно  обратиться  к Бре­
гелю  1991 года. 

171 



Шайбанидская особенность 
Отдельные этапы тюркизации Трансоксианы проходили на фоне 

крупных  династических  и  государственных  изменений  (Тюркский 
каганат, Караханиды, Хорезмшахи, Сельджукиды, Кара­Китай, мон­
гольская империя и государства­преемники, государство Темуридов, 
государство  Шайбанидов),  которые  можно  разделить  на  два  типа. 
Один  из них (Тюркский  каганат и империя Чингиз­хана) представ­
лял случаи  политической экспансии,  где практически  не существо­
вало преемственности  между родной средой и экологическим  ареа­
лом Трансоксианы. Второй тип ­  государства, связанные с тюркиза­
цией  Трансоксианы  (от  Сельджукидов  до  Шайбанидов),  которые 
ассоциируются  с  племенами  номадов­скотоводов,  большая  часть 
которых,  прежде  чем  покорить  Трансоксиану,  и  даже  Хорасан  и 
Иран, в течение многих поколений кочевала, а может быть, даже и 
сформировалась в степях между Или, Аралом и Каспием. 

Переход из такой экологической,  а особенно  из такой экономи­
ческой зоны как Монголия и Джунгария в Трансоксиану, не мог не 
иметь как быстрых, так и долгосрочных последствий для групп на­
селения, затронутых этими миграциями­захватами. 

Для многих из них, относящимся ко второму типу систем (II, 1 ), 
в частности, для  Караханидов, Кара­Китаев  и Чагатаидов, Семире­
чье послужило как бы испытательным полигоном для приспособле­
ния  к  новым  социально­культурным  условиям:  взаимодействие  с 
другими группами кочевых скотоводов, с городскими культурами и 
с такой государственной культурой, как ислам. 

Между  началом  XI  и началом  XIV  веков  формирование  дина­
стий,  владевших  Трансоксианой,  происходило  в Семиречье  или на 
подступах  к нему. После этого  последовала более или менее длин­
ная  фаза  присвоения  Трансоксианы.  Однако  для  всех  этих  дина­
стийных систем обладание Семиречьем всегда оставалось основным 
фактором социальной стабильности  в государстве после его расши­
рения  в сторону  Трансоксианы.  Этот факт  позволял  поддерживать 
относительную  этносоциальную обособленность пространства, бла­
годаря экологическим  различиям, существующим между Семиречь­
ем и большинством земледельческих  зон и пустынь Трансоксианы, 
и распределению  пастбищных территорий  между группами, состав­
лявшими  военное ядро этих династий. Это особенно ясно видно из 

172 



случая с Тюркским каганатом и Монгольской империей: князья, за­
воевавшие Трансоксиану, были непосредственно  выходцами из Ор­
хона, как и их общественное и военное ядро; ставки династий и ос­
новная племенная военная сила находились в районе Семиречья или 
возле него без  всяких  попыток, хотя  бы в первое  время, осваивать 
пространство Трансоксианы.345 

Другие династии второго типа (Хорезмшахи, Сельджукиды, Те­
муриды  и Шайбаниды)  занимают  особое  место. Династии Хорезм­
шахов346 и Темуридов сформировались в Трансоксиане  или рядом с 
ней, что сводит на нет вопрос адаптации к среде, но оставляет про­
блему  этносоциального  разделения  владений  между  кочевым  и 
оседлым населением. Что касается Сельджукидов и Шайбанидов, то 
все они  были  "захватчиками" родом  из  "Великой  степи",  но лишь 
Шайбанидам удалось полностью занять  всё пространство Трансок­
сианы. Являясь последними завоевателями Трансоксианы  в течение 
всей длинной истории её экспансии степными народами, Шайбани­
ды  одновременно  стали  первыми  властителями,  владения  которых 
не вышли за пределы Трансоксианы, и которые таким образом очу­
тились как бы в замкнутой среде, что существенно ограничило этно­
социальные  возможности  их имперского  пространства  и простран­
ства государств ­  их преемников. 

Семиречье  сыграло ключевую роль в деле раскола улуса Абул­
хайра и продвижения Шайбанидов в сторону Трансоксианы, ибо оно 
являлось зоной объединения  мощи князей Кирея  и Жанибека, а за­
тем, с 1460 года, центром Казахского ханства. 

Таким  образом,  структурной  особенностью  Шайбанидов  было 
то,  что  они  представляли  собой  единственного,  пришедшего  в 
Трансоксиану  из  "Великой  степи"  "захватчика",  который  не  был 
связан с Семиречьем и не имел доступа к ресурсам этого региона во 
время  его  водворения  в  Трансоксиане:  поэтому  с  самого  начала 
XVI в. открывается новый период развития региональной истории. 

Î4S Широко  известный факт: Орду тюркского  кагана находился в окрестностях Суя­
ба, в бассейне реки  Чу; Плано Каприни посетил  орду Орды у озера Ак­Кул; множе­
ство курултаев Чагатайдов проходили в Семиречье (Бартольд  1956: 83). Ибн Батута 
(1853­58: И, 380 и Ш, 33) описывает княжескую орду между Чу и Таласом. 
346  Четыре  династии  Хорезмшахов  имеют  различное  происхождение.  По поводу 
последней династии (1092­1221) см. Кафесоглу  1984. 

173 



Второй,  особенностью  скорее  конъюктурной,  являлось  то,  что 
Сафавиды  помешали  Шайбанидам  распространить  свои завоевания 
в  сторону  Иранского  нагорья.  Р. Макчезни  (1991)  считает  эту осо­
бенность  одним  из  стержней  механизма  государства  Шайбанидов, 
которое он сравнивает с действием государства Темуридов. 

К этому очень интересному аргументу следует добавить, что ещё 
до Шайбанидов такие государства, как державы Караханидов, Чага­
таев и Темуридов, использовали  необычайную  гибкость в политике 
поселения  и регулирования  социальных сил,  которая  складывалась 
благодаря либо обладанию Семиречьем, либо  победам  в Иранском 
направлении, либо обоим этим факторам сразу. 

На стыке этих структуральных  и конъюнктурных  особенностей 
нужно отметить ту  абсолютную  непринуждённость  Шайбанидов, с 
которой они  влились  в земледельческий  мир их новых владений в 
Трансоксиане. Особенно примечательно,  что первый курултай про­
шёл  в  центре  аграрных  и  урбанистических  зон  (Макчезни,  1991. 
С. 56). Нехватка пастбищ для кочевых и полукочевых военных сил, 
а  также  перенаселённость  внутренних  степей  Трансоксианы  выну­
дили  Шайбанидов  сразу  же  поселиться  (обосноваться)  в  самом 
сердце зон поливного земледелия и в короткий срок приспособиться 
к  более  производительному  образу  жизни.  Таким  образом,  невоз­
можность дальнейших завоеваний могла с самого начала компенси­
роваться  контролем  над  наиболее  производительной  городской  и 
сельской экономикой. 

Таким образом, лишённые тех условий, которые были у многих 
из их предшественников, и имея гораздо меньше возможностей ис­
пользовать  этносоциальное  пространство  внутри  своих  политиче­
ских  владений,  узбекские  ханства  представляли  собой  среду,  где 
проходили  ускоренные  процессы  перехода  к оседлому  образу жиз­
ни, что отразилось на современном распределении населения в этом 
регионе. 

ЛИТЕРАТУРА 
1.  Aboul  Gazi  Bahadour  Khan,  1871:  Seiere­ve Türk/Histoire des 

Mongols et des Tatares, publiée, traduite et annotée par le baron 
Desmaisons, Saint Pétersbourg, imp. de l'Académie des Sciences, 
2 vol. 

2.  Ахмедов Б.А.,  1965: Государсто кочевых Узбеков, Наука, Москва. 
174 



3.  Barthold  V.V.,  1956: History  of Semirechye  in  Barthold  V.V., Four 
studies on the History of Central Asia, translated from  the Russian by 
V. and T. Minorsky, vol. I, Leiden, E.J. Brill. C. 73­165. 

4.  Bazin  L.,  1986: Les peuples  turcophones  en Eurasie: un cas  majeur 
d'expansion ethnolinguistique, Hérodote, n°42, La Découverte, С  75­
107. 

5.  Бернштам А., 1949: Основные этапы истории культуры Семиречья 
и Тянь­Шанья, Советская Археология, 1949, п°1. С. 337­384. 

6.  Bregel Y., 1991: Turko­Mongol influences in Central Asia, in Canfield 
R.L. (ed.), Turko­Persia  in historical perspective, School of American 
Research Advanced Seminar Series, Cambridge University Press. 

7.  Foumiau V.,  1987: Quelques sources concernant l'histoire agraire des 
Ozbek f partir du XVI° siècle, Turcica, pp. 277-301. 

8. Francfort H.P., éd., 1990: Nomades et sédentaires en Asie centrale. 
Apports de l'archéologie et de l'ethnologie, éditions du CNRS. 

9. Kafesoplu I, 1984: Harezmeahlar devleti tarihi (485-618/1092-1221), 
Тык Tarih Kurumu Basimevi, Ankara. 

10. Khazanov  A.,  1984:  Nomads  and  the  Outside  world,  Cambridge 
University Press. 

11. Масанов Н.Э., 1995: Кочевая цивилизация казахов, Москва. 
12. Минц A.A. (под ред.),  1969: Средняя Азия. Экономико­географи­

ческая характеристика и проблемы развития хозяйства, Москва. 
13. McChesney  R.D.,  1991: Waqf  in  Central  Asia,  Princeton,  Princeton 

University Press. 
14. Мукминова  Р.Г.,  1954:  К  вопросу  о  переселении  кочевых 

узбеков в начале XVI века, Известия А Н УзССР, п°1. 
15. Мукминова  Р.Г.,  1966:  К  истории  аграрных  отношений  в 

Узбекистане XVI века по материалам Вакф­наме, Ташкент. 
16. Мукминова Р.Г.,  1981: Неисследованый документ по социально­

экономической  истории среднеазиатского  города, Источникове­
дение и текстология. С. 152­160. 

17. Пшцулина К.А.,  1977: Юго­восточный Казахстан в середине XIV­
начале XVI веков, Алма­Ата. 

18. Planhol  X. de,  1968: Les  fondements géographiques de l'histoire de 
l'Islam, Paris, Flammarion (Nouvelle Bibliothèque Scientifique). 

19. Planhol X. de, 1979: Saturation et sécurité: sur l'organisation des 
sociétés de pasteurs nomades, in Production pastorale et société, Actes 

175 



du  colloque  international  sur  le  pastoralisme  nomade,  Paris,  1­3 
décembre 1976, Cambridge University Press; Ed. de la Maison des 
Sciences de l'Hommet. P. 2<M2. 

20. Planhol X. de, 1993: Les nations du prophète. Manuel géographique de 
politique musulmane, Paris, Fayard. 

21. Sanguinetti Dr B.-R., trad., 1853-1858: Ibn Batoutah al Magrabi, 
Voyages, texte accompagné d'une traduction par G. Defrémery; Paris, 
4 vol. 

22. Sinor D., 1990: Introduction: the concept of Inner Asia, in Sinor D., 
The Cambridge History of Early Inner Asia. P.  1­18. 

23. Таныш  X./ Салахетдинова М.А.:  1983­1989: Шараф­нама  ии шахи, 
Москва. 

Ҳ ўжаев А., 

Ташкент 

Қ АДИМИЙ  ХИТОЙ  МАНБАЛАРВДАГИ347 

ТУРКИЙ  ХАЛҚ ПАРГА  ОВД  АЙРИМ  ЭТНОНИМЛАР 

Бизга  Н.Я.  Бичурин  таржимаси  орқ али  маълум  бўлган  манба­
ларнинг  энг  кадимийси  Сима  Чяи,  унинг  отаси  ва  укаси  томонидан 
ёзилгаи  "Ши  жи"  ("Тарихий  хотиралар")  уларгача  битилган  майда 
асарларга  асосланган  деб  ҳ исобланади.  Аммо  ушбу  асар  илгари 
ёзилган  барча  маълумотларни  қ амраб  олган  деб  айтиш  қ ийин.  Бу­
ни  сўнгги  чорак  аср  ичида  Хитой  Халқ   Республикаси  (ХХР)  олим­
лари  томонидан  нашр  этилган  бир  қ атор  йирик  тарихий  асарларда 
келтириладиган  янги  маълумотлардан  билиб  олишимиз  мумкин. 
"Тужюэ  ши"  ("Турклар  тарихи")348,  "Чжунгтуо  минзу  ши"  ("ХХР 
халклари  тарихи")349,  "Шиюй  тунгши"  ("Ғ арбий  мамлакатларнинг 
умумий  тарихи")350,  Динглинглар,  қ ангқ илар  ва  туролар35'  каби 

ш  Хитой  манбаларидаги  атамалар  кириллицага  асосланган  узбек  алифбосида  бе­
рилди.  Зеро,  куп  оханглар  рус  тилига  кўра  ўзбек  тилида  тугрирок  транскрипция­
лаштирилади. 
348 Сие  Зунчжэнг.  Тужюэ  ши  (Турклар  тарихи).  ­  Пекин,  1992.  ­  808  бетдан  ибо­
рат. 
,49  Ванг  Чжунгхан.  Чжунгго  минзу  ши  (Хитой  Халк  Республикаси  халклари  тари­
хи).  ­  Пекин,  1994.  ­Ҳ ажми  1054  бетдан  иборат. 
350 Юй  Тайшан.  Шиюй  тунгши  "Ғ арбий  мамлакатларнинг  умумий  тарихи".  ­  Пе­
кин.  1966. 
3Î1  Дуан  Лянчин.  Динглинглар,  кангкилар  ва  туролар.  ~  2  жилдли.  ­  Урумчи, 
1996.  ­  1  жилд.  ­  138­6.  Асар  хитойчадан  уйғ урчага  (араб  алифбосида)  таржима 
килинган. 

176 



фундаментал  асарлар  шулар  жумласидандир.  Мазкур  асарларда 
туркий  халклар  тарихига  оид  маълумотларга  катта  ўрин  ажратил­
ган.  Бир  мақ олада  ушбу  маълумотларнинг  ҳ аммаси  ҳ акида  фикр 
юритиш  қ ийин.  Шу  боне  ушбу  мақ оламизда  хитой  манбаларида 
учрайдиган  туркий  халкларнинг  энг  қ адимий  номлари  ҳ акида 
тўхтаб  ўтиш  лозим  топидди.  Зеро  бу  масалага  аниқ лик  киритиш 
тарихимиз  учун  муҳ им  аҳ амият  касб  этади. 

Россия  олимларининг  асарларида  турк  (тюрк)  атамаси  илк  бор 
қ абила  номи  сифатида  милодий  VI  аернинг  ўртасида  пайдо  бўлган, 
деб  зикр  этилиши  ҳ аммага  маълум.  Ушбу  фикр  рус  адабиёти 
орқ али  ўзбек  адабиётига  ҳ ам  кириб  келган.  Аммо  хитой  манбала­
рида  учрайдиган  туркий  халкларга  оид  илк  маълумотларга  ва 
сўнгги  йилларда  Хитой  олимлари  томонидан  амалга  оширилган 
тадкикотлар  натижасига  асосланганда,  бу  фикрни  тўғ ри  деб  айтиш 
мумкин  эмас. 

Аввало  айтиб  ўтиш  жоизки,  хитой  манбаларида  ва  адабиётида 
турк  этноними  хозирги  замон  хитой  тилида  "тужюэ"  (tujue)  деб 
ўқ иладиган  икки  иероглиф  билан  ёзилади.  Tujue  иероглифлари  илк 
бор  "Чжоу  шу"352,  "Бэй  Чи  шу"353  ва  "Бэй  ши"354  каби  манбаларда 
илк  бор  учрайди.  Суй  (581­618)  ва  Танг  (618­907)  сулолалари 
ҳ укмронлик  килган  даврлардаги  хитойлар  ушбу  атамани  "t'uet 
kiuet"  деб  талаффуз  этишган.355  Бу  эса  журженлардан  хитойларга 
ўтган  "туркут"  (турк­ут)  атамасининг  хитойча  транскрипциясидир. 
Ундаги  "ут"  мўғ ул  ва  тунгус  (дунгху)  тилида  кўпликни  билдирувчи 
қ ўшимчадир. 

"Чжоу  шу"  милодий  639  йили  ёзиб  битирилган  бўлиб,  у  557­
581  йилларида  мавжуд  бўлган  Бэй  Чжоу  (Шимолий  Чжоу)  хонлиги 
тарихига  бағ ишланганлиги  инобатга  олинса,  tajue  иероглифлари 
билан  ифодаланган  атама  хитой  манбаларига  кириб  келиш  вақ ти 

iS2  Чжоу  шу  (Чжоу  сулоласи  тарихи)  557­581  йилларда  мавжуд  бўлган  Шимолий 
Чжоу  хонлиги  тарихига  бағ ишланган  бўлиб,  у  639  Ху  Дэфэн  томонидан  ёзиб  би­
тирилган.  Асарнинг  айрим  жойлари  йўколганлиги  туфайли,  у  кейинги  даврларда 
бошка  манбалар  асосида  тўлдирилган. 
iSÌ  Чи  шу  (Чи  сулоласи  тарихи)  деб  хам  аталади.  У  550­557  йилларда  мавжуд 
бўлган  Чи  хонлиги  тарихига  бағ ишланган.  Асар  Ли  Байяо  (565­648)  томонидан 
ёзилган  булиб,  у 50  бобдан  иборат  эди,  хозир  шундан  17 боби  сақ ланиб  қ олган. 
" 4  Бэй  ши  (Шимолий  сулолалар  тарихи)  Танг  сулоласи  (618­907)  даврида  яшаган 
Ли  Яншоу  (тугилган  ва  ўлган  йиллари  номаълум)  томонидан  643  йили  ёзиб  бити­
рилган.  Мазкур  манба  ўша  давргача  мавжуд  бўлган  асарларни  жамлаш  асосида 
битилган. 
w  Чжунпуо  дабайкэ  чюаншу.  Чжунггуо  лиши  (Хитой  катга  энциклопедияси.  Хи­
той  тарихи).  ­  Пекин.  1997.  ­  729­6. 

177 



VI  асрнинг  ўртасига  тўғ ри  келади.  Бу  эса  Ашина  авлодларининг 
Олтойда  турк  номи  билан  қ айтадан  қ абила  бўлиб  шаклланиб  ва 
кучайиб  тарихга  кириб  келган  вактидир.  Аммо  мазкур  маълумот­
лар  ундан  олдин  турклар  бўлмаган  деб  айтишга  асос  бўла  олмайди. 
Бинобарин,  хитой  манбаларида  туркларнинг  номини  ифода  этади­
ган  бир  қ атор  атамалар  мавжуд  бўлиб,  улар  тиеле  (теле),  чилэ, 
динглинг  (динлин),  дили,  ди  каби  этнонимлардир. 

Хитой  манбаларидаги  маълумотларни  атрофли  тадқ ик  этгани­
мизда  ва  Япония,  Хитой  олимларининг  тадкиқ отларини  чукур 
ўрганганимизда  маълум  бўдцики,  турк  атамаси  хитой  манбаларига 
милоддан  аввалги  XX  асрларда,  яъни  бундан  4  минг  йил  оддин  ки­
риб  келган.  Аммо  хитойлар  кадим  замонларда  мазкур  атамани  ҳ ар 
хил  иероглифлар  билан  ёзишган.  Ушбу  иероглифларнинг  ёзилиши 
ўзгармай  сақ паниб  қ олган  бўлсада,  уларнинг  ўқ илиши  эса  аста­
секин  ўзгариб  борган.  Бу  ўзгаришларни  биддирувчи  тадкяқ отлар 
ва  луғ атлар  юзага  келмагунча  туркларнинг  номи  атрофиДа  содир 
бўлган  ўзгаришларни  англаб  олиш  кийин  бўлган. 

Милодий  Ш­V  асрларда  битилган  хитой  манбаларида  "теле", 
"чилэ"  этнонимлари  учрайди.  Телелар  таркибида  40  дан  ортиқ  
қ абилалар356  бўлиб,  улар  шарқ да  Мўғ улистон  (Монголия)  ва 
ҳ озирги  Хитойнинг  Ганьсу  ўлкасидаги  Хэси  коридоридан  бошлаб, 
ғ арбда  Қ ораденгиз  қ ирғ оқ ларигача  бўлган  улкан  заминда  тарқ алиб 
яшаган.  Бу  ҳ акдаги  маълумотлар  "Қ адимги  манбаларда  халқ имиз 
ўтмиши"357  номли  рисоламизда  айтиб  ўтилган  эди.  Тиеле  ва  чилэ 
милодий  JJ­V  асрлар  давомида  ишлатилган  атамалар  эканлиги 
Япония  ва  Хитой  олимлари  тадқ иқ отларида  ҳ ам  зикр  этилади.358 

356 Пугу  (буту,  буку,  буку),  тунгло  (тунгро),  вэйхэ  (уйгур,  уйхўр),  боегу  (бойирку, 
бойиргу),  фуло  ёки  фуфуло  (бўркли),  мэнчэн  (мичин,  мунчин,  мчин),  турухэ 
(туроғ ур,  турохўр),  сиже  ски  чиже  (изгил),  хун  (ҳ ун),  хосе  (хогурсу,  хўгурсу), 
чиби  (чибни,  чевик,  жабирқ о,  жабрико),  боло  (бўри,  бўржи),  жииде  (жида,  озий), 
супо  (сиг,  сиб),  нахэ  (нак,  ноқ ),  уху  ёки  гухэ  (ўгуз),  хэгу  (киргиз),  еде  (иртиш), 
юйниху  (униғ ур,  урянгхай),  шеянто  (сиртордуш,  сиртор­душ),  дэлээр  (длер,  жа­
рук),  шибан  ёки  шипан  (забандер,  забиндер),  дачи  (тургеш),  аде  ёки  оде  (одиз), 
хэже  (хозор,  хазор),  боху  (булгор),  бэйган  (печенег,  бачанег),  жюйхай  (тўғ ой, 
тўрғ ой,  кўгой),  хэбейси  (абуси,  қ ипчоқ ,  босмил),  хасо  ёки  хэсуо  (бўртос),  субо 
(свор,  сбир),  емо  (емак,  емок)  кэдо  (гот,  гоч),  сулуже  (сароугур, сариғ ур),  сансуян 
(саксин,  соқ син),  мезу  ёки  метсзу  (мокшос,  мокшўс),  саху  (черкес),  энчюй  (онгор, 
онғ ор),  алан  (олон,  алан),  бейру  (бошклрд),  жюлифу  (кутриғ ур,  кутригур),  вохун 
(оворхун,  овор­ҳ ун),  дубо  (туво,  тубо).  Шулардан  сиртордуш  сир  ва  тордуш  каби 
икки  қ абиладан  иборат  бўлган. 
îs7  Хўжаев  А.,  Хўжаев  К.  Кадимги  манбаларда  халкимиз  ўтмуши.  ­  Ташкент, 
2001. 
3S8 Ван  Чжунгхан.  Чжунгго  минзу  ши.  ­  317­6. 

178 



Теле  атамасининг  хитой  манбаларида  пайдо  бўлишидан  олдин­
ги  бир  неча  аср  давомида  туркий  қ абилалар  Хун  империяси 
фуқ аролигида  бўлганлиги  туфайли  улар  умумий  ҳ олда  "шюнгау" 
ёки  ху  (хун)  деб  аталган.  Шу  боис  айни  замонда  битилган  хитой 
манбаларида  туркий  халклар  ху,  шюнгну  деб  хам  аталган.  Ундан 
олдинги  2000  йилга  яқ ин  даврда  хитойлар  туркларни  динглинг, 
дили,  ди,  туфанг,  (гуйфанг,  куйфанг)  деб  аташган.  Булар  ичида  илк 
бор  хитой  битикларида  пайдо  бўлгани  туфанг  ва  ди  атамаси 
ҳ исобланади.  Булар  милоддан  аввалги  XXI­XVI  асрларда  хитойлар­
га  маълум  бўлган.  Куйфанг,  гуйфанг  ва  туфанг  сўзларига  ишлатил­
ган  биринчи  иероглифлар  қ адимда  kiwei,  kuei,  иккинчиси  piwang 
деб  ўкилган. 

Масалан  хитой  тарихчиси  Дуан  Лянчин  энг  қ адимий  хитой  би­
тикларига  ишора  қ илган  ҳ олда  "Шия  (м.  авв.  XXI­XVI  асрлар) 
сулоласи  асосан  гарб  ва  ғ арбий­шимол  томонларидаги  туфанг, 
гуйфанг,  куанг  кабиларга  карши  уруш  кўзғ отти"  "Шия  (м.авв. 
XXI­XVI  асрлар),  Шанг  (м.авв.  XVI­XI  асрлар)  ва  Чжоу  (м.авв. 
XI­VU  асрлар)  ҳ окимликлари  давридаги  гуйфанглар  динглинглар­
нинг  ўзи  эди".360  "Гуйфанг  халқ и  Шия  сулолисининг  подшохи  Ву­
дингнинг  урушфаразлик  сиёсати  туфайли  узлуксиз  хужумга  учрага­
нида,  гуйфангларнинг  бир  қ исми  кўчиш  фаолиятини  бошлаган 
эди".36' 

"Тсиюан"  ("Сўзларнинг  келиб  чиқ иши")  номли  изохди  лугатда 
"Ди  мамлакатимизнинг  (қ адимий  Хитойнинг  ­  А.Х.)  шимолий 
ҳ удудларидаги  майда  халкларнинг  умумий  номидир.  Ди  ти  деб  ҳ ам 
ўқ илган"  деб  зикр  этилган  ва  ди  ти  ўқ илганлиги  кўрсатилган.36" 
Худди  шунга  ўхшаган  фикр  кўп  жилдли  хитой  иероглифлари 
луғ атида  хам  баён  этилади.363 

Мазкур  атамалар  ва  улар  билан  аталган  халклар  тарихига  оид 
манбаларни  чуқ ур  ўрганган  йирик  хитой  тарихчиси  Люй  Симян 
"Илгари  динлин  ёки  динглинглар  деб  номланганлар  кейинчалик 
чиле,  теле  деб  аталган.  Ҳ озир  биз  уларни  умумлаштириб  уйгур  деб 
атаймиз,  гарб  мамлакатларида  уларни  турк  деб  аташади.  Аслини 
олганда  турк  [қ абиласи]  ва  уйгур  [қ абилалар  иттифоқ и]  динглинг­

359 Дуан  Лянчин. Динглинглар,  қ ангкилар  ва  туролар.  ­  1 жилц.  ­  124­6. 
360 Ўша  жойда.  ­  115  бет. 
361 Ўша  жойда.  ­  137  бег. 
362 Тсиюан  (Сўзларнинг  келиб  чиқ иши).  ­  1­4  жилдли.  ­  Пекин,  1982.  ­  3  жиля. 
­  1994­6. 
363 Ханюй  дазидян  (Хитой  иероглифлари  катта  луғ ати).  8  жилдли.  Сичуан,  1987. 
2  жилд,  1337. 

179 



лар  таркибидагилардир...  Чилэларни  хитойликлар  гавчэ  (кангли) 
деб  ҳ ам  аташган.  Мазкур  номлар  бир­бирига  ўхшамаса  ҳ ам,  улар 
келиб  чиқ иши  бир  бўлганларнинг  турлича  аталишидир.  Буларнинг 
теле  ва  гавчэ  деб  аталиб  қ олишининг  сабаби  шу  бўлганки, 
қ умликнинг364  жанубкда  яшаб  Вэй  хонадонига  (милодий  220­260) 
итоат  қ илганлар  гавчэ,  кумликнинг  шимолида  яшаб  журженлар 
итоатида  бўлганлар  теле  деб  аталган".365 

Қ адимги  замонда  ишлатилган  иероглиф  ва  атамаларга 
багишланган  луғ атларда,  ҳ амда  "Зуо366  чжуан"  ("Зуо  тафсилоти") 
номли  хотирада  "Мўғ ул  даласи  билан  Жанубий  Сибирияда  динг­
линглар  яшаган  эди,  Шэнси  вилоятининг  шимолий  ва  жанубий 
қ исмида,  Тайхангшан  тоғ лари  атрофида  дилар  бор  эди.  Уларнинг 
хаммаси  Шанг  (м.авв.  XVI­XI  асрлар)  ва  Чжоу  ҳ окимлиги  (м.  авв. 
XI  аср  ­  771  йиллар)  давридаги  гуйфангларнинг  кейинги  авлодлари 
эди"3  деб  зикр  этилган  маълумотлар  мавжуд. 

Сие  Зунгчжэнг  раҳ барлигидаги  бир  гуруҳ   хитой  олимлари  то­
монидан  нашр  этилган  "Чжунггуо  Шинжянг  гудай  шэхуэй  шэнгхуо 
ши"  ("ХХР  Шинжянгнинг  қ адимги  жамияти  ва  ҳ аёти")  номли  йи­
рик  асарда  "Гавчэ  гавчэ­динглинг  атамасининг  қ исқ артирилган 
шакли  бўлиб,  у  ўзга  халклар  томонидан  қ ўйилган  номдир.  Гавчэ­
лар  ўзларини  бундай  деб  атамас  эди,  аммо  динглинг  теленинг 
кадимги  талаффузи  ҳ исобланади"  деб  ёзилган.368 

Динглингларга  оид  қ адимий  ёзма  манбалар  ичида  нисбатан 
тўлароқ   маълумот  берадиган  асар  "Шанхай  жинг"369  ("Тог  ва  дарё­
лар  қ иссаси"  ҳ исобланади.  Ушбу  асарда  нафақ ат  динглинглар  ким­
лар  эканлигини,  балки  уларнинг  давлат  тузуми  бўлганлигини 
кўрсатадиган  маълумотлар  учрайди.  Унда  "Динглинг  давлати", 
"Гуйфанг  давлати"  каби  сўзларнинг  борлиги  фикримизга  далил 
бўла  олади.370 

364 Жанубий  мўғ улистондаги  чўл  кўзда  тутилган. 
365 Люй  Симян.  Чжунггуо  минзу  ши  (ХХР  халклари  тарихи).  ­  Шангхай,  1087. 
­  87­6. 
366  Тула  исми  Зуо  Чюнминг,  шу  боис  айрим  тадкиқ отчилар  асар  номини  Зуо 
Чюнминг  тафсилоти  ёки  маълумоти  деб таржима  қ илишади. 
367 Дуан Лянчин.  Динглинглар,  қ ангкилар  ва туролар.  ­  1 жида.  ­  138­6. 
368  Чжунггуо  Шинжянг  гудай  шэхуэй  шэнгхуо  ши  (ХХР  Шинжянгнинг  қ адимги 
жамияти  ва  хаёти).  ­  Урумчи,  1997. ­  164­6. 
369 Асарнинг  ёзилган  вакти  ва  муаллифи  маълум  эмас.  Аксарият  олимлар  уни  ми­
лоддан  аввалги  V­III  асрларда  битилган  деб  хисоблайдилар. 
370 Люй  Симян.  Чжунггуо  минзу  ши.  ­  22­6. 

180 



Хитойнинг  тарихий  энциклопедиясида  "Динглинг  кадимий  халқ  
номи"  қ умликнинг  шимолида  қ олган  динглинглар  Жин  тарихида 
(Жин  шу)3"  чилэ,  Суй  тарихнда  (Суй  шу)  теле  деб  аталган"3'2  деб 
кўрсатилади. 

Бизга  маълум  бўлган  рус  ва  ўзбек  тилларидаги  тадқ иқ отларда 
динглинг,  дили,  ди  каби  атамалар  кўп  ишлатилади.  Аммо  булар­
нинг  ҳ аммаси  бир  халкнинг  номи  ва  бир  атаманинг  хар  хил  дав­
рдаги  турли  транскрипцияси  эканлиги  айтилмайди.  Бу  хол  атама­
ларни  ёзишда  ишлатилган  иероглифларнинг  қ адимги  ўкдлиши 
эътибордан  четда  колганлиги  туфайли  юзага  келгандир.  Шундан 
келиб  чикиб,  ушбу  атамалар  ифодаланган  иероглифларнинг 
қ адимги  ўқ илишига  эътибор  бериб  кўрилди.  Натижада  маълум 
бўлдики,  биринчидан  ди  иероглифлари  ти  деб  ҳ ам  ўқ илган,  иккин­
чидан  ди  атамасини  ёзиш  учун  икки  хил  иероглиф  ишлатилган. 

Мазкур  иероглифларнинг  хайвон  ва  олов  белгилари  билан  ёзи­
ладигани  шубҳ а,  хийла,  нопоклик,  олис,  ёввойи  маъносини  англа­
тади.  Куш  пати  белгиси  билан  ёзиладиган  иккинчи  иероглиф  узун 
думли  балиқ ,  ёввойи  каби  маъноларни  англатади.  Кўриниб  туриб­
дики,  иероглифлар  маъносидан  келиб  чиқ иб  ди  этнонимнинг  эти­
мологияси  хақ ида  ҳ укм  чиқ ариб  бўлмайди.  Аммо  уларнинг 
қ адимги  ўқ илиши  бу  масалага  ёриқ лик  киритади. 

Қ адимда  хайвон  ва  олов  белгилари  билан  ёзилган  ди  иерогли­
фи  "диек"  (diek),  "тиек"  (tiek),  куш  белгиси  билан  ёзиладиган  ик­
кинчи  ди  иероглифи  "диаук"  (diauk),  тиаук  (tiauk)  деб  ўқ илган. 
Қ олаверса  хитой  тилида  к,  ғ ,  ундош  р  товуши  йўқ   ва  буларни  бил­
дирувчи  иероглифлар  ҳ ам  мавжуд  эмас.  Шу  боис  хитойлар 
ўзгалардан  қ абул  қ илинган  атамалардаги  "р"  ни  тушириб 
қ олдиришга  ёки  уни  лэ,  ла,  ли  деб  талаффуз  этишга  мажбур 
бўлган.  Ундан  ташқ ари,  бунда  3­4  минг  йил  муқ аддам  хитойлар 
тошга  ва  суякларга  иероглифлар  битар  экан,  уларнинг  сони  кам, 
мазмуни  кенг  бўлиши  битикчилар  учун  муҳ им  аҳ амият  касб  этган­
лигини  тасаввур  килиш  кийин  эмас. 

Қ адим  замонда  тиек,  диек,  тиаук,  диаук  деб  ўкилган  иероглиф­
ларнинг  борлиги  хитойлар  учун  турк  сўзини  битта  иероглиф  билан 
ифодалашга  кўл  келган.  "Р"ни  айта  олмайдиган  кичик  боланинг 
ёки  тили  чучук  одамнинг  турк  сўзини  "туйик"  деб  талаффуз  эти­
шини  кўз  олдимизга  келтирсак,  "р"  ундош  товушини  талаффуз 

371 Милодий  265­316  ва  317­420  йиллари  мавжуд  бўлган  Шнжин  (арбий  Жин)  ва 
Дунгжин  (Шаркий  Жин)  хонликлари  тарихи  бўлиб,  у 644­646  йнллари  битилган. 
172 Тсихай.  ­  10­6. 

181 



кила  олмайдиган  хитойлар  турк  сўзини  айнан  шундай  талаффуз 
этганлигига  ишонч  хосил  қ иламиз. 

Демак  бундан  3,5­4  минг  йил  муқ аддам  хитой  битикпарига  ки­
риб  келган  ди  иероглифлари  турк  атамасининг  энг  кадимий  хитой­
ча  транскрипцияси.  Шундай  экан,  дили,  динглинг  ди  сўзига  қ айси 
даражада  алоқ адор,  деган  масалага  эътибор  бермай  бўлмайди.  Би­
нобарин,  бу  масала  устида  чуқ ур  тадқ иқ от  ўтказган  хитой  олими 
Дуан  Лянчиннинг  хулосаларига  эътибор  бериш  лозим. 

"Хан  (Шарқ ий  Хан  ­  милодий  25­220),  Вэй  (милодий  220­265), 
замонасидаги  динглинглар,  16  хонлик  (милодий  17­420)  ва  Шимо­
лий  сулолалар  (милодий  386­534)  даврида™  қ ангкилар  (гавчэ),  Суй 
(581­618),  Танг  (618­907)  сулолалари  давридаги  теленинг  ҳ аммаси 
бир  халкнинг  ҳ ар  хил  тарихий  даврдаги  номларидир....Хан,  Вэй 
давридаги  динглинглар  ҳ унларнинг  ва  қ ангғ итларнинг  (гавчэ)  ши­
молий  томонида,  яъни  ҳ озирги  жанубий  Сибириядан  шаркда  Бай­
кал  кўлигача,  гарбда  Балҳ ош  кўлигача  бўлган  жойларда 
ўтроклашган.  ...  Шанг  (м.  авв.  XVI­XI  асрлар),  Чжоу  (XI  аср  ­  м. 
авв.  771)  ҳ окимликлари  замонидаги  динглинглар  (дилар  ёки  гуй­
фонглар,  совет  олимлари  томонидан  динглинг  деб  таржима 
килинган  туроларнинг  бир  кисми  эди...",373 деб  ёзади  олим. 

Япония  олимлари  ҳ ам  хитой  манбаларидаги  теле  каби  атамалар 
"турк"  сўзининг  ҳ ар  хил  даврлардаги  хитойча  талаффузидир", 
деб  хисоблайдилар.  Масалан,  Япония  олими  Матсуда  Хисов  хитой 
манбаларидаги  тужюэ  ва  теле  этнонимларига  оид  маълумотларни 
қ иёсий  тахлил  килиб  шундай  ёзади:  "теле  ниҳ оятда  катта  бўлган 
заминда  яшаган  ва  ҳ аракат  қ илган  бир  тоифадаги  халкларнинг 
умумий  номидир,  гавчэни  (канлилар,  баланд  араваликлар  ­  А.Х.) 
унинг  синоними  деб  ҳ исоблаб  бўлмайди,  гавчэ  теленинг  бир 
қ исмидир".  Тўлўс  (Toloc)  тужюэларнинг  шаркий  томонидаги  бир 
кичик  қ абиланинг  номидир.  Хатакё  теле  турк  атамасининг  транс­
крипцияси  эканлигини  исботлаб  берган  эди.  Унинг  бу  хулосаси 
беқ иёс  катта  аҳ амиятга  эгадир".375 

Динглинг  ва  теле  турк  сўзининг  ҳ ар  хил  тарихий  даврдаги  хи­
тойча  талаффузи  эканлигини  Сие  Зунгчжэнг  каламита  мансуб 
"Тужюэ  ши"да  қ айд  этилади.  Масалан  у  ўз  асарида  "Гавчэлар  гавчэ 

373 Дуан  Лянчин.  Динглинглар,  кангқ илар  ва туролар.  ­  1 жшш.  ­  1­6. 
374Хўжаев  A,  Хўжаев  К.  Қ адимги  манбаларда  халқ имиз  ўтмиши.  ­  11­15­6. 
37ï  Матсуда  Хисов.  Гудай.  Тяншан  лиши  дилишюэ  янжю  (Кадимий  тангритогнинг 
тарихий  жугрофиясига  оид  тадқ икот).  ­  Пекин,  1987.  ­  271­6.  Асар  япончадан 
хитой  тилига  таржима  килинган. 

182 



дир.  Уларни  бошка  халклар  деб  ҳ исоблаб  бўлмайди.  Хитойлар 
қ адимда  туркларни  умумий  ҳ олда  рунг деб  ҳ ам  аташган.  Ушбу  атама 
туркларга  хитойлар  томонидан  кўйилган  номдир.  Уни  турк  сўзининг 
транскрипцияси  эмас,  балки  синонимлари  деб  айтиш  мумкин. 

Турклар  таркибидаги  турк  деб  номланган  бир  кабила  номидан 
келиб  чиқ иб  қ адимий  туркларнинг  келиб  чикиш  тарихига  ёндо­
шиш  ва  ҳ укм  чиқ ариш  ҳ ақ иқ атдан  узоклашишга  олиб  келади. 

Юсупова Д.Ю., 

Ташкент 

"МА'АСИР АЛ­МУЛУК"  ХОНДАМИРА ­  ИСТОЧНИК  О 
ДЕЯНИЯХ ГОСУДАРЕЙ  ЭПОХИ ТЕМУРА  И  ТЕМУРИДОВ 

"Ма'асир ал­мулук"380  ("Доблестные  деяния  государей"),  являясь 
одним  из  ранних  сочинений  творчества  гератского  историка  Хонда­
мира  (879/1474­941/1534­35  гг.),  написан,  как  отмечено  им  в  преди­
словии  к  нему,  по  просьбе  Алишера  Навои  и  как  бы  в  знак  благо­
дарности  посвящен  ему.381  Судя  по  тому,  что  там  же  упоминается, 
что  когда  Хондамиром  был  написан  труд, дед  его ­  Мирхонд  (ум.  в 
903/1497­98  г.)  был  еще  жив,382  а  в  самом  труде  901/1495­96  г.  на­
зван как  год повествования,383  стало быть, "Ма'асир  ал­мулук"  напи­
сан  до  904/1498­99  г.384  Подтверждением  этому  может  служить  тот 

380  Именно так труд назван у  самого  автора:  Хондамир.  Ма'асир  ал­мулук.  ­  Руко­
пись Британского  музея. ­Инв. № 3643.  ­  Л. 4а; Его же. МакариМ  ал­ахлак. ­  Кемб­
ридж,  I979 . ­C.  142; 1981.­С. 49; Его же. Хабиб ас­сийар. ­Тегеран.  19S4.­C.4. 

Хондамир. Ма'асир ал­мулук. ­  Рук. Британского музея. ­  Л. 36. 
382 Там  же. Л. 4а  Об этом  же  еще см. Хидайат Хусейн.  Предисловие  (Канун­и  Ху­
майуни.  Калькутта.  1940. C.XVIH);  Ч.А. Стори.  Персидская  литература.  /Био­биб­
лиографический  обзор. / Пер. с английского, переработал и дополнил Ю.Э. Брегель. 
­М­ ,  1972.­Ч.  1­3. Здесь: Ч.  1.­С.  380; Абдалгаффар Байани. Мукаддима (Хонда­
мир. Макарим  ал­ахлак. Кабульское издание). ­  С. 7. 
383 Хондамир. Ма'асир ал­мулук. ­  Тегеран.  1994.­С.  166. 
384  Стори  (Персидская  литература. ­  Ч.  1. — С.  380), Джалал  ад­Дин Хумайни  (Му­
каддима к "Хабиб ас­сийар". ­  Тег. изд. ­  С.8.), Абдалхусейн  Наваи  (Риджал  Китаб­
и Хабиб  ас­сийар. ­  Тегеран,  1945­1946.  ­  С.  ) и Т. Ганджи  (Khwandamir.  Makarim 
al­akhlaq,  faced.  T.  Gandjei.  ­  Cambridge.  1878. ­  P.  IX) датируют  написание  труда 
до  903/1497­98  г.,  а  Гуйа Итимади  (Фасли  аз Хуласат  ал­ахбар  Хондамир  ба  ихти­
мам­и Сарвар Гула Итимади. ­  Кабул,  1965. ­  С. 3), Б.Ахмедов (в брошюре  "Хонда­
мир". ­  Т.,  1965. ­С.  13 и в статье  "Хондамир" // Гулистон. ­  1976. ­  № 6. ­  С. 26) и 
А. Мунзави  (Фихристхаи  ггусхахайи  хатти  фарси,  джилд­и  доввум.  Нигаранда  Ах­
мад Мунзави. ­  Тегеран.  1970.­С.  1657)­906/1500г. 

184 



факт,  что  в  написанном  более  позже  труде  "Макарим  ал­ахлак" 
("Книга  благородных  качеств")  сам  Хондамир  упоминает  об  этом 
труде  как о  завершенном. 

"Ма'асир  ал­мулук"  был  мало  распространен  на  Востоке.  Он 
386 

дошел до нас в четырех  списках. 
Труд  Хондамира  пользовался  определенной  известностью  и  среди 

историографов.  Так,  Хаджи  Мир  Мухаммад  Салих  в  "Силсилат  ас­
салатин" ("Генеалогия  государей"), составленной в  1143/1730­31 г., при 
написании двух первых разделов широко использовал этот труд.387 

В  европейской  литературе  о  "Ма'асир  ал­мулук"  стало  известно 
в  середине  прошлого  столетия,  когда  известный  ученый­востоковед 
Хаджи  Халифа  упомянул  о  существовании  этого  сочинения,  храня­
щегося  в  библиотеке  Британского  музея,388  в  1895 г.,  а  в  1933 г.  в 
"Фихрист­и  китабхана­йи  маджлис  туран  милли"  Йусуф  Итисами389 

и  известный  востоковед  Ч. Рьё  дали  краткую  аннотацию  по  этому 
же  списку. 

О  существовании  "Ма'асир  ал­мулук"  упоминают  следующие:  в 
1940 г.  индийский  ученый­востоковед  Хидайат  Хусейн  в  предисло­
вити  к  Калькуттскому  изданию  "Хумайун­наме",390  афганский  уче­
ный  Гуйа Итимади  в своей  работе  "Фасли  аз  "Хуласат  ал­ахбар"  при 
первом  ее издании  в  1944 и втором  в  1965  г.,3"  в  1954 г. в предисло­
вии  к  тегеранскому  изданию  "Хабиб  ас­сийар"  иранский  ученый 
Джалах  ад­Дин  Хумайи  среди  перечисленных  им трудов  Хондамира 
со  ссылкой  на  дебача  (предисловие)  Хондамира392;  в  1962 г. 

385 Хондамир. Макарим  ал­ахлак. ­  Кембридж,  изд. ­  С. 142. 
Б. Ахмедов  отмечает,  что  труд  пока  еще  не  найден  (Хондамир.  ­  Брошюра. 

­ С .  13; Он же. Хондамир. Статья). 
387 Хаджи  Мир Мухаммад  Салих.  Силсилат  ас­салатин. ­  Рук.  Бодлеанской  библио­
теки. ­  Инв. № 269. ­  Л.  6­6 
388 Lexicon  bibliographicum  et encyclopaedicum  Mustafa  ben Abdallah  Katib jebeli  diclo 
et  nomine  Haji  Khalfa  celebrato  compositum  Qustavus  Fluegel.  ­  T.  IV.  ­  Leipzig. 
­  London,  1850. ­  С  M.DCCCA. 
389  Фихрист­и  китабхана­йи  маджлис­и  шурави  милли,  таьлиф  Йусуф  Итгисами. 
Т. Ню­Тегеран.  1933.­С.  370­371.­№  619 (1). 
3,0 Хидайат Хусейн. Предисловие. ­  С. XVIII­XIX. 
391 Гуйа Итимади. Фасли аз Хуласат ал ахбар. ­  1944. ­  С. 2;  1965. ­  С. 3. 
392 Джалал  ад­Дин  Хумайи.  Мукаддима.  С.  9.  Со  ссылкой  на эти  же  сведения  Джа­
лал  ад­Дина  Хумайи  о  существовании  труда  упомянуто,  как  указано  выше,  и  у 
Ю.Э. Брегеля (Стори. Персидская литература. ­  Ч.  1. ­  С. 380). 

185 



А.Т. Тагирджанов,  в  свою  очередь,  со  ссылкой  на  сообщение  Джа­
лал  ад­Дина  Хумайи393;  в  начале  1960­х  годов  Са'ид  Нафиси  в 
"Тарих­и  назм  ва  наср  дар  Иран  ва  дар  забан­и  фарси"3'4;  в  1965 г. 
Б.А. Ахмедов в брошюре  "Хондамир" и в 1976 г. в статье  "Хондамир", 
а  затем,  в  1985 г.  в  книге  "Навоий  замондошлари  хотирасида"3'5;  в 
1984 г. иранский ученый Забихаллах Сафа в "Адабийат дар Иран"356. 

Краткие  сведения  о  "Ма'асир  ал­мулук"  приводят:  в  1945­46 гг. 
иранские  ученые  Абдал  Хусейн  Наваи  в  предисловии  к  работе 
"Риджал­и  китаби  "Хабиб  ас­сийар"  ([Замечательные]  люди  в  книге 
"Хабиб  ас­сийар")3"  и  А. Мунзави  в  сводном  каталоге  персидских 
рукописей,  ссылаясь  на  научное  описание  списка,  хранящегося  в 
Иране,  приведенное  в  сводном  каталоге  "аз­Зари'а  ила  тасанифаш­
шиа"  и  у  упомянутого  выше  Джалал­ад­Дина  Хумайи3'8;  в  1979 г. 
Т. Ганджи  в предисловии  к изданию  "Макарим  ал­ахлак"3". 

Краткое  содержание  "Ма'асир  ал­мулук"  приводится:  в  1940 г. 
Хидайат  Хусейном  в  предисловии  к  калькуттскому  изданию 
"Хумайун­наме"400;  в  1969  г.  в  упомянутом  каталоге  "аз­Зари'а"  со 

401 

ссылками  на  каталоги,  где  имеются  аннотации  к  его  спискам  ;  в 
1981 г. афганский ученый  Абдалгаффар  Байани  в предисловии  к из­
данию  "Макарим  ал­ахлак"  с  научным  описанием  экземпляра,  хра­
нящегося  в  библиотеке  Британского  Музея402  и  называет  его  оши­
, ­  403 

бочно единственным  списком 
В  1994 г.  иранский  ученый  Мир  Хашим  мухаддис  по двум  спи­

скам  "Ма'асир  ал­мулук",  хранящимся  в  национальной  библиотеке 
393  Тагирджанов  А.Т.  Описание  таджикских  и  персидских  рукописей  Восточного 
отдела библиотеки ЛГУ. ­  Т.  I. ­  Л.: Изд. ЛГУ,  1962. ­  С. 57, № 30. 
394  Тарих­и  назм  ва  наср дар  Иран  ва  дар  забан­и  фарси  аз  Са'ид  Нафиси.  ­  Т.  I. 
­Тегеран. ­С. 241. 
395  Ахмедов  Б.  Хондамир  (брошюра).  ­  С.  13; Он  же.  Хондамир  (статья);  Навоий 
замондошлари  хотирасида. Тузувчи Б.Ахмедов. ­ Т . ,  1986. ­ С .  195. 
396 Тарих­и адабийат дар Иран аз Забихаллах Сафа. Техран. ­  T.IV. ­  1985. ­  С. 543. 
397 Абдалхусейн Наваи. Риджал. 
3'* Мунзави. ­  Т. II. ­  С. 195. 
399 Gandjei.  Introduction  (см.: Khwandamir. Makarim al­akhlaq. Camridge). С. IX. 
400 Хидайат Хусейн. Предсловие. ­  С. XVIH­XIX. 
401  Аз­Зари'а  али  тасаниф  аш­ши'а,  та'лиф  ал­улама  Шейх  Ака  Бузург  ат­Техрани. 
­ Т .  IX. ­1965 . ­ С .  7. №24. 
402 Абдалгаффар Байани. Мукаддима. ­  С. 7. 
403 О других списках см. ниже. 

186 



Мажлис  в  Иране  (инв.  №№  619,  3441)  издал  критический  текст 
этого труда40,  приложив  к нему  критический текст хатимы  "Хуласат 
ал­ахбар"  Хондамира406  и  калькуттское  издание  его  же  труда 
"Канун­и  Хумайуни"40'.  К  изданию  предпослано  введение,  в  кото­
ром  приводятся  краткие  сведения о трудах  Хондамира408. 

Как  видно  из  вышеизложенного,  труд  этот  совершенно  не  изу­
чен,  кроме  передачи  его  краткого  содержания  и  простого  упомина­
ния  о  его  существовании  в  исторической  литературе,  о  нем  почти 
ничего не известно. Объясняется  это тем, что "Ма'асир  ал­мулук" до 
настоящего  времени  оставался  недоступным  и  по  этой  причине  ма­
териалы  из  этого  сочинения  совсем  не  использовались  исследовате­
лями, работающими  в области  истории Центральной  Азии. 

Относительно  содержания  данного  труда  Хондамир  в самом  со­
чинении  отмечает,  что  он, так  же,  как  и  его дед  Мирхонд  в  "Раузат 
ас­сафа" ("Сад  чистоты"), начал повествование  от Адама  (с. 46).409 

Сочинение  представляет  собой  рассказы  об  установлениях,  бла­
готворительных  делах  и  мудрых  изречениях  царей  и древних  муд­
рецов, расположенных  в  исторический  последовательности,  состоит 
из семи упоминаний  (зикр). 

Первое упоминание  от Кайумарса до Хусрав Парвиза (с. 21­45). 
Второе ­  от Адама до Бузурджмихр  Хакима  (с. 46­60). 
Третье  ­  от  Амир  ал­му'минин  Али  ибн  Аби  Талиба  до  Абулка­

сим Мухаммад ибн Хасана  ал­Аскари  (с. 63­78). 
Четвертое  ­  от  Му'авина  ибн  Али  Суфийана  до  Марван  Хумара 

(с. 79­89). 
Пятое ­  об Абу Муслиме Марвази  (с. 89­90). 
Шестое ­  от Абулаббас Саффаха до ал­Му'тасима  (91­107). 
В  седьмом  упоминании  следуют  истории  халифов  из династии  Та­

хиридов (109), Саффаридов (с.  109­111), Саманидов (с.  111­113), Газне­

404 Об этих же списках упомянуто А.Мунзави (Т. II. ­  С. 195). 
405 Хондамир. Ма'асир ал­мулук ба замима­йи хатима­йи Хуласат ал­ахбар ва Ка­
нун­и Хумайуни. ­ Тегеран. 1944.­С. 17­180. 
406 Там же. С. 181­246. 
407 Хондамир. Ма'асир ал­мулук ба замима­йи хатима­йи Хуласат ал­ахбар ва Ка­
нун­и Хумайуни. ­Тегеран. 1944. С. 247­307. 
401 Там же. С. 11­16. 
409 Здесь и ниже указанные в круглых скобках цифры означают страницы упомяну­
того выше тегеранского издания "Ма'асир ал­мулук". 

187 



видов  (с.  113­115),  Дейлемитов  (с.  116­120),  Исмаилитов  (с.  120­123), 
правителей  Мисра  (ал­Айубиды)  (с.  124­127),  Сельджукидов  (с.  127­
130), Хорезмшахов (с. 130­132), Атабеков (с. 133­135), Каракитаев (с. 136­
137),  Музаффаридов  (с. 138­141),  Гуридов  (с. 141­142),  Куртов  (с.  143­
145), тюркских  хаканов (с.146­152), потомков Чингиз­хана  (с.  153­162), 
Темура  и  Темуридов,  кончая  временем  правления  Бади'  аз­Замана 
(с.  163­179).410 

"Ма'асир  ал­мулук"  представляет  собой  труд  по  всеобщей  исто­
рии и, естественно, Хондамир для  освещения  событий,  происшедших 
не  в его  бытность,  как  он  сам  отмечает,  широко  использовал  ряд  со­
чинений  известных историков:  "Тарих­и Вассаф" ("История  Вассафа") 
Шихаб  ад­Дин  ибн  Фазлаллаха  Ширази  (род.  примерно  в  663/1264 
г.)  (с.  156);  "Джами'  ат­таварих"  ("Сборник  летописей")  Рашид  ад­
Дин  Фазлаллах  ибн  Имад  ад­Даула  Абу­л­хайр  ал­Хамадани  (род.  в 
645/1247 г.,  казнен  в  718/1318 г.)412  (с.  158);  "Тарих­и  Банакати" 
("История  Банакати")  Абу  Сулейман  Фахр  ад­Дин  Али  ибн  Аду­л­
Фазл  ибн  Мухаммада  ал­Банакати  (ум.  в  730/1329­30  г.)413  (с.  23); 
"Тарих­и  гузида"  ("Избранная  летопись")  Хамдаллах  ибн  Абу  Бакр 
ибн  Ахмад  ибн  Наср  Муставфи  Казвини  (род.  в  679/1280,  ум.  в 
750/1349­50  г.)414  (с. 23­24, 26, 37,  39, 41, 56, 98,  106,  117);  "Тарих­и 
Хафиз­и  Абру"  ("История  Хафиз­и  Абру")  ­  (ум.  в  1430 г.)415  (с. 94); 
"Тарих­и  Херат" ("История  Герата") Му'ин  ад­Дин Мухаммада  Исфи­

410 Ю.Э. Брегель, по­видимому, ориентируясь  на список  из библиотеки  Британского 
музея,  отмечает,  что сочинение доведено до  времени  Султан Хусейна  (Стори.  Пер­
сидская литература. ­  Ч. 3. ­  С.  1398). 
41 ' Собрание восточных рукописей Академии наук Узбекской ССР. ­  Т.,  1952. ­  Т. I. 
­  №  261; Собрание  восточных  рукописей  Академии  наук  Республики  Узбекистан. 
­  История./Сост. Д.Ю. Юсупова, Р.П. Джалилова. ­  Т.,  1998. ­  №№ 663, 664. 
412 Рашид  ад­Дин  Фазлаллах  Хамадани. Сборник  летописей. ­  Т.  1. ­  М. ­  Л.,  1952; 
Т . Н . ­ М . ­ Л . ,  1960. 
413  Банакати.  Раузат  аввали  ал­албаб  фи  ма'рифа  ат­таварих  ва­л­ансаб  ба  кушини 
доктор Джа'фар  Ши'ар. ­  Тегеран.  1348. 
414  Хамдаллах  Муставафи  Казвини.  Тарих­и  гузида.  Рук.  ИВ  АН  РУз.  Инв.  JV° 7. 
Текст  и  сокращенный  английский  перевод  этого  сочинения  издан  Е.К. Брауном  в 
1910  г.;  в  1960  г. Абдалхусейн  Наваи  издал текст  этого труда;  перевод  на  русский 
язык некоторых отрывков из этого труда выполнен В.Г. Тизенгаузеном. 
415 Хафиз­и  Абру. Тарих­и Хафиз­и  Абру (часть "Зубдат ат­таварих"). ­  Рук. ИВ АН 
РУз. ­  Инв. N« 4078. 

188 



зари  (род.  ок.  850/1446­47  г.)  (с.  144);  "Тарих­и  Джа'фари" 
("История  Джа'фари")4"  — (с.  22,  31, 35,  37);  "Раузат  ас­сафа"  Мир­
хонда  (с.  121);  "Низам  ат­таварих"  ("Истории  порядков")  (с.  28); 
"Тарих­и Йа'фи" ("История  Йа'фи")  (с.  125) и другие. 

В  настоящее  время  по  каталогам  восточных  рукописей  нам  из­
вестно, как  отмечено  выше,  о  четырех  списках  "Ма'асир  ал­мулук", 
хранящихся  в  различных  библиотеках  мира:  список  библиотеки 
Британского  Музея (дефектный:  нет  конца, обрывается  на  событиях, 
связанных  с  Малик  Фахр  ад­Дин  Мухаммад  Куртом  (684/1285­86  ­
706/1306­07  гг.), переписан  в XIX  в.418, три списка хранятся  в Иране: 
два  из них ­  в Национальной  библиотеке,  причем  один  деффектный 
(в конце  не  хватает  текста  двух  листов  (596  и  60а)),  судя  по  тексту 
другого  списка  из  этой  же  библиотеки4",  обрывается  на  биографии 
Джалал  ад­Дин  Касима  Фаранхуди,  переписан  в  931/1524­25  г.  по­
черком  насталик;  другой  ­  полный,  переписан  тем  же  почерком  в 
XIX  в.420;  третий  является  собственностью  Саййид  Джа'фара  Ал­и 
Бахр­ил­улум42 '. 

Таким  образом,  на  основе  вышеизложенного  можно  отметить, 
что труд  Хондамира  по  всеобщей  истории  "Ма'асир  ал­мулук"  осо­
бенно  ценен  в его  последней  части, т.е.  в освещении  деяний  госуда­
рей эпохи Темура  и Темуридов,  ибо Хондамир жил  и творил  именно 
в  эту  эпоху.  Введение  в  научное  пользования  этого  источника  по­
зволит  специалистам  более  глубоко  осветить  деятельность  правите­
лей той эпохи. 

4  Исфизари.  Раузат  ал­джаннат  фи  афсиф  мадинат  Херат  ба таских  ва  хаваши  ва 
та'ликат Саййид Мухаммад Казим Имам. ­  Ч.  1.­Тегеран.  1338; Ч. 2. ­  1339. 

Как  предполагает  Ирадж  Афшар,  речь  идет  о  "Тарих­и  кабир"  ("Большая  исто­
рия")  Саййид  Джа'фар  ибн  Мухаммад  ибн  Хасана  ал­Хусайни,  известной  как 
"Та'рих­и Джа'фари",  написанной,  по­видимому,  между  851/1447­855/1452  гг.  (см.: 
Стори. Персидская  литература. ­  Ч.  1. ­  С.  349; В.В. Бартольд.  Новый  источник  по 
истории Тимуридов. ­  Соч. ­  Т. VIII. ­  М.,  1973. ­  С. 7. 
411 Haji  Khalfa.  T.IV.  C.M.D.CCCA;  Charles  Rieu.  Supplement  to  the  catalogue  of  the 
Persian  Manuscripts  in  the  British  Museum.  ­  London,  1895. ­  С.  18в­19а.  ­  № 29. 
"'Маджлис.  ­  T.  IL  ­  С.  370­371.  № 619  (1). 
""Маджлис.  ­  T.  X.  ­  Ч.  3.  ­  Тегеран.  1969.  ­  С.  1300,  № 3441. 
"'  Аз­Зари'а.  ­  Т.  IX.  ­  С.  7.  №  24;  Стори.  Персидская  литература.  ­  Ч.  3. 
­ С .  1398. 

189 



Сдано в набор 09.07.2002. Формат А5. 
Усл. п. л. 11,8. Уч.­изд. л. 7,3­ Тираж 100 экз. Заказ №37. 

Отпечатано в минитипографии УД АН РУ : 
700047. г. Ташкент, ул. Акад. Я. Гуламова, 70. 


