


В. УСПЕНСКИЙ и В. БЕЛЯЕВ

ТУРКМЕНСКАЯ МУЗЫКА

ТОМ I

Издание 2-е

Статьи и 115 пьес туркменской музыки

Под общей редакцией В. Беляева

ИНСТИТУТ ИСТОРИИ ИМ. Ш. БАТЫРОВА АКАДЕМИИ НАУК 
ТУРКМЕНСКОЙ ССР

ВСЕСОЮЗНЫЙ НАУЧНО-ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИЙ ИНСТИТУТ 
ИСКУССТВОЗНАНИЯ МИНИСТЕРСТВА КУЛЬТУРЫ СССР

ИЗДАТЕЛЬСТВО «ТУРКМЕНИСТАН» 
АШХАБАД 1979





Народный Комиссариат по Просвещению
ТУРКМЕНСКОЙ СОЦИАЛИСТИЧЕСКОЙ СОВЕТСКОЙ РЕСПУБЛИКИ

В. УСПЕНСКИЙ и В. БЕЛЯЕВ

ТУРКМЕНСКАЯ МУЗЫКА

Под общей редакцией В. Беляева.

С одной картой, 33-мя иллюстрациями и многочисленными 
нотными примерами в тексте.

Статьи и 115 пьес туркменской 
музыки

ГОСУДАРСТВЕННОЕ ИЗДАТЕЛЬСТВО 
МУЗЫКАЛЬНЫЙ СЕКТОР 

Москва — 1928.



РЕДАКЦИОННАЯ КОЛЛЕГИЯ:

А. КАРРЫЕВ , М. КОСАЕВ (ответ, редактор), А. КУЛИЕВ, Ч. МАТ АЛОВ, 
В”МУХАТОВ, А. РОМАНОВА (секретарь), Ш. ЧАРЫЕВ

Редакция, предисловие и комментарии 
Э. Е. АЛЕКСЕЕВА

У
90110—138

М 551(15)—79
•42—76

© Издательство «Туркменистан», 1979



Э ДВУХ ТОМАХ «ТУРКМЕНСКОЙ 
МУЗЫКИ» И ЕЕ АВТОРАХ

(Вместо предисловия)
В литературе о Туркмении пока еще нет труда, который сво­

ей монументальностью и широтой охвата национальной музыки, 
своей научной достоверностью и художественными достоинства­
ми представленных в нем музыкальных образцов мог бы быть 
поставлен рядом 'с основополагающей работой В. А. Успен­
ского и В. М. Беляева. Первый том «Туркменской музыки», 
сыгравший, как известно, исключительную роль в становлении 
профессионального музыкального искусства республики, вышел 
в свет в 1928 году. Теперь эту книгу, изданную небольшим ти­
ражом (всего 1000 экземпляров), трудно найти даже на полках 
научных библиотек. Подготовленная через год после выхода в 
свет первого тома вторая часть этого труда вообще в свое вре­
мя не была опубликована (в 1936 году было отпечатано не­
сколько контрольных экземпляров второго тома, которые со­
хранились лишь в частных архивах). Между тем, второй том 
«Туркменской музыки» не уступает первому ни по богатству 
собранных в нем фольклорных материалов и этнографических 
сведений, ни по глубине и ценности научного исследования. 
Больше того, оба тома представляют собой единый труд, много­
сторонне и комплексно охватывающий туркменскую народную 
музыку, многие образцы которой, зафиксированные в нем, с до­
статочным основанием могут быть отнесены сегодня к ценней­
шим памятникам истории национальной культуры. Именно по­
этому издание этой работы в ее полном виде, подготовленное 
Всесоюзным научно-исследовательским институтом искусство­
знания Министерства культуры СССР и- Институтом истории 
им. Ш. Батырова Академии наук Туркменской ССР, является 
более чем своевременным.

Появление подобного труда в Туркменистане 20-х годов не 
было случайностью. «Туркменская музыка» В. Успенского и 
В. Беляева — в прямом смысле слова—детище революцион­
ных перемен, принесенных новой властью. Своей направленно­
стью и самим своим пафосом работа эта тесно связана со вре­

5



менем, в которое создавалась. Ее можно с полным правом счи­
тать ровесницей Советского Туркменистана, ибо толчком к воз­
никновению ее замысла послужило национальное размежевание 
республик Средней Азии, в результате которого Туркменистан 
стал самостоятельной республикой, с первых же шагов поста­
вившей перед собой задачу развития самобытной националь­
ной культуры. Острая необходимость осознать и изучить куль­
турные традиции народа, в том числе и музыкальные, крити­
чески освоить и использовать художественный опыт многих 
поколений народных певцов и музыкантов в условиях, когда 
устоявшиеся веками нормы быта подверглись стремительной и 
коренной ломке, потребовала решительных мер и квалифициро­
ванных усилий. В республике не было своих профессионально 
подготовленных музыкантов-фольклористов, и поэтому обраще­
ние к помощи таких крупных специалистов, как В. А. Успенский 
и В. М. Беляев, было совершенно естественным.

Кстати, именно революция — обстановка пробуждения к но­
вой жизни широких трудовых масс, огромный общественный 
подъем, сопровождающий перестройку буквально всех сторон 
жизни наших среднеазиатских народов, помогли В. А. Успенско­
му, до этого колебавшемуся в выборе своего жизненного пути, 
найти главное дело своей жизни и посвятить ему весь свой му­
зыкальный и организаторский талант. Об этом писал впослед­
ствии В. М. Беляев:

«За время с Октябрьской революции, которая застала В. А. 
в Ташкенте — городе, где он рос и воспитывался, где были со­
средоточены его родственные связи и где он уже пользовался 
к этому времени заслуженной репутацией серьезного профес­
сионального музыканта и композитора, до 1922 года В. А. не 
только нашел и определил свое призвание, но и сделал в обла­
сти изучения музыки народов Средней Азии и художественных 
обработок этой музыки свои первые крупные шаги» ’.

К моменту образования Туркменской Республики Виктор 
Александрович Успенский (1879—1949) был уже хорошо из­
вестен своей собирательской и творческой деятельностью в 
Средней Азии. Один из первых энтузиастов-строителей музы­
кальной культуры Советского Узбекистана, он много сделал для 
того, чтобы привлечь внимание музыкальной общественности к 
музыкальному фольклору народов, населявших тогдашний 
Туркестан. Ему принадлежала инициатива первых музыкально­
этнографических концертов в Средней Азии, им была описана 
хорезмийская табулатурная нотация, сделаны записи бухар­
ских макомов. К этому времени уже прозвучали отдельные соз­
данные им на основе среднеазиатского народного мелоса му­
зыкальные сочинения, а давняя, еще со студенческих лет в Пе-

1 В. Беляев. О музыкальном фольклоре и древней письменности. 
Статьи и заметки. Доклады. М., «Советский композитор», 1971, стр. 71. 

6



тербургской консерватории дружба с В. М. Беляевым пере­
росла в тесное творческое сотрудничество, основой которого 
служил активный интерес к музыке Востока.

Не менее интенсивной и многогранной была в 20-е годы дея­
тельность Виктора Михайловича Беляева (1888—1968). Его на­
учные интересы обнимали обширную область, включавшую и 
музыкальную классику, и массовое музыкальное образование, 
и творчество ведущих современных композиторов. Среди опубли­
кованных им к этому времени работ была и монография об 
А. К. Глазунове, и учебные пособия, и брошюры, посвященные 
музыке советских композиторов, и десятки статей и публика­
ций на самые разные темы. Но именно исследованию туркмен­
ского фольклора, к которому привлек Беляева В. А. Успенский, 
суждено было занять особое место в творческой биографии уче­
ного, да и вообще в отечественной фольклористике: им откры­
лась серия исследований музыки окраинных народов нашей 
страны.

Предложение приехать для записи народной музыки в Турк­
мению В. А. Успенский получил от руководителей республики 
вскоре после ее образования — в конце 1924 года. Однако зна­
комство В. А. Успенского с туркменской музыкой и туркмен­
скими народными музыкантами началось значительно раньше: 
во время организованных в Ташкенте в 1921 году этнографиче­
ских концертов, в которых была представлена музыка большин­
ства народов Туркестана. Концерты эти, как известно, имели 
огромный общественный резонанс. По свидетельству В. Беляева, 
они явились «едва ли не первой попыткой организации широ­
кой олимпиады национальной музыки и национального искус­
ства» * *.  Для участия в них были вызваны, несмотря на трудно­
сти военного времени, известные туркменские народные музы­
канты, в том числе знаменитый Сары-бахши, часть репертуара 
которого вошла впоследствии во второй том «Туркменской му­
зыки»2.

Первая встреча с туркменской народной музыкальной куль­
турой произвела на В. А. Успенского, по всей вероятности, 
очень глубокое впечатление, а сама музыка сразу увлекла ис­
следователя своей самобытностью, совершенством и развито­
стью форм, высоким уровнем профессионализма.

«...Совершенно случайно мне пришлось быть непосредственным сви­
детелем Вашей работы в области изучения и залиси мелодий и му­
зыки коренных народностей Туркестана, и в частности туркменской; 
я увидел, с какой любовью, знанием, а главное, деликатностью Вы 
приступаете к Вашим работам; я увидел, как чутко Вы относитесь 

1 В. Беляев. Цнт. изд., стр. 72.
* Сведения о посещении В. А. Успенским Сары-бахши и о записях, про­

изведенных от него в конце 1927 года, см. во втором томе «Туркменской му­
зыки» (№ 101—112).

7



ко всем движениям души наших музыкантов-исполнителей,., я увидел, 
с какой бережливостью и уважением Вы познаете и улавливаете все 
оттенки народной музыки и творчества; я увидел, как велика и труд­
на Ваша работа при записи наших бедных мелодий и сколько нужно 
терпения и упорной работы, чтобы по слуху записывать эти мелодии; 
наконец, я увидел и результаты этой титанической работы — перело­
жение мелодий для симфонического оркестра... Продолжайте и дальше 
так в области изучения музыки народов Туркестана, и Вы внесете в 
науку о народной музыке крупный вклад. Для этого Вам нужны 
вдохновение, энергия и умение. Последнее у Вас есть и оно неотъемле­
мо; что касается вдохновения н энергии, то их могут убить различные 
неблагоприятные обстоятельства, а потому я хочу указать Вам источ­
ник, где бы Вы могли обновлять эти элементы... Источник этот—аль­
труизм и та признательность народа, которая неминуемо должна про­
явиться в нем, как только он ознакомится с Вашей работой и сопри­
коснется с Вами».

(Н. Н. Иомудский— В. А. Успенскому, 14.V.1921)';

Энтузиазм, чуткость и умение быстро войти в контакт с на­
родными исполнителями — неотъемлемые свойства истинного 
фольклориста — и, конечно же, человеческая теплота В. А. Ус­
пенского не могли не вызвать симпатии со стороны самих ис­
полнителей, сразу же проявивших горячую ответную заинтере­
сованность и желание сотрудничать. Об этом говорят примеча­
тельные строки из обращения к В. А. Успенскому туркменских 
участников ташкентских этнографических концертов.

<...Мы, туркмены — маленький степной народ — имеем и маленькую 
бедную степную музыку, но в нас внедрена большая, признательная 
душа, способность понимать и схватывать, и быть благодарными. По­
этому наша маленькая группа туркмен, получившая возможность 
здесь, в Ташкенте, познакомиться с Вами и присутствовать непосред­
ственно при Ваших работах, проникаясь глубоким уважением к Ва­
шим трудам, методам работы, способности понимать и схватывать 
движение народной музыкальной и творческой мысли, к Вашему де­
ликатному подходу к живой человеческой душе и психике, очарована 
всем этим и Вы всецело привлекли наши сердца к себе как человек 
и свободный художник. От лица этой маленькой группы простых 
бесхитростных туркмен позвольте принести Вам нашу скромную бла­
годарность, признательность и уважение за Ваше милое и сердечное 
отношение к нам, живым людям, и за глубокое внимание и понимание 
нашего музыкального творчества... Мы Вас поняли и всегда с Вами, и 
пусть не смущают Вас неудачи и- трения: на земле путь ко всему 
бывает тернистый...».

1 Здесь и далее приводятся фрагменты из писем, хранящихся в архивах 
ГЦММК им. Глинки, Центрального государственного архива Туркменской 
ССР, а также в Институте искусствознания им. Хамзы АН Узбекской ССР, 
где в настоящее время подготовлена к изданию переписка В. Успенского и 
В. Беляева.

8



сЭти теплые строки — свидетельство большого взаимопонима­
ния— делают понятной ту готовность, с которой В. Успенский 
принял приглашение работать над записью народной музыки 
в Туркмении.

Из трех музыкально-этнографических экспедиций, предпри­
нятых и. А. Успенским в Туркмении, первая — начавшаяся в 
августе 1925 года — явилась самой результативной. Уже к маю 
1926 года собранных материалов оказалось достаточно для 
того, чтобы составить обширный сборник фольклорных образ­
цов. Теоретическое исследование и обобщение этого богатейше­
го материала взял на себя В. М. Беляев. Захваченный энтузи­
азмом и увлеченностью В. А. Успенского и вдохновленный са­
мим материалом, Ь. М. Беляев справился с работой настолько 
быстро, что уже в следующем, 1927 году первый том «Туркмен­
ской музыки», включавший, помимо нотных образцов, обшир­
ную исследовательскую статью и развернутый справочный ап­
парат, был полностью подготовлен к изданию. Еще через год 
том вышел из печати.

Объем, темпы и качество работы, выполненной В. А. Успен­
ским и В. М. Беляевым, трудно переоценить, учитывая тот факт, 
что работа эта создавалась, по существу, на чистом месте, опе­
реться ее авторам было практически не на что. Да и материал 
был собран в исключительно сложной обстановке. Общий соци­
ально-исторический фон коренных и далеко не безболезненных 
преобразований, меняющих лицо Средней Азии (кое-где еще не 
было уничтожено басмачество), создавал множество препятст­
вий самого разного плана — финансовых, организационных, бы­
товых *.

«...Пишу тебе из сердца знойной Туркмении... Волею судеб попал 
я сюда записывать их песни. Условия жизни и работы, конечно, тя­
желые: пески, жара, пыль... Работа трудная: такие ритмические ком­
бинации, что черт его знает! Если хватит нервов, поеду, по окончании 
записей племен теке, к морю, к йомудам, а затем уже в сторону 
Хивы (Ташауз). Но боюсь, что такого напряжения нервов долго не 
выдержу».

(Успенский — Беляеву, 29.УШ.1925).

* Это было время земельно-водной реформы 1925 года, уничтожившей ос­
татки старых патриархально-феодальных отношений. Реформы, в ходе ко­
торой были лишены земли и воды 2298 крупных и прочих нетрудовых хо­
зяйств, урезаны свыше 15 тысяч байско-кулацких наделов, а с другой сто­
роны, землю и воду получили более 33 тысяч безземельных и малоземельных 
семей.

■ Сведения почерпнуты из доклада Д. Давлетова и М. Мошева «Социаль­
ное развитие туркменского аула в XX веке» на конференции «Социальное 
и культурное развитие стран Центральной Азии в конце XIX—XX веках» 
(ЮНЕСКО, Ашхзбз- 1972).

9



Появление первого тома «Туркменской музыки» вызвало 
живейший отклик в научных кругах — прежде всего, среди во­
стоковедов. О преобладающем отношении к этому капитально­
му труду говорят строки из писем, полученных авторами. «Могу 
с совершенно спокойной совестью сказать, — писал В. Беляеву 
Е. Бертельс, — что в первый раз я, наконец, увидел такую кни­
гу, о которой уже давно мечтал. Вот это то, чего уже давно 
ждет востоковедение, первая научная разработка восточ­
ной музыки, которая действительно может быть названа 
вполне научной». Разумеется, широкий общественный резонанс 
выход в свет «Туркменской музыки» имел в самой респуб­
лике.

«...Сборник произвел у нас, в Ашхабаде, огромное впечатление: об­
щее мнение таково, что мы приобрели капитальный вклад в научную 
литературу по Туркмении».

(А. П. Поцелуевский — Беляеву, 23.IV.1928).

В откликах ряда музыкантов отмечалось, что содержание 
труда далеко выходит за пределы собственно среднеазиатской 
проблематики. «Оставляя в стороне музыкально-этнографиче­
скую часть книги, имеющую большую историческую ценность, 
Ваше исследование о туркменской музыке вносит много нового 
света в изучение не только восточной, но и европейской музы­
ки и ее теоретических трактатов», — писал В. Беляеву Н. Фин- 
дейзен *.

Наконец, всеобщее признание значительности научного вкла­
да, сделанного авторами «Туркменской музыки», получило и 
своего рода материальное выражение — согласно заключению 
экспертной комиссии ЦЕКУБУ (Центральной комиссии по улуч­
шению быта ученых) работа В. А. Успенского и В. М. Беляева 
была отмечена премией в размере 500 рублей.

Немало лестных характеристик труд Успенского и Беляева 
получил в отзывах зарубежных ученых. В музыкальных жур­
налах— английских и немецких — появились похвальные ре­
цензии (см. например, рецензию М. Д. Кальвокоресси в «ТЬе 
Ми51са1 Пгпез», Лондон, 1928, или отзыв в журнале «О1е Миз1к», 
Берлин, 1929, октябрь). Живо откликнулась на выход книги 
тюркоязычная пресса, как советская, так и зарубежная (в ча­
стности, ряд турецких изданий).

Материалы первой экспедиции В. Успенского и основанная 
на них статья В. Беляева сразу же привлекли внимание уче­
ных разных стран и активно включились в международный на­
учный обмен.

1 Письмо Н. Финдейзена вместе с другими документами было любезно 
предоставлено Н. И. Беляевой. Е настоящее время эти материалы переда­
ны в ГЦММК им. Глинки (см. ф. 340).

10



«...При просмотре нотных примеров Вашей книги — русский текст 
ее будет мне переведен моим ассистентом —,я обратил внимание на 
то, что туркменские мелодии, кроме турко-татарских аналогий (осо­
бенно в отношении ритма), имеют много сходства с арабскими или, 
лучше сказать, с мелодиями художественной музыки Переднего Вос­
тока... Настройка туркменской дутары, по-видимому, пифагорейская и 
основана на нисходящих квинтах (восходящих квартах) от высшего 
тона звукоряда. За это говорят следующие обстоятельства: ми первой 
октавы явно не является октавой от ми малой октавы, но 12-ой квин­
той; наиболее старые системы за исходную точку берут верхнюю ноту 
звукоряда и тритон в 588 центов (в измеренной дутаре — 584 цента) 
может появиться только при квинтовом (квартовом) круге...

...Вы подарили нам большой и закладывающий фундамент для 
будущего труд, продолжения которого я жду с нетерпением».

(Э. Хорнбостель — Беляеву, 16.1Х.1929).

Известный английский музыкальный писатель и переводчик 
С. В. Принг сообщал о своем намерении немедленно начать 
перевод «Туркменской музыки» на английский язык и просил 
прислать ему специальный экземпляр книги в самом скором 
времени.

«...Я не хочу, чтобы кто-нибудь сделал перевод ранее меня». 
(Принг — Беляеву, 14.1 У.1928).

Познакомился с «Туркменской музыкой» и посетивший СССР 
в 1929 году Пауль Хиндемит.

«...На днях здесь был Хиндемит. Я подарил ему экземпляр «Турк­
менской музыки», отметил ему лучшие, по моему мнению, пьесы и объ­
яснил главное содержание книги. Он очень заинтересовался ею и ска­
зал, что воспользуется оттуда материалом для своих композиций».

(Беляев—Успенскому, 10.1.1929).

Публикация туркменских записей В. Успенского послужила 
мощным стимулом к обращению композиторов к туркменскому 
народному мелосу. Были созданы не только серии обработок 
туркменских народных песен, но и сочинения крупных жанров 
для симфонического оркестра: «Туркменская сюита» А. Мосо­
лова, сюиты «В степях Туркестана» М. Ипполитова-Иванова, 
«Туркменские картины» С. Василенко, «Туркмения» Б. Шехте- 
ра. Появились и камерные сочинения А. Мосолова, Н, Рослав- 
ца, Г. Литинского, С. Василенко, В. Золотарева. В сентябре 
1930 года в Москве был проведен специальный конкурс на 
лучшее сочинение для Туркмении. Конкурсная комиссия рабо­
тала под руководством Р. М. Глиера, который, кстати сказать, 
и сам намеревался писать оркестровое сочинение на туркмен­
ские темы.

11



«...«Туркменская музыка» начинает влиять на художественную му­
зыку. Скажу, кстати, что и в «Танцевальной сюите» Мосолова есть 
туркменские обороты».

(Беляев — Успенскочу, 25.11.1929).

«...М. М. Ипполитов-Иванов взял у меня темы для четырехчастной 
«Туркменской сюиты», которую обещал сочинить в сентябре — октябре 
этого года... На днях выходят в свет «Туркменские ночи» Мосолова, 
кроме того он сделал обработку для голоса с ф-но «Аллалар, балам».

(Беляев—Успенскому, 20.УП. 1929).

Значительно меньшей известностью пользовались, естествен­
но, неопубликованные материалы второго тома. Однако и они, 
ходившие по рукам, так или иначе нашли свое применение в 
сочинениях целого ряда известных композиторов, начиная от 
членов Проколла, опубликовавших сборник обработок туркмен­
ских детских песен, и вплоть до ныне здравствующих ведущих 
туркменских композиторов, включавших отдельные мелодии 
второго тома в произведения самых разных жанров.

«..Сообщу еще, что композиторские работы на туркменские на­
родные темы развернулись очень удачно. Составлен сборник туркмен­
ских детских пьес. Для многих подобраны мелодии из твоего собрания, 
и получилось очень недурно (подбирал мелодии фактически я, а ком­
позиторы писали только аккомпанемент). Лобачев сгармоиизовал все 
твои записи детских и женских песен. Где нехватило текста, там он 
дописан специальным поэтом. Все эти добавления будут переведены, 
конечно, на туркменский язык. Получился целый ряд очень симпа­
тичных вокальных миниатюр, вполне пригодных для сольного испол­
нения. Правда, они привлекают больше своей законченностью, чем 
верностью туркменскому стилю, но это не такая уж беда при том 
условии, что обработки сделаны вполне художественно... Все эти ра­
боты показывают, что художественные средства для разработки турк­
менской музыки в высшей степени разнообразны... В общем, считая, 
так сказать, «поштучно», сделано не менее 50 пьес на туркменские 
темы в полугодовой промежуток. Разве это не замечательно?»

(Беляев — Успенскому, 30.УП.1930).

«Твои записи туркменской музыки пущены в ход и теперь обра­
батываются на все лады по всем правилам искусства».

(Беляев — Успенскому, 19.IX.1930).

Если первый том явился результатом посещения В. А. Ус­
пенским Южной и Северной Туркмении в 1925—1926 годах, то 
в основу второго тома легли записи, сделанные во время по­
следующих его поездок в Восточную (1927) и Западную Турк­
мению (1927—1928). Эта, вторая, экспедиция ставила своей 
целью не только посещение районов и запись музыки тех турк­
12



менских племен, которые не были охвачены в предыдущие по­
ездки, но и выяснение вопросов о влиянии сопредельных наро­
дов на музыку туркмен. В частности, поездка к йомудам, ко­
чевавшим близ колодца Дуэр, должна была дать представление 
о воздействии на их музыку со стороны киргизов. Аналогич­
ную цель ставило посещение курдских поселений в Каахкин- 
ском районе.

Материалы второго тома существенно раздвигают террито­
риальные и жанровые представления о туркменской музыке. 
Помимо более чем 200 новых произведений профессиональных 
народных музыкантов — бахши, дутарчи, гыджакчи — сюда бы­
ли включены первые 30 записей бытового народного пения (так 
называемые «женские песни»), в том числе редкие образцы об­
рядового пения (зыкыр) и особых видов девичьего игрового 
пения (аяк-ляле, додак-ляле, богаз-ляле).

В исследовательских главах второго тома критически пере­
сматриваются отдельные положения опубликованной части тру­
да. Особое внимание при этом уделяется анализу женских пе­
сен и обмерам народных музыкальных инструментов. Ценней­
шим источником сведений по истории туркменской культуры 
является составленный В. М. Беляевым по материалам обоих 
томов список народных музыкантов, включающий около 
250 имен, множество биографических фактов и дат.

Тем не менее, судьба второго тома складывалась настолько 
же неудачно, насколько завидной была участь первого тома. 
Публикация постоянно наталкивалась на все новые и новые 
трудности. То в разных инстанциях возникали критические за­
мечания, иногда прямо противоречащие предыдущим требова­
ниям, то диалог в переписке с издательством или Туркменкуль- 
том (Туркменский Государственный научно-исследовательский 
институт) превращался в продолжительный монолог, то просто 
терялись рукописные материалы. В письмах В. Беляева и 
В. Успенского радостные надежды на скорое издание второго 
тома сменялись нотками тревоги и беспокойства.

«...Второй том «Туркменской музыки» через 2—3 недели идет в 
печать. Стоимость издания определена в 4.300 руб. Здесь, значит, все 
в порядке».

(Беляев — Успенскому, 27.XI.1930).

«...В своем письме от 29.Х1 с. г. я выражал беспокойство о возмож­
ной потере на почте (при пересылке в ту или иную сторону) материа­
лов 2-го тома «Туркменской музыки». Через несколько недель после 
отправки этого письма я получил извещение о потере моей рукописи 
«К вопросу о происхождении доисторических музыкальных культур» 
в Музгизе. Ранее же в Комакадемни был затерян второй экземпляр 
2-го тома «Туркменской музыки». Имея все это ввиду,., я прошу 
ТГНИИ выслать мне сумму для снятия копии с имеющегося у меня 
материала, тем более, что ТГНИИ просит о присылке его во второй 

13



раз. В первый раз весь материал по 2-му тому был послан мною 
Туркменкульту в 1929 году, по окончании работы».

(Беляев — Туркменкульту, 10. XII. 1930).
«....«Руководство к обмеру народных инструментов» уже сдано в 

набор. Недельки через две туда же пойдет, вероятно, и наш второй 
том, который я сейчас снова просматриваю, теперь уже окончательно. 
Сценарий тонфильма «Туркменская музыка» на днях я закончил и 
послал в Ашхабад...»

(Беляев — Успенскому, 25.1.1931).
«... Ваше письмо от 14.XI с. г. мною получено. Во исполнение со­

держащейся в нем просьбы я в ближайшие дни высылаю Вам все 
материалы,., а именно:

I) текст титула, обложки и оглавление на 11 страницах,
0) мою статью на 103 страницах,
3) приложение к моей статье на 30 страницах,
4) описание экспедиции В. А. Успенского на 97 страницах,
б) 250 записей туркменских музыкальных произведений В. А. Ус­

пенского,
6) карту экспедиций В. А. Успенского и
7) 32 фотографии.
...Меня до последней степени удовлетворяет Ваше обещание про­

смотреть материал в самый короткий срок и интерес нового руковод­
ства Института к произведенной В. А. Успенским и мной огромной 
работе. За последние годы этот интерес отсутствовал, что определенно 
видно из того,' что ни законченная в первой редакции в 1929 году 
работа, ни полная переработка се мною в 1931 году (произведенная по 
моей личной инициативе), ни, наконец, неоднократные настояния 
т. Атабаева не выводили Институт из состояния безразличия по от­
ношению к этой работе. Это было тем более странно, что все .мои 
предыдущие работы проводились мною в полном контакте с Институ­
том и я всегда был точен в исполнении принятых на себя обяза­
тельств»...

(Беляев — Туркменкульту, 29.Х1.1933).
«... От Карпова Т. И. получил письмо, где он пишет, что твоя 

статья (?) задерживает выпуск «Туркменской музыки»...»
(Успенский — Беляеву, 4.У11.1937).

Первоначальный замысел авторов «Туркменской музыки» 
не ограничивался двумя томами. Они мыслили свою работу 
как постоянно расширяющуюся и постепенно охватывающую 
все новые районы Туркмении и новые жанрово-стилистические 
пласты ее народной музыкальной культуры. Речь шла, в част­
ности, о подготовке третьего тома «Туркменской музыки», были 
даже выделены средства для его издания, - в этом томе пред­
полагалось опубликовать материалы третьей туркменской экспе­
диции В. Успенского, организованной в 1930 году. Но отчасти 
ввиду неуспеха этой экспедиции, в основном же из-за задержки 
второго тома, третий том так и не был подготовлен.
14



«...Что касается издания III тома, то вместо этого расхода (ма­
териалов на третий том сейчас не наберется) нужно предусмотреть 
расход на создание учебных руководств как для преподавателей, так 
и для учащихся Музыкального техникума в Ашхабаде».

(Беляев — Туркменкульту, 3.\ЧП.1930).

Говоря о достижениях и трудностях, с которыми*  была свя­
зана работа над записями туркменской музыки, оценивая вклад 
В. Успенского и В. Беляева в музыкальную культуру молодой 
советской республики, нельзя не сказать несколько слов об ис­
кренней и плодотворной дружбе двух замечательных музыкан­
тов, о самом характере их многолетнего творческого сотрудни­
чества.

Создание двухтомной «Туркменской музыки» явилось наибо­
лее значительным результатом этого сотрудничества и самым 
наглядным отражением его принципов. Как уже отмечалось, 
выпуск первого тома сыграл исключительную роль в судьбе 
авторов: он многое определил в их творческой биографии. 
Именно эта книга в большей мере, чем другие работы В. Ус­
пенского, способствовала всеобщему признанию его как одного 
из пионеров собирания музыкального фольклора . Советского 
Востока. И именно это исследование В. Беляева — кстати ска­
зать, единственный труд, написанный им в соавторстве, — опре­
делило главное направление всей дальнейшей научной деятель­
ности ученого, сразу же выдвинув его в ряды виднейших оте­
чественных специалистов в области музыкальной фольклори­
стики. («Неожиданно оказалось, что, как это ни странно, я 
самый большой специалист по народной музыке», — с удивле­
нием писал он В. Успенскому в 1930 году в связи с организа­
цией Всесоюзной Олимпиады народного искусства).

Совместная работа над томами «Туркменской музыки», це­
ликом захватившая ее авторов в 1926—1929 годах, была своего 
рода кульминационным пунктом многолетней творческой связи 
В. Успенского и В. Беляева. Но связь эта не возникла на пу­
стом месте и не прервалась впоследствии. Заметим здесь, меж­
ду прочим, что на удостоверении, с которым в ноябре 1917 года 
«свободный художник» Виктор Александрович Успенский на­
правляется «в города и поселения Кавказа и Туркестана для 
собирания местных народных песен и изучения народного му­
зыкального искусства», наряду с подписью А. К. Глазунова 
стояла подпись В. Беляева, тогдашнего секретаря Художест­
венного Совета Петроградской консерватории. Со студенческих 
лет и до последних дней тесный контакт между музыкантами 
и друзьями .почти не прерывался. Они следили за работами 
друг друга, делились идеями, планами, сомнениями. Они счита­
ли своим долгом держать друг друга в курсе событий, знакомить 
с последними композиторскими опытами и научными публика­
циями. В этом отношении, естественно, большую помощь другу 

15



мог оказать В. Беляев, находившийся в самом центре музы­
кальной жизни столицы.

В. Беляев взял своего рода шефство над музыкально-этно­
графической деятельностью В. Успенского в Средней Азии, по­
стоянно помогал ему советами и делом, никогда не отказывал 
в консультации и поддержке во всех начинаниях. Много раз он 
выступал с докладами и сообщениями о собирательской и на­
учной работе В. Успенского ’. Когда же В. Успенскому в его 
самоотверженной деятельности в Узбекистане и Туркмении 
приходилось сталкиваться с непониманием, а порой даже с на­
падками и обвинениями, В. Беляев спешил прийти на помощь, 
привлекая к этому, если требовалось, видные музыкальные ав­
торитеты.

«... Я, Мясковский, Шварц, Шебалин и Книппер подали в ССК бу­
магу с просьбой защитить тебя от газетной травли».

(Беляев — Успенскому, 5.IV.1933).

Решительным ответом на необоснованные упреки в адрес 
собирателя звучит теперь уже неоднократно цитировавшаяся 
обстоятельная, проникнутая теплым чувством исследователь­
ская статья В. Беляева «Путь труда и энтузиазма. Музыкаль­
но-этнографическая работа В. А. Успенского», предназначав­
шаяся для журнала «Советская музыка» и открывавшаяся 
следующим категорическим заявлением:

«Стаж музыкально-этнографической работы одного из круп­
нейших собирателей и исследователей музыки народов Средней 
Азии — Виктора Александровича Успенского совпадает с эпо­
хой победы пролетариата, установления Советской власти и 
бурного развития социалистического строительства в СССР и 
является стажем работы советского музыкального этнографа и 
ученого» 2„

Что же касается научного сотрудничества авторов «Турк­
менской музыки», то, хотя оно и протекало в основном в фор­
ме переписки, но тем не менее было многосторонним и по-на­
стоящему действенным. Было бы неверным думать, что работа 
В. Беляева над фольклорными материалами начиналась только 
после того, как он получал готовые записи В. Успенского, что 
эта работа носила сугубо редакторский и бесстрастно аналити­
ческий характер. В. Беляев выступал как постоянный консуль­
тант, советы которого помогали В. Успенскому в его полевой

‘ В разные годы такие сообщения состоялись на заседаниях научно-худо­
жественной секции ГУСа, этнографической ассоциации ГИМН’а, в Инсти­
туте истории искусств, в Этнографической комиссии Русского географиче­
ского общества.

1 В. Беляев. О музыкальном фольклоре и древней письменности, 
стр. 76.

16



работе, непосредственно в процессе записи фольклорных произ­
ведений. Подобного рода контакты, налаженные в работе над 
двумя туркменскими томами, продолжались и в последующих 
трудах, в частности при записи вариантов отдельных частей 
узбекских макомов в Ташкенте в 1930—1931 годах.

Интенсивная, на протяжении многих лет не прекращавшаяся 
переписка В. Успенского и В. Беляева содержит богатый ма­
териал, позволяющий судить и о чисто человеческих взаимоот­
ношениях авторов «Туркменской музыки». Внимательному чи­
тателю этих писем, насыщенных интересными мыслями и мас­
сой фактов как биографичсски-жнтейского, так и общекультур­
ного характера, раскрываются душевные свойства корреспон­
дентов, в чем-то близкие, но в то же время удачно дополня­
ющие друг друга. В переписке друзей четко отражены их твор­
ческие индивидуальности, вкусы, пристрастия. Свойственные 
В. Успенскому горячность, темперамент, его умение быстро, 
точно и лаконично фиксировать факты, впечатления, музыкаль­
ные образы выразительно оттеняют аналитическую тщатель­
ность, порой даже скрупулезность, широту научного кругозора, 
которыми отличаются обстоятельные письма В. Беляева. При 
всей теплоте и сердечности товарищеской переписки, в ней не­
редко звучит нелицеприятная критика; мягкие, иногда трога­
тельно-нежные интонации сменяются сугубо деловым тоном.

«...Теперь по поводу самой техники записи. Я тебе об этом писал 
уже несколько раз, но мне кажется, что не все мои советы ты прини­
маешь к сведению. Это мне видно особенно из того, что ты хочешь 
прислать мне материалы только по окончании записи, в то время как 
я все время прошу тебя прислать мне посмотреть хотя бы часть ра­
боты, но обязательно сейчас...

Пишу тебе об этом еще раз, так как совершенно уверен, что. во 
многих отношениях промахи в твоей записи найдутся и исправлять их 
после окончания работы будет очень трудно, если не совсем невоз­
можно».

(Беляев — Успенскому, 25.1.1931).

При всей близости методологических принципов в подходе 
к творчеству народных музыкантов, при всем единстве исход­
ных эстетических позиций, на которых зиждилось творческое 
содружество В. Беляева и В. Успенского, между ними време­
нами возникали и существенные расхождения по вопросам 
практического характера, затрагивающим порой и самый метод 
записи, и выбор первоочередных объектов.

«...Все высказанные здесь соображения убеждают меня в том, что 
нужно особенно бережно относиться к определению звукорядов и не 
спешить объявлять «фальшью» явления, не поддающиеся быстрому 
определению».

2 Туркменская музыка, т. I

(Беляев — Успенскому, 16.11.1931).

17



Расхождения касались не только необходимости тщательных 
обмеров народных инструментов или бытовых жанров народной 
песни, о чем еще будет сказано, но и понимания некоторых су­
щественных с точки зрения эстетики и технологии вопросов. 
И уж совсем не удивительно что, обладая разными вкусами и 
темпераментами, друзья расходились иногда в оценках конкрет­
ных музыкальных произведений.

«... Мосолов три свои прекрасные пьесы для фортепиано озаглавил 
«Туркменскими ночами».

(Беляев— Успенскому, 10.1.1929).

«...Ничегошеньки в «Туркменских ночах» не понял. Не нашел ни 
ночного, ни туркменского».

(Успенский — Беляеву, 4.Х.1929).

Если не считать этих мелких разногласий и говорить по су­
ществу выдвинутых «Туркменской музыкой» проблем, то здесь 
заметна определенная эволюция как во взглядах каждого из 
авторов работы по мере накопления опыта и материала, так и 
изменение их общей, согласованной позиции от первого тома 
ко второму. Сближение точек зрения происходило не без спе­
циальных усилий и под воздействием критических откликов на 
выход первого тома. Впрочем, и сами авторы вполне осозна­
вали отдельные его пробелы, которые намеревались восполнить 
во второй части труда.

Трезвую и достаточно объективную оценку своих первона­
чальных установок, равно как и уязвимости исходных собира­
тельских позиций В. Успенского, В. Беляев дал в кратком пре­
дисловии ко второму тому, а также в уже цитировавшейся 
статье 1935 года, где содержалась критика тех установок, ко­
торыми руководствовался в. Успенский в своей первой экспеди­
ции и которые во многом определили как ценность, так и недо­
статки первой части «Туркменской музыки».

Подход В. Успенского к народной песне В. Беляев удачно 
назвал подходом «археологическим». «Хранителями археоло­
гических музыкальных ценностей В. А. считал „стариков-про­
фессионалов", являющихся „настоящими народными баянами", 
хранителями „чистоты" национальной традиции в музыке»,— 
писал В. Беляев, справедливо отмечая связанный с этим огра­
ниченный «музыкально-исследовательский кругозор»1, сказав­
шийся на жанрово-стилевом составе первого тома. «Увлекшись 
тем новым и глубоко интересным миром профессионального 
(имеется в виду народно-профессиональное искусство туркмен­
ских бахши и виртуозов-инструменталистов — Э. А.), который 
раскрылся перед ним во время его работ в Туркмении», В. Ус­

1 В. Беляев. музыкальном фольклоре и древней письменности, 
стр. .9—80.
18



пенский поначалу «как бы с закрытыми глазами проходил ми­
мо ценных явлений национального музыкального творчества, 
попадавшихся ему на пути» *.  Как и в неопубликованном вве­
дении ко второму тому, В. Беляев верно указывал здесь на один 
из существенных пробелов в материалах первого тома — на от­
сутствие в нем образцов туркменского бытового пения, так на­
зываемых «женских песен».

Однако уже к началу 30-х годов усилиями В. Успенского, 
всячески поощряемого советами В. Беляева, было собрано уже 
весьма значительное число бытовых мелодий. В одном из оче­
редных отчетов, представленных в Туркменкульт, упоминался 
находящийся в печати сборник женских песен объемом в 10 пе­
чатных листов (указывался даже предполагавшийся тираж из­
дания— 3000 экземпляров)1 2. Возможно, часть материалов это­
го сборника и составила впоследствии заключительный раздел 
второго тома.

Второй том «Туркменской музыки» должен был ликвидиро­
вать и другой существенный пробел исследовательской части 
первого тома — отсутствие точных обмеров туркменских народ­
ных инструментов. Результаты этих обмеров, выполненных 
В. Успенским по просьбе В. Беляева, а частично и им самим, 
представляются теперь едва ли не наиболее ценными сведения­
ми, содержащимися в аналитической части тома. Не случайно 
та часть этих материалов, которая была опубликована В. Бе­
ляевым в его «Руководстве для обмера народных музыкальных 
инструментов» (М., Музгиз, 1931), вызвала живейший интерес 
исследователей-инструментоведов. Обмеры туркменских и уз­
бекских инструментов, продемонстрировавшие поразительную 
устойчивость музыкальных традиций и строгое соответствие 
народных приемов построения инструментов акустическим нор­
мам, привели в восторг такого искушенного знатока, как 
Э. Хорнбостель.

«...Нормы измерения этих инструментов столь близко отвечают 
теоретическим мерам, что большего соответствия я еще не встречал 
в моей практике... Я с напряжением жду, что еще за чудеса Вы вы­
везете нам из колыбелей нашей культуры».

(Хорнбостель — Беляеву. 14.1.1930).

Таким образом, материалы второго тома, будь они своевре­
менно изданы, исключили бы многие упреки, предъявлявшие­
ся авторам «Туркменской музыки». Не пришлось бы, вероятно, 
до сих пор сталкиваться с укоренившимся представлением об 
отсутствии у туркмен развитого бытового пения и об абсолют­
ном преобладании у них народно-профессионального искусства.

1 В. Б е л я е в. О музыкальном фольклоре н древней письменности, стр. 80.
2 Государственный архив Туркменской ССР, фонд 67, опись 2, ед. хр. 16.

2
19



Разумеется, отсутствием бытовых песен и инструментальных 
обмеров не исчерпывались недостатки опубликованной части ис­
следования. В частности, не были полностью лишены оснований 
критические замечания, касавшиеся отсутствия социально-клас­
совой дифференциации жанров туркменской народной музыки 
и явного преувеличения того влияния, которое могла оказать 
на музыку туркмен средневековая арабская культура. Стремясь 
учесть эти замечания при подготовке второго тома, его авторы 
допустили другую крайность. Они отказались от теории влияний 
и заимствований в фольклоре и по существу перешли на пози­
ции теории стадиальности. Вопрос о следах арабского влияния 
в туркменской народной музыке вообще был обойден ими. 
Вряд ли это представляется сегодня правильным, тем более, 
если иметь в виду, какой смысл В. Беляев (вслед за Г. Дж. Фар­
мером, явное воздействие работ которого ощущалось в иссле­
довательских главах первого тома) вкладывал в понятие «араб­
ская цивилизация». Под последней он понимал культуру, сло­
жившуюся у народов Передней и Средней Азии к VIII веку 
на основе употребления арабского языка в научном и литера­
турном обиходе, но, разумеется, не собственно культуру араб­
ского народа. Обращая же внимание на самый факт сохране­
ния в поэтическом и музыкальном фольклоре туркмен класси­
ческого наследия XI—XII веков, Б. Беляев убедительно под­
черкивал устойчивость и богатство фольклорных традиций.

Еще труднее согласиться с прямолинейным «социологизиро­
ванием», пронизывающим все исследовательские главы второго 
тома. Это более всего касается трактовки искусства бахши, 
якобы являвшихся выразителями классовых интересов крупных 
феодалов. Действительно, в художественном наследии, сохра­
няемом искусством туркменских бахши, ярко запечатлелась 
феодальная эпоха; она отразилась в нем достоверно и полно — 
во всей своей сложности и противоречивости. И если сегодня 
мы сравнительно немного знаем о демократических моментах в 
дореволюционном творчестве бахши, то это во многом объяс­
няется антагонистической сущностью классового общества, в ко­
тором демократическая ветвь культуры жестоко подавлялась, 
ее представители подвергались гонениям, а их произведения на­
сильственно вытравлялись из памяти народа.

При всех своих внутренних противоречиях и недостатках,
■ обусловленных как временем, так и историей ее создания, двух­
томная монография В. Успенского и Ь. Беляева, открывшая 
перед музыкантами-профессионалами неизвестный ранее мир 
туркменской народной музыки и наметившая новое исследова­
тельское направление в отечественной музыкальной фольклори­
стике, в полной мере сохраняет свою актуальность в наши дни. 
Непреходящая ее ценность заключается прежде всего в том об-

■ ширном музыкальном материале, который по существу далеко 
выходит за рамки профессионального искусства бахши, по­
20



скольку его глубокий и тщательный анализ непосредственно 
подводит нас к самой туркменской народной песне. Изучение 
этого труда представляет особый интерес в методологическом 
плане, причем не столько благодаря тем влияниям, которые 
испытали на себе его авторы, но еще больше из-за того воз­
действия, которое этот труд оказал и продолжает оказывать 
на целое поколение исследователей народной музыки.

Во введении к первому тому «Туркменской музыки» В. Бе­
ляев высказал надежду, что труд этот принесет пользу буду­
щим исследователям музыки сопредельных туркменам народов: 
персов, узбеков, азербайджанцев, афганцев. Надежда эта впол­
не оправдалась. По-своему стройная и целостная теоретиче­
ская концепция В. Беляева (разумеется, с учетом неизбежных 
корректив, вносимых временем и общим развитием советской 
музыкальной фольклористики) находит сегодня новые косвен­
ные подтверждения. И сами записи В. Успенского, и их иссле­
дование В. Беляевым продолжают служить образцом для мно­
гих фольклористов, и не только советских *.

Переиздание этой работы вместе с материалами второго то­
ма сделает ее влияние еще более глубоким и действенным. Но­
вый, совершенно необходимый толчок даст оно на время угас­
шей было фольклорно-собирательской деятельности в самой 
Туркмении 1 2. Далеко не исчерпаны, как нам кажется, и возмож­
ности «Туркменской музыки» стимулировать общее музыковеде­
ние и композиторское творчество в республике.

Работа В. Успенского и В. Беляева давно уже вошла в 
культуру Туркмении неотъемлемой ее частью. Она как бы 
включилась в жизнь, судьба ее переплелась с судьбой многих 
людей, так или иначе причастных к ее созданию3. Она оста­
ется памятником сложного, но яркого и обнадеживающего вре­
мени, когда закладывались основы многонациональной. совет­
ской музыкальной культуры, вбиравшей в себя все лучшее, что 
сохранилось в музыкальной памяти разных народов, времени, 

1 Это можно ощутить, знакомясь, в частности, с работами Марка Злоби­
на, хотя по целому ряду вопросов его позиция резко расходится с позицией 
авторов «Туркменской музыки» (см., например, одну из последних его публи­
каций, посвященных музыке Афганистана, в том числе и туркменской, — 
5 I о Ы п, М. Мц81с 1П (Не сиИиге о( МоНйегп А(£Ьаги5(ап. Тисзоп, ЦщуегзНу 
о! Ангола Ргезз, 1974).

2 Отрадно отметить, что в некоторых записях последнего времени под­
тверждаются многие теоретические выводы В. Беляева и наблюдения В. Ус­
пенского, в том числе и в области редких, «реликтовых» жанров туркмен­
ского фольклора.

3 Не случайно, когда зашла речь о восстановлении доброго имени Му- 
хаммедмурада Непеслнева, на стол следователя лег первый том «Туркмен­
ской музыки», где было сказано немало теплых слов об_ этом скромном че­
ловеке и страстном любителе народной музыки, который «должен снискать 
себе уважение и благодарность в памяти туркменского народа как первый 
туркмен, который принял активное участие в собирании туркменского му­
зыкального фольклора» (стр. 127).

21



когда традиционный для русской демократической культуры 
интерес к музыке Востока смог активно проявиться в плодо­
творной собирательской деятельности целого ряда превосход­
ных музыкантов.

Невольно хочется сопоставить здесь «Туркменскую музыку» 
с создававшимися одновременно с ней казахскими и киргиз­
скими сборниками А. В. Затаевича. И здесь и там — неуемный 
энтузиазм, отразивший дух времени, поразительная трудоспо­
собность, горячая увлеченность -искусством народных мастеров 
(даже некоторые слабости и просчеты оказались общими, ха­
рактерными для данного этапа освоения среднеазиатского 
фольклора). Но главное — принципиально одинаковый, творче­
ский подход к народной мелодике, стремление остаться при за­
писи верным ее духу, но не букве.

«...Что это не обычная российская скучная „этнография", мне 
ясно. Что это не немецкий строго вымеренный, с фонографа расшиф­
рованный по методам Уегв1е1сЬеп<1е Миз1к\у1э5епзсЬаН$атгп1ип£, мне 
тоже ясно. Что ученые музыковеды вправе Вам не верить, хотя они 
знают, что это дело Вашей жизни,— мне еще яснее. И все-такн Ваша 
книга волнует и радует меня».

(Асафьев —Затаевичу, 18.IX.1931) *.

«Пусть меня упрекают в том, что я чрезмерно увлечен своим 
предметом и, может быть, отношусь к нему с пристрастием, — 
писал А. Затаевич в предисловии к одному из своих сборни­
ков. — Охотно принимаю на себя этот упрек, тем более, что со 
своей точки зрения вижу в нем величайшую для себя похвалу, 
будучи убежден, что в деле воспроизведения на бумаге никем 
еще не уловленных, да и вообще — мало кому известных песен­
ных богатств... больше, чем в каком-либо другом деле, необхо­
дим элемент внутреннего сотворчества, восторженного и всесто­
роннего сочувствия исполняемому, вне чего всякая запись явит­
ся только холодным и безжизненным протоколом, засушенным 
музейным препаратом, утерявшим эластичность и теплоту жиз­
ненности»1 2.

Это полемически заостренное высказывание А. Затаевича 
звучит сегодня так, как если бы оно относилось не только к его 
собственным трудам, но и к работам всех первооткрывателей 
национального музыкального фольклора, среди которых авто­
рам «Туркменской музыки» принадлежит одно из почетнейших 
мест.

1 ГЦММК. ф. 6, инв. № 220.
2 А. Затаевич. 500 казахских песен и кюй’ев. Алма-Ата, 1931, стр. XIV.

2Й



На этом можно было бы закончить, если бы не опасения, 
что приведенные в заключение слова Асафьева и Затаевича вы­
светят только одну сторону, лишь одно из достоинств «Турк­
менской музыки» — уникальную ценность лежащих в ее основе 
музыкальных образцов, мастерски зафиксированных в нотных 
записях.

Прибавим к этому меткость этнографических наблюдений и 
обилие исторических фактов, привлекаемых для их осмысления, 
несомненные литературные достоинства путевых дневников 
В. Успенского, то есть то, чем всегда была сильна отечествен­
ная этнография. Отметим еще раз систематичность и завидную 
тщательность аналитических описаний В. Беляева, ни в чем не 
уступающих трудам корифеев сравнительного музыкознания.

И если нужно было бы теперь подумать об эпиграфе к этим 
заметкам о туркменском двухтомнике В. Успенского и В. Беляе­
ва и об удивительном творческом содружестве его авторов, в 
памяти невольно возникли бы'знаменитые пушкинские «лед и 
пламень» или строки об «алгеброй поверенной гармонии».

Э. Алексеев



ВВЕДЕНИЕ

На мою долю выпала почетная и трудная задача написать 
вступительную статью к «Сборнику туркменской музыки» 
В. А. Успенского, составленному им из записей, сделанных во 
время его музыкально-этнографической экспедиции в Туркме­
нистан. Экспедиция была организована Народным комисса­
риатом просвещения Туркменской ССР и состоялась осенью 
1925 года (вторая половина августа, сентябрь и октябрь) и 
весной 1926 года (с конца февраля до середины июня). Уже 
первое ознакомление с записями туркменской музыки, сделан­
ными В. А. Успенским, показало, что они содержат материал 
огромного этнографического, исторического и художественного 
значения. Чем дальше я работал над их исследованием, тем 
глубже складывалось у меня убеждение в справедливости пер­
вого впечатления.

Три стороны туркменской музыки особенно привлекли мое 
внимание: 1) сложность и тонкая разработанность как в отно­
шении формы, так и в отношении гармонии, 2) своеобразие 
звукового материала и приемов его разработки и 3) наличие 
в этой музыке строгой и последовательно примененной компо­
зиционной системы, свидетельствующей о многих веках стояв­
шей за ней своеобразной и законченной музыкальной культу­
ры. Все эти особенности туркменской музыки заставили меня 
искать им объяснения, которые я и нашел в несомненной связи 
между туркменской музыкой и музыкой арабо-персидской куль­
туры в эпоху ее расцвета, что я и пытался доказать всеми 
имевшимися в моем распоряжении средствами. Этих средств 
было не так уж много, так как область, в которой я работал, 
является в настоящем смысле этого слова девственной почвой, 
которую еще не начал распахивать плуг европейской музы­
кальной науки.

Главным материалом, которым я оперировал в своей рабо­
те, были сведения, собранные В. А. Успенским во время его 
экспедиции. Само собой разумеется, что не все они обладают 
24



необходимой степенью достоверности и точности и что, благо­
даря этому, они часто создают шаткую почву для тех или 
иных выводов и заключений, которые могут потребовать в 
дальнейшем проверки и исправления.

Вторым источником, из которого я получал материалы, 
был Государственный Ученый Совет Туркменской республики, 
приславший мне записи и переводы стихотворений, имевших 
то или иное отношение к записям туркменской музыки 
В. А. Успенского. Записи и переводы эти были сделаны
A. П. Поцелуевским и Беки-Бердиевым со слов Мухаммед- 
Мурата Непеслиева. Всем им, как и П. К. Карабекову, при­
нявшему участие в установлении правильной транскрипции 
собственных и географических имен и туркменских слов, встре­
чающихся в моей работе, я и .приношу здесь глубокую благо­
дарность за товарищескую помощь. Латинская транскрипция 
названий пьес «Сборника туркменской музыки», также транск­
рипция текстов стихотворений, выполнена А. П. Поцелуев­
ским стремившимся, как он сообщает, возможно точнее пере­
дать выговор Мухаммед-Мурата Непеслиева.

Третьим источником получения материалов для моей рабо­
ты были многочисленные беседы со знатоком Туркменистана 
проф. А. Н. Самойловичем, с проф. Е. Э. Бертельсом, с лю­
безнейшим и добрейшим Н. Н. Иомудским, с Анна Караджае- 
вым (первым, кто оказал мне помощь в расшифровке текстов 
вокальных произведений туркменской музыки в записях
B. А. Успенского), с К. К. Юдахиным и др., а также переписка 
с д-ром Генри Джорджем Фармером (Непгу Сеог^еРагтег) ,  
чьи указания имели для меня огромное значение. Всем этим 
лицам я приношу мою особую благодарность за их глубоко 
ценную помощь. А. Н. Самойлович и Е. Э. Бертельс, кроме 
того, взяли на себя труд просмотреть всю работу в рукописи 
и сделали целый ряд весьма важных для меня указаний и со­
ветов. Кроме этих лиц, особый интерес к моей работе прояви­
ли и содействовали ускорению ее издания Кайгысыз Атабаев, 
Бяшим Перенглиев, Кумыш-Али’ Бориев и В. В. Степанов, 
сделавший все от него зависящее для успешного завершения 
моей работы.

**

Сознавая лучше, чем кто-либо, большие недостатки моей 
работы, я все же со спокойной совестью отдаю мой труд на 
общественную оценку, так как в нем я не выпустил из поля 
зрения ни одного касающегося туркменской музыки факта, 
который так или иначе стал мне известным. Кроме желания 
осветить вопрос о туркменской музыке по возможности со всех 
сторон, мною руководило еще желание все время оставаться 
на научной почве и стремиться к возможно более ‘широким 
обобщениям. Подобные обобщения пока еще не вполне свой-

1 Комментарии редакторов настоящего издания см. в конце тома. 

25



ственны нашим музыкально-этнографическим работам, по боль­
шей части состоящим из сборников народных песен и мелодий, 
материал коих не подвергается научной и критической обра­
ботке. Виною этому, нужно полагать, прежде всего является 
то обстоятельство, что выводы всегда делаются из сравнений, 
а сравнения в области музыкальной этнографии пока до край­
ней степени затруднены отсутствием научно осмысленных ма­
териалов из тех областей, которые желательно было бы при­
влечь для сравнения. В своей работе я особенно остро чувст­
вовал недостаток, чтобы не сказать отсутствие материалов из 
смежных туркменской музыке областей персидской, узбекской, 
азербайджанской и афганской музыки. Буду рад, если буду­
щим исследователям музыки только что поименованных наро­
дов моя скромная работа принесет хоть самую минимальную 
пользу.

заключение своего введения скажу еще, что над настоя­
щей статьей я работал с большим увлечением и так вошел в 
исследуемый мною мир туркменской музыки, что у меня вре­
менами было чувство, как будто бы я сам с Виктором Алек­
сандровичем Успенским проделал всю экспедицию и, хотя был 
отделен тысячами верст от места его путешествий, видел свои­
ми глазами и слышал своими ушами то, что видел и слышал 
он. Причиной этого, несомненно, является тот энтузиазм, ко­
торым постоянно полон В. А. Успенский, и то бескорыстие и 
самоотверженность, которые являются прирожденными его ка­
чествами и которые с такой легкостью открывают ему доступ 
к психологии народных музыкантов *.

Виктор Беляев. 
Москва, 13 июля 1927 года.



ЧАСТЬ I

В. БЕЛЯЕВ

ТУРКМЕНСКАЯ МУЗЫКА





ГЛАВА I

Арабские влияния в европейской музыке. — Роль Туркестана в истории 
арабской тультуры. — Музыкальное искусство Средней Азии и его отношение 
к европейской музыке. — Хорезмийская нотация. — Музыка туркмен как носи­

тель традиций арабской музыкальной культуры.

Чем больше исследователи обращают свой взор к тому, что 
обычно называется Востоком, чем больше они занимаются 
изучением его истории и культуры, тем яснее становится исто­
рическая зависимость европейской культуры от арабской или, 
вернее, мусульманской культуры. Если это было ясно в обла­
сти науки, то в области искусства, вообще, и в области музы­
ки, в частности, мы до последнего времени не обладали в 
этом отношении достаточным количеством проверенных сведе­
ний. Лишь в самое последнее время интерес к музыкальному 
Востоку обостряется и приносит с собою неожиданно важные 
для истории европейской музыки плоды. Чрезвычайно важны 
в этом отношении все работы, опровергающие ложные взгля­
ды, укрепившиеся в нашем сознании по поводу живой музыки 
той или иной мало исследованной народности, взгляды, осно­
ванные не на изучении самой музыки данного народа *,  а на 
изучении теоретических трактатов, часто имеющих лишь отда­
ленную связь с этой музыкой. Но еще более захватывающе 
интересны работы, устанавливающие преемственную связь 
между великими музыкальными культурами и, в частности, 
между культурами Ьостока и Запада, Азии и Европы. Одной 
из таких работ является статья Генри Джорджа Фармера, 
озаглавленная «С1иез Гог 1Не АгаЫап тПиепсе оп Еигореап 
тиз1са1 Изеогу» («Арабские влияния в европейской теории му­
зыки») и напечатанная первоначально в январском номере 
«ТИе Лоигпа! оГ 1Ие Ноуа! Аз1аНс 8оае(у оТ Сгеа! ВгИаш апд 
1ге1апс1» за 1925 год.

Статья эта, указывая на факт заимствования средневеко-
29



выми европейскими учеными от арабов так называемого 
циабпушт’а, то есть цикла наук, распадающегося на ариф-. 
метику, геометрию, музыку и астрономию, не только ука­
зывает при этом на неисследованность вопроса о влиянии 
арабской музыки на европейскую, но и дает целый ряд фак­
тов, убеждающих, что это влияние было огромным, захваты­
вало различные стороны музыкального искусства Европы н 
глубоко влияло на его прогресс *.  ^Временем этого влияния' 
был довольно значительный период с VIII по XII век, а самое, 
влияние прежде всего сказалось на народной музыке Европы. 
С VIII века в Европе начали появляться арабские жонгле- 
р ы, принесшие с собою арабские музыкальные инструменты, 
а также и вокальные и танцевальные формы, вошедшие скоро 
в употребление у средневековых европейских менестрелей. 
Арабскими инструментами того времени, получившими наибо­
лее широкое распространение в Европе, были: лютня (1и1Ь-— 
арабское аЬ’иб); гитара (§иИага — арабское циКаг), ребек — 
родоначальник нашей скрипки (геЬес—арабское гаЬаЬ), 
арабский тамбурин (рапбеге — арабское Ьапбаи), барабан 
(современное итальянское сазза, французское XVI века циеззе, 
современное французское са1ззе — арабское даз’а), цитра или 
канон (сапоп — араоское оапйп), арабские цимбалы и другие 
инструменты. Вместе с инструментами арабы принесли с со­
бою в Европу и некоторые новые навыки игры, а также целый 
ряд новых музыкальных терминов,, о чем свидетельствуют 
многие факты и, между прочим, то,“что, например, слово «фан­
фара», обозначающее мелодические пассажи труо, является не 
чем иным, как переделкой арабского слова апГаг.

Ше менее, если не более существенные нововведения были 
сделаны арабами и в области теории музыки и, в частности, 
в области развития европейской гармонии, где влияние араб­
ской музыкальной теории произвело колоссальный переворот, 
определивший все развитие европейской гармонии вплоть до 
наших дней.. Дело в том, что с VII по XI век арабы перевели 
с греческогУ много музыкальных трактатов, до тех пор неиз­
вестных в Европе: «Гармонику» и «Ритмику» Аристоксена, 
«Проблемы» Аристотеля, «Гармонику» и «Канон» Эвклида, 
«Гармонику» Птолемея, «Гармонику» Никомаха и др. [.Кроме 
этих трудов по музыке, у арабов за это время появилось ог­
ромное количество и оригинальных сочинений, значительно 
развивших учение греческих музыкальных теоретиковЛ Дс X 
века слово гармония в его современном значении оыло не­
известно, но в это время уже существовал отдалит или 
диафония, то есть удвоение мелодии квинтами и квартами. 
Этот органум произошел от арабов, первоначально воспри­
нявших его в форме магадизации (октавное удвоение 
мелодии) от греков. Среднеазиатский музыкальный теоретик 
начала XI века Ибн-Сина (в Европе — Авиценна) сообщает 
30



сведения об организации, то есть об искусстве писать 
органум, чуждом арабской музыке и являющемся развитием 
учения Аристотеля о магадизации. Это искусство органума 
изучалось в арабском университете в Кордове, о чем нам из­
вестно от испанского хрониста Вергилия Кордовского (Уег§1- 
11И5 СогдиЬеп818), современника этой эпохи. В Европе, на ос­
новании фреческой музыкальной теории, долгое время консо­
нансами считались только октава, квинта и кварта. Но уже в 
X веке среднеазиатский музыкальный теоретик Аль-Фараби и 
в XI веке упомянутый Ибн-Сина признавали за консонансы 
большую терцию (5:4) и малую терцию (6:5), в то время 
как соответствующие им пифагорейские терции (81 :64) и 
(32 : 27) считались в Европе диссонансами. Арабская пандора 
((апЬОг аГКЬигазат), сделавшаяся к этому времени очень 
популярной в Европе, имела в своем звукоряде довольно близ­
кое приближение (8192:6561) к большой терции (5:4) и, ве­
роятно, служила наиболее существенным проводником в евро­
пейскую музыку большой терции, допущенной в органум в ка­
честве консонанса значительно позднее.

Но арабы были не только виновниками великого гармони­
ческого переворота в европейской музыке, последовавшего 
вслед за введением в нее терции как консонанса, — они влия­
ли также и на проникновение в Европу так называемой мен­
зуральной теории, вошедшей в употребление в первой 
половине XII века, но известной арабам значительно ранее 
этого времени, как об этом свидетельствуют труды арабских 
музыкальных теоретиков Аль-Халиля, Аль-Кинди и уже ранее 
упомянутых Аль-Фараби и Ибн-Сины. Труды двух последних 
среднеазиатских теоретиков были хорошо известны андалуз­
ским арабам, изучавшим их в XI веке в своих университетах. 
Оттуда эти труды и перешли в Европу через посредство евро­
пейских ученых, к числу которых принадлежали Герберт, Гер­
ман Контракт, Константин Африканский, Жан Севильский, 
Жерар Кремонский и Платон из Тиволи, изучавшие там под 
руководством арабских учителей греческие и арабские музы­
кальные трактаты. ,

Кроме того,; Европа была обязана арабам введением ин­
струментальной табулатуры, или инструментально­
го нотописания,) что подтверждается свидетельством музы­
кального писателя XV века Лауте УШапиеуа, содержащимся 
в манускрипте «Искусство игры на ламбутуме (лютне? — В. Б.) 
и других подобных ему инструментах, изобретенное Фуланом, 
мавром из Гренадского королевства», где излагается фонети­
ческая система нотации, бывшая в употреблении в Европе до 
XVIII века под именем табулатуры;!а также, наконец, введе­
нием сольфеджио, то есть назвайий ступеней музыкально­
го звукоряда^ что видно из следующего сравнения буквенных 
названий звуков у арабов и у Гвидо из Ареццо:

31



арабская система: М?т. Ра. 8ас1. Ьат. 81п. Оа1. Ка. 
аретинская система: МГ Ра. 8о1. Ьа. (81) I Эо Ке.

(В связи с этим небезынтересно упомянуть о том, что, по со­
общению Е. Э. Бертельса, у персов система обозначения зву­
ков буквами алфавита носит название дурр- и м у ф а с- 
саль, что означает в буквальном переводе «рассыпанные 
жемчуга»).

Чтобы закончить обзор влияний арабской музыки на евро­
пейскую в том виде, как он излагается Генри Джорджем Фар-, 
мером, нужно упомянуть еще об одном явлении. В дискан­
те, образовавшемся в европейской музыке после органума и 
заключавшемся в украшенном исполнении одним из голосов 
какой-нибудь мелодии, в то время как другой голос исполнял 
ту же мелодию в ее основном виде (при таком исполнении 
один из голосов содержал в себе больше нот, чем другой), 
должны были существовать особые законы, управлявшие од­
новременным соединением этих голосов. Эти законы существо­
вали у'арабов в их учении об 1да‘а1, или ритме. В то время 
как Европа пользовалась, по утверждению Фармера, еще 
только двумя видами нотных длительностей, называвшимися 
1оп§а и ЬгеУ18, арабы уже имели шесть видов таких длитель- 
ностейЛ Европа, однако, не приняла целиком всей ритмической 
теории арабов. Но одним из заимствований из этой теории, 
нужно полагать, был также и так называемый оскеШз, Ноке- 
1из или Нодие1из — своеобразный прием пения с паузами, на­
звание которого сохранило связь с арабским словом Гда'аЕ

Все эти данные, собранные Фармером для доказательства 
влияния арабской музыки на европейскую, приобретают осо­
бый интерес для исследователя среднеазиатской музыки, так 
как, за исключением Аль-Кинди, почти все остальные упоми­
наемые им арабские музыкальные теоретики происходили иг 
Средней Азии или же были связаны с нею. Ибн-Сина (980— 
1037) родился в одном из бухарских селений, учился в Бухаре 
и в начале XI века ушел сначала в Хорезм, затем в Хорасан 
и в Западную Персию. Его предшественник Абу-Наср Аль­
Фараби происходил из Туркестана, родился в Весидже, не­
большом укрепленном селении на левом берегу Сыр-Дарьи 
недалеко от Кедера, где были поселены принявшие ислам тур­
ки гузы и карлуки, учился в Багдаде и умер в 950 году в Да­
маске *.  Предшественник обоих этих теоретиков Халиль Ибн­
Ахмед (умер в 867 году) в своей работе был связан с Хора­
саном, где составил обширный словарь арабского языка. Если 
мы упомянем далее, что из Средней Азии происходил еще 
целый ряд выдающихся арабских ученых IX, X и XI веков, а 
также прибавим, что в Туркестане около X века были учреж­
дены первые высшие арабские школы, то мы будем иметь не­
которое представление об очень высоком уровне арабской 
32



культуры в Средней Азии, а вместе с тем, очевидно, и об 
очень высоком развитии среднеазиатской музыки, раз многие 
из величайших представителей арабской музыкальной теории 
происходили оттуда.-

Работами современных музыкальных этнографов и, больше 
всего, работами £>. А. Успенского понемногу начинает припод­
ниматься завеса над тайной, покрывавшей музыкальное ис­
кусство Средней Азии, причем те факты, которые нам поне­
многу начинают становиться известными, приобретают, в связи 
с последними разысканиями в области влияния арабской му­
зыки на европейскую, особый интерес. К числу этих фактов 
относится открытая в 1923 году В. А. Успенским в ухаре 
хорезмийская нотация — род инструментальной табу- 
латуры, происхождение которой относится ко временам Ала- 
ед-дин Мухаммед-шаха (1200—1220), при котором Хорезм 
был музыкальным центром Востока и при котором там впер­
вые появились арабские ребабы, в настоящее время сохра­
нившиеся в Средней Азии только в Бухаре и в Афганистане. 
Что означает это открытие? Оно означает, что хорезмийская 
музыка XII века подверглась фиксации и сохранилась до на­
шего времени. При этом нужно указать на то, что она сохра­
нилась и в писаных нотах, ив устной передаче, причем 
В. А. Успенский имел возможность установить тождество 
записанной хорезмийской музыки с исполняемой еще и поныне 
«классической» хорезмийской музыкой. Этот факт не должен 
быть оставлен без внимания при изучении туркменской музы­
ки. Как и хорезмийская, она может представлять собою 
вполне сохранившийся остаток той музыки, которая процве­
тала в те времена,, когда—ей давали теоретическое обоснова­
ние Аль-Фараби и 'Йбн-Син!а.„ Последний,. кстати,'допускал в 
своем трактате о музыке «гармонизацию» мелодий не только 
октавами, квинтами и квартами, но и терциями, что мы и 
встречаем в практике туркменской музыки, записи которой 
сделаны В. А. Успенским в 1925—1926 годазу

Что туркмены и именно туркмены, а не народы, которые 
«изобрели» эту музыку, могли сохранить ее в большой чисто­
те—это вполне возможно и допустимо благодаря тому, что 
они, переселившись (это мы увидим из следующей главы) 
около VIII—IX века в область с гораздо более высокой куль­
турой, сначала восприняли ее,д_а затем, ведя своеобразный 
образ жизни, сохранили ее в почти полной неприкосновенно­
сти до нашего времени.\ Туркменская музыка не есть прими­
тивное искусство: в этом отношении пальма первенства 
остается за целым рядом более или менее близких соседей 
туркмен. Наоборот, I туркменская музыка есть искусство, стоя­
щее на определенно высокой ступени совершенства, — и в этом 
его истинная ценность^ Оно представляет собою ту эпоху, ко­
торая не сохранена в живом виде ни более примитивными и 
3 Туркменская музыка, т. I. ’ 33 



ни более культурными народами. Передавая из уст в уста в 
течение двух веков поэтические произведения своего нацио­
нального поэта Махтумкули, сохраняя в своей памяти поэти­
ческие произведения Новаи, относящиеся к XV веку, туркме­
ны, вполне естественно, могли сохранить и музыку XI—XII 
веков, так как это искусство является более специфическим, 
чем поэзия, а поэтому и более стойким против влияний вре­
мени. тмечаемый В. А. Успенским факт утраты перво­
начальных текстов туркменских музыкальных произ­
ведений и замены их более современными при 
ясном сознании неизменности самой музыки, 
к которой новый текст приспособляется, — является зна­
чительным свидетельством в пользу древности туркменской 
музыки. Это довольно сильный аргумент в пользу возможно­
сти сохранения у туркмен именно старой и подлинной музыки 
арабского Востока.

Ввиду всего сказанного, изучение туркменской музыки в 
связи с изучением общей истории мировой музыки может 
дать исследователям материал для интереснейших выводов, 
особенно если он будет сопоставлен с достаточным количест- 
ством других аналогичных ему материалов, из которых наи­
более ценными, как это можно предполагать, являются мате­
риалы азербайджанской музыки.



ГЛАВА II

История туркмен. — Огузы. — Появление огузов в Мавераннахре. — Расселе­
ние туркмен в пределах занимаемой ими ныне территории. — Характеристика 

туркмен.

Переходя к истории туркмен, нужно сказать прежде всего, 
что она весьма темна и запутанна по недостатку точных дан­
ных. По своему происхождению туркмены принадлежат к тюрк­
ским племенам, которые рассеяны на огромной террито­
рии, занимающей больше половины Азии, значительную часть 
Юго-Восточной Европы и северо-восточную часть Африки *.  
Первое упоминание в истории тюркского племени огузов или 
гузов, являющихся родоначальниками всех туркменских пле­
мен, относится к VI веку**.  Главным занятием огузов было 
скотоводство, большим подспорьем для которого служили им 
нападения с целью грабежа на культурные области Средней 
Азии, население которых защищалось от их вторжений по- 
стройкой больших стен не только вокруг своих городов и по­
селений, но и вокруг целых оазисов. На границе мусульман­
ских культурных областей, кроме того, строились так называе­
мые «рабаты», то есть помещения для пограничной стражи, 
назначением которой было охранять страну от внезапных на­
бегов врагов, в том числе огузов и других кочевников, и со­
вершать ответные набеги на враждебную территорию. Некото­
рые большие города имели иногда очень большое количество 
таких рабатов. Гак, Пейкенд, один из городов древней Буха­
ры, имел у своих ворот более тысячи рабатов, содержавшихся 
деревнями Бухарской области.

Слово «туркмены» впервые появляется в мусульманской 
литературе в конце X века. К этому времени туркмены уже 
проникли в Мавераннахр (культурная область, расположенная 
к северу от реки Аму-Дарьи) и на полуостров Мангышлак. 
В Мавераннахре они приняли ислам, подчинились местной 

,• 35



династии Саманидов и с ее разрешения заняли береговые по­
селения по Сыр-Дарье, к числу которых относится и упомяну­
тый в первой главе Весидж, родина Аль-Фараби. Из много­
численных набегов туркмен на Мавераннахр достойны упоми­
нания набег огузов на Бухару в 1144 году и, особенно, раз­
рушение Мерва в 1153 году, во время правления султана 
Санджара. Санджар пошел на огузов, отказавшихся платить 
ему ежегодную дань в 24 000 баранов, но был разбит на го­
лову и взят в плен. После поражения Санджара огузы пре­
дали Мере и другие города Хорасана ужасающему грабежу, 
сопровождавшемуся убийствами и бесчинствами.

Начиная с XVI века туркмены на территории нынешнего 
Туркменистана сделались уже настолько многочисленными, 
что стали представлять значительную опасность для Северной 
Персии, мирное население которой они грабили, разоряли, 
убивали и уводили в плен во время своих аламанов, то есть 
разбойничьих ■ набегов. Сам процесс расселения туркмен в 
Туркменистане был довольно длительным и сложным. И лишь 
на протяжении XVIII и XIX веков он получил то завершение, 
которое мы наблюдаем в настоящее время. При этом расселе­
нии туркмены не только сражались с коренными обитателями 
заселяемой ими области, но и друг с другом, причем одно 
туркменское племя оттесняло другое и заставляло его поки­
дать прежде занятые области.

Туркмены до последнего времени вели полукочевой образ 
жизни. Главным занятием их являлось скотоводство и, где это 
возможно, земледелие. В настоящее время территория Турк­
менистана простирается от Каспийского моря до реки Аму- 
Дарьи, поднимаясь к северу до Аральского моря и опускаясь 
к югу до границ Персии и Афганистана. Но туркменские пле­
мена живут и в Северной Персии, в Афганистане, в Курди­
стане, в Малоазиатской Турции (в Эрзинджанском вилайете) 
и на Кавказе (ставропольские туркмены). В состав Туркмени­
стана входят места прежних среднеазиатских цивилизаций, 
сохранившиеся в развалинах (Старый Мере, Старый Ургенч 
или Гурганч — столица древнего Хорезма или Хивы — и др.). 
Вамбери определяет туркмен, как одно из самых диких и 
воинственных племен Средней Азии, которые служили «же­
лезной изгородью», предохранявшей от западных влияний 
Хиву, Бухару и Коканд. Он же приписывает туркменам сле­
дующую автохарактеристику: «Мы народ без головы, да нам 
ее и не надобно. Мы все равны, у нас все короли» *.  Тот 
полуразбойничий и полукочевой образ жизни, который турк­
мены вели до присоединения к России, сформировал в них 
прямой, свободный и благородный характер, являющийся рез­
ким контрастом к льстивому и подобострастному характеру 
некоторых других восточных племен. Их пословица: «Хорошим 
словом можно вызвать даже змею», свидетельствует о глубо­
36



кой вере в положительные идеалы. Своеобразие быта и поли­
тического положения туркмен, в связи с независимостью их 
характера, дало им возможность сохранить своеобразие как 
в области поэзии, так и в области музыкального искусства, 
образцы которого, записанные впервые В. А. Успенским, дают 
нам, как мы это увидим, необычайно богатый материал для 
размышлений и для ценных выводов.



ГЛАВА III

Культура Средней Азии. — Эллинизм. — Христианство. — Арабское завоева­
ние. — Персидская культура. — Культура среднеазиатских тюрок и туркмен. — 

Туркменская музыка как часть туркменской культуры.

Есть ли у туркмен самобытная культура и откуда она 
произошла? с>тот вопрос для нас чрезвычайно важен в связи 
с фактами, относящимися к истории музыки Востока и изло­
женными в первой главе настоящего труда. К сожалению, 
как история туркмен, так и история их культуры не получили 
почти никакого освещения в литературе, оставляющей интере­
сующихся этими вопросами неудовлетворенными. Поэтому 
нам здесь придется ограничиться, главным образом, кратким 
очерком общей культуры Средней Азии, поскольку она могла 
быть воспринята и была воспринята туркменами от их более 
культурных предшественников туркмен, ранее заселявших тер­
риторию нынешнего Туркменистана.

Походы Александра Македонского (356—323 до н.э.) в 
■реднюю Азию и его завоевания там послужили началом гре­

ческого влияния на восточную культуру, известного под на­
званием эллинизма. Влияние это было огромным и создало 
базис для расцвета арабо-мусульманской культуры, имевшей, 
таким образом, непосредственную преемственность от грече­
ской культуры. У туркмен до сих пор находятся в обращении 
легенды, имеющие отношение к музыке и связанные с грече­
скими историческими именами и мифами. Эти легенды свиде­
тельствуют о том, что и туркмены, правда, отраженно, но все 
же испытали на себе влияние эпохи эллинизма, сказывающееся 
в народных преданиях до настоящего времени.

Христианское влияние на народы Бостока, достигшее не 
только пределов нынешнего Туркменистана (в Мерве в до- 
мусульманский период уже был христианский митрополит), но 
и зашедшее далее на восток, оказало известное влияние на 
38



арабскую культуру (арабы-христиане были в числе первых 
ученых, познакомивших мусульманский мир с трудами грече­
ских писателей). Однако на туркмен это влияние не распро­
странилось, если не считать некоторого количества легенд из 
Ветхого и Нового завета, получивших известность в Туркме­
нистане, как и в других странах Востока, главным образом 
через посредство Корана. К их числу нужно отнести, напри­
мер, историю Иосифа («Юсуф и Зылийха»), до сих пор имею­
щую распространение у туркмен и давшую повод к сочинению 
двух музыкальных произведений, записанных В. А. Успен­
ским (з 1“ 29 и 32).

Арабское завоевание дало сильный толчок к возрождению 
культуры Средней Азии, обычно называемой персидской куль­
турой, но едва ли не пришедшей в Персию с севера — из 
Хивы, Бухары, Самарканда и других мест, с которыми турк­
мены в своем движении на территорию Туркменистана нахо­
дились в постоянных сношениях и столкновениях. Влияние ис­
лама и литературы культурных среднеазиатских государств 
на тюрко-монголов, вообще, и на туркмен, в частности, начи­
ная с IX века было настолько сильным, что принявшие ислам 
тюрки, по выражению В. В. Бартольда, «как бы утрачивали 
память о своем домусульманском прошлом», забыв скоро 
свою древнюю (уйгурскую) письменность *.  Эта восприимчи­
вость среднеазиатских тюрок к арабо-персидской культуре 
тем не менее не оказала влияния на самый их характер. 
Следствием этого было то, что среднеазиатские тюрки, а с 
ними вместе и тюрки-огузы не растворились как народ в ара­
бо-персидской культуре, а приспособили ее к своим нацио­
нальным чертам. Об этом свидетельствует народный эпос турк­
мен— их предания об Огуз-хане, обработанные под арабо­
персидским влиянием, но не потерявшие при этом своего на­
ционального духа и своего локального кочевого колорита. 
Тюркский язык уже в XIII веке признавался третьим литера­
турным языком мусульманского мира. Сочинения, написанные 
на нем, по выражению арабского писателя XIV века Джемаля 
Карши, отличались «правдивостью», в то время как араб­
ские— красноречием, а персидские — остроумием. Большая 
простота и искренность среднеазиатско-тюркской литературы 
(по сравнению с персидской) была обусловлена большей про­
стотой быта среднеазиатских тюрок и большей близостью этой 
литературы к народу, а не к правящему классу. Блестящего 
расцвета среднеазиатско-тюркская литература достигла в XV 
веке в произведениях Мир-Али-Шира, прозванного Новаи **,  
мецената и везира при дворе Султан-Хусейна Байкары (1469— 
1506), просвещенного правителя Герата. Алишир Новаи писал 
также и персидские стихи, но более всего прославился в каче­
стве «турецкого» (чагатайского) поэта, произведения которо­
го, по выражению В. В. Бартольда, «сделались классическими 

39



для всех турок от Константинополя до Тобольска», Не исклю­
чая и туркмен, для которых и в настоящее время без пьесы 
из Новаи невозможно ни одно музыкальное исполнение.

Если мы не имеем достаточно точных сведений о литера­
туре туркмен и об ее истории, то в еще худшем положении 
мы находимся по отношению к туркменской музыке. Однако 
записи, сделанные В. А. Успенским, дают нам полную возмож­
ность построить гипотезу о том, что туркмены, несмотря на 
свою «дикость» (а быть может, и благодаря этой «дикости»), 
а также благодаря своему своеобразному политическому по­
ложению, сохранили до наших дней ту музыку, которая была 
характерна для высокой культуры древних среднеазиатских 
цивилизаций, территорию которых они заняли и на развали­
нах которых они в настоящее время живут. Разве не удиви­
телен уже один тот факт, что инструментальная музыка турк­
мен двухголосна?*  Как могло случиться, что народ, на­
ходившийся на более низкой ступени развития, имел музыку 
более сложную и разработанную, чем многие его более разви­
тые соседи? Единственное объяснение этого явления — в при­
знании за туркменской музыкой непосредственного происхож­
дения от той музыки, которая была в употреблении у терри­
ториальных предшественников туркмен, слава которых как 
культурных народов гремела по всему мусульманскому миру, 
что мы и предположили в первой главе настоящего сочинения, 
базируясь на специфическом характере музыкального искус­
ства вообще и на соответствии между практикой современ­
ной туркменской музыки и теорией арабских музыкальных 
ченых IX—XI веков, происходивших во многих случаях из 
редней Азии.



ГЛАВА IV

Распространение музыки в Туркменистане. — Профессиональный характер 
занятий музыкой. — Обучение музыке. — «Высшая школах Музыкального ис­
кусства у туркмен. — «Пата». — Музыканты-профессионалы. — Их известность 
в Туркменистане И за пределами его. — Роль музыки в быту туркмен. — 
Туркменские «концерты» — Состязания музыкантов. — Отношение слушате­

лей к исполнению. — «Ышкы».

Трудно себе вообразить другую страну, в которой бы му­
зыка пользовалась таким распространением, вниманием и 
влиянием, как в Туркменистане^'где она, оставаясь в букваль­
ном смысле всенародным 'достоянием, не теряет тем не 
менее своего профессионального характера, обеспечи­
вающего ей известную высокую степень совершенства.(Играть 
и петь в Туркменистане, как и везде, может всякий, и многие 
туркмены коротают свой досуг за игрой на дутаре—двух­
струнном инструменте с чрезвычайно нежным звуком) Но само 
по себе приватное занятие музыкой не дает еще Любителям, 
занимающимся этим искусством, звания б а х ш и, то есть не 
делает их признанными народными профессиональными пев­
цами. Для этого туркменский певец-музыкант (лишь за ред­
кими исключениями бахши не аккомпанирует себе сам на 
дутаре) должен достичь высокой степени исполнительского 
мастерства, которое приходит не сразу и которое превращает 
музыканта-любителя в музыканта-профессионала.

Но, несмотря на ясно выраженный профессиональный ха­
рактер музыки туркмен, само обучение ей не похоже на ев­
ропейское. У туркмен нет ничего, хоть сколько-нибудь похо­
жего на европейские консерватории или музыкальные школы. 
Начинает учиться игре на дутаре всякий, кто имеет к этому 
склонность./[Играет он первоначально по слуху. Если у него 
есть способности и прилежание и если ему удается самостоя­
тельно достигнуть сколь-либо значительных результатов, то 
тогда он начинает сознательно перенимать у тех, кто играет 

41



лучше него, интересные приемы, развивая свою технику и рас­
ширяя репертуару Таким образом, Iталантливый дутарчи, по­
степенно усовершенствуясь, достигает, наконец, возможности 
пользоваться советами какого-нибудь выдающегося бахши, 
считающего его сначала своим учеником, а затем и младшим 
сотоварищем по искусству. О том, что серьезное обучение му­
зыкальному искусству в Туркменистане существует, свиде­
тельствует, например, тот факт, что серахский бахши Мухи- 
бахши Аман-бахши-оглы под руководством своего учителя 
Солтан-Нияза целый год занимался только развитием техники 
удара правой рукой по струнам дутара.

Так же происходит обучение пению (не забудем, что бахши 
прежде всего певец, а потом уже инструменталист) и игре на 
тюйдюке — туркменской флейте.'-Путем своего рода «естест­
венного отбора» из простого любителя музыки формируется 
профессиональный музыкант, заканчивающий отделку своей 
техники и изучение репертуара под наблюдением признанных 
и пользующихся известностью бахши. По окончании обучения 
молодой бахши получает от своего учителя «благословение»— 
пата, служащее ему напутствием в его творческой жизни. 
Повседневный обычай давать пата (фатиха) в этом случае 
получает специальный характер, приобретает значение некое­
го неписанного диплома. Чрезвычайно характерно, что пата 
сопровождается иногда чем-то вроде художественного завеща­
ния, как это мы видим в случае с мервским тюйдюкчи Анна- 
Кули Сариевым, получившим от своего учителя несколько на­
ставлений как художественного, так и нравственного характе­
ра, среди которых фигурирует совет — не гнушаться играть с 
тюйдюкчи, играющими хуже него.

Получив пата от своего учителя или же достигнув положе­
ния бахши благодаря своим личным способностям, молодой 
музыкант становится профессионалом, иногда не имеющим, 
кроме музыки, никакого другого занятия (как известный 
Сары-бахши, обладавший, по выражению Н. Н. Иомудского, 
только голосом, дутаром и великолепным вороным конем), 
иногда же (как серахский Ораз-Салыр Мети-бахши-оглы) за­
нимающимся земледелием или же каким-нибудь другим при­
нятым у туркмен занятием.

Как бы то ни было — всецело ли отдается бахши своей 
музыкальной профессии или же имеет параллельно какое- 
нибудь другое занятие, — он всегда является лицом известным 
и уважаемым не только в своей округе, но и далеко за преде­
лами ее, часто даже за пределами Туркменистана. Ни одно 
местное празднество не обходится без музыки, и часто на эти 
празднества не только приглашаются местные музыканты, но 
и выписываются «знаменитости» из более или менее отдален­
ных областей. Так, из бахшей, с которыми пришлось встре­
чаться В. А. Успенскому, Ораз-Салыр из Серахса приглашал­

42



ся на той (празднества) в Ашхабад, Мерв, Тахта-Базар и 
другие города Закаспийского края; Пелюван-Ходжа из Тахты 
(Ташаузский район) был в Ашхабаде, на Челекене, в Кумыш- 
Тепе, Шагадаме (Красноводске) и других местах; а Шукур- 
бахши вместе с Али-бахши ездил в Хиву и даже в Персию.

)Знаменитый серахский тюйдюкчи Доулят-Дурды, живший в 
первой половине прошлого века, по сообщению Пейда-тюй- 
дюкчи, не только был в Персии, но и подвергся там очень 
большой личной опасности, так как его игра настолько понра­
вилась шаху персидскому, что тот хотел ослепить его, чтобы 
Доулят-Дурды не мог уйти из Персии и навсегда остался бы 
при шахском дворе. Доулят-Дурды посчастливилось, однако, 
бежать от шаха, и сесть в бест, после чего ему удалось вер­
нуться на родину *.

Если желание обладать музыкантом «для своего личного 
пользования» приводило владык, подобных шаху персидскому, 
к применению мер восточной жестокости, то у народа эти му­
зыканты всегда пользовались и пользуются живейшей симпа­
тией и уважением. Необыкновенную любовь туркмен к музыке 
можно было бы легко объяснить почти совершенным отсутст­
вием у этого народа развлечений. К числу последних у турк­
мен принадлежат только борьба, скачки и празднество при 
постановке новой кибитки, если не считать семейных праздни­
ков— свадьбы, рождения и обрезания. Но это объяснение 
было бы слишком поверхностным, и главным образом потому, 
что музыка у туркмен не противополагается этим 
развлечениям, а всегда им сопутствует, что отразилось даже 
в туркменской пословице: «Если счастливый народ— к нему 
придут бахши со скаковыми лошадьми, если же народ несча­
стный— к нему придет царь со своею пылью» (то есть с не- 
сущими разрушение войсками).

Но и помимо’ празднеств, всякое появление бахши в ауле 
является настоящим праздником для его обитателей, без уста­
ли готовых слушать музыку. Слушание это происходит так. 
Вечером (туркменские «концерты» происходят главным обра­
зом вечерами, по окончании дневных работ) в кибитку, где 
нашел гостеприимство приезжий бахши, собирается, или, 
лучше сказать, набивается почти весь аул. Бахши сидит по­
середине. Около него стоит чайник и чашка с зеленым чаем, 
которым он время от времени утоляет жажду. Вокруг тесно 
сидит народ, в глубочайшем внимании и сохраняя абсолют­
ную тишину. Только иногда кто-нибудь перед началом во­
скликнет: «Оашля-вер!» (начинай), да во время игры изредка 
раздаются возгласы: «берекелля!» (молодец), «хай!» (воскли­
цание одобрения, аналогичное русскому «ай!»), «чал!», «чалы- 
вер!» (играй, ударяй по струнам), «саг-бол!» (будь здоров), 
«я алла!» (о, господи) и др. Музыка почти всегда продолжа­
ется в течение целой ночи, причем никто из слушателей не 

43



уходит раньше ее окончания. Если играют два бахши, то они 
садятся близко друг против друга, иногда колено в колено,— 
и тогда «концерт» приобретает вид музыкального состязания. 
Настроение у исполнителей и у слушателей все время повы­
шается, пока не переходит в настоящий экстаз; восклицания 
одобрения раздаются все чаше и чаще; на ковер, на котором 
сидят бахши, начинают лететь деньги, как награда и знак 
внимания от удовлетворенных и растроганных слушателей. От 
высокой температуры в кибитке пот с музыкантов льет градом, 
несмотря на то, что они уже облегчили себя, насколько воз­
можно, расстегнув даже воротники своих рубашек.

Исполнителями таких «камерных» концертов являются 
только дутарчи (исполнители на дутаре) или же бахши, то 
есть певцы, поющие под аккомпанемент дутара. Что же ка­
сается тюйдюкчи (игроков на тюйдюке), то они выступают 
главным образом во время тоев, то есть больших празднеств 
на открытом воздухе. При этом обычно участвуют два тюй­
дюкчи, играющие в унисон, стоя друг против друга и делая 
своим корпусом широкие колебательные движения, почти 
всегда не совпадающие с движениями партнера. В прежнее 
время существовало особое соревнование бахши на приз 
ал я гайш, то есть на ценное украшение для лошади (бук­
вально: пестрый ремень). Теперь этот обычай вывелся, но в 
народной памяти он еще живет, и В. А.'Успенскому удалось 
записать в Тахта-Базаре четыре пьесы, по'преданию, игранные 
на одном из таких состязаний известными бахши Нобат-Ния- 
зом, Кара-шахиром, Джеппаром-бахши и Кёр-Коджали |(№ 49— 
52).

Я уже. говорил о необычайном, прямо благоговейном вни­
мании туркмен к музыке, в слушании которой они находят 
отдохновение. Для иллюстрации любви туркмен к этому ис­
кусству я здесь должен сказать несколько слов об особых 
любителях музыки, так называемых «ышкы». Эти люди на­
столько увлекаются музыкой, что часто пренебрегают своими 
домашними делами и повседневными заботами ради того, 
чтобы по пятам следовать за бахши, доставляя себе духовное 
удовлетворение возможностью постоянно быть около музыки. 
Один из таких ышкы в присутствии В. А. Успенского был так 
растроган игрой Карли-бахши Солтанова (в Тахта-Базаре), 
что, слушая его исполнение, твердил со все время наверты­
вающимися на глаза слезами: «И тебя возьмет сырая земля...», 
«Ты рвешь мою душу», «Дай бог тебе много сыновей!» и т. п.



ГЛАВА V

Связь между поэзией и музыкой у туркмен. — Происхождение туркменской 
инструментальной музыки. — Популярные народные романы. — Поэты, упо­

минающиеся в записях В. А. Успенского

Всякое туркменское музыкальное произведение всегда имеет 
за собою какой-нибудь поэтический текст. В огромном боль­
шинстве случаев бахши знает не только автора этого поэтиче­
ского текста или произведение, откуда он взят, но и самый 
текст. (У туркмен, как и у некоторых других среднеазиатских 
народов, коллективное народное творчество в поэзии в на­
стоящее время совершенно вытеснено индивидуальным твор­
чеством*).  Эта связь туркменской музыки с поэтическим 
творчеством свидетельствует прежде всего о том, что туркмен­
ская инструментальная музыка произошла из вокальной пу­
тем некоторой «аранжировки» вокальных произведений для 
общераспространенного инструмента туркмен — дутара, или 
же для тюйдюка **.  Теоретически этот процесс с предваряющим 
его процессом перехода поэзии в музыку можно представить 
себе довольно легко. Народные рассказчики на Востоке ни­
когда не читают стихов, а всегда декламируют их нараспев, ча­
сто помогая себе музыкальным аккомпанементом. Из этой де­
кламации постепенно развивалось художественное пение, при 
котором для каждого отдельного произведения выработалась 
более или менее определенная - мелодия, способная, благодаря 
своей художественной цельности жить самостоятельной 
жизнью как тема инструментального произведения, тем более, 
что при исполнении на дутаре эта тема поддерживалась вто­
рым, «аккомпанирующим» голосом, сообщавшим всему произ­
ведению законченность и полноту. Но если от мелодии могли 
быть отвлечены слова, то от нее в то же самое время не могли 
быть отвлечены заключающиеся в этих словах поэтические об­
разы, играющие как бы роль программы данного музы-

45



кального произведения и облегчающие слушателям его вос­
приятие и понимание. В этом отношении и с этой точки зрения 

! вопрос "о программной музыке не только туркмен, но и других 
'народностей имеет все права на внимательное изучение.4) В этих 
произведениях можно открыть в некоторых случаях не только 
конкретную программу, но даже и приемы звукоподражания, 
как это мы видим, например, в туркменских пьесах «Гоч эгрен» 
(№ 22)—подражание вою собаки, «Ак эшекли» (№ 32) — 
подражание топоту ослиных копыт, «Гойбер, агам гелйэр» 
(№ 102) — подражание звуку поцелуя и т. д.

Смешанной декламационно-музыкальной формой у туркмен 
и соседних, с ними народов является рассказывание народных 
романов профессиональными певцами-рассказчиками, декла­
мирующими нараспев прозаическое повествование романа и 
поющими под аккомпанемент музыкального инструмента (у 
туркмен — дутара) стихотворные вставки в этот основной 
текст.

Будучи выделены из общей концепции романа, эти стихо­
творные вставки могут исполняться в качестве самостоятельных 
вокальных произведений, что и наблюдается в действительно­
сти. Среди записанных В. А. Успенским произведений туркмен­
ской музыки есть целый ряд таких отрывков из народных ро­
манов «Гёр-оглы», «Лейли и Меджнун»^ «Шасенем и Гарип», 
«Саятли лемра»7^жХурлюкга и Хемра»,. "'«Юсуф и Зылийха», 
«Зохре и Тахир»Гу<Санаубер» и «Асли й Керем». Кроме ро­
мана «Гёр-оглы»,■'■'имеющего характер восточной былины, и 
«Юсуфа и Зылийхи», являющегося восточной версией библей­
ского сказания об Иосифе, проданном в рабство своими братья­
ми, остальные романы являются до некоторой степени единооб­
разными по своему содержанию, которое обычно сводится к 
изображению препятствий на пути к соединению двух влюблен­
ных. Большей симпатией слушателей этих романов пользуются 
те из них, где пары не соединяются и где все кончается траги­
ческой развязкой. Образцом такого восточного народного ро­
мана может служить «турецкая сказка» «Ашик-Кериб» Лер­
монтова, являющаяся одним из вариантов (кавказским) истории 
о Шасенем и Гарипе, широко распространенной в Персии, 
Турции, Крыму, на Кавказе и в Туркестане. По варианту, со­
держание которого приведено у Вамбери в его «Са£а1а18сИе 
8ргасЬз1ш11еп», две сестры Шасенем и Айсенем влюблены в 
Гарипа, который любит Шасенем. Ревность Айсенем ставит 
препятствия этой любви: по ее просьбе Гарип брошен ее от­
цом в тюрьму. После того как ему удается бежать оттуда, он 
умирает во время своих скитаний вдали от любимой им Шасе­
нем. Приблизительно то же содержание и в очень распростра­
ненном, особенно в Туркменистане, романе «Лейли и Меджнун», 
содержание которого было мне любезно сообщено Е. Э. Бер- 
тельсом. Меджнун из бедуинского племени узра (азра) любит 
46



Лейли, подругу Своих детских лет. На пути этой любви род­
ственники Лейли воздвигают препятствия, вынуждающие 
Меджнуна обратиться к помощи военной силы. Он собирает 
войско, с которым и идет завоевывать свое счастье, но терпит 
жестокое поражение, после которого скрывается в пустыне, где 
затем от отчаяния лишается рассудка. Текст пьесы «Пейма- 
ныц» («Твое обещание»), помещенной в сборнике В. А. Успен­
ского под № 36, является отрывком из этого романа. Вот его 
свободный перевод:

Если ты пойдешь к ней, то передай привет моей неверной подруге
И скажи ей: «Где же твое обещание?
Разве у тебя нет ни капли жалости к тоскующему Меджнуну?
Где же, скажи, твое обещание?

Как могла ты не сдержать своего слова, если Меджнун еще жив? 
Разве не стыдно тебе перед своими подругами?
Моя грудь горит как в огне, и я тяжко вздыхаю... 
Где, скажи, твое обещание?

Это ты, о, возлюбленная, зажгла огнем мою душу!
 конце концов ты станешь виновницей моей смерти...

В грядущий судный день я принесу на тебя жалобу:
Где же, спрошу, твое обещание?

Алая роза раскрылась и затем давно отцвела...
Я уже знаю теперь, что твои обещания были ложью...
Зачем же ты говорила мне неправду?
Где же, где, скажи, твое обещание?»

Аналогично содержанию «Шасенем и Гарипа» и содержание 
романа о Хемра — этом «татарском Адонисе», по выражению 
Вамбери. По одной версии этого романа, соединение Хемра с 
любимой им Хурилекой (Хурлюкгой) мешает сестра последней 
Хуризафаран (Хурзахпыран), а по другой версии, очень рас­
пространенной в Туркменистане, он является безнадежно влюб­
ленным в красавицу Саят. Первая версия носит название «Хур- 
люкга и Хемра», вторая — «Саятли Хемра». Так как все тек­
сты к записям В. А. Успенского, относимые к одной из версий 
романа о Хемра, не характеризуют достаточно ярко этих 
версий, то я привожу здесь свободный перевод трех отрывков 
из «Саятли Хемра», сделанный Н. Н. Иомудским и любезно 
предоставленный для использования в настоящей работе. Пер­
вый из них носит название «Дурналар» («Журавли»), аналогич­
ное с названием пьесы № 34 в записях Б. А. Успенского, и изо­
бражает тоску Ахмет-Шаха (отца Хемры) по Саят, которую 
Ахмет-Шах любит и от которой решает отказаться в пользу 
сына:

Вы, летящие караванами по небу журавли! Летите, передайте моей кап­
ризной возлюбленной привет. Летите отсюда в Азербайджан, летите, пере­
дайте моей любимой салям. Кто из вас собьется в пути, тот за это потерпит 

47



божью кару, так как тогда случится буря и настанет конец мира. мои 
журавли, отнесите моей любимой салям и скажите, что наша встреча будет 
возможна только в другом мире. Когда я подумаю, что вы увидете Азер­
байджан, мое сердце разрывается на части. Расскажите о моей тоске моей 
черноокой возлюбленной и скажите, что любящий ее Ахмет умер.

Во втором отрывке Хемра поет хвалу в честь Саят:
Каждое утро, гуляя по дорожкам цветника, я ощущаю аромат, как бы 

исходящий от твоих плеч. Я пылаю от любви к тебе, как от прикосновения 
рук возлюбленной. Твои уста сладостны, ты благоухаешь мускусом, ты по­
тупляешь очи подобно жар-птице. Твои локоны подобны извилинам реки 
Зеравшан. Ты пребываешь в разукрашенных чертогах и в белых, как снег, 
кибитках. Около тебя поют соловьи. Испарина на твоих алых щеках подобна 
каплям росы, твое лицо, опечаленное разлукой, кажется как бы закрытым 
вуалью. Какая тоска овладевает мной, когда я воображаю твое грустное 
личико!

Третий отрывок «Бал-Саят» («Медовая Саят») носит оди­
наковое заглавие с записанной В. А. Успенским пьесой № 10. 
Успенский записал эту пьесу в исполнении на дутаре, в то 
время как Н. Н. йомудский слышал ее от тюйдюкчи. Вот текст 
этого отрывка:

Я вернулся из Азербайджана. Не примешь ли ты меня, моя Бал-Саят? 
Я все время справлялся о тебе. Не спросишь ли ты меня о моем здоровье, 
моя царица Бал-Саят?

Я — белый горный цветок, я — гранат, растущий в садах. К тебе, кра- 
сав-ица, я пылаю любовью, не снизойдешь ли ты к моей мольбе, моя царица 
Бал-Саят?

Каково соловью, когда он лишится своей розы? Ответь мне на этот 
вопрос и запрети своим рабыням не допускать меня к тебе. Прими меня, 
моя царица Бал-Саят!

таком же роде и роман «Зохре и Тахир», написанный 
туркменским поэтом Молланепесом как подражание народным 
романам (если не как обработка одного из них). Зохре, дочь 
Бабахана, поет Тахиру, былинному певцу (текст опять при­
водится по записи Н. Н. Йомудского):

, мой Тахир! Я обошла весь свет, но нигде не видела кого-нибудь, кто 
бы мог сравняться с тобой красотою. Утешение моей души, моя защита! 
Без тебя мне нет отрады, как нет отрады соловью без розы. Все любуются 
твоею красотой, я же должна только мечтать о тебе, страдать от любви к 
тебе, быть с тобою лишь мыслями. До конца моей жизни я буду стараться 
встретить тебя снова. Мои глаза подобно бойницам сторожевой башни 
всегда наблюдают за тобой. Твои кинжалы вонзились в мою душу, твои 
стрелы ранили мое тело. Твои ресницы каждый день хотят умертвить меня, 
твой облик всегда отражается в моих глазах, мечты о тебе постоянно жи­
вут во мне. Твое лицо всегда в моем сердце, слова о тебе всегда на языке 
моем.

Отрывком из народного романа «Санаубер» является текст 
пьесы «Торгай гуш» («Жаворонок», № 68 в записях В. А. Ус­
пенского). Содержание этого романа, по словам Н. Н. йомуд­
ского, состоит в описании горя Санаубера по умершей возлюб-
48



ленной. Ему кажется, что она улетела на небо. Поэтому он об­
ращается к жаворонку с просьбой сказать ему, не видел ли он 
ее во время своих взлетов в небесную лазурь:

Певец лазури голубой.
Подай мне весточку о ней! 
Печально песнь твои звучит. 
Подай мне весточку о ней!

Я видел месяц золотой, 
Глядел на землю я с тоской. 
И вот к тебе пришел с мольбой: 
Подай мне весточку о ней!

Но как бы ни были распространены среди туркмен перечис­
ленные выше романы, их популярность все же ниже цикла ле­
генд о поэте, музыканте и разбойнике Гёр-оглы, или Кёр-оглы. 
Замечательная версия этого повествования записана А. Ходзько 
в Азербайджане *.  По этой версии Гёр-оглы происходит из 
туркменского племени теке, а его знаменитый конь Кыр-ат или 
Кэрат (внук Дюльдюля, любимого коня Хазрета Али, зятя Ма­
гомета) — из Туркестана. Версия Ходзько распадается на три­
надцать отрывков или меджлисов. В первом из них описывается 
воспитание Кыр-ата (серого, а по Ходзько — карего коня) и 
причина избрания Гёр-оглы разбойничьей профессии (Гёр-оглы, 
по версии Ходзько, значит «сын слепого», так как его отец, 
шталмейстер одного владетельного князя, был ослеплен послед­
ним без особо важной причины) **.  Во втором отрывке описы­
вается первый подвиг Гёр-оглы — победа его над разбойником 
Дели-Хасаном. В третьем говорится о том, как Гёр-оглы при­
обрел себе приемного сына Айваза или по-туркменски Овеза, 
несмотря на противодействие родственника последнего Араб- 
Рейхана. В четвертом отрывке описывается роман Гёр-оглы 
с принцессой Нигар. В пятом — бегство Гёр-оглы с принцессой 
Нигар из Константинополя и их свадьба. В шестом — кража 
Кыр-ата Гамзой и возвращение его Гёр-оглы. В седьмом — 
единоборство Гёр-оглы с могучим турком. В восьмом — роман 
Гёр-оглы с красавицей Перизадой, поражение им Араб-Рей- 
хана, смерть последнего и свадьба Гёр-оглы с Перизадой. В де­
вятом — пленение и освобождение Овеза. Ь десятом — вос­
стание Овеза против Гёр-оглы. В одиннадцатом — пленение 
Гёр-оглы Вули-Пашой и пленение Були-Паши Гёром-оглы. 
В двенадцатом — второе пленение Гёр-оглы Були-Пашой и 
освобождение его невестой Були-Паши, Дуна-Пашей, выходя­
щей в конце концов замуж за одного из сподвижников Гёр- 
оглы. Наконец, в тринадцатом отрывке — смерть Гёр-оглы от 
вероломной руки вельмож шаха персидского Алмаз-Хана и 
Бехрам-Хана и их казнь. В записях Н. Н, Иомудского имеется 
отрывок из «Гёр-оглы», отсутствующий в версии Ходзько. Он
4 Туркменская музыка, т. I. 49



записан им от туркменских тюйдюкчи Сехет-Порси и Чары- 
Ходжа Нияз-оглы и, по всей вероятности, является содержани­
ем записанной В. А. Успенским с граммофона пьесы для тюй- 
дюка «Өвезим» («О, мой Овез!», № 26). Вот его текст:

О, мой Овез! Поезжай в город Веенгам. Там ты сам поймешь, как надо 
действовать. Подобно тому, как соловей, у которого отнята роза, превра­
щается в ворону,— и я, который раньше был подобен соловью, стал похож на 
ворону. Иди же в город, Веенгам!

Иди сам, и не жди, пока на тебя нападут. Иди туда, чтобы принести 
мне оттуда добрые вести. Окровавь там свой клыч (саблю) и расскажи там 
моей возлюбленной о моей грустной старости, которая мне не позволяет итти 
с тобой. Иди же в город Веенгам!

Гёр-оглы изведал все в этом мире и вкусил все его радости. Он забывал 
обо всем во время боя, веселясь как инер (верблюд-боец). Он отдыхал от 
ратных трудов в объятиях своей возлюбленной. О, мой Овез! Иди же в город 
Веенгам!

В собрании В. А. Успенского имеются три образца песен 
Гёр-оглы, обращенных к его коню Кыр-ату: «Гыр атым» («О, 
мой Кыр-ат!», № 30), «Гыр ат, гел» («Приди, Кыр-ат!», № 76) и 
«Тай атым, гел» («Приди, мой юный конь!», № 85). Чтобы дать 
понятие читателю об этих песнях, приведу перевод двух «им­
провизаций» Гёр-оглы из версии Ходзько, составляющих вме­
сте одно целое:

Я покрою поцелуями всю твою голову, о, мой дорогой Кыр-ат! Если бы 
гашелся человек, который захотел бы купить тебя ценой своей души, то и 
>та цена для тебя была бы низкой. Я не жалею о деньгах, которые я истра­
тил на тебя, ни о зеленом клевере, ни о том беспокойстве, которое ты до­
ставил мне, когда ты был для меня потерян! Когда Кыр-ат идет в битву, 
он ржет. Он пьет из тщательно вычищенной чаши самую чистую и самую 
свежую воду. Я вырастил его из жеребенка. Он ржет, взбираясь на скалы. 
Я даю ему каждый вечере сорок мер зерна. О, мой дорогой Кыр-ат, живи 
долго и наслаждайся жизнью!

Я получил Кыр-ата в битве. Он стремится к полю сражения, как стрела. 
Я украсил его убор двумя бубенчиками, чтобы ему не было скучно в его 
конюшне. Бархатные попоны на твою спину будут слишком дешевы для 
меня. Слова Гёр-оглы всегда подтверждаются его деяниями. Он различает 
друзей от врагов. Твои серебряные подковы с золотыми гвоздями дешевы 
для меня.

Кроме текстов, заимствованных из народных романов, (турк­
менские музыканты сочиняют свои произведения на тексты по­
пулярных поэтов, из которых в записях туркменской музыки 
В. А. Успенского встречаются имена: Новаи, Махтумкули, Шей- 
дайи, Молла-Кемине, Молланепес, Кара-Шахир,1 Дован-Шахир, 
Ша-Бенде, Ораз-Менгли, Мискин-Клыч, Мискими-Шахир, 
Ак-Менгли и Солтан-Союн. Особого внимания из вышеперечис­
ленных имен заслуживают имена эмира Алишира Новаи (или 
Мир-Али-Шира Неваи) и Махтумкули. Новаи является одним 
из самых замечательных тюркских писателей. Он родился в Ге­
рате в 1441 году и получил в молодости очень хорошее образо­
вание. При покровителе Новаи, тимуриде Хусейн-Мирзе Бай-
50



каре (1469—1506) * он был сделан эмиром, хотя и чувствовал 
большую склонность к созерцательной жизни, чем к призва­
нию политического деятеля. Умер Новаи в 1501 году**.  После 
него осталось много различного рода литературных произве­
дений. Популярность Новаи в Средней Азии огромна. Он яв­
ляется в полном смысле классическим писателем всех тюркских 
народов и лучшим представителем чагатайской литературы 
XV века. В настоящее время его язык чрезвычайно труден для 
понимания туркмен, хотя бы и образованных. Этим, вероятно, 
объясняется лаконичность названий некоторых туркменских му­
зыкальных пьес из собрания В. А. Успенского (№ 13, 14 и 23). 
Названия эти свидетельствуют только о принадлежности Но­
ваи их текстов без конкретного указания на то или иное сти­
хотворное произведение поэта. Есть сведения и о том, что Но­
ваи был не чужд музыке.

Если Новаи может считаться классическим поэтом средне- 
азиатско-тюркских племен вообще и туркмен в частности, то 
Махтумкули является национальным туркменским поэтом в под­
линном значении этого слова. Несмотря на то, что Махтумкули 
жил не так давно — в XVIII веке (по сведениям Вамбери, Мах­
тумкули умер лет за 80 до его путешествия, которое имело ме­
сто в 1863 году), он уже успел сделаться полулегендарной лич­
ностью ***.  По легенде, приведенной у Вамбери, дар поэзии 
Махтумкули получил от Омара, патрона Туркменистана. По 
легенде же, приведенной у Ходзько, — от Али, зятя Магомета. 
Все свидетельства согласно объявляют его человеком, который 
отдал предпочтение мирному существованию и занятиям фило­
софией и поэзией перед разбойничьими набегами, являвшимися 
главным занятием его соотечественников. Даже смерть его Вам­
бери, со слов местных жителей, приписывает огорчению поэта 
гражданскими войнами между братскими туркменскими племе­
нами йомутов и гёкленов (к последним принадлежал сам Мах­
тумкули), убивавших друг друга и отнимавших друг у друга 
детей для продажи их в рабство.

Благодаря трудам А. Н. Самойловича мы имеем сведения 
почти о всех туркменских поэтах, упоминающихся в качестве 
авторов текстов в записях В. А. Успенского. Из них Молла- 
Кемине, Молланепес и Дован-Шахир принадлежат к племени 
мервских теке, Шейдайи принадлежит к племени ахал-теке, 
Кара-Шахир — сарык, Ша-Бенде — йомут, Мискин-Клыч при­
надлежит к неоольшому туркменскому племени ата. Принад­
лежность Ораз-Менгли, туркменской поэтессы, к какому-либо 
племени не установлена (ее имя упоминается в одном из сти­
хотворений Махтумкули), и только имя другой туркменской 
поэтессы Ак-Менгли является пока в литературе неизвестным. 
Годы жизни этих поэтов по большей части до нас не дошли. 
Известно только, что Кара-Шахир из рода байрач умер после 
прихода русских, то есть после 1884 года, что Мискин-Клыч 
4*  51 



(настоящее имя его Молла-Клыч) родился в Хиве, жил среди 
кочевых йомутов и умер около 1905 года в гекленском ауле 
Клыч-Ишан шестидесяти лет от роду, что Шейдайи из рода 
аманша умер давно, что Дован-шахир из рода гёкча был не­
грамотен и что, наконец, перу ученого Молланепеса, векильца 
из рода язы, принадлежит, кроме упомянутой уже ранее 
поэмы «Зохре и Тахир», также поэма «Баба-Реушан». Что же 
касается Солтан-Союна, то это не кто иной, как Хусейн-Мирза 
Байкара, правитель Герата, друг Алишира Новаи, поэт (его 
перу принадлежит текст пьесы «Солтан Сөйүн», значащейся в 
сборнике В. А. Успенского под № 37) и знаменитый покрови­
тель наук и искусств.



ГЛАВА VI

Влияние в туркменской музыке: арабское, персидское, азербайджанское 
и афганское.

Как в области истории туркмен вообще и в области истории 
их культуры в частности, так и в области установления ино­
земных влияний на музыку туркмен мы находимся на очень 
зыбкой и сомнительной почве за недостатком материалов, необ­
ходимых для более или менее точных выводов. Постараемся, 
однако, использовать все, что возможно, для освещения и этой 
стороны нашего исследования.

Нет ни одного народа, музыка которого не слагалась бы 
под перекрещивающимися иноземными влияниями, которые 
этот народ перерабатывает и преодолевает при создании своего 
собственного музыкального стиля. Не являются исключением 
из правила и туркмены, принявшие музыку тех культурных на­
родов средневековой Средней Азии, в сношения с которыми они 
входили и территорию которых они постепенно заняли. Как 
происходило это заимствование туркменами чужой музыки — 
установить пока невозможно, точно так же, как невозможно 
установить и истинные размеры самобытной музыкальной куль­
туры туркмен, принесенной ими с собою на ту территорию, ко­
торую они в настоящее время занимают. Что эта культура су­
ществовала — несомненно, так как, во-первых, имеются свиде­
тельства, что флейтисты древних огузов с незапамятных вре­
мен имели своеобразную манеру играть, стоя друг против друга, 
как- это делают современные туркменские тюйдюкчи; во-вто­
рых, музыка туркмен, несмотря на свою зависимость от арабо­
персидской музыки, все же имеет необыкновенно ярко подчерк­
нутый самобытный характер и, в-третьих, предки огузов-турк- 
мен, будучи изобретателями орхонской письменности, находи­
лись на некоторой и, возможно, довольно высокой ступени куль­
турного развития, когда они вошли в соприкосновение с куль- 

53



гурой Средней Азии, в первую очередь — с культурой Хивин­
ского и Мервского оазисов.

Как бы то ни было, туркменская музыка в основе своей яв­
ляется «восточной» музыкой, то есть музыкой, имеющей род­
ство с музыкой мусульманских культур. Если это так, то 
прежде всего напрашивается вопрос, в каком отношении нахо­
дится туркменская музыка к музыке арабов и сколь значитель­
ным было арабское влияние на туркменскую музыку. Этот 
вопрос представляет собой исключительные трудности как сам 
по себе, так и особенно потому, что мы до сих пор не имеем 
точных данных относительно того, что в арабской музыке яв­
ляется чисто арабским и что ассимилировано арабами от пер­
сов. Во всяком случае, можно утверждать, что чисто арабским 
влияниям туркменская музыка была подвержена меньше, чем 
музыка какой-нибудь другой среднеазиатской народности. От­
сутствие в туркменской музыке ударных инструментов, а так­
же наличие в ней темперированных (в европейском смысле 
этого слова) инструментов и звукорядов ставят ее в почти не­
зависимое положение по отношению к арабской музыке. Но, 
с другой стороны, несомненная связь между теоретическими 
основами туркменской музыки и средневековой греко-араб­
ской теорией заставляет искать глубокие и древние внутрен­
ние связи между музыкой туркмен и арабов, связи, ведущие 
к необходимости включения туркменской музыки в историю 
мировой музыки в качестве одного из звеньев цепи ее прогресса.

Переходя к вопросу о персидском влиянии на туркменскую 
музыку, мы переходим из области теоретических влияний, от­
носящихся к сравнительно давним временам, в область прак­
тических влияний, продолжающихся и до настоящего времени. 
Смежность границ Туркменистана и Персии, давность взаимо­
отношений (хотя бы и враждебных) между этими двумя наро­
дами, наконец, смешение туркмен с персами путем браков 
туркмен с персидскими пленницами — все эти обстоятельства 
создавали благоприятную почву для проникновения персид­
ских влияний в туркменскую музыку. Настоящий размер этих 
влияний можно будет установить только тогда, когда мы в до­
статочной мере будем знагь народную персидскую музыку, до 
сих пор остающуюся почти не изученной. Пока же мы можем 
видеть персидские влияния в туркменской музыке лишь во 
введении в туркменскую музыку интервала увеличенной се­
кунды, по-видимому, чуждого первобытной туркменской му­
зыке, и в целом ряде мелодических влияний. К последним нуж­
но отнести и влияние на туркменскую музыку персидской л а- 
довой системы, то есть влияние персидских пер де, ана- 
лргичных «тонам» средневековых европейских мейстерзинге­
ров. Благодаря любезности Е. Э. Бертельса, я здесь могу кос­
нуться этого вопроса несколько подробнее. Ладом-перде у 
персов, как и у туркмен, называется определенный мелодический 
54



оборот или полевка. Вот несколько названий таких ладов 
у персов: хиджаз— хиджазский лад (от названия персид­
ского города), сифахан — исфаганский лад*,  ушшак — лад 
влюбленных, хуррам — веселый лад, дир-заль — древний 
лад, зам бур — пчелиный лад, кумра — лад горлицы, 
якут—яхонтовый лад и т. д. В этих названиях ладов мы 
имеем полную аналогию с названиями «тонов», бывших в упо­
треблении у мейстерзингеров, таких, например, как «короткий», 
«длинный», «бумажный», «чернильный», «нежный», «сладкий» 
тоны, «тон розы», «тон розмарин», «тон страсти краткой», 
«соловьиный тон» и т. д. Названные лады-перде были во все­
общем изустном распространении у персидских певцов, состав­
лявших целое сословие или касту и часто передававших свое 
искусство по наследству от отца к сыну. Персидские музыкаль­
но-теоретические сочинения не сохранили нам записей самих 
попевок, относящихся к тому или иному перде, и единственная 
надежда на их фиксацию заключается в еще не ушедшей ОТ 
исследователей возможности записать их от персидских народ­
ных певцов **.

В. А. Успенскому при собирании туркменской музыки при­
шлось столкнуться с тремя названиями перде, находящимися 
в употреблении у туркмен: ш и р в а н-п е р д е, за рин-пер де 
и лал-перде. Первый из них (подобно персидским хиджаз- 
перде и сифахан-перде) называется по имени азербайджан­
ского города и провинции Ширван, второй обозначает «неж­
ный лад» и третий — «немой лад». Музыкальное значение 
этих ладов будет выяснено, насколько это будет возможно, в 
X главе. Пока же мы удовольствуемся ' только указанием на 

‘самый факт заимствования туркменами музыкальных ладов 
из Персии. К этому небезынтересно также прибавить, что, по 
сообщению Е. Э. Бертельса, лад в общеупотребительном зна­
чении этого слова у персов обозначается арабским словом 
макам, известным и в Средней Азии (см. записи «Макомов», 
сделанным В. А. Успенским в Старой Бухаре в 1924 году) ***.  
Основных ладов-макамов у персов восемь, кроме того, у них 
имеется ряд второстепенных подразделений — фуру. Выра­
жение «макам ба макам» у персов обозначает модуляцию, то 
есть переход из одного лада в другой.

По Вамбери, туркмены «считают Азербайджан центром 
высшей цивилизации, и если бахши просят спеть что-нибудь 
особенно хорошее, то непременно являются на сцену азер­
байджанские песни». Это обстоятельство, подкрепляемое ши­
роким распространением у туркмен ширван-перде, а также 
факт двухголосия, употребляемого в азербайджанской музыке, 
свидетельствуют о близости музыкальных культур Туркмени­
стана и Азербайджана, близости, которая должна заставить 
исследователей обратиться как можно скорее к сравнительному 
их изучению.

55



Не менее, если не более близкой, чем азербайджанская, яв­
ляется по отношению к туркменской музыке музыка афганцев. 
Скорее всего, она произошла из одного источника с туркмен­
ской музыкой, как это видно из песни афганцев из Меймене 
«Вай гүлүм гитдн» («Моя любовь ушла» или дословно — «Моя 
роза ушла»), записанной В. А. Успенским во время его экспе­
диции с голоса и афганского танбура в Тахта-Базаре *:



Двухголосие афганской музыки для танбура является фак­
том первостепенной важности для исследователя. К сожале­
нию, едва ли в настоящее время есть записи афганской музыки, 
которые могли бы дать достаточно материала для научных 
выводов.

Из всего сказанного ясно, что перед музыкальными этно­
графами Востока лежит такое необозримое поле деятельности, 
в котором хватит работы не одному поколению ученых. Пока 
же можно указать, как на серьезные работы в области изуче­
ния музыки нашего Востока, кроме двух трудов В. А. Успен­
ского (упомянувшиеся записи узбекских макомов и настоящий 
«Сборник туркменской музыки»), только на записи музыки 
Восточного Туркестана, сделанные С. Е. Маловым (к сожале­
нию, до сих пор еще не опубликованные) и па собрание ка­
захских песен А. В. Затаевича, которое пополнено им летом 
1926 и 1927 года прекрасными новыми образцами киргизской 
народной музыки*.  Труд С. Е. Малова вводит нас в атмосферу 
строгой и седой древности, в атмосферу пра музыки Сред­
ней Азии. Труды В. А. Успенского представляют собою «рас­
копки» музыкальных культур Средней Азии IX—XI веков на­
шей эры, сохранившихся до настоящего времени в устной (турк­
менская музыка) и письменной (узбекские макомы) передаче. 
Труды А. В. Затаевича в значительном своем объеме фиксируют 
достижения народного творчества казахов и киргизов, которое 
продолжает развиваться до последних дней и в котором пока 
почти невозможно отделить исторические материалы от совре­
менных напластований. Все эти труды, однако, — только капля 
в море неисследованных явлений в музыке Востока, оказавшей 
в средние века огромное влияние на прогресс европейской му­
зыки и долженствующей еще оказать действенное влияние на 
судьбы русской музыки и всего мирового искусства.



ГЛАВА VII

Индивидуальный характер туркменского музыкального творчества. — Му­
зыка вокальная и инструментальная.— «Четыре дороги» туркменской музы­

ки. — Виды туркменской музыки.

У туркмен, как и у некоторых других среднеазиатских на­
родов, анонимное творчество вытеснено индивидуальным не 
только в поэзии, но и в музыке. Имена создателей значитель­
ной части записанных В. А. Успенским произведений сохрани­
лись в памяти исполнителей. Кроме связи с создавшим его му­
зыкантом, всякое туркменское музыкальное произведение 
имеет также связь и с определенным поэтическим произведе­
нием, принадлежащим также, по большей части, определен­
ному поэту. Не говорит ли это лишний раз о том, что в своем 
первоначальном виде всякое туркменское произведение было 
вокальным и лишь с течением времени, подвергшись своеоб­
разной «аранжировке» для дутара или для тюйдюка, приоб­
рело самостоятельный характер? Тот факт, что одна и та же 
пьеса, будучи предназначена для различных видов исполне­
ния, изложена каждый раз по-разному (см., например, пьесы 
«Җыгалы», № 17, 63 и 74), свидетельствует о том, что только что 
высказанное предположение о происхождении туркменской ин­
струментальной музыки имеет под собой некоторую почву *.

) Как и у всех поэтических народов, у туркмен вокальная му­
зыка развилась из декламации поэтических произведений]**.  
Ь Туркменистане до сих пор еще сохранился тип прозаиче­
ского повествования, прерываемого стихотворными вставками- 
песнями.(При этом основной текст повествования декламируется 
нараспев, а лирические места поются под аккомпанемент ду­
тара. Даже современные туркменские поэты, как, например, по­
эт-босяк Байрам, не могут обойтись без дутара при декламации 
своих стихотворенийлЭтот тип полудекламации и полупения 
стоит на полпути КГежду настоящей декламацией и настоя-
58



щим пением. Последнее культивируют бахши, исполняющие 
столь популярные среди широких туркменских народных масс 
стихотворения-песни, сравнительно короткие по своему объему 
и состоящие иг /нескольких четверостиший или же пяти­
стиший.' ~ -

Что же касается инструментальной туркменской музыки, то 
в основу ее всегда положен текст популярного поэтического 
произведения. Отличие этой инструментальной музыки от во­
кальной музыки туркмен заключается в том, что в первой текст 
играет роль не входящего в состав самого произведения эле­
мента, а как бы подложенной под него программы, как бы за­
главия, которое этому инструментальному произведению пред­
посылается. Это явление позволяет нам не разделять туркмен­
ской музыки на вокальную и инструментальную при рассмот­
рении ее с точки зрения ее те м а т и к и *,  а рассматривать в этом 
отношении всю народно-профессиональную туркменскую му­
зыку целиком.

Подойти к этому вопросу ближе В. А. Успенскому было 
чрезвычайно трудно, но все же некоторых результатов (.ему 
удалось достигнуть. ^Наиболее интересные указания в „этом 
ношении он получил от слепого гыджакчи из Порей Баба- 
Джан-Ишана, сообщившего ему о «четырех дорогах», по кото­
рым шло развитие- туркменской музыки. Эти «четыре дороги» 
заключаются в определении четырех главных видов туркмен­
ского музыкального творчества **:

1) мынаҗат — обращение к богу,
2) мухаммес— разочарование в жизни,
3) дузарба — произведения воинственного характера и
4) , варсакы — любовные песни'***
Сообщение ветерана среди туркменских бахши — Шукура- 

бахши из аула Душак Тедженского района — дополняет эту 
схему указанием на существование у туркмен охотничьих песен. 
Он сообщил В. А. Успенскому, что во времена некоего Бегли- 
хана, очень любившего охоту и музыку, жил дутарчи Зайид из 
аула Аманша, сочинявший произведения охотничьего характера, 
подражая в них на дутаре бегу собак и джейранов и колебанию 
травы «гиртыч». Сведения, полученные В. А. Успенским от ста­
рого Пейда-тюйдюкчи из аула Ванаш-Бок-Бурун (Отамышского 
района), говорят о том, что у туркмен в прежнее время суще­
ствовали песни:

1) хереле, губам — песни для успокоения злых верблюдов,
2) дарайи донлым — песни для остановки стада баранов к 

отдыху,
3) кырмызы кейнекли — песни для вызывания сыпи во вре­

мя болезни кызамык и
4) мещреб — песни, исполнявшиеся во времена народных 

бедствий (эпидемий чумы, холеры и других болезней) для под­
держания духа бодрости в народе.

59



Кроме того, как читатель может убедиться из сборника турк­
менской музыки В. А. Успенского, у туркмен существовали еще 
песни для лечения сумасшествия и других нервных болезней 
(обе «Порханнама», № 91 и 92).

Суммируя все эти данные, можно сделать следующие выво­
ды о сюжетике туркменской музыки. Ее произведения в этом 
отношении делятся :на следующие 'виды:

1) произведения религиозного характера,
2) произведения, содержащие в себе мотив разочарования в 

жизни,
3) произведения военные, разбойничьи и охотничьи,
4) произведения любовные,
5) произведения 'лечебные (не без оттенка шаманства) и
6) произведения исторические.
Все эти данные, однако, требуют еще проверки и уточнения. 

Слово мухаммес обозначает собственно «пятистишие», то есть 
отражает, скорее, не содержание, а форму стихов, в которых 
туркмены изливают свои пессимистические чувства. Значение 
слова дузарба в точности еще не выяснено. Слово варсакы обоз­
начает («смесь»— чтение стихов и пение 'музыкальных произве­
дений на различные тексты, главным образом шутливого харак­
тера. По сообщению Куль-Мухамедова, словом варсакы обозна­
чаются древнейшие народные стихотворения, происходящие 
от огузов. Что 'же касается специально любовных песен, то вряд 
ли их можно выделить у туркмен в особую группу. Из обозре­
ния текстов, относящихся к сборнику туркменской музыки 
В. А. Успенокого, видно, что любовные мотивы в том или ином 
виде пронизывают собою все творчество туркменских поэтов. 
Если бы кто-нибудь захотел классифицировать эти тексты 
в соответствии с теми подразделениями, которые даны туркмен­
скими музыкантами и приведены мною выше, то он вряд ли бы 
нашел много произведений, которые ‘не подходили бы под руб­
рику любовных. Что касается лечебных песен, то хотя они и 
имеют оттенок шаманства, по подлинного шаманства, как и дер- 
вишества, в настоящее время у туркмен нет. Поэтому в лечеб­
ных песнях туркмен 'если и сохранились следы древнего идоло­
поклонства, то лишь в преломлении через призму ислама и 
Корана.

Здесь будет уместно упомянуть о так называемом «зы- 
кыре (зэкир) * — обряде отчитывания и изгнания злого духа из 
лиц, страдающих нервными болезнями. Ритуал зыкыра состоит 
в чтении и пении молитв и поэтических произведений, причем 
продолжается три, семь или девять дней подряд и может быть 
повторен несколько раз в год.

Что же касается чувств разочарования в жизни, то без пре­
увеличения можно сказать, что в той или иной мере они являют­
ся преобладающими в туркменской музыке, часто носящей на 
себе печать глубокой меланхолии. Переходя к другим видам 
60



туркменской музыки, нужно сказать, что содержанием воин­
ственных песен являются или описания старых походов, или 
боевые песни старых поэтов, воспевающих подвиги народных 
героев. Впечатление, производимое этими песнями «а Туркмен, 
бывает очень сильным. Вамбери, описывающий свое путеше­
ствие по Средней Азии в 1863 году, так говорит о воздействии 
этих песен на слушателей: «При описании сражений он- (бах- 
ши) особенно воодушевлялся. Его энтузиазм заражал и -моло­
дых слушателей; сцена становилась в высшей степени драма­
тичной: молодые номады, испуская глухие стоны, бросали шап­
ки на землю, 'рвали на себе волосы, как будто бы им страстно 
хотелось вступить в бой друг с другом»*.  Несомненно, что в на­
стоящее время чувства туркмен сильно смягчились, но страст­
ность их переживаний осталась, вероятно, и теперь не менее 
интенсивной.

Вопрос о женских песнях у туркмен, в связи с новыми запи­
сями В. А. Успенского, не вошедшими в настоящий сборник, 
приобретает особый интерес. Но обсуждение этого вопроса (не 
может входить в рамки моей настоящей работы, так как в дан­
ное собрание туркменской музыки В. А. Успенского этот мате­
риал не входит **.  Но о том, что 'некоторые туркменские жен­
щины отличались -выдающимися способностями, говорит сооб­
щение Шукура-бахши по 'поводу древней песни «Чувал сер- 
пен»***;  «Одна молодая туркменка вышла замуж и жила 
в новой кибитке, покрытой белой кошмой. Дутарчи Аба-Сопи, 
подъезжая к аулу, обратил внимание на красивую новую кибит­
ку. Войдя туда, он увидел в ней красивую молодую женщину. 
Желая выразить свое удовольствие при виде ее, он (сыграл на 
дутаре мелодию, после чего 'молодая женщина, извинившись, 
попросила у него дутар и, заметив .ему, что он сыграл эту мело­
дию не так, сыграла ее гораздо лучше, чем Аба-Сопи». Еще 
более интересно в этом отношении (сообщение о Хелей-бахши, 
женщине-музыканте, побеждавшей в состязаниях лучших бахши- 
мужчин своего времени. По этому сообщению, передаваемому 
К-уль-Мухамедовым со слов Солтан-Нияза-бахши, Хелей-бахши 
происходила из племени йомутов или чаудыров, обитавших 
в пределах прежней Хивы. Братья выгнали сестру из дома за ее 
пристрастие к пению, которое они считали неприличным для 
девушки. В поисках 'аккомпаниатора Хелей-бахши прошла вверх 
по течению Аму-Дарьи до Керкинского района, где, наконец, 
нашла себе аккомпаниатора-дутарчи, который стал и ее мужем. 
Слава о ее 'искусстве разнеслась по всему Туркменистану, и 
многие известные бахши искали случая вступить с ней в состя­
зание. Когда она находилась в последнем периоде беременности, 
с ней захотел состязаться знаменитый Кёр-Коджали. Состяза­
ние началось с вечера, причем слушатели разделились сначала 
на две партии, из которых одна была за Кёр-Коджали, а ДРУ' 
гая — за певицу. Перед началом состязания Кёр-Коджали ска­

61



зал: «Посмотрим, выиграет ли кобыла в скачке?» «Посмот­
рим!»— ответила на это Хелей-бахши. В 12 часов ночи она 
■почувствовала наступление родовых 'болей и спросила своего 
мужа, чего он хочет—ее победы или ребенка? Когда муж отве­
тил ей, что он хочет ее победы, то Ъна вышла с состязания, 
родила ребенка и опять вернулась назад. В результате этого 
последнего состязания Кёр-Коджали должен был признать себя 
побежденным и бежать с позором из аула, в котором жила 
Хелей-бахши.

Что касается шуточных песен, то хотя они и существуют 
в сравнительно небольшом количестве, но за редкими исключе­
ниями бахши их не поют. В. А. Успенский записал в Порей 
только один очаровательный и остроумный образчик такой шу­
точной песни «Гойбер, агам гелйэр» (№ 102). Хоровых песен 
у туркмен нет так же, как нет у них ни танцев, ни ударных 
инструментов. !У туркмен не встречается и каких-либо обрядо­
вых песен, подобных обрядовым песням других народов *.



ГЛАВА VIII

История туркменской музыки.— превнее происхождение слова «бахши>.— 
Свидетельство Хамдуллы Казвинского. — Туркменские музыканты последнего 

столетня. — Традиционный характер туркменской музыки

Об истории туркменской музыки в настоящем значении это­
го слова не может быть и речи до тех пор, пока не будет напи­
сана сама история туркменского народа, являющаяся пока 
еще делом будущего*.  Отсутствие или недоступность письмен­
ных источников по истории музыки туркмен не компенсируется 
устными свидетельствами современных туркменских музыкан­
тов. Почти все вопросы В. А. Успенского, относящиеся к исто­
рии туркменской музыки и обращенные им к тем музыкантам, 
с которыми он встречался во время своей экспедиции, остались 
без ответа. В затруднительных случаях бахши ссылались на 
то,- что они знают только то, что им счел необходимым сооб­
щить их учитель, который ничего не говорил им о фактах, ин­
тересующих В. А. Успенского. Таким образом, здесь мы долж­
ны по необходимости пользоваться побочными материалами.

Некоторое представление о древности профессии бахши — 
народных туркменских певцов — может дать нам сообщение 
А. Н. Самойловича о происхождении слова бахши, которым он 
любезно поделился со мной. По его словам, слово бахши — 
санскритского происхождения, и, согласно господствующему 
мнению, оно попало к тюркским народам (в значении—учи­
тель) вместе с буддизмом. Буддизм был религией господ­
ствующих классов, в то время как народной религией средне­
азиатских тюрок был шаманизм. И в связи с этим разделе­
нием религий, слово бахши приобрело двоякое значение. С од­
ной стороны, этим именем назывался человек, который умел 
писать уйгурским алфавитом (вот почему в эпоху Чингис хана 
и позже, до XV века включительно, точно также назывались 
канцелярские писцы). С другой стороны, в народных массах 

63



слово бахши стало обозначать шамана. В этом значении 
(в форме б а х с ы — колдун) оно до сих пор находится в упот­
реблении у казахов. Когда шаманство было вытеснено исла­
мом, и шаман, как религиозный жрец, уступил место молле, 
у бахши остались только некоторые атрибуты шаманства — 
музыка и пение, и тогда слово бахши стало обозначать н а- 
родного певца, который сыграл в истории туркмен огром­
ную культурную роль — роль хранителя заветов национальной 
литературы и ее распространителя. Это сообщение А. Н. Са­
мойловича указывает на глубокую древность института бахши 
у туркмен, восходящего к «доисторическим» временам. К числу 
сведений, указывающих на древность некоторых особенностей 
туркменской музыки, относится также и уже приведенное мною 
ранее сообщение о древнем обычае, свойственном только огу- 
зам,— играть на тюйдюках (туркменских флейтах) вдвоем, 
стоя друг против друга, как это изображено на фотографии в 
Этнографическом музее в Ленинграде*.

Публикуемые ниже сведения ближе вводят нас в область 
истории, чем только что приведенные. Шукур-бахши, сообщая 
В. А. Успенскому о самых древних песнях, которые он знал — 
«Чувал серпен» (сочинение Аба-Сопи), «Мукамлар башы» 
(«Главноначальствующий»), «Айралык» («Расставание»), «Дже- 
рен бекиши» («Импровизатор», буквально: скачущий как джей­
ран) и «Конгур баш».— сообщил ему о некоем дутарчи Зайиде 
из аула Аманша, сочинявшем для Бегли-хана охотничью му­
зыку для дутара. Если этот Бегли-хан есть кара-китайский 
Тедж-ед-дин Билге-хан, отрарский владетель, отправленный 
Ала-ед-дин Мухаммедом в 1210 году за восстание против Хо­
резма в ссылку в местечко Ниса (ныне аул Багир), то здесь 
мы имеем свидетельство первостепенной важности, а именно, 
свидетельство о туркменском композиторе начала XIII века. 
В сочинении персидского историографа Хамдуллы Казвинского, 
написанном в 1339 году, сообщается, что из Мерва вышло 
много великих и знаменитых людей и среди них .(во времена 
Хосроев) — певец-музыкант (бахши) Барбут, или, иначе, Бар- 
бад, бывший придворным певцом Хосрова Первиза (590—628). 
Был ли он туркменом, неизвестно, но его музыка, конечно, 
могла быть известной мервским туркменам.

Переходя к более современным данным, мы должны обра­
титься к сведениям, собранным В. А. Успенским и касающимся 
туркменских музыкантов. Сначала мы дадим их список с раз­
делением на «специальности», отмечая звездочкой имена тех, 
от кого В. А. Успенский записывал музыку**.

В этом списке вызывает сомнение имя Гёр-оглы, будто бы 
йомута по происхождению. Вероятнее всего, что под этим име­
нем скрывается легендарный Гёр-оглы — герой известного на­
родного романа, воин, поэт и музыкант. Что касается других 
сомнительных сведений, то вот они. По одним сведениям, Ага- 
64



Джан называется тюйдюкчи, а по другим — бахши *.  Мы при­
писали ему в нашем списке первую специальность, так 
как сочли сведения о нем как о тюйдюкчи более достовер­
ными. Точно также мы отвергли версию, что Доулят-Дурды жил 
200 лет тому назад, из-за того, что предпочли этому сообще­
нию свидетельство живущего в наше время Шукура-бахши, 
лично знавшего Доулят-Дурды. В числе учеников последнего, 
по одним сведениям, упоминаются Кер-Хан, Хан-Гельды, Як- 
ши-тюйдюкчи, Рахман и Махмуд-Арык, по другим же сведе­
ниям, учеником Доулят-Дурды был только Кер-Хан, а Якши- 
тюйдюкчи и Хан-Гельды упоминаются как ученики Кер-хана. 
Мы приняли вторую версию, записав в наш список Рахмана и 
Махмуд-Арыка как лиц, о которых достаточно точных сведе­
ний не имеется. Несомненно, что дальнейшие разыскания в об­
ласти туркменской музыки внесут большие изменения и по­
правки в наш список туркменских музыкантов, но мы сочли 
необходимым привести в порядок хотя бы то, что было в на­
шем распоряжении.

Интересно отметить, что этот список включает в себя имена 
двух туркменских поэтов, упоминаемых А. Н. Самойловичем 
в его «Материалах по среднеазиатско-турецкой литературе»**,  
а именно Кара-Шахира и Молланепеса, автора поэм «оохре и 
Тахир» и «Баба-Реушан». Если Кара-Шахир является отцом 
Али-бахши, что можно предположить с полной вероятностью, 
то время его смерти, указанное А. Н. Самойловичем («умер 
после прихода русских») верно, так как Шукур-бахши знал 
Али-бахши лично, играл вместе с ним и ездил с ним в Хиву и 
в Персию. Что касается Молланепеса, то сведения о нем у
A. Н. Самойловича и у В. А. Успенского сходятся, причем
B. А. Успенский дает даже приблизительную дату его рож­
дения— 1810 год. Для нас существенно важно в этих двух 
случаях, что профессия бахши у туркмен сочеталась иногда с 
призванием поэта и что туркменские поэты иногда происходи­
ли из музыкальных фамилий. В частности, Кара-Шахир был не 
только поэтом и музыкантом-исполнителем, но и композито­
ром — ему приписывается авторство музыки одной из пьес, за­
писанных В. А. Успенским (№ 50).

Среди туркменских музыкантов, находящихся в нашем спи­
ске, кроме Кара-Шахира мы находим еще имена следующих 
композиторов:

Кара-Делн-Гёклена, сочинившего № 2, 93, 95 и, вероятно, 
84 в собрании В. А. Успенского,

Джеппара-бахши (№ 3 и 51),
Кёр-Коджали (Кв 4, 38 и 52),
Нобат-Нияза-бахши (№ 5, 35 и 49),

5 Туркменская музыка, X- I- 65



Чолака-бахши (Хе 9),

Кулока-бахши (Ходжа-Кулок? — № 39),

Ша-Бенде (Ха 63),

Абдуллы-Шиха (Ха 79, 80 и 83),

Бек-Гельды (Хе 86),

Хемра-гыджакчи (Хе 87, 88, 89 и 90),

Ходжа-Н?пес-Кера-бахши (Хе 99 и 112),

Петека-бахши (Хе 100),
Хан-Джана-гыджакчи (Хе 106, 108 и 111).
Кроме указаний на авторство пьес, в записях В. А. Успен­

ского имеются также и указания на время их сочинения. Так. 
например, Хе 1, 6, 10, 11, 12 и 16 относятся ко времени 
Али-бахши, Хе 7 и 41 написаны до Али-бахши, Хе 43, 
44 и 45 относятся ко времени Кер-Коджали, Хе 53 — 
ко в р е ме н и Д же п п а р а • б ахши, № 57, 58, 59 и 67 — 
ко времени Нобат-Нияза-бахш и, Хе 87, 94 и 96 — 
ко временам К а р а-Д е л и-Г ё к л е н а и, наконец, 
Хе 107 — ко времени Петека-бахши. Имеются также 
указания и на то, что музыка данного произведения старая 
(Хе 8, 15, 26, 34, 48, 56, 77, 84, 87, 109 I 110), а также, что она 
очень старая (Хе 18—21, 24, 28, 40)*.  Само собой разу­
меется, что все эти указания нуждаются в дальнейшей про­
верке и в качестве безусловно точных сведений рассматривае­
мы быть не могут. Мы не выделяем в особую группу произве­
дения, взятые или же услышанные каким-нибудь музы­
кантом-исполнителем от того или иного музыканта, так как 
эти произведения хронологически представляют собою уже 
совсем условную категорию.

Чтобы закончить эту главу, бросим общий взгляд на спи­
сок туркменских музыкантов, сделав попытку ввести в него 
хотя бы приблизительность хронологии. Группируя музыкантов 
по школам, то есть соединяя в одни группы учителей с их 
учениками, мы только в шести случаях получаем «художест­
венные родословные» трех поколений музыкантов (во всех 
остальных случаях мы имеем таковые только для двух поко­
лений). При этом две из этих «родословных» должны отпасть, 
так как в них музыканты двух младших поколений относятся 
к числу находящихся в живых. Вот остальные четыре родо­
словные:

66



1.

Чолак-бахши 
(род. ок. 1835, умер) 

I 
4

Курбан-бахши 
(род. 1850, вероятно умер) 

I 
4

Карли-бахши Й о л -А м а н о в 
(род. 1897)

2.

Кара-Шахир-бахши 
(умер после 1884)

I
4 

Сопи-бахши
I
4 

Меммет-Анна-бахши 
(род. 1884)

3.

Петек-бахши
I
4

Алла-Нур-бахши
I
4

Джума-Мурат-бахши
(род. 1884)

4.

Хал-Нияз-бахши
I1

Хан-Джйн-гыджакчи
II

Баба-Джан-Ишан-гыджакчи 
(род. 1863)

5 67



Эти родословные дают весьма условный хронологический 
материал в пределах трех поколений, охватывающий период 
около столетия. Большинство имен туркменских музыкантов, 

и «старого» 
(принадле- 

были: Али- 
музыкантов 

при-

приводимых в нашем списке, если не относится к современному 
поколению, то относится или к поколению учителей современ­
ных нам туркменских музыкантов, или же к поколению учите­
лей этих учителей. Это последнее поколение, как более древнее и 
поэтому более нас интересующее с исторической точки зрения, 
вероятно, состояло из Кара-Шахира, Джеппара-бахши, Кёр- 
Коджали, Петека-бахши, Хал-Нияза, Чолака-бахши, Доулят- 
Дурды, Кара-Дели-Гёклена, Дурды-бахши, Хан-Дурды-гыд- 
жакчи, Илека-бахши, Бек-Гельды, Хемра-гыджакчи 
Наррата, причем их младшими современниками 
жавшими, однако, к тому же самому поколению) 
бахши, Кер-Хан и Нобат-Нияз. Что же касается 
более старого времени, то даты их жизни-, по-видимому,
дется искать в письменных источниках, как туркменских, если 
таковые имеются, так и соседних туркменам народов, нахо­
дившихся с туркменами в музыкальных сношениях, что нам из­
вестно хотя бы из биографий таких туркменских музыкантов, 
как .■ оулят-Дурды, Шукур-бахши и др.

Тем не менее, на основании вышеприведенных данных, как 
бы скудны они ни были, мы можем сделать вывод относитель­
но чистоты музыкальной традиции у туркмен на протяжении 
приблизительно полутора веков, за которые туркменская му­
зыка почти ничего не изменила в своей сущности. И если не 
напрасно пословица гласит, что жизнь коротка, а искусство 
вечно, то тем справедливее она в применении к туркменской 
музыке, для которой полтора века, по-виднмому, не принесли 
сколько-нибудь заметного развития. Тот факт, что за это время 
появлялись новые музыканты и сочинялась новая музыка, ни­
сколько не противоречит сказанному, так как эти музыканты, 
по-видимому, сочиняли только в пределах традиционных ком­
позиционных норм, не внося в них ничего существенно нового. 
Исходную точку этих норм мы находим в арабо-персидской 
музыкальной теории IX—XI веков, а осуществление этой тео­
рии мы видим в практике современной нам туркменской музы­
ки, по самому своему существу традиционной и <времяупор- 
ной».



ГЛАВА IX

Общий характер туркменской музыки. — Форма ее. — Ритм.

Музыка туркмен, отражая психологию этого народа, в то 
же самое время отражает и природу страны, создавшей эту 
психологию. В ней мы видим или отражение степных просторов 
и ширей (вокальная музыка, музыка для тюйдюка), или же 
отражение настроений домашнего очага (музыка для дутара). 
Музыка двух тюйдюкчи, играющих стоя друг против друга на 
чистом воздухе, в присутствии большого собрания народа со­
стоит обычно из ряда возгласов, рассчитанных на то, чтобы 
привлечь к себе внимание возможно большего количества слу­
шателей. Что же касается музыки для дутара, то она отли­
чается особой, сконцентрированной интимностью своих на­
строений, гармонирующих с размерами жилища туркмена — 
войлочной кибитки, служащей ему и его семье надежным кро­
вом для защиты от непогоды.

Как в туркменском орнаменте, употребляемом при изготов­
лении туркменских ковров и женских нарядов, и как в подбо­
ре красок для них, так и в туркменской музыке наблюдателя 
поражает прежде всего своеобразная строгость колорита и от­
сутствие всякого расчета на внешний эффект и на резкое впе­
чатление. Музыка туркмен также абсолютно лишена какой-ли­
бо бравурности и для неопытного уха может показаться мо­
нотонной и однообразной. Но для тех, кто даст себе труд 
глубже в нее вникнуть, она открывает глубины переживаний ч 
настроений. Не даром же она способна повергать туркмен в 
разнообразные и интенсивные чувства — от настроений глубо­
кой печали до подъемов и настоящего экстаза. Мелодическая 
бедность (на первый взгляд) туркменской музыки, обусловлен­
ная узкими пределами, в которых вращаются ее мелодии, ис-

69



купается действительным богатством ритма и мелизматических 
украшений, весьма оживленными темпами и мудрым распреде­
лением оттенков экспрессии, обычно возрастающей к середине 
произведения и ниспадающей к его концу.

Из предшествующих глав мы видели, какое значение 
имеет музыка в жизни туркменского народа, как она связана 
с различными сторонами его быта и какую роль она играет в 
умственной культуре туркмен, служа проводником туркменской 
поэзии и изящной литературы в народные массы. В настоящей 
главе мы попытаемся, насколько это возможно, поближе по­
дойти к самому музыкальному и техническому существу турк­
менской музыки, чтобы яснее указать на высокую степень ее 
совершенства.

Прежде всего обратимся к форме произведений туркмен­
ской музыки. Мы привыкли к тому, что в народной музыке 
вопрос о форме стоит на втором плане, так как произведения 
народной музыки отличаются краткостью и лаконичностью, 
центр тяжести в них лежит скорее в их тексте, чем в музы­
кальной форме, представляющей собою чаще всего примитив­
ное чередование коротких музыкальных построений — купле­
тов. Не то мы видим в туркменской музыке, в которой мы не 
встречаем подобных присущих народной песне форм, а, наобо­
рот, находим все принципы формы, присущей развитой и раз­
работанной художественной музыке *.

Основными принципами формы туркменской музыки мож­
но считать следующие туркменские музыкальные термины: 
башламак, яппылдак, ширван и чикмак. «Башла- 
мак» обозначает начало музыки и соответствует нашему тер­
мину «вступление». «Яппылдак» (от глагола япылмак — зак­
рывать) обозначает первую часть произведения, часто не­
сколько более медленную и всегда идущую в сравнительно низ­
ком регистре. «Ширван» (этот термин в следующей главе бу­
дет разбираться подробнее) обозначает зенит нарастания на­
строения, кульминационный пункт музыки, приходящийся 
обычно на середину пьесы. Наконец, «чикмак» обозначает 
успокоение музыки. Этими терминами ясно, очерчиваются все 
элементы развитой трехчастной формы, построенной на нара­
стании и ниспадании эмоционального напряжения, а не на 
чисто архитектурных принципах.

Если мы, далее, обратимся к более подробному исследова­
нию форм туркменской музыки, то откроем в ней ряд чрезвы­
чайно тонко разработанных деталей и найдем образцы в выс­
шей степени разработанных музыкальных форм. Один из таких 
образцов мы находим, например, в пьесе «Яр тара гезли» 
(«Любовь моя черноокая», № 57), детальный разбор которой 
мы здесь приводим:

70



Экспозиция
I часть. 1)

2)
тт.
»

1—2.
3—10.

3) » 11—22.

4) 23—41.

Вступление (О-биг).
1- й период главной темы (Нз- 

то11).
2- й период главной темы (Пз- 

то11).
3- й период главной темы, более 

развитый, чем оба предшест­
вующие, и представляющий со­
бою как бы «ширван» экспози­
ции этой пьесы (Пз-птоП).

II часть. 5) тт. 42—45.
6) 46—53.

7) » 54—61.

8) 62—85.

9) » 86—93.
Ю) » 94—99.

Вступление (О-биг).
1- й период второй части экспо­

зиции (4 + 4) (О-биг).
2- й период второй части (4 + 4)

(О-биг).
,3-й период, переходящий в зак­

лючение второй части (О-биг). 
Повторение заключения (О-биг). 
Еще более сжатое повторение 

заключения (О-биг)

Реприза
11) тт. 100—120. Ширван, представляющий со­

бою измененную репризу пер­
вой части экспозиции (Нз-то11).

12) » 121 — 124. Реприза вступления второй ча­
сти экспозиции (О-биг).

13) » 125—132. Реприза 1-го периода второй ча­
сти экспозиции (О-биг).

14) » 133—140. Реприза 2-го периода второй ча­
сти экспозиции (О-биг).

15) » 141 — 164. Реприза 3-го периода второй 
части экспозиции (с заключе­
нием) (О-биг).

16) » 165—172. Реприза 1-го повторения заклю­
чения второй части экспозиции 
(О-биг).

17) » 173—184. Кода всей пьесы (О-биг).
Не одни только пьесы для дутара (двухголосные) являют­

ся образцами столь разработанных форм. В одноголосной 
пьесе для тюйдюка «Өвезим» («О, мой Овез!», № 26), мы ви­
дим замечательный образец формы, построенной на троекрат­
ном подъеме эмоционального чувства. Вот композиционный * 
разбор этой пьесы:

71



Часть I
А. Три вступительные: фразы:

1) тт. 1—8. 1-я вступительная фраза с упором на 
ноту

2) » 9—13. 2-я вступительная фраза с упором на 
ноту ег.

3) 14—17. 3-я вступительная фраза с окончанием 
на ноте с2.

В.

С.

4) » 18—23. Каданс на ноте составляющий с тре­
мя вступительными фразами отдела А 
как бы 1-е предложение первой части.

5) > 24—40. 2-е предложение первой части с кадан­
сом на ноте

Часть II

А.
6) тт. 41—49. 1-я вступительная фраза с упором на 

ис окончанием на е2.
7) » 50—59. 2-я вступительная фраза с упором на 

/2 и с окончанием на с2.
В.

8) 60—69. Развитое предложение с кадансом на 
соответствующее кадансу на той же 

ноте первой части (тт. 18—23).
9) 70—73. Дополнение к предыдущему предложе­

нию.
Ю) 74—80. Второе (более развитое) дополнение.

С.
И) » 81—96. Повторение 2-го предложения первой 

части, приобретающего характер как 
бы заключения ко всей второй части.

Часть III

12) тт. 97—101. 1-я вступительная фраза с упором на 
а2 и с окончанием на е2.

13) > 102—107. 2-я вступительная фраза с упором на 
Я2 и с окончанием на е2.

14) » 108—113. 3-я вступительная фраза с упором на 
Р и с окончанием на с2.

В.
15) > 114—123. Повторение тактов 60—69 второй части.
16) » 124—127. Повторение тактов 70—73.
17) 128—134. Повторение тактов 74—80.

72



с.
18) » 135—150. Повторение тактов 24—40 первой части 

и тактов 81—96 второй части.

Приведенный разбор пьесы «Өвезим» свидетельствует о 
том, что вступительные эпизоды трех ее частей как бы тяго­
теют ниспадающими ходами к кадансу на с2, что все средние 
и заключительные эпизоды имеют каданс на т. е. в глав­
ной тональности, и, наконец, что средний эпизод первой части 
(по сравнению с такими же эпизодами двух последних частей) 
является недостаточно широко развитым, чтобы иметь само­
стоятельное значение, хотя и содержит в себе в зародыше весь 
материал средних эпизодов второй и третьей частей.

Чтобы не задерживаться особенно долго на разборе форм 
туркменской музыки, мы приведем еще только один образец 
двухчастной формы («Кече багы»— «Сад», № 59), в которой 
первая часть состоит из упорного четырехкратного возвраще­
ния к одной и той же тонике, а вторая — из ширвана, непос­
редственно переходящего в главный тон пьесы.

Часть I
Тт. 1—2. Вступление.

» 3—12. 1-е предложение.
13—21. 2-е предложение.
22—31. 3-е предложение.
32—37. 4-е предложение.

Часть II
Тт. 38—49. Ширван с непосредственным ниспада- 

нием музыки в низкий регистр.
» 50—58. Заключительная тема второй части с 

кадансом в <1-то11. .
59—62. Дополнение к предыдущей теме.
63—73. Второе дополнение к той же теме, со­

стоящее из восходящей и нисходящей 
секвенций.

Из этих примеров видно, что туркменские народные компо­
зиторы обладают прекрасными конструктивными данными, 
позволяющими им творить из имеющегося в их распоряжении 
звукового материала художественные концепции большой за­
конченности и сложности, проявляя в них прекрасные способ­
ности как к ясному расчленению элементов формы, так и к 
соединению их в одно целое путем своеобразных ходов-моду­
ляций, часто построенных секвенционно. Но самое главное в 
музыкальном творчестве туркмен — это то, что оно, как мы 
уже заметили ранее, основано не на чисто формальных сообра­
жениях, а на соображениях эмоционально-художественного 

73



порядка, при которых содержание определяет форму, и фор­
ма словно рождается из самого духа музыки (этой своеобраз­
ной «стихии лирического волнения»), а не наоборот, является 
прокрустовым ложем, на котором распинается, сжимается и 
вытягивается материал музыкального произведения.

В самой тесной связи с формой музыкальных произведе­
ний находится ритм, дающий первичную клетку, из которой 
как бы вырастают большие музыкальные построения. Обычно 
в музыке восточных народов — арабов, персов, узбеков, кав­
казцев и др.— ритм играет доминирующую ■ роль, создавая 
своим рисунком фон для всего музыкального произведения. 
Если мы возьмем записи «Макомов» В. А. Успенского, то уви­
дим, что в них каждому отдельному «номеру» сопутствует 
определенная ритмическая формула (усуль), выбиваемая на 
дойре (узбекском бубне). То же мы видим и в музыке арабов, 
где целый ряд ударных инструментов, сопровождающих мело­
дию, соперничают друг с другом в сложности исполняемых 
ими ритмических фигур. У туркмен, в противоположность 
только что перечисленным народам, совершенно нет ударных 
инструментов, и ритм их музыкальных произведений как бы 
скрыт внутри самой музыки, оживляя ее как биение внутрен­
него жизненного пульса, а не присоединяясь к ней извне и не 
требуя для своего осуществления специальных шумовых ин­
струментов. Благодаря этому туркменская музыка в ритмиче­
ском отношении очень свободна и имеет полную возможность 
комбинировать внутри одного и того же произведения различ­
ные ритмы, порой в капризной и причудливой их последова­
тельности.

Ритмы туркменской музыки, часто весьма сложные сами по 
себе (если даже не говорить о сложности их комбинаций), 
представляют величайшие трудности для тех, кто записывает 
туркменскую музыку. Стоит только бегло просмотреть собра­
ние туркменской музыки В. А. Успенского, чтобы убедиться в 
справедливости сказанного. Мы пока, к сожалению, не распо­
лагаем достаточными данными для того, чтобы углубиться в 
сущность вопроса о ритме туркменской музыки. Но если мы, 
уже признав факт происхождения туркменской инструменталь­
ной музыки от вокальной, обратим внимание на широкую раз­
работку восточной стихотворной метрики, то не ошибемся, если 
предположим возможность некоторого влияния туркменской 
стихотворной метрики на ритмику туркменской музыки. Нужно 
полагать, что в дальнейшем исследователи музыки туркмен и 
других народов Востока обратят свое внимание на необходи­
мость знакомства с теорией их стихосложения, если они захо­
тят глубже понять сущность их музыкальной ритмики.



ГЛАВА X

Традиционность туркменской музыки. — Лады туркменской музыки. — 
Полевки. — Рост мелодических образований в туркменской музыке.

Прежде чем перейти к описанию других особенностей 
туркменской музыки, нужно еще раз подчеркнуть ее тради­
ционность. Бахши, эти профессиональные туркменские му­
зыканты, полагают задачей своей жизни и профессии передачу 
музыки своих отцов в том виде, в каком они ее от них полу­
чили, и совершенно сознательно противопоставляют свое ис­
кусство импровизации, столь свойственной многим восточным 
народам, например, киргизам, калмыкам и др. Элементы му­
зыкальной импровизации у туркмен в настоящее время можно 
найти разве только в творчестве чопанов (пастухов), обычно 
играющих на дилли-тюйдюке—маленькой камышовой флей­
точке с язычком. Что же касается бахши, то они являются 
представителями художественной музыки и в качестве таковых 
свято чтут ее заветы, благодаря чему туркменская музыка и 
является, с одной стороны, столь своеобразной, а, с другой 
стороны, смогла сохранить на протяжении веков свои древние 
традиции и свой изумляющий современного исследователя «гар­
монический» склад.

Описание этого гармонического склада мы начнем с наибо­
лее общих вещей, к числу которых прежде всего отнесем во­
прос о пер де, то есть о ладах, употребляемых в туркменской 
музыке. Общее описание этих ладов уже дано в главе шестой 
настоящей работы. Теперь я постараюсь выяснить некоторые 
подробности, насколько это позволит имеющийся в моем рас­
поряжении материал.

Перде обозначает, с одной стороны, «тон» (в том понима­
нии этого слова, которое было принято средневековыми мей­
стерзингерами), а с другой стороны — лад-перемычку на грифе 
дутара, м этом последнем смысле тринадцать ладов-перемы­
чек дутара имеют следующие названия: первые пять ладов

75



называются бэш перде (буквально — «пять ладов»), ше­
стой, как мы об этом еще будем говорить ниже,— лал-перде, 
то есть «немой лад» и, наконец, семь последних — ширван- 
п е р д е, то есть лады-перемычки лада (тона) ширван. При 
настройке верхней струны дутара на ноту <1, звуки ширван- 
перде будут следующие:

Эти звуки представляют собою как бы «модуляцию в до­
минанту» от «главного тона», что и является характерной осо­
бенностью лада (тона) ширван-перде. В чистом виде ширван- 
перде можно наблюдать в тактах 12—21 пьесы «Бэри гел» 
(№ 9), в тактах 1—12 «Нэзиклер» (№ 12), в тактах 17—23 
«Новайы дүшүрими» (№ 13) и в других пьесах*.

Что касается лал-перде («немого лада»), то Баба-Джан- 
Ишан-гыджакчи со слов своего учителя Хан-Джана-гыджакчи 
(ок. 1819—1894), сообщил В. А. Успенскому следующее: 
1) лал-перде есть 6-й лад на дутаре, у чаудыров два лал-пер­
де— 6-й и 11-й лады, то есть звуки и ' с1з" при настройке
верхней струны дутара на ноту </; 2) раньше у чаудыров обоих 
лал-перде не было и появились они только с 1300 года хиджры 
(1882), хотя даже и в настоящее время у чаудыров есть дута­
ры без лал-перде, то есть имеющие следующий звукоряд верх­
ней струны:

—---------- Л~"’Д7Г~йа ** в* 4 * 3 

О 1 2 3 4 5 7 8 О 10 12 13

3) пьесы «Айжемал» и «Кыямат» вызвали необходимость 
введения лал-перде, то есть необходимость увеличения выше­
приведенного звукоряда дутара до его полного вида (хрома­
тическая октава с прибавленной к ней большой секундой свер­
ху); 4) у туркмен теке пьес без лал-перде нет и 5) «четыре 
дороги»- (мынажат, мухаммес, дузарба и варкасы) исполня­
лись без лал-перде.

Это сообщение Баба-Джан-Ишана, фиксирующее название 
лал-перде за 6-м и 11-м ладами современного дутара, к сожа­
лению, подкреплено неудачными примерами. Ибо в собрании 
В. А. Успенского имеются записи как «Айжемал» (для голоса
76



с дутаром, № 56), так и «Кыямат» (для пения с дутаром, 
№ 35, и для тюйдюка, № 25), в которых только в «Айжемал» 
встречается 11-й лад, являющийся двенадцатым звуком хрома­
тического звукоряда, а в других пьесах ни один из обоих лал- 
перде не встречается. В № 56 не встречается нота (при 
настройке верхней струны дутара на ноту а), в № 35 (при той 
же настройке верхней струны) — ни (Из', ни §1з', и, наконец, 
в пьесе для тюйдюка № 25 не встречаются звуки с1з2 и }1з2, то 
есть седьмой и двенадцатый звуки хроматического, начинаю­
щегося от ноты звукоряда, и соответствующие звукам 6-го 
и 11-го ладов дутара.

Что же касается з а р и н ■ п е р д е, то, по словам того же 
Баба-Джан-Ишана, зарин-перде есть то же самое, что и лал- 
перде. В это же самое время В. А. Успенский склонен видеть 
в зарин-перде ход на увеличенную секунду, вершиной которого 
является 6-ой и 11-ый лады дутара (при настройке верхней 
струны этого инструмента на ноту с! это будут ходы }-(*1з  и 
Ь-с1з'). Предположение это вряд ли правильно, так как в запи­
сях В. А. Успенского мы встречаем ходы на увеличенную се­
кунду только между 1-ым и 3-им ладами дутара, то есть меж­
ду второй и третьей ступениями звукоряда.

В связь с туркменскими ладами, о которых мы пока имеем 
слишком скудные сведения, чтобы составить хоть какое-нибудь 
цельное представление о них, можно поставить также свиде­
тельство Баба-Джан-Ишана об употреблении в прежнее время 
в туркменской музыке 62 «нама» 32 «макамов», «которые игра­
лись», но названий которых он не помнит, ибо говорит о них 
не на основании практики, а только со слов своего учителя 
Хан-Джана-гыджакчи. Под словами нама (произведение) и 
макам (лад, в смысле звукоряда или же нашей гаммы) 
здесь, очевидно, разумеется нечто близкое к перде или, иначе 
говоря, к попевкам, то есть к определенным мелодическим 
оборотам, вошедшим во всеобщее употребление у туркменских 
бахши. Существование подобных оборотов в туркменской му­
зыке доказывается примерами из собрания В. А. Успенского. 
Приведем здесь некоторые из них:

№1(тт.1-4)

№15
(тт.40-43)



№58 
(тт,. 37-38)

Как образуются и как развиваются эти попевки, можно наб­
людать во вступлениях к пьесам для тюйдюка. Тюйдюкчи, 
прежде чем начать играть пьесу, берут обычно две нижних 
ноты звукоряда тюйдюка, представляющие собою как бы 
78



«вводный тон» и «тонику» этого звукоряда. Делается это, воз­
можно, или для отыскания хорошего амбушюра, или же для 
согревания инструмента, как это предполагает В. А. Успенский. 
Этот прием з его чистом виде мы встречаем в № 20 записей 
В. А. Успенского:

5 №20 (т.1)

а также в аналогичных случаях в № 27, 28, 29, 31, 68 и 69. 
В № 30 мы уже видим более значительное развитие мотива 
этого вступления:

в №30 (тт.1-5)

в № 18 из него уже вырастает целая рулада:

развивающаяся в № 24 в целое законченное предложение всту­
пительного характера:

точно так же, как и в № 22, где вторая нота звукоряда по­
является только в конце предложения в качестве его финаль­
ной ноты:

79



I '•* I I I

Все эти примеры наглядно показывают возможность разви­
тия целых мелодий из простейшего мелодического хода и гово­
рят нам о тех возможных изменениях, которым, в процессе 
устной передачи, могут подвергаться различные перде-попевки, 
не изменяя при этом присущего им основного характера.



ГЛАВА XI
Звукоряды туркменской музыки.

двух предшествующих главах я коснулся вопросов фор­
мы, ритма и ладов-попевок в туркменской музыке. Следующи­
ми основными вопросами, подлежащими рассмотрению, долж­
ны явиться вопросы гармонии и мелоса. Но их рассмотрение 
невозможно без изучения звукорядов или гамм туркменской 
музыки, лежащих в основе ее гармонических и мелодических 
образований, о этой области, более чем в какой-нибудь дру­
гой, исследователь предоставлен самому себе, и трудность 
исследования здесь усложняется еще тем обстоятельством, что 
в туркменской музыке мы имеем не простое явление, а ъ выс­
шей степени сложную музыкальную систему с тонко разрабо­
танными модуляционной и композиционной сторонами. Благо­
даря этому обстоятельству исследование звукорядов туркмен­
ской музыки должно опираться непосредственно на модуля­
ционный и композиционный анализ соответствующих музы­
кальных произведений, так как смена звукорядов в одном и 
том же произведении всегда связана с модуляционными изме­
нениями в нем и в большинстве случаев сопутствует смене ча­
стей формы, если только эти части не- однотональны, то есть 
если они не построены на тождественных звукорядах. В моду­
ляционном отношении смены звукорядов могут представляться 
в одном из следующих трех видов: 1) смена одного звукоряда 
другим, имеющим с первым одну и ту же тонику, 2) переход 
из одного звукоряда в другой звукоряд, тождественный перво­
му по построению, но имеющий в качестве тоники иной звук 
(иначе говоря, переход из основного звукоряда в его транспор­
тированный вид) и 3) переход из звукоряда одного строения в 
звукоряд другого строения, имеющий с первым различные то-

6 Туркменская музыка, т. I. 81



ники. Но так как указанные здесь случаи смен звукорядов не 
всегда бывают внезапными и не всегда новый звукоряд доста­
точно рельефно очерчивается' на практике, то исследователь 
сплошь и рядом наталкивается на «сомнительные» и «неясные» 
случаи применения тех или иных звукорядов и легко может 
впасть в ошибку. Так как в европейской музыкально-теорети­
ческой и музыкально-этнографической литературе нет сколько- 
нибудь удовлетворительных анализов звукорядов восточной 
музыки, то я останавливаюсь здесь на этом вопросе несколь­
ко подробнее.

В своем анализе звукорядов туркменской музыки я не ис­
ходил из каких-либо предвзятых теоретических положений. 
Я, например, не старался втиснуть их в рамки так называемых 
«греческих» ладов, так же как не исходил при их исследова­
нии из принципов современной европейской музыкальной систе­
мы. Я лишь стремился обобщить ту массу явлений, которую пред­
ставило мне собрание образцов туркменской музыки Ь. А. Ус­
пенского. В результате своего исследования я пришел к вы­
воду, что в этих образцах можно установить наличие семи 
основных звукорядов, причем некоторые из них имеют доба­
вочные усложненные формы. Я привожу их ниже в их «основ­
ном» виде, то есть начинающимися с тоники, которая в боль­
шинстве случаев может также носить название «финальной» 
или заключительной ноты, хотя из последующего изложения бу­
дет видно, что тоника или основная нота звукоряда не всегда 
является его нижним звуком, как это наблюдается и в евро­
пейской музыке.

Первые пять основных звукорядов туркменской музыки 
имеют аналогию в так называемых греческих ладах. Эти зву­
коряды следующие*:

10 

совпадает с фригииским ладом

82



совпадает с миксолидийским ладом

совпадает с гипофригийским ладом

IV 

Следующий основной лад не имеет аналогии в греческих 
ладах:

И, наконец, последний лад также не имеет аналогии в гре­
ческих ладах и содержит в своем составе интервал увеличен­
ной секунды:

I У-2 |

12

Звукоряды I, II, IV, V и VII встречаются также и в услож­
ненном виде, причем все их разновидности могли бы рассмат­
риваться и как вполне самостоятельные звукоряды. Я предпо­
чел классифицировать их как разновидности основных звуко­
рядов по той причине, что они являются хроматическими ва­
риантами основных звукорядов, причем встречающиеся в них 
хроматические ходы, изменяя только мелодическое строение 
основного лада, не изменяют при этом его «гармонической»*  
сущности. Вот эти звукоряды:

13

6*
83



I ув.2 _!
Все приведенные выше звукоряды, разделяющиеся на семь 

основных видов, не всегда применяются в их полном объеме. 
Большинство их далеко не обнимает всего объема дутара. 
Очень часто бывает, что мелодии, сочиненные в каком-либо 
из этих звукорядов, не переходят объема квинты или сексты, 
а иногда ограничиваются только четырьмя или даже тремя 
звуками. Это свидетельствует о происхождении современных 
туркменских звукорядов от звукорядов более древних и более 
ограниченных по своему объему. В этом отношении заслужи­
вает большого внимания предположение В. А. Успенского о 
происхождении всей звуковой системы туркмен из двух соеди­
ненных пентахордов, первоначально одинакового построение;

1

14

84



В пользу этого предположения говорит отсутствие на гри­
фах старых дутаров лал-перде (увеличенной кварты от тоники 
звукоряда). Это создает аналогию к целому тону, находяще­
муся между четвертой и пятой диатоническими ступенями шир- 
ван-церде, который в таком случае является точной транспо­
нировкой в тон доминанты основного петрахорда, представ­
ляемого тоникой звукоряда и диатоническими звуками беш- 
перде. Как бы то ни было, но современная октавная система 
является чуждой туркменской музыке, которая, по-видимому, 
еще не развилась до нее, хотя и обнаруживает явное стремле­
ние к переходу узких границ пентахордной системы и к рас­
ширению мелодического диапазона до сексты, септимы и даже 
до октавы.

Неполнота некоторых туркменских звукорядов предостав­
ляет открытое поле для догадок о возможном их продолже­
нии. Звукоряд IV в моей таблице звукорядов не выходит из 
пределов большой сексты, в то время как звукоряд VII не по­
кидает пределов чистой квинты. Каковы возможности дальней­
шего расширения их объема? Не исключено, что они могут 
быть различными, дающими повод для образования из одного 
первоначального звукоряда двух разных звукорядов. Это впол­
не вероятно в случае, если в звукоряд включается секста от 
его тоники, которая может быть и большой, и малой. Что же 
касается включения в звукоряд септимы, то она, кажется, мо­
жет быть только малой.

Записи туркменской музыки, сделанные В. А. Успенским, 
убеждают нас в том, что все ее звукоряды являются в своей 
сущности диатоническими и что хроматические последования, 
наблюдаемые в усложненных формах звукорядов I, II, IV, V 
и VII, не нарушают диатонического характера этих звукоря­
дов, являясь только попытками введения хроматизма в диато­
ническую по своему существу музыкальную систему. Методы 
введения этого хроматизма чрезвычайно характерны для той 
исторической эпохи, которая подготовила «хроматический» пе­
риод мировой музыки, из которого мы пытаемся в настоящее 
время найти выход в область ультрахроматизма. Они заклю­
чаются во введении хроматических тонов только в качестве 
вспомогательных к основным тонам диатонического звукоряда. 
Вот несколько примеров употребления усложненных хромати­
ческих звукорядов в записях туркменской музыки, сделанных 
В. А. Успенским:

№ 16 (тт.9-10)

85



Этот пример служит иллюстрацией применения звукоряда 
1а. Применение звукоряда 1в видно из следующего примера:

Что касаетс 
употреблению в 
ступени, то натуралиА. 
ния этого звукоряда в 
них, можно указать на

На тех же основани: 
разован и звукоряд 116, 
ряде тахтинских записе:

> оно аналогично 
гамме второй

1. Примеры употребле- 
енны. Как на один из 
В. А. Успенского.
яд Па, мог бы быть об- 

Ао применяемый в целом 
:нского (№ 76, 81 и др.):

17

Звукоряд 1Уа можно наблюдать в № 44 записей В. А. Успен­
ского:

86



в туркменской музыке употребляется уже в смысле настоящего 
хроматического звукоряда, как это видно из следующего приме­
ра (хроматический переход от первой ко второй ступени звуко­
ряда):

Следующий пример построен на звукоряде \а (при тонике 
с(5'):

21 №43 (тт.42-45)
............................

Этот хроматизм может рассматриваться скорее как хроматизм 
гармонический, чем как хроматизм мелодический.

Наконец, звукоряд УПа находит свое применение в следую­
щем примере:

Каково происхождение этих звукорядов? На этот вопрос от­
ветить чрезвычайно трудно. В образовании их, несомненно, ска­
зались греческие влияния также, как и арабские. На сходство 
некоторых туркменских звукорядов с древне-греческими было 
уже мною указано. Такое же сходство можно наблюдать и 
между туркменскими и древне-арабскими звукорядами. Гамма 
Аль-Кинди (ум. 874), в которой каждая нота соответствует од­
ной из семи планет и которая приведена Фармером в его уже 
мною цитированном (см. стр. 31) сочинении, совпадает со зву­
корядом II туркменской музыки. Звукоряд одного восточного 

87



гидравлического органа X века, приведенный в статье того же 
Фармера «Тауо Еа51егп Ог^апз», помещенной в «Журнале Ази­
атского Общества» за 1926 год, совпадает со звукорядом IV турк­
менской музыки:

Можно, вероятно, найти еще целый ряд таких' совпадений 
между туркменскими и арабскими звукорядами. Интересно при 
этом отметить, что звукоряд лютни Аль-Кинди (по манускрипту 
Британского Музея Ог. 2361, как мне об этом любезно сообщил 
д-р Фармер) очень напоминает звукоряд туркменского дутара, 
ибо основан на хроматической гамме:

Небезынтересно при этом отметить квартовую настройку 
струн этой лютни (чертами отмечен объем каждой из пяти 
струн лютни, а звездочками — неупотребительные звуки).

Если мы, далее, обратимся к звукоряду Гукбальда (ок. 840— 
930), как он приведен в статье «Диафония» (В1аркогпа) поме­
щенной в словаре Грова (Сгоуе), то мы увидим звукоряд, соот­
ветствующий звукоряду I туркменской музыки с прибавленным 
к нему снизу «вводным тоном» (о котором будет говориться 
ниже):

Все эти примеры показывают, что между туркменской и ев­
ропейской музыкой, а также той музыкой, которая непосредст­
венно предшествовала европейской, существует гораздо более 
глубокое сходство, чем это можно предполагать после первого 
с ней ознакомления.



ГЛАВА XII
Гармоническая основа туркменской полифонии.

Сравнение звукоряда I туркменской музыки со звукорядом 
Гукбальда влечет за собою также и сравнение гармонических 
систем туркменской музыки и музыки времени Гукбальда. По по­
воду системы Гукбальда Гуго Риман в своем «Музыкальном 
словаре» говорит следующее: «Гукбальд в течение своей 90— 
92-летней жизни постепенно все более втискивал теорию органу- 
ма в такие схематические рамки, которые первоначально были 
чужды этому примитивному многоголосию. Параллельные 
квинты и октавные удвоения, долго державшиеся в первоначаль­
ном многоголосном пении, следует в настоящее время признать 
специальным порождением теории Гукбальда, а не общеприня­
той формой музыки в IX—X веках»*.  Эти строки чрезвычайно 
существенны для исследователя туркменской музыки, являю­
щейся живым обломком того периода развития мировой музы­
ки, практика которого втискивалась Гукбальдом в рамки его 
теории. Дело в том, что и органум Гукбальда, и туркменская 
музыка в основе своей гармонии имеют интервал чистой кварты, 
играющий в них ту же роль, какую играет в контрапункте стро­
гого стиля трезвучие. И трудность гармонизации звукоряда 
Гукбальда заключалась в том, что при гармонизации его нота­
ми, входящими в состав звукоряда, нельзя было избежать появ­
ления увеличенных кварт, нарушавших всю систему гармони­
зации:

89



Практика туркменской музыки (вероятно, существовавшая 
и в современной Гукбальду светской музыке) допускает в этом 
случае хроматические изменения ступеней звукоряда:

Наблюдения над туркменской музыкой дают нам возмож­
ность сделать два чрезвычайно важных вывода, относящихся к 
ее гармонической основе. Первый из этих выводов: звукоряд 
сам по себе еще не определяет всего звукового содержания 
многоголосной музыки, так как при его гармонизации в сопро­
вождающих голосах могут появиться хроматически измененные 
звуки, в самом звукоряде не содержащиеся. Второй вывод: зву­
коряд не всегда определяет тональность соответствующей 
части пьесы, как это можно видеть из целого ряда примеров. 
Разбор пьесы «Яр тара гозли» (№ 57), сделанный мною в гла­
ве IX настоящей работы, дает об этом полное представление. 
Оба эти обстоятельства являются существенно важными при ана­
лизе произведений народной музыки, так как одно только опре­
деление звукорядов, каким бы точным оно ни было, не дает 
еще исследователю нитей для понимания музыкально-логиче­
ской структуры этих произведений, которая может быть выясне­
на только после определения тональных функций если не всех, 
то, по крайней мере, главнейших звуков звукоряда.

Все приведенные в предыдущей главе звукоряды имели в ка­
честве тоники первый их звук, обозначенный мной целой нотой. 
Но не всегда тоникой звукоряда является его нижняя ступень. 
Чаще бывает так, что к ней примыкает снизу один, два или да­
же несколько звуков, из которых ближайший имеет характер 
вводного тона и участвует в образовании каденций. Примеры 
каденций в большом количестве приводятся мною в следующей 
главе и дают ясное представление об употреблении в туркмен­
ской музыке «вводного» тона, обозначаемого мною в звукорядах 
стрелкой снизу. Этот вводный тон в туркменской музыке от­
стоит от тоники на большую секунду, а не на малую, как в 
европейской музыке. Иногда этому вводному тону предшеству­
ет еще один звук, который может отстоять от вводного тона или 
на полутон, или же на целый тон вниз, причем, как это видно 
по второму из нижеприведенных примеров, этот звук может 
не иметь аналогичного ему звука в верхней октаве:

(звукоряд I) (звукоряд II) 1В'(звукоряд II)(звукоряд I)

90



Этим еще раз подтверждается ранее высказанное предполо­
жение, что система туркменской музыки не является основан­
ной на осознании октавного соотношения звуков, принятого в 
современной европейской музыке.

Исследуя инструментальную музыку туркмен и главным об­
разом музыку для дутара, мы должны констатировать в ней 
принцип низкой тоники, то есть окончание музыкальных 
фраз, предложений, периодов и целых произведений в низком 
регистре звукоряда, где тонике предшествуют чаще всего один 
и реже два звука, лежащие ниже ее. Во всех этих случаях ввод­
ный тон всегда отстоит от тоники на большую секунду вниз, и 
строение мелодий оказывается основанным на ниспадении их 
от квинты или от кварты звукоряда, на ниспадении, в силу за­
кона инерции переходящем точку стремления и только после 
этого к ней возвращающемся:

29

Но как только мы переходим к исследованию музыки для 
тюйдюка или же к исследованию вокальной музыки туркмен, 
мы сейчас же сталкиваемся также и с принципом высокой 
тоники, сближающим практику туркменской музыки с прак­
тикой европейской музыки и свидетельствующим о том, что 
туркменская музыка представляет собою эпоху перехода музы­
ки от древней ладовой системы к современной тональной систе­
ме. Пример из пьесы «Өвезим» для тюйдюка (№ 26 записей 
В. А. Успенского), построенный на основном звукоряде II, де­
монстрирует временное применение седьмой повышенной сту­
пени, соответствующей европейскому вводному тону:

№ 26 (тт. 41-54)

Аналогичный случай можно видеть в вокальной пьесе «Пей- 
маныц» (№ 36 записей В. А. Успенского), сочиненной целиком 
не в каком-либо из туркменских звукорядов, а в современном 

91



европейском мажоре (однако, не по-европейски «гармонизован­
ном»). Мелодический звукоряд этой пьесы следующий:

31 №

Контур мелодии всех куплетов этой пьесы представляет со­
бою «падение» голоса от верхней тоники звукоряда на кварту 
вниз (к квинте тональности):

Окончание пьесы на терции (!) тональности окончательно 
«нарушает» основные принципы «гукбальдовской» системы гар­
монизации, принятой в туркменской музыке, и служит призна­
ком определенного поворота в сторону утверждения новой то­
нальной системы вместо старой системы звукорядов:

Часто в туркменской музыке звукоряд не может быть опре­
делен на основании одних только мелодических данных, без 
помощи гармонии. Если из приводимого ниже примера исклю­
чить первое созвучие, являющееся просто вступительным уда­
ром по пустым струнам дутара, то мелодический звукоряд его 
(/(51—£* —а') будет представлять собою весьма неполный зву­
коряд IV (с тоникой й1):
92



№1(тт 1-4)

Для того, чтобы закончить главу о гармонии туркменской 
музыки, необходимо сказать еще несколько слов относительно 
модуляций в ней. Модуляции в туркменской музыке применя­
ются очень часто и, как уже об этом говорилось в начале главы 
XI, выражаются или в смене одного звукоряда другим, имею­
щим с первым ту же тонику, или в переходе из одного звукоря­
да в другой, тождественный с первым, но имеющий другую 
тонику, или, наконец, в переходе из одного звукоряда в другой 
(не тождественный по построению первому), имеющий с первым 
различные тоники. Исследование двух последних случаев, явля­
ющихся настоящими модуляциями, дает возможность констати­
ровать, что наиболее употребительными в туркменской музыке 
являются модуляции в кварту и затем в квинту и менее употре­
бительными— модуляции в сексту, большую терцию и малую 
терцию. Модуляций во вторую ступень в записях Б. А. Успенско­
го мне обнаружить не удалось.

Модуляционные планы в туркменской музыке связаны с 
композиционным строением ее произведений, средней частью ко­
торых, в большинстве случаев, является «ширван», то есть пере­
ход из низкого регистра в высокий. Лишь в ширванах, не вполне 
оформившихся в самостоятельную часть, не происходит смены 
звукорядов, хотя при этом почти всегда наблюдается смена 
тональностей, о которой я уже имел случай говорить ранее. 
К области модуляций относится также и употребляемый в турк­
менской (как и в европейской) музыке прием, заключающийся 
в том, что тональность или даже звукоряд начала пьесы не яв­
ляется главной тональностью или же главным звукорядом ее. 
Примеры этого довольно многочисленны (№ 7, 9, 11 и др ).

Хроматизм, наблюдающийся в № 40 (тт. 26—28) и 41 
(тт. 108—НО) записей В. А. Успенского, не относится к «гармо­
ническим» явлениям туркменской музыки —это есть лишь не­
совершенная запись вокального глиссандо, скольжения голоса 
от одного опорного звука к другому. К этому же разряду при­
близительных записей голосовых глиссандо относится первый 
такт в № 74 и записи некоторых других аналогичных мест.



ГЛАВА XIII

Мелос туркменской музыки. — Каденции. Вступительные формулы. — Сек-- 
венцнн. — Влияние конструкции туркменских инструментов на мелодико-гар­
монические образования в туркменской музыке. — Техника композиции 

у туркмен. I

Сравнительно небольшой объем мелодий-тем туркменских 
музыкальных произведений, чаще всего не превышающий объе­
ма чистой квинты, лишний раз свидетельствует в пользу древ­
ности происхождения туркменской музыки, в то время как 
структурная и модуляционная сложность туркменских компози­
ций свидетельствует о ее высокой культуре. Соединив вместе 
оба эти признака, характеризующие туркменскую музыку, мы 
получим ощущение древней культуры, неразрывно связан­
ное с современной нам туркменской музыкой. О характере же 
самого туркменского мелоса самое лучшее представление да­
дут примеры.

Признавая наиболее интересной стороной туркменской музы­
ки ее ритмическую сторону, мы не можем, однако, не признать 
за ней и большой развитости мелодического элемента. Доста­
точно привести хотя бы главную тему пьесы «Бэри гел» (№ 9, 
тт . 1 —11), чтобы изумиться мелодическому искусству туркмен­
ских народных композиторов:

94



Мелодия эта не выходит из пределов квинты, но она облада­
ет замечательной пластичностью и выразительностью и построе­
на по всем правилам «европейской» композиционной техники 
(четыре фразы, из которых две первые построены сходно друг 
с другом, а две последние контрастируют им). Образец закон­
ченной и ярко ритмованной мелодии дает следующий отрывок 
из пьесы «Яр тара гозли» (№ 57, тт. 46—49):

36 АПегго

Образец «характерной» мелодии дают начальные такты 
(1—4) пьесы «Кырклар» (№ 45):

Образцом певучей выразительности является вся пьеса «Ове- 
зим» (№ 26) для тюйдюка, полная с начала до конца какой-то 
патетической экспрессии.

Туркменские музыканты умеют не только «излагать» мело­
дию, но и «развивать» ее, часто пользуясь при этом модуляция­
ми в разные тональности в окончаниях периодов. Примером 
может служить хотя бы начало пьесы «Мейлис халар» (№ 7), 
в котором первые 9 тактов содержат изложение мелодии в то­
нальности С-Лш, а следующие 10 тактов ее более развитой 
вариант, с окончанием в параллельной С-йиг'у тональности 

95



а-тоИ. Аналогичных примеров можно было бы привести доста­
точно много. Я ограничиваюсь названным здесь как типичным 
и отыскание других предоставляю любознательному читателю.

При ограниченном объеме используемых туркменскими му­
зыкантами звукорядов они умеют применять их чрезвычайно 
разнообразно. Я специально выписывал для сравнения на от­
дельном листке все мелодии для дутара из собрания туркмен­
ской музыки В. А. Успенского, идущие в сопровождении орган­
ного пункта. Таких мелодий оказалось 21 (см. № 4, 5, 6, 9, 10, 
12, 13, 14, 16, 17, 43, 45, 47, 48, 50, 51, 52, 59, 62, 77 и 78), причем 
ни одна не явилась хотя бы в какой-нибудь мере копией дру­
гой мелодии. Каждая из них имеет свой собственный характер, 
окраску и, если можно так выразиться, индивидуальность. 
Неудивительно поэтому, что музыкальные произведения турк­
мен производят столь разное впечатление на местных слушате­
лей, ощущающих в этих произведениях то разнообразие оттен­
ков экспрессии и колорита, которое ускользает от внимания 
европейцев.

Искусство музыкальной формы требует от ее мастера, с од­
ной стороны, умения разделять, а с другой стороны — свя­
зывать друг с другом элементы, из которых состоит музы- • 
кальное произведение. Первой цели служат к аденции и отча­
сти формулы вступлений как к целым произведениям, 
так и к их частям. Второй цели служат постепенные перехо- 
д ы, связывающие между собою «статические», если можно так 
выразиться, моменты произведения. Этими переходами иногда 
бывают секвенции — движения от одного более или менее 
самостоятельного момента музыкального произведения к друго­
му при помощи повторения одного и того же мотива на различ­
ных ступенях звукоряда. .

Каденции являются, несомненно, важнейшими составными 
частями музыкального произведения и как таковые требуют 
более подробного рассмотрения. Это рассмотрение мы начина­
ем с их простейших видов, представляющих собою мелодические 
переходы к финальной ноте пьесы с верхней (большая или ма­
лая секунды) или же нижней (обычно большая секунда) пред- 
финальных нот. Простейшие типы таких каденций дают нам 
пьесы для тюйдюка и гыджака:

№94 (тт. 12-13)

38 №19 (т.16)

96



№92 (т.19)

В пьесах для дутара нисходящая каденция гармонизуется 
по большей части чистыми квартами:

или же изредка иными способами, как это видно из следующих 
примеров:

№1 (т.23)

№1 (тт. 38-40)

7 Туркменская музыка, т. I. 97



№8 (тт.21-22)

Восходящие каденции при заключительном («тоническом») 
интервале кварты для дутарной музыки не характерны и встре­
чаются лишь при заключительном интервале октавы или же 
квинты:

В этих случаях предфинальной ноте иногда предшествует 
еще секунда снизу (иногда малая, иногда же большая):

№14 (тт. 27-28)

При заключительной кварте восходящая каденция в музыке 
для дутара (имея в виду, что эта заключительная кварта берет­
ся на пустых струнах) приобретает следующий вид:

№15 (гт.54-56)

Подобная каденция иногда разнообразится или ритмически, 
или же путем вставки «проходящей» ноты*:

98



№107 (т.12)

Часто последний тип каденции следует непосредственно за 
нисходящей каденцией, как это видно по следующим двум при­
мерам:

Этот вид каденции всецело объясняется теми причинами, на 
которые мы уже ссылались, то есть устройством дутара и неже­
ланием отказаться от двухголосия на нем. Следующий пример 
заключительной каденции, в которой восходящая каденция в 
вокальной партии сопровождается чередованием кварты и се­
кунды у дутара,- убедительно подтверждает данную точку 
зрения:

7*
99



Редкий случай представляет собою каденция, напоминающая 
нашу плагальную каденцию:

№54 (т.86)

№10 (т.64)

В музыке для гыджака она объясняется последовательностью 
днухзвучий, взятых па двух соседних пустых струнах, сначала 
на верхней и средней, а затем на средней и нижней:

48 № 112 (т.15)^

В несколько ином виде эта последняя каденция представле­
на в следующем примере, где нота а1 предфинального созву­
чия не гармонизована, благодаря чему получается переход с 
верхней пустой струны инструмента на созвучие двух нижних:

49 № 103 (тт.22-24)

Необычный тип каденции представляет собою следующий 
пример, в котором нижняя предфинальная нота зв^жоряда (й1) 
гармонизована верхней квартой:
100



В то время, как каденции заключают отдельные периоды или 
части произведения, сообщая им законченность, для привлече­
ния внимания к началу этих периодов или частей и для выделе­
ния их из всего потока музыки существуют звуковые формулы 
вступительного характера. Вот несколько примеров таких всту­
пительных формул:

№1 (тт.14-16)

Эти вступительные формулы появляются чаще всего после 
каденционных оборотов, причем только в чрезвычайно редких 
случаях между двумя этими элементами, то есть между каден-

101



цией и вступительной фразой не делается паузы, как это мы 
видим в следующих двух примерах:

№38 (тт.87-90)

№38 (тт. 31-36)

е!с.

Для характеристики связующих или же «ходообразных» эле­
ментов в туркменской музыке приведем два примера. Первый 
из них представляет собою великолепный пассаж, поднимаю­
щийся из нижнего регистра и переводящий звучание в верхний 
регистр:

Вступительные такты к след, построению

Второй же пример, наоборот, «опускает» звучание вниз и так 
же, как и первый, является вступительным пассажем к следую­
щей за ним теме:

54 №59 (тт.40-48)

102



К моментам связующего характера относятся >акже и сек­
венции. Вот пример такой, сначала восходящей, а затем нис­
ходящей, немодулирующей секвенции:

В следующем примере мы находим секвенцию, которая со­
держит уменьшенные квинты в качестве гармонических созву-

Эта секвенция сама по себе немодулирующая. Встречающая­
ся в ней нота р является только временным «отклонением» от 
тональности секвенции. Следующий наш пример будет примером 
модулирующей секвенции;

Росо тело тоззо 
57 №9 (тт.24-27)

103



Пример свободной секвенции читатель найдет в тактах 38— 
47 пьесы № 3 из собрания туркменской музыки В. А. Успенского, 
а также и в других пьесах.

Есть еще одна деталь, которая не может быть упущена при 
исследовании особенностей туркменской музыки: это влияние 
конструкции инструментов на композиционные приемы. Мы уже 
говорили о формуле, заменяющей восходящий каданс на дутаре 
(см. нотные примеры 43—46). Из других приемов, вызываемых 
устройством инструмента, еще раз упомянем употребление пу­
стых струн на дутаре в тех местах, где они, казалось бы, явля­
ются ненужными и не вытекающими ни из смысла мелоса, ни 
из смысла гармонии. Таково, например, начало в пьесе № 1 из 
собрания В. А. Успенского (см. пример 34). Если бы подобная 
тема была в середине пьесы, как это мы видим, например, в 
пьесах № 3 (тт. 17—18), № 45 (тт. 94—99) и др., то она имела 
бы следующий вид:
58

Аналогичный вступительный «аккорд» на пустых струнах мы 
видим и в № 12 (т. 1):

вместо на наш слух более естественного:

104



Ссобенно досадное впечатление производит употребление 
этого механического приема в такте 16 пьесы «Вэри гел» (№ 9), 
где благодаря ему ломается замечательно цельная и вырази­
тельная мелодическая линия (ср. т. 5 той же пьесы).

Аналогичные приемы мы наблюдаем и в пьесах для гыджа- 
ка, примеры чему можно найти в начале настоящей главы, где 
мы говорили о кадансах. Но все же влияние конструкции инст­
румента на мелодическую и гармоническую стороны туркмен­
ской музыки не так уж велико и имеют свои границы. Ввиду 
этого было бы странным, например, объяснять преобладание 
кварт в гармонии туркменской музыки квартовым строем 
дутара и гыджака и, наоборот, было бы вполне правильным и 
логичным квартовость строя этих инструментов выводить из 
самой сущности туркменской музыки, а не говорить об одном 
лишь удобстве квартового строя, допускающего свободное из­
влечение не только чистых кварт, но и больших и малых тер­
ций, чистых и уменьшенных квинт, то есть интервалов, наибо­
лее употребительных в туркменской музыке.

о заключение этой главы необходимо сказать несколько слов 
о технике композиции у туркмен, которая, как и у европейцев, 
сводится к следующим главнейшим моментам: 1) к умению 
создавать не только законченные однотональные мелодии-темы, 
но и темы с модуляцией в другую тональность, 2) к умению, 
при повторении темы, развивать ее и трансформировать ее 
мелодически и тонально, 3) к умению сочинять ходы и связую­
щие партии, пользуясь для этого различными приемами и сред­
ствами— до немодулирующих и модулирующих секвенций 
включительно, 4) к умению создавать хорошие коды к произве­
дениям, пользуясь приемами простых, сокращенных и расширен­
ных повторений, заключений и введением дополнений и 5) к 
тонкому чувству формы. В конечном счете, между техникой 
композиции туркменских музыкантов и композиционной техни­
кой их европейских коллег принципиальной разницы нет, и не­
сходство заключается только в пользовании различным мате­
риалом, свойственным различным эпохам и различным услови­
ям, при которых создается музыка различных стран. Этот 
факт опять подтверждает внутреннюю преемственность между 
той культурой, от которой туркмены заимствовали свою музыку, 
и нашей культурой. Звенья этой преемственной цепи, как мы 
уже видели, в общих чертах восстанавливаются и ведут нас в 
Среднюю Азию, которая, вероятно, является колыбелью той 
музыкальной культуры, которой Европа гордится как своей 
собственной.



ГЛАВА XIV

Манера пения туркмен. — Формы вокальной туркменской музыки. — Во­
кальная техника у туркмен. — Пение у йомутов и чаудыров.

В главе V я уже говорил о вокальном происхождении турк­
менской музыки и о тесной связи ее с поэтическим творчеством 
туркмен. Имея свое начало в декламации стихов, пение у турк- 
ден с течением времени превратилось в самостоятельное искус- 
:тво, не только связанное с распевом поэтического текста, 
но и преследующее иногда цели чистой вокализации, требую­
щей от певца хорошо выработанной, хотя и своеобразной на 
наш взгляд, вокальной техники. Если мы отвлечемся от обыч­
ных впечатлений, связанных с европейским художественным 
пением, и будем рассматривать последнее не с точки зрения 
«искусства», а с точки зрения «натуральности», то мы найдем 
в нем не меньше искусственных приемов, чем в странном для 
нашего слуха пенни туркмен. Весь вопрос здесь заключается в 
несходстве европейской и восточной вокальных культур, бази­
рующихся на совершенно различных принципах.

Для нас манеру пения туркмен охарактеризовать словами 
чрезвычайно трудно. Вамбери, описывая в своем «Путешествии» 
пение одного туркменского бахши, говорит: «Пение его состоя­
ло из гортанных звуков и более напоминало трели жаворонка, 
чем пение человека»*.  Это описание не дает нам никакого пред­
ставления о пении туркмен, как не дадут его и другие описания, 
свидетельствующие лишь о непривычности этого пения для ев­
ропейского уха. Поэтому мы и не будем пытаться описать 
манеру пения туркмен, рекомендуя вместо этого всем интере­
сующимся познакомиться с нею в живом исполнении. Скажем 
лишь, что главной ее особенностью является значительное 
напряжение голосовых связок и пользование главным образом 

106



верхним регистром голоса. Жизнь среди широких степных про­
сторов выработала у туркмен привычку к громкому разговору. 
Таким же громким является и пение туркмен, создавая этим 
контраст к интимной «тихости» дутара. Певцы при пении обычно 
сильно воодушевляются. Тот же Вамбери так продолжает опи­
сание манеры пения туркменского бахши, частично уже цити­
рованное мною в главе VII: «Он аккомпанировал себе сначала 
легким прикосновением к струнам (дутара), потом, мало-по­
малу воодушевляясь, начинал сильно и порывисто бить по ин­
струменту. При описании сражений он особенно воодушевлялся. 
Его энтузиазм заражал и молодых слушателей; сцена станови­
лась в высшей степени драматичной: молодые номады, испуская 
глухие стоны, бросали шапки на землю, рвали на себе волосы, 
как будто бы им страстно хотелось вступить в бой друг с дру­
гом». Это описание относится к 1863 году. Но с тех пор мало 
что изменилось в туркменской музыке, как в самой манере 
пения туркменских певцов, так и в их симпатиях к сюжетам 
вокальных произведений.

Бахши поют всегда под аккомпанемент дутара. Только в ред­
ких случаях певцу (айдымчи) аккомпанирует на дутаре другой 
музыкант. Обычно же бахши соединяет в себе специальности и 
певца, и аккомпаниатора. Поют, как и играют на дутаре, всегда 
сидя. Пение является или самостоятельным искусством, или же 
искусством, призываемым на помощь декламации. В последнем 
случае оно входит как составная часть в рассказывание народ­
ных романов, состоящих из прозаического повествования с 
вкрапленными в него стихотворными вставками. Проза обычно 
рассказывается нараспев, декламируется, а стихотворные 
вставки поются под аккомпанемент дутара. Обычно такой 
вставке предшествуют слова: «и он спел (произнес) следующие 
стихи», как это мы видим, например, в «Шехеразаде» или же 
в версии «Гёр-оглы», записанной Ходзько. И в том, и в другом 
случаях, и как самостоятельное искусство, и как музыкальная 
иллюстрация к словесному повествованию, пение бахши не 
является импровизацией, а всегда есть исполнение ранее 
сочиненных вокальных композиций, техника создания которых 
не отличается от техники сочинения инструментальных пьес 
ничем, кроме использования в вокальных произведениях турк­
мен музыкальных форм, проистекающих из связи вокальной 
композиции с текстом, на который эта последняя написана.

В самой тесной связи с текстом стихотворения, на которое 
написан тот или иной айдым (вокальное произведение туркмен­
ской музыки), находится куплетная форма, отражающая стро­
фическую конструкцию стихотворения, обычно построенного в 
форме газели, то есть с неизмененной рифмой в конце каждой 
строфы. В пределах, ограниченных, с одной стороны, куплетной 
формой, а с другой стороны, формами, свойственными инстру­
ментальным произведениям .туркменской музыки, лежат все

107



формы вокальной музыки туркмен. Примером самой простой 
куплетной формы является двенадцатитактная песенка «Ышак- 
ышак бакармен» (№ 42), состоящая из трех четырехтактных 
куплетов. Эта песня, принадлежащая к числу женских туркмен­
ских песен, является образцом собственно народного творчест­
ва туркмен, а не того, которое продуцируется бахши. Образцом 
чистой куплетной формы, записанной от бахши, может служить, 
среди других, айдым № 36, состоящий из инструментального 
вступления и четырех вокальных куплетов. Пьеса № 74 дает 
уже пример усложненной куплетной формы, ибо в этой пьесе 
куплеты перемежаются речитативными интермедиями. Айдымы 
№ 37 и 39 являются образцами куплетной формы со вставкой в 
нее куплетов нового мелодического содержания. В № 37 таким 
новым куплетом является третий, а в № 39—пятый.

Среди других форм вокальной туркменской музыки, близких 
к ее инструментальным формам, следует прежде всего отметить 
форму, заключающуюся сначала в изложении главной мысли 
пьесы в качестве ядра всего произведения и затем в присоеди­
нении к этой главной мысли ряда дополнений (включая сюда 
иногда и коду). Примером этой формы могут служить № 38, 
41 и 54*  записей В. А. Успенского. Пьеса № 55 дает пример 
[вухчастной формы, в которой каждая часть построена на прин­
ципе изложения главной мысли, сопровождаемой затем допол- 
1ениями. В пьесе № 72 обе части двухчастной формы состоят 
каждая из: а) инструментального вступления, б) двух периодов, 
непосредственно следующих друг за другом, и в) общего для 
обеих частей пьесы припева. Еще более сложной является фор­
ма пьесы № 56 из записей В. А. Успенского. Здесь мы видим, 
кроме инструментального вступления, являющегося необходи­
мой составной частью всякой туркменской вокальной пьесы, 
развитую трехчастную форму с ширваном в середине и с при­
певом в конце, а затем репризу ширвана, третьей части и 
припева основной трехчастной формы пьесы.

Все сказанное должно дать нам общее понятие о формах 
вокальной туркменской музыки, основанных на отображении в 
музыкальных формах форм поэтических. Каковы же сами эти 
поэтические формы?

Как это видно из приводимых в статье В. А. Успенского 
«Моя музыкально-этнографическая экспедиция в Туркменистан» 
текстов, туркменские стихотворения состоят из отдельных строф, 
составленных каждая из четырех или пяти строчек, причем в 
большинстве случаев рифма последней строчки первой строфы 
является также и рифмой последней строчки всех последующих 
строф. Пятистрочные строфы мы видим только в тексте пьесы 
№ 3/, где третья строфа сохраняет более употребительное 
четырехстрочное построение. Случайное введение пятистрочной 
строфы в ряд четырехстрочных мы видим в № 38. Все строчки 
первой строфы предыдущего номера имеют одну общую рифму. 

108



Остальные же строфы этого текста построены по принципу 
общей рифмы для всех строк кроме последней, которая всегда 
рифмуется с последней строчкой первой строфы. В четвертой 
строфе мы встречаемся с редифом— приемом наращения рифмы, 
являющимся особенностью восточного стихосложения. В сле­
дующем примере для наглядности редиф отделен от предшест­
вующей ему рифмы большим промежутком:

Хапызы дек гөвсүне даш урмадын,.
Акызып эшки рованым, сормадым,
Ол ки теслим берди сен жан бермедин,
Яр билен габра не чүн гирмедиң,
Тэ жахан барынча галсын сенденем бир ад-ов

Солтан Сөйүн
Солтан Сөйүн
Солтан Сөйүн
Солтан Сөйүн

■ Четырехстрочные строфы рифмуются различно, что видно из 
следующих схем, где тире обозначает отсутствие рифмы, а 
прочие одинаковые знаки обозначают одинаковые рифмы:

1-я строфа: 1-я строка О
2-я « +
3-я 0
4-я « +

или: 1-я « —
2-я « +
3-я < —

4-я «

или: 1-я 4-
2-я 4-
3-я « —
4-я « +

2-я строфа: 1-я строка
2-я «
3- я «
4-я < +

или: 1-я строка
2- я «
3- я «
4- я «

§
$о
О и т. д.

Само собою разумеется, что приведенные схемы являются 
только отдельными примерами рифм туркменской поэзии, а не 
исчерпывающим их перечислением. Любознательный читатель 
может сам проследить все разновидности рифм в туркменских 
стихотворениях, приведенных в статье В. А. Успенского, я же 
только еще раз укажу здесь на то, что туркмены отдают пред­

109



почтение рифмам, приближающим строение их стихов к форме 
газели.

Можно было бы думать, что ритм вокальных произведений 
туркменской музыки отражает стопное строение туркменских 
текстов, но за немногими исключениями (№ 37 и др.) этого не 
наблюдается. Наоборот, мы видим чрезвычайную свободу об­
ращения туркменских композиторов со стихотворными ритмами, 
выражающуюся, с одной стороны, в почти полной эмансипации 
музыкальных ритмов от стихотворных и, с другой стороны, в 
произвольных вставках в текст вокальных произведений от­
дельных слов и целых фраз, совершенно меняющих как строе­
ние строфы, так и метр, и ритм стиха. Я не имею ни возможно­
сти, ни настоящих данных для того, чтобы входить здесь в 
более детальное обсуждение вопросов туркменской стихотвор­
ной метрики, полагая, что и сказанного будет достаточно для 
того, чтобы иметь о ней общее представление, необходимое для 
музыканта, приступающего к ознакомлению с вокальной музы­
кой туркмен. Поэтому я перехожу теперь непосредственно к 
описанию некоторых приемов вокального искусства туркменских 
певцов.

Признаком вокального мастерства у туркмен является ис- 
;усство владения приемом секдирмек, который доступен 
алеко не всякому туркменскому певцу. Секдирмек — это осо­

бый прием вокализации, заключающийся в извлечении частого 
ряда звуков, украшенных своеобразно исполняемыми форшла­
гами (с иканием). Нужно упомянуть затем прием, носящий 
название д жук-джу к и заключающийся в вокализации на 
звук «и». Прием этот состоит из отрывистых, вроде стаккато, 
сдавленных Звуков, издаваемых одним дыханием при большом 
напряжении шейных вен. По сообщению Ораз-Салыра, сделан­
ному им В. А. Успенскому, джук-джук служит заменой приема 
секдирмек у тех певцов, которые последним приемом не владе­
ют. В этих двух приемах можно видеть своеобразную аналогию 
некоторым приемам европейской музыки, как художественной, 
так и церковной, и народной. Вспомним прежде всего средневе­
ковый о кету с (осйе1ц5), о котором мы упоминали в главе I 
нашей работы. Этот прием пения с паузами может не только 
рассматриваться как нечто аналогичное джук-джуку, но и иметь 
с ним одинаковое происхождение. Юбиляции средневековой 
церковной музыки и анененайки в пении наших старообряд- 
'цев принадлежат по своему существу к типу вокализаций, прин­
ципиально сходных с таковыми же в туркменской музыке. 
В припевах, подобных «тра-ля-ля», а также в «вульгарных» ча­
стушечных припевах, основанных на исковерканных словах 
(«ты-гар-га, ма-ты-гар-га, матанечка моя»), мы находим ту же 
аналогию приемам туркменской вокализации, что и в «юбиля- 
циях» и «аиененайках».

Кроме секдирмека и джук-джука в пении туркмен существу­
110



ют еще следующие приемы: джоглотмак, представляющий 
собою пение на слог «по» (буква «г» в этом слоге произносится 
очень мягко), иногда очень низкими, как бы нарочито неестест­
венными звуками, и являющийся как бы смягченным видом 
дҗук-джука; хүмлемек — пение с закрытым ртом и, наконец, 
дамак какмак — легкое постукивание пальцами по кадыку 
во время пения (прием, практикуемый женщинами). С исполь­
зованием этого приема поется песня, помещенная В. А. Успен­
ским под № 42 в его собрании. Все эти приемы, за исключением 
дамак какмака, употребляются в туркменской музыке в качестве 
своеобразных вокальных интермедий между строфами или же 
в качестве заключения всей вокальной пьесы.

Все, что было здесь сказано, относится главным образом к 
пению туркменских племен теке, сарыков и салыров*.  Что же 
касается йомутов и чаудыров, то их пение, в своей сущности 
сходное с пением перечисленных племен, еще более странно 
для европейского уха. Оно значительно грубее пения последних, 
причем у чаудыров имеется даже специальный термин алкым 
сез, обозначающий «петь хриплым голосом». По сообщению 
Джума-Мурата-бахши, джук-джука у чаудыров раньше не 
было, они заимствовали этот прием от йомутов.



ГЛАВА XV

Легенды о происхождении дутара. — Происхождение названия дутара.— 
Устройство дутара.—Его звукоряд. — Музыка для дутара. — Звук дутара.— 
Гыджак, его распространение и строй. — Звукоряд гыджака. — Легенды о 
происхождении тюйдюка. Устройство и звукоряд тюйдюка. — Аппликатура 
тюйдюка. — Исчезнувший тюйдюк из дерева тульга. — Дилли-тюйдюк.— 
Двойной тюйдюк (исчезнувший из употребления). — Гопыз. — Отсутствие у 

туркмен ударных инструментов.

Шукур-бахши сообщил В. А. Успенскому две легенды о про­
исхождении дутара. Вот первая из них. Близкий друг Магомета 
Хазрет-Али имел очень красивую лошадь Дюль-дюль, за кото­
рой ухаживал конюх Баба-Камбар. Этот конюх сделал дутар и 
играл на нем так хорошо, что Дюль-дюль начала худеть. Заме­
тив, что лошадь скучает, худеет и мало ест, Хазрет-Али начал 
беспокоиться о ней и однажды, внезапно войдя в конюшню, 
увидел Камбара, играющего на дутаре. Камбар так испугался 
хозяина, что хотел разбить дутар о чан. Но Хазрет-Али остано­
вил его и попросил рассказать ему, что это за вещь и как он ее 
сделал. Баба-Камбар сказал, что он сделал дутар, который 
сначала не издавал звуков. Но потом ему помог шайтан, после 
чего инструмент зазвучал.

В этой легенде, созданной, вероятно, на религиозной почве, 
видны следы неодобрительного отношения к музыке как к свет­
скому искусству. Другая легенда, с одной стороны, более фан­
тастична, а с другой, — более «исторична», так как она связана 
с именем Платона. Вот она. В очень давние времена жил умный 
человек, которого звали Эфлатуном (Платоном). г> его время 
жила птица Какнус (Феникс), перья которой при взмахе крыль­
ев издавали очень красивые музыкальные звуки. Эфлатун, изу-' 
чив эти звуки, сделал дутар и сочинил для него музыку, подра­
112



жающую звучащим перьям птицы Какиус. В параллель с этой 
легендой о происхождении дутара, связанной с именем Плато­
на, можно упомянуть здесь также и о существовании хивинской 
легенды о происхождении ребаба (струпного инструмента), так 
как главным действующим лицом в этой легенде является Пи­
фагор. При пророке Солеймаие жил Писагурс (Пифагор), кото­
рый раз видел сон о том, что он был на базаре и видел кеманчу 
(инструмент для очистки шерсти). Проснувшись, он взял стру­
ну кеманчи, нашел скелет черепахи и сделал из них ребаб.

Переходя из области легенд в область филологии, необхо­
димо сказать, что название дутара происходит от двух иранских 
слов: ду — два и тар — струна (отсюда же происходит и на­
звание гитары — слова с арийским корнем) *.

Дутар — инструмент, 
чрезвычайно распростра­
ненный в Средней Азии 
и на Переднем Востоке, 
хотя и подвергается раз­
личным местным измене­
ниям как в отношении 
числа струн, так и в от­
ношении звукоряда., Раз­
новидностями дутара, 
кроме т а м д ы р а у йо- 
мутов и казахской до м б- 
р ы, является также та м- 
бур бухарцев и хивин­
цев и ч о п г у р на Кавка­
зе (у осетин и других на­
родов). Кузов дутара де­
лается из цельного куска 
тутового дерева, выжжен­
ного и выдолбленного. 
Этому кузову придана 
форма, напоминающая 
грушевидную. Гриф ду­
тара— узкий и округлый,
удобный для обхвата .
двумя пальцами и для быстрых передвижений руки.! На 
дутаре две струны, сделанные из местного туркменско­
го шелка-сырца. Обычные размеры дутара: длина 
всего инструмента 87 см, длина грифа 37 см, длина кузова (по 
верхней его плоскости) 4о,о см./Струны дутара настраиваются 
в кварту, причем строй их довольно низкий иногда обе стру­
ны настроены в малой октаве, иногда же нижняя заходит даже 
в пределы большой октавы; На дутаре тринадцать ладово­
пер д е, представляющих собою низкие металлические пере-

Дутар.

8 Туркменская музыка, т. I. 113



Положение лесой руки при игре на дутаре.

мычки. Эти лады дают хроматический звукоряд в пределах ок­
тавы с прибавленной к нему сверху большой секундой:

Нумерация ладов: 012
Нумерация ступеней 

звукоряда: 1 2 3

3 4 5 6 7 8 9 10 И 12 13

4 5 6 7 8 9 10 И 12 13 14

Таким образом, диапазон каждой струны дутара равняется 
большой ноне. (В такте 17 пьесы № 16 в записях В. А. Успенско­
го имеется расширение звукоряда дутара еще на один полутон 
вверх, берущийся уже без лада).

Шукур-бахши играл В. А. Успенскому на чужом дутаре. Ког­
да ему в руки дали инструмент, ои прежде всего проверил пра­
вильность общих пропорций построения дутара, причем сделал 
это следующим образом: сначала ои поставил мизинец левой 
руки на то место, где концы струн прикреплены к кузову, и 
отмерил отсюда по направлению к грифу сначала полную, а 
потом неполную четверть, что должно было соответствовать 
длине струи от места их прикрепления к кузову до тринадцато­
го перде. От этого перде до порожка ои снова отмерил полную 
и неполную четверти, то есть то же расстояние, что и от места 
прикрепления струн до тринадцатого перде. Таким образом, в 
114



правильно сделанном дутаре тринадцатый лад должен прихо­
диться ровно посередине инструмента *.

I Цутар является инструментом «щипковым», хотя это выра­
жение не совсем сюда подходит, так как струны на дутаре не 
защипываются пальцами, как на гитаре, и не приводятся в виб­
рацию плектром, как на мандолине, а по ним ударяют быстры­
ми взмахами кистн)так же, как это делается на русской бала­
лайке, происшедшей от восточного дутара, и занесенной в Рос­
сию во время татарского нашествия. Техника правой руки при 
игре на дутаре требует большого развития, ибо, благодаря неж­
ности его зву1уа, на этом инструменте требуется быстрое повто­
рение ударов. Дуркменская музыка для дутара сплошь двухго­
лосна, причем кварты берутся большим и средним пальцами, 
квинты берутся большим и мизинцем, а терции большие и малые 
—большим и указательным пальцами. Безымянный палец участ­
вует главным образом только в мелизмах и имеет второстепен­
ное значение для основной аппликатуры при игре на дутаре)

Не все звучащие в дутарной музыке ноты «бьются» правой 
рукой. Некоторые из них получаются уже на приведенной уда­
ром в вибрацию струне путем перестановки пальцев левой ру­
ки, как это видно из следующих двух примеров, взятых из пье­
сы «Салтык» (№ 58). В первом из них только два удара, а во 
втором — четыре:

Совершенно особый звук дает ^Иззапбо большого пальца на 
нижней струне дутара. Получается впечатление плавных басо­
вых ходов. Так как этот эффект на фортепиано точно не может 
быть передан, то В. А. Успенский при своей записи туркменской 
музыки изобразил этот басовый ход в виде тянущихся нот. Это 
видно из следующего примера, взятого из того же «Салтыка»:

63 тт 37-38

' игре на дутаре применяется также вибрация пальца (тит- 
р ем е к — трястись), а так же удары и щелканье пальцами по 
деке инструмента, (питиклемек). В шуточной пьесе «Гойбер, 
агам гелйэр» (№ 102) можно наблюдать своеобразные эффекты

8* 115



ударов правой руки по различным местам струн дутара.
Звук дутара чрезвычайно нежный, и поэтому этот инстру­

мент вполне заслуживает названия «камерного» инструмента. 
Таким он и является но преимуществу. Дутар у туркмен слу­
жит и сольным инструментом, и инструментом, аккомпанирую­
щим пению'. Когда играют два дутара, то они играют поочередно, 
причем игра принимает иногда характер музыкального соревно- 

музыкант, начинает другой и т. д.
Гы дж а к. несмотря на свое 

очень широкое распространение 
в Средней Азии, из всех туркмен, 
племена которых удалось посе­
тить В. Л. Успенскому, был вст­
речен им только у йомутов и чау- 
дыров, причем, по словам Баба- 
Джан-Ишана, он появился у них 
всего не боле пятидесяти лет то­
му назад. Это явление, кажуще­
еся на первый взгляд несколько 
стоанным, может лишний раз 
свидетельствовать, вместе с дру­
гими данными, о значительном 
своеобразии музыки туркмен.

Корпус гыджака делается из 
кокосового ореха или же из тык­
вы, на срезанную часть которых 
натягивается кожа, служащая 
вместо верхней деки. К корпусу 
приделан короткий сравнительно 
с дутаром, гриф, не имеющий ла­
дов. Инструмент снабжен метал­
лической ножкой, наподобие вио­
лончельной, хотя гыджак ни в 

соперничать с виолончелью ни 
по размерам, ни по характеру звука. Взятый в целом, 
гыджак по величине одинаков с дутаром, но струны его почти 
вдвое короче. Их три и они настроены по квартам, — например, 
Л-е’-а1. Объем гыджака в общем равен объему дутара и до­
стигает при вышеуказанном строе ноты /132. При этом во всех 
записанных В. А. Успенским двадцати двух пьесах для гыджа­
ка этот звук /7з2 встречается всего только один раз — в пьесе 
«Кор гыз» (№ 107). го всех остальных пьесах объем этот не вы­
ходит за пределы е2. Таким образом, и объем, и звукоряд турк­
менского гыджака не отличаются от уже известного нам звуко­
ряда дутара. Отсутствие ладов на гыджаке и, вследствие этого, 
большая, чем на дутаре, трудность игры на нем и послужили, 
вероятно, причиной увеличения количества струн на гыджаке 
(сравнительно с дутаром) до трех для того, чтобы исполнителю 

вания:когда кончает одни

Гыджак. 

коем случае не может

116



не приходилось забираться и далекие позиции. Из сказанного 
можно сделать вывод, что нижняя струна гыджака аналогична 
нижней струне дутара, что же касается двух его верхних струп, 
то они предназначены как бы для замены верхней струны дута­
ра, так как вместе они могут дать звукоряд, аналогичный звуко­
ряду дутара:

К этому звукоряду часто в виде мелодической (предфиналь- 
ной) ноты прибавляется еще большая секунда снизу, берущаяся 
на нижней струне гыджака.

Гыджак является струнным смычковым инструментом. 
Смычок его представляет собою прямую трость с свободно при­
крепленным к обоим ее концам пучком конских волос. Игрок 
вставляет правую руку между древком и волосами смычка и 
мизинцем регулирует его натяжение. Беглость гыджака, по 
сравнению с дутаром, сравнительно небольшая. Он больше при­
способлен к певучести, хотя также в высшей степени пригоден 
для всякого рода мелизматических фигур: трелей, коротких 
трелей и форшлагов. В силу своей певучести, он чаще играет 
одноголосную музыку, чем двухголосную. Тембр гыджака на 
вкус европейца несколько пискливый и довольно пронзитель­
ный, но не сильный. Как и дутар, гыджак употребляется и как 
сольный инструмент, и как инструмент, аккомпанирующий пе­
нию. В последнем случае иногда составляется ансамбль из голо­
са, гыджака и дутара.

Если дутар является главным представителем струнных ин­
струментов туркмен, то тюйдюк (если не считать дилли-тюй- 
дюк, находящийся в употреблении только у чопанов-пасту- 
хов) является единственным духовым инструментом туркмен. 
О происхождении тюйдюка Пейда-тюйдюкчи сообщил В. А. Ус­
пенскому следующую легенду, свидетельствующую о силе впе­
чатления, производимого на туркмен игрою на этом инструмен­
те. Адам был создан из глины, но души у него не было. Игрой 
на тюйдюке Исраил, Джебраил и другие ангелы вдохнули в не­
го жизнь. Другая легенда о происхождении тюйдюка гласит 
следующее. Эскендер Зюль-Карнейн (Александр Македонский) 
был 'уродом — у него на лбу росли рога. Но он всячески скры­
вал свое уродство от народа, искусно прятал своп рога под го­
ловным убором. В определенные дни ему брили голову, причем 
он каждый раз приказывал лишать жизни цирюльника из опа­
сения, что тот расскажет об его уродстве. Однажды ему брил 
голову очень красивый юноша, которого Эскендер Зюль-Кар- 

117



нейн пожалел и отпустил невредимым, взяв с него страшную 
клятву в том, что он никому не расскажет о тайне его уродства. 
Но юноша оказался настолько общительным и болтливым, что 
не смог пересилить в себе желания поделиться с кем-нибудь из­
вестной ему тайной. Идя раз по степи, он увидел на своем пути 
колодец и, нагнувшись к этому колодцу, рассказал ему свою 
тайну и тем облегчил свою душу. На этом месте вскоре вырос

Пара тюйдюков (с футляром).

камыш. Чопаны (пастухи) срезали его и сделали тюйдюк, кото­
рый и рассказал всему свету о тайне Эскендера Зюль-Карней- 
на. В этой легенде мы видим перифразу древнегреческого ми­
фа о Мидасе в соединении с общераспространенной легендой о 
говорящем тростнике, приуроченной к историческому лицу и пе­
ренесенной на восточную бытовую основу. Как в изобретении 
дутара, так и в изобретении тюйдюка, по туркменскому по­
верью, играл роль дьявол, ибо одно из отверстий тюйдюка 
(заднее) до сих пор носит название шейтан-дешик (черто­
ва дырочка).

Слово тюйдюк имеет одинаковый корень с русским словом 
дудка. Делается этот инструмент из особого сорта камыша и 
имеет длину 83 см. Он представляет собой полую трубку из 
шести естественных колен камыша. В ее верхней части встав­
лен металлический мундштук, сделанный по большей части из 
медного ружейного патрона большого калибра со срезанным 
дном, благодаря чему он превращается в полую трубочку с тон­
кими стенками. На тюйдюке шесть дырочек (дешик), из кото­
рых одна (шейтан-дешик) сделана на задней стороне трубки. 
Звукоряд тюйдюка (при основной ноте /*)>  если в него ввести 
только ноты, встречающиеся в записях В. А. Успенского (что 
еще может и не дать полного звукоряда), будет следующим*:
118



I Чг65

Этот звукоряд аналогичен звукоряду каждой из струн дута­
ра и звукоряду, употребляемому на гыджаке. Его верхней но­
той является нота, аналогичная ноте, берущейся выше послед­
него (13-го) перде дутара. Она встречается только один раз в 
записях В. А. Успенского (№ 26, т. 55).

В. А. Успенский дает следующую аппликатуру тюйдюка, не 
обнимающую, впрочем, всего ряда звуков, имеющихся в его 
записях туркменской музыки (счет отверстий ведется начиная с 
нижнего):

66

1-е отверстие • О О

в-е отверстие • • • • **ОО  ***О

5-е отверстие •••• • О О О • • • О

4-е отверстие #••• 0000 • • • О

3-е отверстие • • • О „ ^ • О • О

2-е отверстие 9 9 О О •

Из приведенной таблицы видно, что туркменским тюйдюкчи 
известна техника воспроизведения не только октавных, но и 
квинтовых обертонов.

На тюйдюке играют с полуоткрытым ртом, вставляя край 
мундштука ребром между зубами и вдувая в него струю возду­
ха таким образом, что только часть его попадает в трубку инст­
румента, а другая часть выходит наружу, производя постоян­
ный посторонний шипящий звук. Тембр тюйдюка приятно мато­
вый и имеет контральтовый оттенок. Перед игрой тюйдюк про­
поласкивается водой. Тюйдюкчи, играя, обычно сильно раска­
чиваются и иногда поднимают инструмент кверху. Играя вдво-

119



Положение губ при игре на тюйдюке.

ем, они становятся друг против друга и играют при этом в уни­
сон. Тюйдюк распространен более в Мервском районе у турк­
мен теке, а также у салыров. У йомутов и чаудыров В. А. Ус­
пенскому тюйдюк встретить не пришлось.

По сообщению Пейда-тюйдюкчи, знаменитый серахский 
тюйдюкчи Доулят-Дурды, о котором уже упоминалось ранее, 
значительно усовершенствовал тюйдюк. Он стал делать тюйдю- 
ки из твердого дерева «тульга» (таволга). Эти тюйдюки со­
стояли из семи отдельных частей с нарезами и обладали, по 
словам Пейда-тюйдюкчи, очень красивым звуком. В настоящее 
время у туркмен таких тюйдюков нет.

и л л и-т ю й д ю к (тюй­
дюк с язычком) не являет­
ся в настоящем смысле му­
зыкальным инструментом и 
находится в употреблении 
только у пастухов, корота­
ющих с ним свой досуг. Его 
размеры не превышают раз­
меров карандаша. Звучит он 
в высоком регистре, как на­
ша флейта-пикколо. В преж­
нее время у туркмен был 
двойной дилли-тюйдюк — 
кош о дилли-тюйдюк, 
родственный к о ш н а ю уз­
беков, но в настоящее время 
он вышел из употребления. 
Среди женщин в Туркме­
нистане распространен го- 
11 ыз*  (кобыз, варган), яв­
ляющийся едва ли не са­
мым древним инструментом 
туркмен.

Особенностью туркмен­
ского инструментария, как 
об этом уже упоминалось 
раньше, является полное 
отсутствие в нем ударных

инструментов, и это в то время, как музыка соседних 
туркменам узбеков вся основана на ритмах узбекского бубна — 
дойры, дающих ритмическую основу для всей узбекской му­
зыки. Отсутствие у туркмен ударных инструментов лишний раз 
подчеркивает своеобразие их музыкального мышления, отлично­
го от музыкального мышления других соседних с ними средне­
азиатских народов.



ГЛАВА XVI

ЗАКЛЮЧЕНИЕ

В основу настояш/ей работы была положена мысль об ис­
ключительной исторической ценности туркменской музыки, яв­
ляющейся уцелевшим до нашего времени обломком среднеази­
атской музыкальной культуры IX—XI веков нашей эры. Дан­
ную точку зрения я и старался подкрепить всеми бывшими в 
моем распоряжении способами. Если это так, то мы должны 
считать работу В. А. Успенского по записи туркменской музы­
ки в высшей степени ценной и важной для изучения не только 
музыкальной культуры Средней Азии, но и всей музыкальной 
культуры вообще, тем более, что эта работа сделана им тогда, 
когда музыка туркмен постепенно начинает исчезать благодаря 
влиянию европейской цивилизации, все более и более нивели­
рующей самобытную культуру туркмен. До 1884 года, то есть 
до окончательного присоединения Туркменистана к Российскому 
государству, она была еще совершенно чистой и нетронутой, ио 
прошедшие с этого времени неполные полвека оказали на нее 
весьма значительное влияние, неблагоприятное для ее сохране­
ния. Уже в настоящее время бахши можно найти только в са­
мых глухих местах Туркменистана. Еще одно или два поколе­
ния — и вряд ли уже можно будет встретить в Туркменистане 
этих хранителей туркменских народных «старин» и традиций 
вековой музыкальной культуры. Уже замечено, что молодежь в 
Туркменистане, как и в других местах нашего Союза, начинает 
сейчас относиться несколько пренебрежительно к историческим 
особенностям своей национальной культуры. В связи с этим за­
мечается не менее опасное явление — восприимчивость молодо­
го поколения, не менее музыкального, чем старые поколения, к 
наносным музыкальным влияниям, например, к турецкому (бла­
годаря проходу турецких военнопленных по окончании войны из 
Сибири к себе на родину через Туркменистан), к русскому и к 
другим. Все это ведет к быстрому исчезновению старой музыки 
Туркменистана, еще не вполне зафиксированной в своих луч­
ших, сохранившихся до настоящего времени образцах. Первой 
работой в этой области является работа В. А. Успенского, дав­

121



шего в своих мервских, тахта-базарских и серахских записях 
прямо-таки замечательные образцы туркменского музыкально­
го творчества, столь разработанного, столь законченного и столь 
своеобразного. Никто не мог ожидать таких блестящих откры­
тий, какие дали нам его изыскания. И теперь мы вправе ждать 
полного окончания его столь счастливо начатой работы.

Конечно, запись туркменской, так же как и всякой другой 
народной музыки, как бы она точна ни была, не сохраняет нам 
ее настоящего аромата, напоенного бодрящим воздухом степных 
просторов. Но это обстоятельство не должно и не может удер­
живать музыкальных этнографов от ее фиксации, ибо музыкаль­
но-научное исследование, по необходимости, всегда имеет дело 
с теми или иными музыкальными «препаратами», с фиксиро­
ванной музыкой, а фиксация музыкально-этнографических ма­
териалов является большим искусством, требующим от фикса­
тора большого уменья и большого чутья к различению подлин­
ного материала от неподлинного и ценного материала от не­
ценного. В этом отношении В. А. Успенский был вполне прав, 
когда поставил себе в своей работе по записи туркменской му­
зыки следующие рамки: записывать только 1) старинные музы­
кальные произведения, 2) особо популярные произведения, если 
они характерны в том или ином чисто музыкальном отношении, 
3) произведения, отличающиеся интересными особенностями 
ритма и мелодии, или же, наконец, 4) представляющее собою 
особый фольклорный или же литературный интерес. Это ему и 
удалось в полной мере в отношении Мерва, Тахта-Базара и Се- 
рахса. Что же касается записей, сделанных у йомутов (в Тах­
та) и у чаудыров (в Порей), то эти записи, не будучи столь ха­
рактерными, свидетельствуют, по-видимому, о несколько более 
низкой ступени музыкальной культуры у этих племен. Они бо­
лее однообразны, менее значительны по размерам и менее 
сложны по форме.

Если говорить о самой работе В. А. Успенского по записи 
туркменской музыки, то она представляла, кроме бытовых за­
труднений, которых я здесь касаться не буду, также целый ряд 
технических трудностей, не знакомых собирателям простых «на­
родных песен», то есть музыкальных произведений, лишенных 
гармонии, коротких и, сравнительно с произведениями туркмен­
ской музыки, простых по своей конструкции. В. А. Успенскому 
приходилось записывать большие музыкальные произведения 
(до 200 тактов), в высшей степени сложные по ритму, своеоб­
разные по гармонии и к тому же исполняющиеся в очень быст­
ром темпе. Из описания экспедиции читатель увидит, к каким 
приемам прибегал В. А. Успенский для. проверки своих записей. 
Эти описания, в связи с тем фактом, что строй дутара весьма 
близок к темперированному, гарантируют точность его записей.

На этом я заканчиваю свой труд о записях туркменской му­
зыки, сделанных В. А. Успенским в 1925—1926 годах.



В. УСПЕНСКИЙ

МОЯ МУЗЫКАЛЬНО­
ЭТНОГРАФИЧЕСКАЯ ЭКСПЕДИЦИЯ 

В ТУРКМЕНИСТАН

в 1925—1926 годах





ГЛАВА 1

Мера

Мои работы по записи туркменской музыки начались в Мер- 
ве, куда я приехал в середине августа 1925 года и где я про­
был до конца сентября, то есть около полутора месяцев. Сам 
Мере в настоящее время представляет собою небольшой, но 
сравнительно благоустроенный городок с населением около 
10.000 человек весьма смешанного состава. Он расположен по 
обе стороны реки Мургаб на линии Среднеазиатской железной 
дороги. Этот город сравнительно недавнего происхождения и 
возник в связи с присоединением Мервского оазиса к России (в 
1884 г.). Старый же, исторический Мере был расположен в 
районе теперешней железнодорожной станции Байрам-Али (в 
27 верстах от нового Мерва) и был окружен обширным оази­
сом, орошавшимся многочисленными каналами, выведенными из 
Мургаба, перегороженного для этой цели знаменитой плотиной 
Султан-Бенд. В 1790 году эта плотина, сам Старый Мерв и зна­
чительная часть Мервского оазиса были разрушены бухарцами. 
От прежнего многовекового величия Старого Мерва теперь ос­
тались только следы оросительных канав и развалины домов, 
мечетей, укреплений, мавзолеев и гробниц, покрывающие десят­
ки квадратных верст около станции Байрам-Али. Из этих па­
мятников обращают на себя внимание древние развалины мав­
золея Султан-Санджара (знаменитого Санджара Хорасанского, 
жившего в 1097—1157 гг., то есть почти на три четверти века 
раньше Чингисхана), находящиеся верстах в 20 от Байрам- 
Али и мною сфотографированные.

Новый Мерв в настоящее время, ввиду закрытия персид­
ской и афганской границ, ведет сравнительно небольшую тор­
говлю, и его интереснейшей достопримечательностью является 

125



туркменский базар, куда жители окрестных аулов два раза в 
неделю привозят предметы первой необходимости и кустарные 
изделия. Но моим местопребыванием был не самый Мерв, а не­
большой аул Бай, находящийся в двух верстах от города, где я 
пользовался гостеприимством моего друга и помощника по эк­
спедиции, местного жителя, туркмена племени теке Мухаммед-

Байрам-Али. Развалины мечети Султан-Санлжара.

Мурата Непеслпева. По утрам, до восхода солнца и до пробуж­
дения птиц, в этом ауле можно было слышать симфонию бубен­
цов туркменских караванов, шедших в Мерв на базар. Эта му­
зыка пустыни способна производить глубокое и ни с чем не 
сравнимое впечатление.

Во время моего пребывания у Мухаммед-Мурата аул Бай 
сделался своего рода музыкальной Меккой для бахши Мерв- 
ского округа. Никто из них, проезжая через Мерв, не миновал 
дома Мухаммед-Мурата, так как каждый глубоко заинтересо­
вывался моей работой по записи туркменской музыки.

Мой гостеприимный хозяин и впоследствии спутник в моих 
скитаниях по Туркменистану Мухаммед-Мурат Непеслиев — 
уроженец аула зекир-Чельтек Отамышского района. Ко време­
ни моего первого знакомства с ним ему было 35 лет. Он сын 
дехканина (крестьянина) и по специальности часовой мастер — 
первый из туркмен, изучивший это ремесло. Хорошо владеет 
русским языком и отличается большой общественной жилкой. 



обладает острым и наблюдательным умом и ВёсёлЫм, общи 
тельным характером. Будучи страстным любителем туркмен 
ской музыки, ее знатоком и практически владеющим ею музы 
кантом (Мухаммед-Мурат ноет и играет на дутаре и на тюйдю 
ке), он сразу понял все огромное значение нашей работы по со 
биранию образцов туркменской музыки и всеми силами старал 
ся содействовать ее успеху. 
Зная местное наречие и мест­
ные обычаи, он с удивитель­
ным уменьем и деликатностью 
привлекал к нашей работе 
туркменских певцов и музы­
кантов, разъясняя им всю 
важность их участия в ней. 
Разделив со мною впоследст­
вии все трудности странство­
ваний по Туркменистану, он 
должен снискать себе уваже­
ние и благодарность в памяти 
туркменского народа как пер­
вый туркмен, который принял 
активное участие в собирании 
туркменского музыкального 
фольклора.

Из местных музыкантов, с 
которыми я познакомился в 
Мерве, я должен прежде всего 
упомянуть о Шукуре-бахши, 
старейшем из всех туркмен­
ских бахши, достигшем 94- 
летнего возраста. Ввиду прек­
лонного возраста этого ветера­
на среди туркменских бахши, 
мне не удалось ничего запи­
сать от пего, так как необхо­

Аул Бай.
Мухаммед-Мурат Непеслиев 

и В. А. Успенский.

димое для записи повторение одних и тех же пьес сильно его 
утомляло. Но он все же сыграл мне несколько вещей, причем 
обнаружил хорошо сохранившуюся технику, огромную музы­
кальную память и большой темперамент. Он же сообщил мне 
легенды об изобретении дутара Эфлатуном (Платоном) и ко­
нюхом Баба-Камбаром, приведенные В. М. Беляевым в его 
статье (см. стр. 111 —112), а также сделал целый ряд других 
ценных сообщений. Шукур-бахшн начал учиться игре на дутаре 
в 14-летнем возрасте. Незадолго до смерти знаменитого тюндюк- 
чи Али-бахши он ездил с ним в Хиву и в Персию для музыкаль­
ных выступлений.

Наибольшее количество пьес было записано мною в Мерве 
от дутарчи Бек-Мурата Халлиева, сравнительно молодого му-

127



зыкйнта, всего 28 лет от роду. Кроме Карли-бахши Йол-Амано- 
ва, Бек-Мурат оказался единственным в Мерве дутарчи. Он сын 
дехканина из аула Ванаш Мёрвского района. Учился играть на 
дутаре у Ораз-Непес-Оглана-бахши, умершего в Мерве около 
1917 года. Бек-Мурат отличается большими музыкальными 
способностями. Он замечательно быстро схватывает музыку на 
слух и обладает прекрасной техникой. Из записанных от него 

пьес я должен особенно выде­
лить: «Мейлис халар» (№ 7) 
и, особенно, «Бори гел» (№9). 
Сообщу имеющиеся у меня 
сведения о записанных мною 
от Бек-Мурата пьесах.

№ 1. «Яндым, Лейли»—«Я 
сгорел, Лейли». Пьеса эта со­
чинена на слова из «Лейли и 
Меджнун». Автор музыки ее 
неизвестен, музыка же, по сло­
вам Бек-Мурата, относится ко 
временам Али-бахши. В ней 
можно отметить персидское 
влияние, выражающееся в хо­
дах на увеличенную секунду.

№ 2. «Сөйли халар» — 
«Любимая песня Сейли». Со­
чинена, по словам Шукура- 
бахшн, Кара-Дели-Гекленом, 
музыкантом, происходившим 
из туркменского племени гёк- 
ленов. Эта пьеса принадлежит 
к числу сравнительно редко 
встречающихся у туркмен мед­
ленных пьес. Ее настроение

Шукур-бахши. грустное, почти похоронное.
№ 3. «Хайыг йыкан» (I) — 

значение названия неизвестно. 
Слова Шейдайи, музыка Джеппара-бахши. Мелодия этой пье­
сы, довольно резко акцентированная, сообщает ей как бы плясо­
вой характер, не свойственный туркменской музыке.

№ 4. «Көне гузер»— «Старый брод». Слова, из дестана 
«Юсуп-Зылиха» Андалнба, музыка Кёр-Коджали *'.  Чрезвычай­
но короткая пьеса, производящая скорее впечатление части 
произведения, чем самостоятельной пьесы.

№ 5. «Бидерт ярым» — «Безучастная зазнобушка». Музыка 
Нобат-Нияза-бахши.

№ 6. «Селбиннияз» — женское имя. Слова из «Саятли Хем- 
ра», музыка времен Али-бахши.

№ 7. «Мейлис халар» — «Пирушка». Слова знаменитого
128



туркменского поэта Махтумкули. Автор музыки этой пьесы не­
известен, но, по сообщению Бек-Мурата, она сочинена до Али- 
бахшн. Пьеса поражает своим изяществом, мягкостью звучно­
сти и в то же время огненным ритмом.

№ 8. «Чекди» — «Вытерпел». Слова Молла-Кемине. Музыка
старая.

№ 9. «Бэри гел»—«При­
ди ко мне». Слова из поэмы 
«Ша-Бехрам» Шабенде, му­
зыка, по сообщению Карли- 
бахши Иол-Аманова, созда­
на Чолаком-бахши. Эта пье­
са может считаться шедев­
ром среди всех остальных 
записанных мною произве­
дений туркменской музыки 
по необычайной глубине 
настроения, по ритму и по 
замечательным модуляциям 
и секвенциям. Е главной 
теме этой пьесы выражена 
такая нега, такое глубокое 
и страстное чувство, кото­
рые вряд ли могут быть 
еще раз выражены столь 
простыми средствами.

№ 10. «Бал-Саят» — жен­
ское имя, обозначающее 
«Медовая Саят». Слова из 
«Саятли Хемра», музыка 
времен Али-бахши.

№ 11 и 12. «Узуклар» и
История происхождения этих двух 
Нязик из аула Кара Векильского

Бек-Мурат Халлиеп.

«Нэзиклер» — имена двух сестер, 
пьес такова: сестры Узук и 
района очень хорошо пели,

особенно же им удавались те песни, при исполнении которых 
они искусно ударяли себя по кадыку (дамак какмак) и кото­
рые поэтому и были названы их именами. Сын Узук, Кулли, 
был впоследствии известным тюйдюкчи. Обе пьесы относятся 
ко временам Али-бахши, когда они и были переложены для ду­
тара.

№ 13. «Новайы дүшүрими»— «Окончание Новаи». Пьеса на 
текст Алишера Новаи, столь же популярная между туркменами, 
как и пьесы «Узуклар» и «Нэзиклер». Автор музыки неизвестен.

№ 14. «Новаи» (1). Пьеса, сочиненная на текст Новаи и 
очень популярная в Мерве. Чрезвычайно интересна по богатст­
ву ритмической фантазии композитора, имя которого неизвестно.

№ 15. «Неже олды?»—«Как это случилось?» Музыка старая. 
Эта пьеса очень интересна своим трудным ритмом и не принад-

9 Туркменская музыка, т. I. 129



лежащими ладу хроматическими вспомогательными нотами в 
тт. 10 и 31.

№ 16. «Ким билер?» — «Кто поймет?» Слова Молла-Кемине, 
музыка времен Али-бахши. Чрезвычайно изящная пьеса, так же
как и предшествующая, интересна своими хроматическими 
вспомогательными нотами в тт. 8, 10, 32 и 34.

№ 17. «Жыгалы» (I)—«С султаном», 
этой пьесы служит рассказ о гибели друга 
№ 63 и 74).

Содержанием текста 
в плену (см. также

Анна-Кули Сариев.

Кроме 17 пьес для дутара, 
записанных мною от Бек-Му­
рата Халлиева, в Мерве же, 
или же, вернее, в ауле Бай, я 
записал 13 пьес для тюйдюка, 
3 пьесы для диллн-тюйдюка от 
местных музыкантов и одну 
пьесу со старой граммофонной 
пластинки — пьесу для тюйдю­
ка (№ 26), поразившую меня 
своей законченностью и красо­
той. Эти пьесы я записывал от 
Анна-Кули Сариева, Сехета 
Торлиева, Яз-Мухаммеда Кёса 
и Ходжа-Назар-Берды Меме- 
дова.

Анна-Кули Сариев — уро­
женец аула Геокча Тохтамыш- 
ского района. Ему 65 лет. Он 
ученик Эрсари Усса-Батыр-ог- 
лы, с которым играл совмест­
но на тоях около 15 лет. Эрса­
ри Усса-Батыр-оглы умер око­
ло 1895 года и похоронен в 
Мерве. Память своего учителя 
Анна-Кули весьма чтит. Когда, 
после многолетней совмест­

ной работы Анна-Кули решил выступать самостоятельно, 
то Эрсари, расставаясь с ним, цросил его запомнить на­
всегда четыре совета: 1) никогда не обижать народ, 2) за каж­
дую денежную благодарность, как бы мала она ни была, благо­
дарить, 3) не гнушаться играть с тюйдюкчи, играющими хуже 
него, и 4) не красть. Анна-Кули свято выполняет завет своего 
учителя. Он очень веселый человек, склонный даже к некото­
рой фривольности. Мало заботится о своей одежде и внешности. 
Так как у него осталось мало зубов, то ему довольно трудно 
играть на тюйдюке. При игре он опирает конец тюйдюка в дес­
ну. Несмотря на свой довольно пожилой возраст, играет хорошо.

Сехет Торлиев родился в 1879 году*  около Мерва в том же 
130



ауле Геокча, что и Анна-Кули. Был сначала пастухом, затем 
стал учиться у Анна-Кули Сариева. В настоящее время Сехет 
пользуется известностью и выступает на тоях совместно с Яз- 
Мухаммед-Кёса. Репертуар Сехета не очень обширен. Сам Сехет 
производит весьма приятное впечатление простотой своего об­
хождения.

Учитель Сехета, Яз-Мухаммед Кёса, является самым видным 
туркменским тюйдюкчи из тех, кого мне приходилось встречать.

Яз-Мухаммед-Кёса (справа) и Ата-Кара (слева).

Происходит он из того же аула, что и Анна-Кули и Сехет. Дех­
канин. С 13 лет начал учиться играть на тюйдюке у очень изве­
стного Ага-Джана тюйдюкчи, вместе с которым выступал пуб­
лично около 10 лет. Был также одно время учеником Худай- 
Берды. В настоящее время он выступает вместе со своим учени­
ком Сехетом Торлневым. Его, как выдающегося музыканта, вы­
писывают на той в разные города Туркменистана. Яз-Мухаммед 
очень болезненный человек. Он обладает большим репертуа­
ром, состоящим, главным образом, из исторических песен, осо­
бой манерой игры и очень мягким звуком.

Ходжа-Назар Берды Мухаммедов — также земляк трех вы­
шеперечисленных тюйдюкчи. Он был чопаном. Им наиграны для 
моего сборника три пьесы для дилли-тюйдюка, представляющие 
собою образцы пастушеской музыки, носящей, однако, на себе 
9* 131



печать влияния «серьезной» туркменской музыки. Ходжа-На­
зар— скромный юноша, не претендующий на звание бахши. Он 
очень музыкален и обладает хорошей техникой.

От Анна-Кули Сариева мною записаны только три неболь­
шие пьесы—№ 18—20.

№ 18. «Говшут галдыран» — «Песня, заставившая привстать 
Коушут-хана». Слова Махтумкули, музыка очень старая. Лю­
бимая пьеса Анна-Кули Сариева.

№ 19. «Кише-ханым» — женское имя. Тахта-Базарская колы­
бельная песня. Очень старая. Заимствована Анна-Кули Сарие­
вым от Эрсари Усса-Батыр-оглы.

№ 20. «Гаравул хеңи» — «Сторожевая песня». Очень старая. 
Анна-Кули перенял ее от своего учителя Эрсари.

От Сехета Торлиева я записал пять пьес для тюйдюка, отли­
чающихся, кроме 24, своими обширными размерами и как 
бы эпическим складом их музыки.

№ 21. «Хайыт йыкан» (2) —значение названия неизвестно 
(см. № 3). Сочинена на слова Шейдайи. Очень старая. Одна из 
любимых пьес туркмен племени теке.

№ 22. «Геч эгрен» — «Песня, остановившая караван». По со­
общению Сехета Торлиева, пьеса эта была известна туркменам 
еще до времен известного серахского тюйдюкчи Доулят-Дурды. 
Сочинена она была одним пастухом, имя которого старики за­
были, но народ сохранил связанную с ней легенду: «В песках 
Туркмении пас стада баранов один пастух. Единственным его 
развлечением была игра на тюйдюке, а единственным его дру­
гом— собака Ак-Билек, охранявшая и стадо, и своего хозяина. 
Часто в тоске и в одиночестве воспевал чопан на своем тюйдюке 
любимую им девушку по имени Халли, дочь своего хозяина. Он 
знал, что с наступлением лета с одним из караванов его воз­
любленная поедет на летнюю кочевку, и ждал этого дня. На­
стала весна, а за нею пришло и лето. И вот однажды, завидя 
издали караван, пастух почувствовал, что с ним едет любимая 
им девушка, и начал играть на тюйдюке свою песню в надежде, 
что Халли по ней узнает о его чувстве. Караван, с которым 
ехали дочери его хозяина Халли и Мунни, остановился послу­
шать красивую песню. Играя для Халли, пастух не хотел оби­
деть и Мунни и, повернувшись к ней, продолжал свою игру. 
Увидя это, Халли велела каравану двигаться дальше. Долго 
провожал пастух своей игрой уезжающих, и когда караван ис­
чез из вида, он увидел, что около него нет ни стада, ни собаки. 
Он начал звать свою собаку, играя особую мелодию на тюйдю­
ке. Прибежав к своему хозяину, Ак-Билек начала ласкаться к 
нему. Но пастух, в порыве отчаяния из-за разлуки с Халли, пой­
мал свою собаку и, несмотря на ее жалобный вой, бил ее до тех 
пор, пока собака не издохла». Обо всем этом, по словам Сехе­
та, играется в песне «Гоч эгрен», где заключительные такты, 
начиная с такта 70, являются звукоподражанием вою собаки.

132



№ 23. «Новайы» (2) —см. № 13 и 14. Пьеса эта является ва­
риантом одноименной пьесы № 14. Она очень любима туркмена­
ми племени теке.

№ 24. «Овадан гелин» — «Красавица». Слова Молла-Кеми- 
не, музыка очень старая.

№ 25. «Бады-саба» — «Утренний ветерок». «Кыямат», I — 
«Заключительная песня», дословно — «Конец света». Очень по­
пулярная среди туркмен пьеса. Автор музыки ее неизвестен. Ее 
особенностью является пять раз повторяющийся вальсообраз­
ный рефрен, несвойственный туркменской музыке и, быть мо­
жет, обнаруживающий следы турецкого влияния.

№ 26. «Өвезим» — «О, мой Овез!» Эта пьеса записана мною 
со старой граммофонной пластинки. Текст ее заимствован из 
«Гёр-оглы», музыка старая. Содержанием текста является на­
ставление Гёр-оглы своему приемному сыну Овезу. Весьма ве­
роятно, что текст отрывка из «Гёр-оглы», приведенного в главе 
V статьи В. М. Беляева, является текстом, на который написана 
эта пьеса. Разбор этой пьесы, сделанный В. М. Беляевым в гла­
ве IX его статьи, показывает композиционное мастерство турк­
менского музыканта, сочинившего эту замечательную во всех 
отношениях пьесу.

Пять пьес, записанных мною от Яз-Мухаммеда Кёса, сравни­
тельно коротки.

№ 27. «Хелей хени» — «Женская песня».
№ 28. «Хереле губам» — песня, обращенная к верблюду. 

Очень старая. Монотонный мотив ее является подражанием зву­
кам, образующимся при доении верблюдицы или же при соса­
нии вымени у матери верблюжонком. Употребляется для успо­
коения злых верблюдов.

№ 29. «Душмшем зындана» — «Попал я в темницу». Слова 
из книги «Юсуф и Зылиха». Их содержание: братья Иосифа 
бросили его'в колодец, откуда он и пел эту песню. Яз-Мухаммед 
взял эту пьесу от Кёр-хана-тюйдюкчи.

№ 30. «Гыр атым» — «О, мой серый конь!» или иначе — «О, 
мой Кырат!» Слова из «Гёр-оглы». Обращение Гёр-оглы к лю­
бимому коню. Пьеса эта взята Яз-Мухаммедом от знаменитого 
Ага-Джана.

№ 31. «Эй-хой!» — «Увы!» Песня о тщете человеческой жиз­
ни. Яз-Мухаммед Кёса перенял эту пьесу у своего учителя Ага- 
Джана и полагает, что последний слышал ее или от знаменито­
го Якши-тюйдюкчи, или же от Хан-Гельды. Пейда-тюйдюкчи 
сообщил мне об этой пьесе следующее: «Знаменитый туркмен­
ский тюйдюкчи из Серахса Доулят-Дурды был известен не 
только в Туркмении, но и в Персии. Он играл настолько хоро­
шо, что шах персидский, желая навсегда оставить его при себе, 
решил ослепить его. Но Доулят-Дурды бежал от шаха и сел в 
бест *,  где и сочинил песню «Имамлар». Когда ему, наконец, 
удалось вернуться в Серахс, он долгое время продолжал свою

133



музыкальную деятельность, возбуждая общие восторги. Когда 
же силы его начали угасать, то за три дня до своей смерти он 
собрал народ и в последний раз играл перед ним свою послед­
нюю песню о тщете человеческой жизни, названную им «Эй- 
хой» — восклицаниями, сопровождающими тяжкие вздохи чело­
века».

Три пьесы, записанные мною от Ходжа-Назар Берды Му- 
хаммедова, интересны как сами по себе, так и по своему литера­
турному содержанию.

№ 32. «Ак эшекли» — «Едущий верхом на белом осле». Сло­
ва из книги «Юсуф и Зылиха», музыка народная. Ходжа-Назар 
взял эту пьесу от Ага-Джана из аула Язы, который в свою оче­
редь слышал ее в исполнении старика Каррата *,  Пир-Джан- 
Сапарли-тюйдюкчи сообщил мне об этой пьесе следующее: 
«Один туркмен, выезжая на 
работу утром и возвращаясь 
вечером по одной и той же до­
роге, пел всегда одну песенку 
в темпе частых шагов своего 
ишачка. Жители аула, мимо 
которого пролегал его путь, 
сочинили музыку с ритмом, 
подражающим топоту копыт 
осла». Это сообщение, однако, 
не объясняет нам ни связи 
музыки этой пьесы с текстом 
из книги «Юсуф и Зылиха», 
ни того, является ли мелодия 
этой пьесы повторением песен­
ки туркмена, ездившего на ос­
ле, или же сочинением жите­
лей аула, мимо которого он 
проезжал.

№ 33. «Зехре . жан» — «О, 
Зохре, душа моя!» Музыка 
этой пьесы сочинена на слова 
из романа «Зохре и Тахир» 
Молланепеса. Ходжа-Назар 
слышал ее в исполнении Яз- 
Мухаммеда-Кёса.

№ 34. «Дурналар» — «Журавли». Текст из «Саятли Хемра», 
музыка старая. Один из отрывков, заимствованных из романа 
«Саятли Хемра» и носящих также название «Дурналар», при­
веден В.'М. Беляевым (см. главу V его статьи о туркменской 
музыке).

Из профессиональных певцов в Мерве я делал записи только 
от одного Карли-бахши Иол-Аманова, дехканина, родившегося 
в 1885 году в ауле Кизыл Тахта-Базарского района. Карли-бах- 

Карли-бахши Йол-Аманов.

134



ши начал учиться петь и играть на дутаре с 14-летнего возраста 
у очень известного Курбана-бахши, происходившего из турк­
менского племени сарыков. В настоящее время Карли-бахши 
пользуется большой популярностью среди местного населения и 
считается очень хорошим певцом. Он довольно красив собою и 
женат на русской. От него мною записано пять чрезвычайно 
интересных пьес (№ 35—40).

№ 35. «Кыямат» (2) —«Заключительная песня» (см. № 25). 
Пьеса эта сочинена Нобат-Ниязом-бахши на текст из дестана 
«Хурликга и Хемра» *.  Особенностью этой пьесы является то, что 
она на каждом тое (празднестве) поется или играется как за­
ключительный номер музыкальной программы. Она встречается 
в нескольких вариантах. Вот ее текст, записанный со слов Му- 
хаммед-Мурата Непеслиева (в моей записи под нотами подпи­
саны только две первые строфы) **:

Дынмай сэхер перят эдип, 
Тапар менми, балам, сени? 
йыртып якамы чэк эдип, 
Тапар менми, балам,, сени?

Дашгын деря дек гайнасам, 
Мансур дек дарда ойнасам, 
Какнус кимин от чейнесем, 
Тапар менми, балам, сени?

Ыбрайым дек ода гирсем, 
Ысмайыл дек гурбан болсам, 
Давут дек кырк огул берсем, 
Тапар менми, балам, сени?

Адым Хысров, болдум гарып, 
Елуңда гездим саргарып, 
Паны-жаханы агтарып, 
Тапар менми, балам, сени?

. от перевод этого стихотворения:
«В утренний час, непрестанно взывая о помощи, нанду ли я 

тебя, дитя мое? Разрывая свой ворот, раздирая в лохмотья 
одежду, найду ли я тебя, дитя мое?

Забурлив, как река в половодье, оплакивая, как феникс, без 
конца свое горе, идя по канату, подобно Иакову, — найду ли я 
тебя, дитя мое? ■

Что мне сделать: стать ли мне жертвой, подобно Измаилу, 
сгореть ли мне, подобно Ибрагиму, сделаться ли мне отцом со­
рока детей, подобно Давиду? Ибо я не знаю, найду ли я тебя, 
дитя мое?

135



Я, Хысро, говорю: «Я стал одиноким скитальцем, в поис­
ках тебя и исчах. Я думаю: если я обойду весь мир, то найду ли 
я тебя, дитя мое?»

№ 36. «Пейманыц»— «Твое обещание». Эта пьеса, как и две 
следующие, перенята Курбаном-бахши, учителем Карли-бахши, 
от Чолака-бахши. Музыка этой пьесы очень старая и сочинена 
на текст из романа «Лейли и Меджнун»:

Барсац салам дийгин бивепа яра, 
Ханы бизиц билен әхди-пейманың? 
Хич рехимиң гелмез Меҗнуны-зара, 
Ханы бизиц билен эхди-пейманыц?

Еу ничик сөз Меҗнун дири йөренде?
Шерм этмезмиң дең-душларың гөренде? 
Агзымдан от чыкар бир ах урамда, 
Ханы бизиц билен эхди-пейманыц?

Сөвдүгим, от салдын мениц жаныма, 
Ахыр галдыц мен гарыбыц ганына, 
Таила арз эдер мен магшар ханына, 
Ханы бизиц билен эхди-пейманыц?

Гызыл гул ачылып, бу гун соландыр, 
Билдим, ярым, ыкрарыц хем яландыр, 
Гара гозлим, нирде гевнуц галандыр? 
Ханы бизиц билен эхди-пейманыц?

Как и в предшествующей пьесе, под моей нотной записью 
этой пьесы подписана только первая половина текста. Перевод 
его приведен в главе V статьи В. М1. Беляева.

№ 37. «Солтан Сейун» — «Султан-Союн». Пьеса эта напи­
сана на стихи (газель) знаменитого Султан-Хусейна Байкары, 
сочиненные им на смерть своей любимой жены:

Чархы-бет мэхриц элинден эйлерем мен дад-ов, 
Бизни кылды белки гамгын, өзгелерни шад-ов, 
Ниче йыллык ашналык айра душди яд-ов, 
Җеннетиң бурчундакы тубумны йыкдыц, бад-ов, 
Сернегун олмуш озал ол каматы шемшат-ов.
Пыркат эйямында Меҗнун мунча коп лап урмасын, 
Хиҗр азабыц чархыны хич ким ки менден сормасын, 
Мерт эгер трхмы койуп, гер бимахал совук урмасын, 
Тиз гөтериң җисмини, чыксын ки, чешмим гормесин, 
Җамасын бедрец бичип, олтуравер, хайяд-ов.

136



Кадыр алла хөкм кылды бендесине ким үчин, 
Ниче йыллар майыл олдум бир хыялы-хам үчин, 
Иүзи мисли долган айдыр, зүлпи шахы-мар үчин, 
Диймедимми мен саңа нобат мениң җеллад-ов?

Хапызы дек гөвсүне даш урмадың, Солтан Сөйүн, 
Акызып эшки рованым, сормадын, Солтан Сөйүн, 
Ол ки теслим берди сен җан бермедиң, Солтан Сөйүн, 
Яр билен Габра нечүн гирмедиң, Солтан Сөйун, 
Тә җахан барынча галсын сендемен бир ад-ов.

Вот перевод этого стихотворения:
«Взываю о помощи против жестокой судьбы, которая, остав­

ляя других жить в радости, повергла меня в печаль, которая 
унесла в могилу утешение многих лет моей жизни, которая по 
ветру развеяла мой райский идеал, которая отняла у меня ту, 
чей стан был подобен самшиту.

Я бы хотел, чтобы Меджнун не изливал своего горя в раз­
луке, чтобы никто не говорил мне о страданьях, чтобы замо­
розки не губили нежных завязей плодов. Унесите же поскорей 
прах моей любимой с моих глаз и обвейте его саваном.

Всесильный позволил мне, своему рабу, в течение многих 
лет отдаваться счастью, он позволил мне любоваться той, чей 
лик был светел, как луна в полнолуние, чьи косы были словно 
змеи. Теперь рок пресек это счастье и говорит, что наступает и 
моя очередь умирать.

Почему же я, Султан-Союн, не истязал камнями своей гру­
ди, как это делал певец, почему же я не испустил дух, когда 
скончалась моя возлюбленная, почему же я не иду с ней в од­
ну могилу? Ведь если бы я сделал это, память обо мне осталась 
бы жить среди людей до тех пор, пока будет существовать мир».

№ 38. «Огулбег» — женское имя. Эта пьеса является попу­
лярной народной песней на слова Молла-Кемине с музыкой 
Кёр-Коджали. По поводу этой пьесы Карли-бахши Иол-Аманов 
сообщил мне следующее: «В старые времена в Серахсе между 
тремя знаменитыми бахши был спор: кто лучше всех споет. 
Народ, слушавший этих бахши, отдал пальму первенства Кёр- 
Коджали, который в благодарность за это спел присутствую­
щим свою любимую песню «Огулбег». Как й в большинстве 
предшествующих вокальных пьес, и в этой под нотами моей за­
писи подписана только половина текста. Приведу здесь текст 
целиком:

Земиниц лэлеси, асманыц Айы, 
Дүнйәниң гөвхери-кәни, Огулбег, 
Гөзум рөвшен тапар гөрдүгим сайы, 
Гызларыц солтаны, ханы Огулбег.

137



Бас гадам дидәм үстүне, 
Дең басан аяҗыкларыңдан, 
Сен гоюн сагмага чыкаңда 
Гум басан аяҗыкларыңдан, 
Гүл басан аяҗыкларыңдан, 
Бенде Кеминэнин ханы, Огулбег.
Гүли-җеннет перизадыц мислидир, 
Ары топрак адамзадың аслыдыр, 
йигитлик бир яз гүнүниң паслыдыр, 
Бу дүнйәни тутан бармы, Огулбег.
Гара-гара гөзлер билен гөзлешмешек ойнагалы, 
Ширин-ширин сөзлер билен сөзлешмешек ойнагалы, 
Айна кимин йүзлер билен өпүшмешек ойнагалы, 
Бенде Кеминэнин ханы, Огулбег.

Перевод:
«Ты — тюльпан полевой, ты — луна на небе, ты — алмазная 

россыпь вселенной, Огульбег! Проясняется мой взор, лишь я 
взгляну на тебя. Ты — царица среди девушек, Огульбег!

Стань ножкой на очи мои, ибо я обожаю ножки твои с их 
ювной поступью и преклоняюсь перед ними, и когда они сту­

пают по песку, и когда они попирают цветы. Ты — повелитель­
ница беззаветно отдавшегося тебе Кемине, Огульбег!

Ты — райский цветок, ты — прекрасная пери! И хотя все 
в этом мире создано из праха, но молодость подобна весне и, 
как весна, она быстротечна, Огульбег!

Поэтому станем пить блаженство очами, будем говорить 
сладкие речи нашими устами, будем улыбаться друг другу свет­
лой улыбкой! О, пусть будет так, повелительница беззаветно 
отавшегося тебе Кемине, Огульбег!»

№ 39. «Мару шахы-җахан» — «Мере — владыка мира».
Слова Кара-Шахира, музыка Кулока-бахши *.  Текст этой песни 
(у меня в нотной записи подписаны только 1-я, 2-я и 5-я строфы 
стихотворения):

Мару шах-у-жахан или меканым,
Көп дөвранлар сүрдүм сениц үстүңде, 
Хангеченде гурлан базар-дүканым, 
Көп сөвдалар гурдум сениц үстүңде.
йигитлер йыгнанып, бир гецеш тослап, 
Маслахат эйлейип, ярагын беслэп, 
Насреддин шадан делалат ислэп, 
Көп нама гөндердим сениц үстүңде.
Ач гурт дейин гана дегди дишлерим, 
Рүстемден зыяда кылан ишлерим,

138



Ил хакы үчин догры' дуран гочларым, 
Җан алып, жан бердим сеииң үстүңде.

Овал мирас галды Абдылла хандан, 
Шайы, сүнни сорап гечди жахандан, 
Бу ишлер сон болды Гәвүр солтандан, 
Томашалар гөрдүм сениң үстуңде.

Байрамалы хандан алды Велнамы, 
Туркмен беглерине берди энгамы, 
Үч гарындан бәри сүрдүм дөвраны, 
Тогсан йыл сорадым сениң үстүңде.

Ахырында Гара шахырын налышы, 
Даглары эридер, яндырар даты, 
Бакы болды йигитлерин генеши, ’ 
Геңешимиз чашды сениң үстүнде.

Перевод:
«Моя отчизна, город Мере, владыка мира! Я пережил с то­

бою много эпох. О ты, хан-геченское торжище! Много тяжбы у 
меня было из-за тебя.

Сходились к тебе бравые воины, сообща обсуждали свои 
планы и, посоветовавшись, готовили оружие. Я посылал много 
грамот Насреддин-шаху, прося у него помощи. Все это было 
из-за тебя.

Подобно голодному волку, я вступал в кровавые схватки, 
совершил я подвигов больше, чем сам Ростем. За народные 
права грудью стояли мои соколы. И убивал я, и жертвовал со­
бою ради тебя.

Сперва ты остался нам в наследство от Абдулла-хана, поки­
нувшего этот мир после долголетнего царствования над шиита­
ми и суннитами. Случилось это после падения Солтан-Гяура, но 
еще многое привелось мне повидать из-за тебя.

У Байрам-Али-хана тебя отнял Вели-Намы и отдал тебя в 
дань туркменским бекам. И с тех пор уже три поколения я вла­
дею тобой и девяносто лет я управляю тобой.

Когда я вспоминаю все твои несчастья, то я, Кара-Шахир, 
так стенаю, что от моих вздохов тают горы и загораются кам­
ни, ибо я тогда вспоминаю все подвиги и заветы героев, погиб­
ших славной смертью в борьбе за тебя».

По разъяснению историков, Абдулла-хан принадлежал к ди­
настии шейбанидов и правил в 1583—1598 гг.; Солтан-Гяур — 
прозвище одного из правителей (к кому прилагает это прозви­

139



ще автор стихотворения, установить трудно); Байрам-Али-хан — 
правитель Мерва, убитый бухарским Шах-Муратом в 1785 г.; 
Вели-Намы — вышеупомянутый Шах-Мурат (или Шамрат).

Из других вокальных произведений, записанных мною в 
Мерве, два (№ 40—41) записаны от Мухаммед-Мурата Непес- 
лиева и одно — песенка без сопровождения дутара (№ 42) — 
от его жены Гюзели Непеслиевой.

№ 40. «Аллалар балам» (I) —женская песня, перенятая Гю­
зелью Непеслиевой от своей матери. Мотив ее очень старый. 
Вот ее текст, по мнению А. П. Поцелуевского, составленный из 
двух различных колыбельных песен:

Аллай-аллай апалы, 
Үстүңе махмал япалы, 
Сенин, учин ягшы гыз 
Иллер гөзләп тапалы.
Аллай-аллай ал пенже, 
Хер гулпагын. бир пенже, 
Сарыягын. месгеси, 
Гызыл гулун дессеси.

Перевод:
«Баю-баю, мой мальчик. Я тебя укутаю бархатом. А когда 

ты вырастешь, то найду тебе самую красивую невесту.
Баю-баю, мой вояка. Какие у тебя пышные пряди волос. Ты 

приятен сердцу, как свежие сливки. Ты подобен букету из алых 
цветов».

№ 41. «Пелек емрум» — «Увы, моя жизнь». Эта пьеса сочи­
нена на слова Махтумкули. По утверждению Шукура-бахши, ее 
пели еще до Али-бахши. Вот ее текст, только первая половина 
которого подписана под нотами моей записи:

Гара дашдан гара гылы сайлан гез, 
Чөңңелер гөреҗиң, гөзе мыхмандыр; 
Гелен аш дийп гелмез, туршутмагыл йуз, 
Нана мәтәч дәлдир, сөзе мыхмандыр.

Пелек емрум...

Бу дунъе йузуце гулум-гулумдир, 
Пишеси жепадыр, жебри-зулумдыр, 
Хер нәче яшасаң, ахыр елумдир, 
Аманатдыр бу жан, бизе мыхмандыр.

Пелек емрум...

Перевод:
«Как бы ни был остер твой глаз, даже если он в состоянии 

разглядеть черный волос на черном камне, — он только твой
140



временный гость. Не делай недовольной гримасы, когда к тебе 
приходит посетитель за добрым словом, — ибо он тоже твой 
гость.

Каким бы прекрасным ни представлялся тебе этот мир,— 
его сущность не что иное, как тоска, насилье и обида. И сколь­
ко бы ты ни прожил в нем, тебя в конце концов ждет смерть,— 
ибо наша душа дана нам только на время: она только наш 
гость».

Мухаммед-Мурат очень 
просил меня не упоминать в 
моем сборнике туркменской 
музыки о том, что две послед­
ние пьесы наиграны для запи­
си им, так как он не считает 
себя профессиональным пев­
цом. Полагаю, что читатели 
этой книги вполне оценят 
скромность моего друга и по­
мощника, когда познакомятся 
с этими пьесами, не уступаю­
щими по своим качествам 
очень многим произведениям 
туркменской музыки, вошед­
шим в мой сборник.

Песня, записанная мною от 
Гюзели Непеслиевой:

№ 42. «Ышак-ышак бакар 
мен»—«Все вниз да вниз я бу­
ду смотреть» принадлежит к 
домашним женским песням. 
По сообщению Пир-Джан-Са- 
парли, эту песню сочинила де­
вушка из рода ахал-теке. В 
ней она выразила тоску по 
своему родному аулу. Пир- 
Джан слышал эту песню от 
бахши Язмыка. Особенностью

Мухаммед-Мурат Непеслиев.

этой песни является употребле­
ние в ней приема дамак какмак, то есть ударов пальцами по 
кадыку во время пения, что обозначено мною везде крестика­
ми, стоящими над нотами. Вот текст этой песни:

Ышак-ышак бакар мен, 
Докма-дарак какар мен, 
Өз илими гермесем, 
Эрэп-эрэп акар мен.

А вот перевод:
141



«Все вниз да вниз я буду смотреть, ударять буду ткацким 
гребнем. И если мне не придется увидеть моей родины, я вся 
исчахну и угасну навеки».

От Мухаммед-Мурата, во время моего пребывания у него, я 
записал несколько мелодий, употребляемых пастухами (чопана- 
ми), их помощниками (чолуками) и верблюдчиками (дюйе-кеш) 
для управления животными. Вот эти возгласы, употребляемые, 
если необходимо: 1) собрать баранов, когда одни из них рвут 
траву, другие спят, третьи просто бродят:

Гурр_ рой, гурр  рой, гур—гур—гур — гур—гур — гур — гурр  рой!

67 Мойега(о

2) повернуть обратно козлят:

68 АПецго тобега(о

Геч, ай.лан!

3) положить верблюдов на колени (первые две ноты без го­
ловок должны изображать своеобразный горловой хрип):

б9АПеего то<1ега1а

4) погнать верблюдов на водопой:

5) собрать верблюдов:
142



АПеего то<1ега<о

Из немузыкальных впечатлений, полученных мною во время 
моего пребывания в Мерве, я должен упомянуть мое посеще­
ние чопчи Ораз-Джемал в ауле Бай, занимающейся лечением 
детей, вернее, извлечением случайно попавших в горло ребенка 
посторонних предметов: палочек, косточек и т. п. (чоп — значит 
щепочка). Чопчи, которую я видел, была почтенной женщиной, 
матерью большого семейства. На моих глазах ловким кругооб­
разным движением она извлекла из горла двух ребят пальцем, 
обмотанным ватой, у одного — кусочек веточки веника, и у 
другого — большой кусок жеваной бумаги. По окончании опе­
рации чопчи обоим своим пациентам смазала горло толченым 
перцем, после чего ребята моментально успокоились и переста­
ли плакать.



ГЛАВА II

ТАХТА-БАЗАР
Следующим пунктом моей работы по записи туркменской 

музыки был город Тахта-Базар, район которого заселен турк­
менским племенем сарыков. О музыкальности этого племени у 
туркмен существует поговорка: «сарыкский пастух — салыр- 
ский бахши», говорящая о музыкальном превосходстве сарыков

Река Мургаб около Тахта-Базара.

над соседним с ними племе­
нем салыров. Тахта-Базар 
расположен невдалеке от 
афганской границы и был 
большим торговым центром, 
когда граница эта была от­
крыта. В настоящее же вре­
мя Тахта-Базар мало чем 
отличается от простой де­
ревни и насчитывает не бо­
лее 200 жителей. Из учреж­
дений и представителей ин­
теллигенции в Тахта-Базаре 
находятся: исполком, врач, 
ветеринар, агроном и пред­
ставитель водного отдела, а 
также имеется таможня. Го­
род расположен на левом 
берегу реки Мургаб, обра­
зующей здесь так называе­
мую Пендскую долину (до­
лину Пенде).

Здесь я пробыл около 
месяца и сделал целый ряд

144



интересных записей для свое­
го сборника туркменской му­
зыки от двух местных музы­
кантов: Карли-бахши Солта- 
нова и Нобат-Аман-Сехета- 
бахши. Карли-бахши—дехка­
нин, сын известного Солтана- 
тюйдюкчи. Родом он из аула 
Кульджа Тахта-Базарского 
района. Ему 32 года. Он начал 
учиться музыке с семилетнего 
возраста. Обладает блестящей 
техникой и огромным репертуа­
ром. Нервный, экстатичный че­
ловек, беззаветно преданный 
музыке. На среднем пальце 
правой руки у него нет поло­
вины ногтя от постоянной иг­
ры на дутаре.

На мой вопрос: «Что бы ты 
сделал, если бы у тебя отняли
дутар?», — Карли-бахши от- Карли-бахши Солтанов. 
ветил: «Я умер бы».

Нобат-Аман-Сехет-бахши происходит из аула Байрач того 
же Тахта-Базарского района. Учился у своего отца, брата из­

вестного Курбана-бахши. В 
настоящее время ему 25 лет. 
Он учительствует в своем 
родном ауле. Выступать пе­
ред народом Нобат начал с 
семилетнего возраста. Он в 
высшей степени музыкален, 
обладает огромным реперту­
аром и большой и блестя­
щей техникой игры. Высо­
кого роста и с очень инте­
ресной внешностью.

Оба эти музыканта —и 
Нобат-Аман-Сехет-бахши и 
Карли-бахши Солтанов — 
являются одними из наибо­
лее выдающихся туркмен­
ских артистов. Я до сих пор 
не могу решить, кому из них 
отдать пальму первенства 
как исполнителю. При их

Нобат-Аман-Сехет-бахши. совместной игре нельзя ре-
10 Туркменская музыка, т. I. 145



шить, кто из них ведет исполнение, настолько она совершенна 
у обоих. ЕсЛи же сравнивать их темпераменты, то можно ска­
зать, что Карли-бахши нервнее сравнительно спокойного и вы­
держанного Нобат-Амана.

От Карли-бахши я записал десять пьес для дутара (№ 43— 
52). От Нобата же — только одну пьесу для дутара (Хв 53) и 
три вокальные пьесы (Хв 54—56). Все они представляют собою 
исключительный интерес.

Хв 43. «Айланамен» — «Перед тобою я преклоняюсь». Слова 
МЪлланепеса, музыка времен Кёр-Коджали. Пьеса чрезвычайно 
интересная гармонически: вступительные «секстаккорды» (вмес­
то обычных кварт) и «хроматизм» в тактах 42—45.

Хв 44. «Апат» (I) — женское имя. Текст из «Хурлика-Хем- 
ра», музыка времен Кёр-Коджали. По настроению и по общему 
впечатлению эта пьеса не отличается от предшествующей, вы­
деляющейся своеобразной роскошью звучности. Вот текст от­
рывка из «Хурлика-Хемра», положенного в основу этой пьесы:

Гара гөзли, галам галшы, перизат.
Айда билмен, бирже сөзүм бар сана, 
Хиҗриңде көйүп мен, дат билен бидат, 
Ики чешмим бир гермэге зар сана.
Чил-чил олан гара зүлпүң баглама, 
Ханҗар уруп, гара багрым даглама, 
Гедайын мен, — ишигинден ковлама, 
Терек далми намыс биле ар сана?
Дал гердене тылла тумар дакмасан,
Хумай гөзүң сүзүп, гашың какмасаң, 
Иүз мүң сухан дийсем, бәри бакмасаң,’ • 
Ненең эдип яранар мен, яр, саңа?
Сайылы дийр, истәп гелдим, мен репа, 
Вепа исләп гелдим, сен бердиң жепа, 
Хиҗринде хасса мен, сен бергин шипа, 
Шипа исләп гелдим, мен бимар саңа.

Перевод:
«Черноокая, с подведенными бровями, подобная пери, мне 

нужно сказать тебе что-то, но я не смею. В разлуке с тобой я 
сгораю. Помоги, помоги мне, ибо мои очи томятся, желая уви­
деть тебя!

Не заплетай в косы свои распущенные черные волосы, не 
терзай мне сердце ударами кинжала. Не отгоняй от твоих две­
рей твоего несчастного раба. Ибо неужели же ты не дорожишь 
той честью, которую он всегда воздает тебе?

146



Если ты не хочешь надеть для меня на свою стройную шею 
золотое ожерелье, если ты не хочешь одарить меня твоей оча­
ровательной улыбкой, если ты не хочешь даже взглянуть на 
меня в ответ на тысячу моих нежных слов, — то как же я мо­
гу знать, что тебе приятно, моя дорогая?

Я пришел к тебе, ожидая взаимности. Но ты причиняешь 
мне одно лишь горе. Я болен от разлуки с тобой. Так исцели 
же меня от этой тяжкой болезни!»

№ 45. «Гырыклар» — «Сорок». Текст из «Шасенем и Гари- 
па», музыка времен Кёр-Коджали. Одна из наиболее обширных 
по размерам пьес моего сборника. Она также замечательно ин­
тересна по силе и глубине поэтических эмоций и чрезвычайно 
богата и ярка ритмически. Возможно, что в ней есть азербай­
джанские влияния. По некоторым сведениям, название этой 
пьесы связано с тем, что она имеет массу вариантов у различ­
ных туркменских племен.

№ 46. «Саят жан, Хемраны саца табшырдым» — «Душечка- 
Саят». Текст из «Саятли Хемра», автор музыки неизвестен. 
Очень изящная пьеса.

№ 47. «Арап Рейхан»—«Араб Рейхан». Текст из «Гёр-оглы», 
автор музыки неизвестен. Эта пьеса иллюстрирует один из эпи­
зодов знаменитого романа о Гёр-оглы, относящийся к борьбе 
Гёр-оглы с родственником похищенного им Овеза, виночерпия 
и приемного сына легендарного разбойника-поэта.

№ 48. «Хош гал инди»—«Прощай!» Слова этой пьесы заим­
ствованы из романа «Зохре и Тахир» Молланепеса. Музыка ста­
рая.

№ 49, 50, 51 и 52. «Багшылар». Эти четыре пьесы представ­
ляют особый интерес, так как они изображают состязание 
туркменских музыкантов, происходившее, как мне сообщали, в 
Серахсе в те времена, когда этот город был центром Туркме­
нии. Состязание это было на приз аля гайш, то есть на ценное 
украшение для лошади. Первая из этих четырех пьес приписы­
вается Нобат-Ниязу, вторая — Кара-Шахиру, третья — Джеп- 
пару-бахши и четвертая — Кёр-Коджали. Между этими пьеса­
ми есть много общего и они скорее всего могут рассматриваться 
как четыре виртуозные обработки одной и той же первоначаль­
ной пьесы, послужившей как бы темой для соревнования. При 
этом каждый бахши, игравший после своего соперника, старал­
ся затмить его своей техникой и своей изобретательностью в 
варьировании и усложнении основного мотива.

Из пьес, записанных мною от Нобат-Аман-Сехета-бахши, на 
первое место я должен поставить пьесу для дутара —

№ 53. «Зулмы көпдүр шол дагларыц»—«Много зла в тех го­
рах». Сочинена во времена Джеппара-бахши на текст из «Гёр- 
оглы». Это — произведение воинственного характера и сурового 
колорита.

Кроме этой пьесы я записал от Нобата еще три айдыма, то 
10*  147



есть вокальные пьесы с сопровождением дутара. По поводу 
этих пьес, как и по поводу произведений туркменской музыки 
вообще, я должен заметить, что в них, взамен мелодической 
красоты, вложена какая-то необыкновенная глубина пережива­
ний, что в них больше внутренней проникновенности, чем внеш­
ней красоты, и что в них, наконец, абсолютно отсутствует налет 
слащавости, столь часто наблюдаемый в музыке персов и 
узбеков. Вот эти пьесы:

№ 54. «Атчапар»— «Наездник». Текст этой пьесы взят из 
романа «Хурлюкга и Хемра». Вот он:

Пырагын одуна гунде янар мен, 
Чархы-пелек кимин йүз мүң дөнер мен, 
Көлүнден айрылан ялныз сона мен, 
Мана мургзарлы кол дийип аглар мен.
Хысров айдар, гүнүм ах билен гечер, 
Ажал гелип, бир гүн донумны бичер, 

, Өзүм өлен гүнүм чырагым өчер, 
Мана огул атлы гул дийп аглар мен.

Перевод:
«В огне разлуки сгорает моя жизнь. С начала разлуки ты- 

ячу раз свод небесный обошел вокруг земли. В разлуке с моей 
красавицей-пери я стал жалким бедняком. Я плачу по отнято­
му у меня цветку.

Я, Хысро, говорю: «Мои дни проходят в стенаниях. Я жду, 
когда наступит мой смертный час и меня оденут в саван. Я жду, 
когда угаснет светильник моего рода, и плачу о том, что у меня 
нет сына, который мог бы его продолжить». *

№ 55. «Я рахым» — «О, боже милостивый!» Эта пьеса напи­
сана на текст из «Саятли Хемра»:

Кадыр мөвлам гөз үстүнде гаш бермиш, 
Лаглыдан, мерҗенден, дүрден диш бермиш, 
Ак гөвсүнде юмарланып баш бермиш, 
Гүленде титрешер чаг мэмелериц.

Пүзүңни мензетдим Ай биле Гүне, 
Бир терса гызыдыр, хич гирмез дине, 
Ашык Хемра аглап бакар йүзүне, 
Бал билен югурлан яг мэмелериц.

Перевод;
«Хотя ты и дочь христианина и тебе никогда не стать право­

верной, но я уподобляю твой лик луне и солнцу и вижу твою 
белоснежную грудь во мраке моих бессонных ночей.
148



Да дарует тебе всевышний долгую жизнь, ибо прекраснее 
жемчуга и драгоценных камней твои зубы, и твои снежно-бе­
лые, выросшие в тени груди уже начали округляться».

№ 56. «Айҗемал» — женское имя. Слова Дован-Шахира, 
музыка старая. Текст:

Агалар, ашыгам, — тапмадым чэре, 
Хер заман яныма гелсин Айжемал, 
Айралык дердинден йүрегим пара, 
Достлар, ашыклыгым билсин Айжемал. 
Рөвзан кимин гөзүм галды ёлларда, 
Халым харап болды бедян чөллерде, 
Аҗап-түрпе җайлар бардыр бизлерде,— 
Ажап-түрпе жая гелсин Айжамал.

Перевод:
«Друзья,-я влюблен! Нет мне исцеленья! Неотступно со мной 

образ Ай-Джемал1 Мое сердце истерзано мукой разлуки. Я хо­
чу,, чтобы мои друзья знали о моей любви к Ай-Джемал.

Мой взор, как окно сторожевой башни, устремлен на доро­
гу. Мой дух подавлен, как среди дикой пустыни. Я выстроил 
замечательные чертоги для того, чтобы ввести в них-мою Ай- 
Джемал!»

В Тахта-Базаре мне удалось записать также замечательную 
песню афганцев из Меймене (афганский город, расположенный 
недалеко от границы), исполненную мне на афганском дутаре 
с двумя настроенными в унисон струнами. Эта песня, приведен­
ная в главе VI статьи В. М. Беляева (см. нотный пример 1), 
называется «Вай гүлүм гитди» («Моя любовь ушла») и яв­
ляется изумительным по теплоте и изящной простоте ме­
лодического рисунка произведением, которое можно причислить 
к шедеврам народного музыкального творчества азиатского 
Востока.

Во время моего пребывания в Тахта-Базаре я посетил в со­
провождении одного местного жителя и двух русских красноар­
мейцев знаменитые группы пещер, находящиеся в небольших 
горах в нескольких верстах от города. Для своей экспедиции 
мы вооружились фонарями, веревками, топорами и кирками. 
Самая главная из этих пещер — Еке-Дешик (буквально: одна 
дыра) *.  В нее мы влезали ползком. Воздух в ней спертый, от­
равленный запахом экскрементов населяющих пещеру в огром­
ном количестве летучих мышей. В горе сделано двухэтажное 
подземелье, в некоторых комнатах которого я нашел следы по­
лузасыпанных ям, служивших, вероятно, или колодцами, или 
же хранилищами зерна. Б поисках чего-нибудь интересного я 
хотел спуститься в один из этих колодцев, но должен был с по­
ловины дороги вернуться назад, так как там оказалась змея. 
Ничего интересного в этой пещере открыть мне не удалось.

149



Можно предполагать, что в прежние времена этой пещерой, как 
неприступной крепостью, владело какое-нибудь афганское 
племя.

Другая группа пещер, расположенная в другую сторону от 
города, называется Беш-Дешик, то есть пять дыр, так как она 
имеет пять входов. Эти входы в нее находятся в отвесной скале 
на высоте, дважды превышающей человеческий рост. Мой спут­
ник туркмен влез наверх с помощью топора, а мы все влезли 
за ним по веревке. Как и в первой пещере, здесь мне не уда­
лось найти ничего интересного. Я мог только заметить на стене 
надпись, сделанную одним русским туристом. По местной леген­
де, в древние времена в пещере жила змея, обросшая волоса­
ми и кричавшая по вечерам по-козлиному.

В самом Тахта-Базаре за городским садом есть могила од­
ного туркменского святого длиною в 9 аршин. Этот святой, по 
преданию, был богатырем 18 аршин росту, и здесь похоронена 
только половина его тела. Около могилы лежат приношения — 
рога туров и джейранов.

Ьо время моего пребывания в Тахта-Базаре я получил при­
глашение в один аул, находящийся в 15 верстах от города, на 
музыкальный вечер» с участием виднейших местных бахши. 

Здесь я собственными глазами убедился в том, с каким благо­
говением туркмены относятся к музыке. «Музыкальный вечер» 
продолжался с 6 часов вечера до двух часов ночи. В помеще­
нии, где была музыка, собрался весь аул. За недостатком мес­
та слушателям пришлось стоять, причем все время, пока испол­
нялась музыка, слушатели оставались без движения. Во время 
этого визита я убедился также в необычайной свирепости турк­
менских аульных собак, способных стащить на землю человека, 
едущего верхом на ишаке!

По окончании моей работы в Тахта-Базаре я вернулся в 
Мере, откуда поехал приблизительно в конце октября в Ашха­
бад, где мне необходимо было сделать доклад в ГУСе*  Нар- 
компроса Туркменистана. Один из моих докладов был публич­
ным со свободным входом для всех желающих. На этом докла­
де произошел любопытный инцидент, который я должен здесь 
описать, так как он связан с моею записью пьесы «Гырыклар» 
(№ 45). После того, как я исполнил, в числе других произве­
дений, эту пьесу, один из присутствовавших на докладе заявил, 
что эта песня неверно записана и в подтверждение своих слов 
просил прослушать его знакомого музыканта, которого он при­
вел с собой на собрание. Музыканта попросили сыграть эту 
пьесу и он сыграл один из ее вариантов, расходящийся в неко­
торых деталях с моей записью. После этого мой оппонент стал 
вести себя уже несколько вызывающе и критиковать мои за­
писи без достаточных к тому оснований. Видя это, по совету 
одного из членов президиума собрания я решил проигрывать 
остальные пьесы из моих записей, не объявляя их названий, как 
150



я это делал сначала. Мой оппонент, оказавшийся, по-видимому, 
не очень музыкальным человеком, несколько раз ошибся в оп­
ределении записанных мною пьес, хорошо известных всей ос­
тальной аудитории. Это сначала охладило его полемический 
задор, а затем и заставило его перейти на самую заднюю ска­
мейку в помещении, где я делал доклад, и уже воздержаться 
от участия в общем обсуждении моих записей.

После этого до февраля месяца наступил временный пере­
рыв в моей работе.



ГЛАВА III .
СЕРАХС

С наступлением весны я возобновил свои работы по записи 
туркменской музыки. На этот раз первой целью моего путеше­
ствия был город Серахс, находящийся на границе с Персией и 
лежащий на реке Теджене. В Серахс я ехал через город Тед- 
жен, к району которого Серахс относится и от которого он на­
ходится в 120 верстах по почтовой дороге. Это расстояние я с 
Мухаммед-Муратом Непеслиевым преодолел на автомобиле, 
приехав в Серахс 24 февраля около трех часов утра после ряда 
приключений с проколами шин и другими задержками в дороге.

Серахс и его окрестности населены туркменским племенем 
салыров, в количестве 2000 человек обитающих в Серахском 
оазисе. Серахс представляет собою маленький городок, так же 
как и Тахта-Базар, потерявший свое значение пограничного 
торгового города из-за закрытия персидской границы. Несмотря 
на это, он все же имеет некоторое значение как центр закупки 
шерсти и кожи.

Приехал я в Серахс в самом начале весны, когда еще не со­
шел снег, и был очень любезно принят членами местного ис­
полкома, предоставившего мне помещение, в красной чайхане.

Сразу же по приезде в Серахс Мухаммед-Мурат развил 
свою деятельность по ознакомлению с городом, приобретению 
знакомств и разысканию местных музыкантов. Результаты его 
хлопот оказались, как и всегда, весьма удачными — и уже на 
следующий день ко мне пришли местные музыканты Мухи-бах- 
ши и Реджеп-Клыч, с которыми я отправился в местный клуб, 
где сыграл им на имевшемся там не особенно исправном пиа­
нино свои мервские и тахта-базарскце записи. Эта демонстра­
ция моих записей произвела самое благоприятное впечатление 
на Мухи и Реджепа, наглядно доказав серахским музыкантам
152



возможность точной записи туркменской музыки, и отношения 
с ними у меня были, таким образом, тесно завязаны с самого 
начала. Все следующие за тем дни прошли у меня в работе по

Серахс. Мальчик с верблюдом.

записи туркменской музыки от Мухи-бахши, Реджеп-Клыча, 
Анна-бахши, Сапар-Клыча и Ораз-Салыра.

Наибольшее количество пьес туркменской музыки в Серах- 
се было записано мною от Мухи-бахши Аман-бахши-оглы (та­
ково полное имя Мухи), ока­
завшегося прекрасным и тон­
ким музыкантом. Мухи-бах­
ши — сын очень популярного в 
свое время Амана-бахши, про­
исходившего из рода курджа- 
ли и умершего в 1895 году по 
дороге из Мерва в Серахс. Об 
Амане-бахши проф. А. Н. Са­
мойлович сообщает в «Живой 
Старине» за 1908 год следую­
щее: «Аман-бахши, мервский 
теке отдела Отамыш один вос­
произвел следующую сложную 
сцену. Взяв большую, длин­
ную, грушевидную тыкву и 
завернув ее в пестрый платок 
наподобие младенца, Амап- Мухи-бахши Аман-бахши-оглы.

153



бахши изобразил, как укачивает своего ребенка салырская жен­
щина, муж которой уехал в Персию. То он поет женским голосом 
с салырским произношением колыоельную песенку, прерывая ее 
угрожающими возгласами и жестами по адресу неугомонного 
младенца,то плачет, как настоящий ребенок. Вот возвращается 
муж салырки, усталый, голодный, и, видя плачущего сына, 
начинает ссору с женой. Здесь имитатору приходится разыгры­
вать сразу три роли! В конце концов супруг ударяет супругу, а 
та вцепляется ему в бороду и рвет из нее волосы клочьями. Всю 
эту сцену, и особенно финал ее, Аман-бахши провел удивитель­
но серьезно, живо, ярко, с увлечением, — как истинный артист. 
Насколько нам известно, далее такого зародышевого состояния 
драма у туркменов не идет» *.  Это свидетельство проф. 
А. Н. Самойловича чрезвычайно интересно как указание на то, 
что Мухи-бахши, подобно многим другим туркменским музы­
кантам, происходит из артистической семьи, с детства оказы­
вавшей влияние на развитие в нем музыкальных способностей.

рузья отца Мухи-бахши и средн них известный дутарчи Сол-

Слева направо: Ораз-Салыр, Реджеп-Клыч и Мухаммед-Мурат Непеслиёв.

тан-Нияз, умерший в 1917 году и пользовавшийся среди турк­
менских бахши исключительным художественным авторитетом, 
за что он получил прозвище «устата» (учитель), принимали 
весьма деятельное участие в его музыкальном развитии и в пе­
редаче ему репертуара его отца. Своей большой техникой в иг­
ре на дутаре Мухи-бахши всецело обязан Солтану-Ниязу, у ко­
торого он прошел хорошую и строгую школу. Интересно отме­
тить, что Солтан-Нияз около года учил Мухи-бахши только уда­
рам кистью по открытым струнам. Мухи-бахши был также и 
154



певцом, по лет 15 тому назад он потерял голос при весьма за­
гадочных обстоятельствах. Он предполагает, что был опоен ка­
ким-то снадобьем нз зависти или из-за личных счетов, но не ис­
ключает возможности потери голоса из-за простуды, хотя в по­
следнем весьма сомневается. Мухи-бахши пользуется большой 
популярностью среди салыров. Во время моего знакомства с 
ним ему было 40 лет.

Что касается Реджеп-Клыча из аула Одъюка, то подробно­
сти его биографии мне почти неизвестны. Он ученик Ораз-Са- 
лыра, о котором я буду говорить в этой главе и с которым Ред­
жеп неоднократно выступал на тоях в Ашхабаде, Теджене, Ме- 
не-Чече * и других местах. Много раз пел Реджеп и с Мухи-бах­
ши. Он обладает высоким голосом и превосходно владеет при­
емом секдирмек. Несмотря на свои сравнительно молодые ле­
та — ему всего 32 года, — он разочарован в жизни и настроен 
пессимистически. Ту единственную пьесу, которую я записал от 
него, он пел мне под аккомпанемент Мухи-бахши.

Сапар-Клыч (с тюйдюком) и Мухаммед-Мурат Непеслиев (справа).

После Мухи и Реджепа я познакомился в Серахсе с тюй- 
дюкчи Сапар-Клычем Джума-оглы, от которого я записал три 
пьесы для тюйдюка (№ 67—69) и с Анна-бахши Тедж-Меммет- 
бахши оглы, от которого я записал только одну пьесу для ду­
тара (№ 66). Сапару 36 лет. Он происходит из аула Кичи-Ага. 
Анна-бахши 40 лет. Происходит он из аула Гедек. Он ученик 
Солтан-Нияза-бахши, с которым и выступал публично. Отец 
Анна-бахши, Тедж-Меммет-бахши, как показывает его имя, 
был также профессиональным музыкантом.

155



Чрезвычайный интерес для меня представляло знакомство с 
Ораз-Салыром Мети-бахши-оглы, жившим в некотором расстоя­
нии от Серахса. Поэтому, по просьбе Мухаммед-Мурата, Ред- 
жеп-Клыч ездил в аул за Ораз-Салыром, который после этого 
приглашения приехал ко мне на другой день. Он — человек ог- 

Ораз-Салыр Мети-бахши-оглы.

хал, отказавшись взять от 
ров, какое бы то ни было

ромного роста и крупного сло­
жения (прежде был борцом), 
очень сурового вида. В начале 
он отказывался от работы со 
мной под тем предлогом, что 
он очень занят делами, что он 
простой дехканин и что другие 
бахши поют те же песни, что и 
он. После долгих уговоров он 
согласился приехать в следу­
ющий базарный день и петь 
для меня. Это случилось через 
неделю. После того как я за­
писал от него одну пьесу (№ 
74), он несколько размяк, ви­
дя наше сочувственное к нему 
отношение, и вечером очень 
много пел под аккомпанемент 
Мухи-бахши, бывшего на этот 
раз в особенном ударе и в 
очень хорошем настроении. 
Среди исполненных Ораз-Са­
лыром пьес некоторые были 
замечательно интересны в рит­
мическом и декламационном 
отношении. На следующее ут­
ро я записал от Ораза-Салыра 
другую пьесу (№ 75), и он уе- 
нас, как от гостей салы- 

вознаграждение. И это нес­
мотря на то, что, уезжая из аула в пору весенней страды, 
он нанял за себя человека засеять его поле. При этом он ска­
зал: «Ни от тебя, ни от Наркомпроса никаких денег не возь­
му. Я пою — это я дарю народу!»

Ораз-Салыр Мети-бахши-оглы — дехканин аула Первый 
Ялавач, 50-ти лет от роду. Отец его, Мети-бахши, обладал хо­
рошим голосом и хорошо владел дутаром. Его старший брат, 
Черкез-бахши, был также певцом, выступал обычно с тюйдюк- 
чи и пользовался большой популярностью. Очень известный 
Ага-Джан-бахши заимствовал от него песни. Ораз-бахши за­
учивал свои айдымы от отца и брата. Благодаря высокому и 
красивому голосу, а также мастерскому владению приемом сек- 
дирмек, что дается далеко не всякому бахши, Ораз-Салыр прп- 
156



обрел очень широкую известность, и его выписывали на той 
в Ашхабад, Мере, Тахта-Базар и другие города Закаспия. Из 
учеников Ораза выделяется Реджеп-Клыч, о котором я уже упо­
минал в настоящей главе.

Ораз-Салыр, между прочим, так объяснил мне происхож­
дение вокального приема джук-джук: «Прием употребляется 
певцами, не владеющими приемом секдирмек, заменяющими его 
приемом джук-джука».

Перед моим отъездом из Серахса я вновь ходил с Мухи-бах- 
ши в клуб, где играл ему записанные от него пьесй, чем привел 
его в совершенный восторг. Он был поражен возможностью 
фиксации на бумаге туркменских музыкальных произведений. 
На следующий день после этого я демонстрировал в том же 
клубе свои записи ответственным работникам исполкома, кото­
рые так же, как и Мухи-бахши, выразили мне свое полное удов­
летворение от слушания моих записей. Потом мне сообщали, что 
вечером, собравшись в красной чайхане, они долго и горячо об­
суждали свои впечатления от моей демонстрации.

Из музыкальных впечатлений, связанных с моим пребыва­
нием в Серахсе, я должен упомянуть здесь также несколько по­
сещений мною серахского чопана (пастуха) Джемшида и ис­
полнение Сапаром на тюйдюке шутливой песенки «Азан», пред­
ставляющей собою остроумную имитацию пения муллы. Я дол­
жен упомянуть здесь также о той, часто встречающейся в му­
зыке туркмен, грустной ноте, которая является результатом их 
размышлений о жизни и которую я особенно остро почувство­
вал в Серахсе. В Серахсе же на мой вопрос, почему у туркмен 
существует из струнных инструментов только один дутар, — я 
получил следующий ответ от Анна-Нияз-пелювана (звездочета, 
о котором я буду говорить ниже), друга Амана-бахши (отца 
Мухи-бахши): «Туркменам довольно и дутара, так как даже 
только с помощью этого скромного музыкального инструмента 
туркменские музыканты побеждали персидских».

От Мухи-бахши я записал 9 пьес для дутара. Опишу их 
вкратце.

№ 57. ' 'п тара гозли» — «Черноокая моя возлюбленная». 
Музыка этой пьесы относится ко временам Нобат-Нияза-бахши 
и сочинена к следующим словам из «Саятли Хемра»:

Дембе-дем ах уруп, яра яр дийип, 
Мен арзув чекер мен, яр тара гөзли;

Ахырет вепасы киме бар дийип, 
Мен арзув чекер мен, яр тара гезли.

Сынамда тагмадыр ышкыц ярасы, 
Сен болуп сен ашыкларың сереси, 

Ики дидәм, гөзүм агы, гарасы, 
Мен арзув чекер мен, яр тара гезли.

157



Сен Лейли, мен Межнун болуп гезер мен, 
Сен Ширин, мен Перхат, даглар газар мен, 
Кабул этсен,- ширин жана дөзер мен, 
Мен арзув чекер мен, яр тара гөзли.

Хемра диер, Хэзирбейжан илинден, 
Тирер идим бакҗасында гүлүнден, 
Гучар идим ярын инче билинден, 
Мен арзув чекер мен, яр тара гезли.

Перевод:
«То и дело я вздыхаю и повторяю: «О, моя возлюбленная!» 

Я пылаю к тебе желанием, черноокая моя возлюбленная! 
Я буду верен тебе до гроба. Я пылаю к тебе желанием, черно­
окая моя возлюбленная!

На моем теле выжжена рана любви. Я думаю только о тебе. 
Ты для меня дороже очей. Я пылаю к тебе желанием, черно­
окая моя возлюбленная! •

Ты —Лейли, а я брожу, подобно Меджнуну. Ты — Ширин, 
а я выворачиваю горы, подобно Ферхаду. Я готов пожертвовать 
ради тебя своею душою. Я пылаю к тебе желанием, черноокая 
моя возлюбленная!

Я, Хемра из Азербайджана, вспоминаю, как я там в саду 
срывал цветы и как я там обнимал твой тонкий стан. Я пылаю 
к тебе желанием, черноокая моя возлюбленная!»

Имена Ширин и Ферхада — это имена героев восточного 
«родного романа «Ферхад и Ширин».

№ 58. «Салтык» (1)—«Салтык». Эта пьеса является одним 
из наиболее любимых салырами произведений. Музыка ее — 
времен Нобат-Нияза-бахши. Содержание ее текста следующее: 
один туркмен по имени Магрупи из рода салтык, живущего 
на берегах Аму-Дарьи, бежал из персидского плена, где он был 
ослеплен и где он провел в заточении 10 лет. Встречая на пути 
бегства караваны, он спрашивал всех о здоровье своей люби­
мой жены Артык-Нияз. Приближаясь постепенно к своему аулу, 
он все время пел о своей любви к жене. Артык-Нияз сердцем 
почувствовала приближение мужа и, прибежав однажды к его 
отцу, она сообщила ему о том, что она чувствует приближение 
мужа и даже слышит издалека его голос. Отец не поверил 
этому предчувствию своей снохи, но не мог разуверить ее и не 
мог успокоить ее волнения. Прошла ночь, а за нею и утро,— 
и вдруг Магрупи пришел в родной аул, не обманув предчувст­
вия горячо любившей его жены. «Так издалека может чувство­
вать сердце приближение любимого человека», — гласит мораль 
этого рассказа. Приводимый стихотворный отрывок содержит 
обращение Магрупи к одному из встретившихся ему на дороге 
туркмен:

158



Цур, гардашым, сенден хабар алайын, 
Артыкныяз атлы ярым аманмы?
Серви дек бойларыц, ай дек жемалын, 
Ак йүзүнде зүлпи тарым аманмы?

Абы-зензем сувы, чешме-булагы, 
Аманмыка гөзеллериң авлагы, 
Хиндистанда битен румы-түвлеги, 
Самаркантда битен нарым аманмы?

Ядымдан чыкарман хер шам- сэхер, 
Ярылды йүрегим, тиз бергин хабар, 
Диллери тотыя, леблери семер, 
Билбил учан ол гүлзарым аманмы?

Он дөрди гиҗәниң шам салан айы, 
Нэзенин инчедир, бойы сурайы, 
Магрупы дийр, сен эйлегин харайы, 
Вадалы, вепалы ярым аманмы?

Перевод:

«Стой, брат, подожди! Дай расспросить тебя о том, здорова 
ли моя подруга Артык-Нияз? Ее стан подобен кипарису, ее 
красота подобна луне. Невредимы ли пряди ее волос, словно 
струны спускающиеся с ее головы?

Влага Земзема, вода родников и ключей — здорова ли она, 
единственная среди всех красавиц? Выросший в Хиндустане 
византийский плод, созревший в Самарканде гранат мой — 
здорова ли она?

Ни вечером, ни утром я не забываю, мое сердце разрывается 
на куски в разлуке с ней. Она красноречива, как попугай, ее 
уста —словно спелый плод. Здорова ли она — тот сад, из кото­
рого улетел соловей?

Она — как полная луна, озаряющая ночь своим сиянием. 
О, мой брат, скажи мне, здорова ли она, моя верная подруга?»

Пьеса эта отличается удивительной изысканностью ритма, 
замечательными перебоями ускорений и замедлений темпа и не­
обычным изяществом музыки. Всё нетерпение двух любящих 
существ, стремящихся после долгой разлуки соединиться друг 
с другом, выражается в прерывистых мелодических фразах 
«Салтыка».

№ 59. «Кече багы» — «Сад». Музыка времен Нобат-Нияза- 
бахши, текст из «Шасенем и Гарипа»:

Заг эеси багын этмиш гадаган, 
Мениц ярым бага сейле гелейди, 

159



Билбиллер гонмушдыр гүлден ол гуле, 
Мениң ярым бага сейле гелейди.

Тоты, сен өзүии сөзе чаглама, 
Сенубер, сен боюн эгип аглама, 
Сүнбүл, сен сачыңы тар-тар баглама, 
Менин, ярым баг сейлине гелейди.

Гарып ашык ене багбанлык кылып, 
Айралык дердине багрыны дилип, 
Ашыгыныц етим галганын билип, 
Шасенем гыз баг сейлине гелейди.

Перевод:

«Сад, в котором мы с тобой встречались, уже больше тебя 
не видит. Ах, если бы ты, моя возлюбленная, пришла в него! 
Соловьи в нем порхают с цветка на цветок. Ах, если бы ты, моя 
возлюбленная, пришла в него!

Не плачь, дорогая Шасенем о Гарипе. Не склоняй вниз свою 
головку, подобно фиалке. Не заплетай в знак печали темные 
пряди своих черных волос. Вспомни, что я в моем саду думаю 
о тебе. Ах, если бы ты, моя возлюбленная, пришла в него!

Твой бедный возлюбленный пронзен в сердце жалом любви. 
Твой возлюбленный осиротел. Твой возлюбленный стал садово­
дом в том саду, где мы раньше встречались. Ах, если бы ты, 
моя возлюбленная, пришла в него!».

№ 60. «Гитме, балам» — «Не уходи, мой любимый!» На сло­
ва из «Саятли Хемра»:

Балам, гулак гойгун ахы-зарыма, 
Гитме, балам, гитҗек ёлларың дашдыр;
Субху-шам дүшер сен мениц ядыма, 
Гитме, балам, гитж,ек ёлларыц дашдыр.

Сен болмасан, бу дүнйәни нейлэрин, 
Хижран оды билен багрым дагларын, 
Мен өзүми бирибара чагларын, 
Гитме, балам, гитҗек ёлларын, дашдыр.

Атац Ахмет айдар гөвнүнде барын, 
Истэп тапабилмен гарып магарын,, 
Гөвнүңден чыкаргыл алмадык ярыц, 
Гитме, балам, гитж,ек ёлларын, дашдыр.

Перевод:
«Мое дитя! Склони ухо ко вздохам и стенаньям моим. Не

160



уходи, мое дитя! Далеко то место, куда ты уезжаешь. Утром и 
вечером моя мысль неотступно с тобою. Не уходи, мое дитя! 
Далеко то место, куда ты уезжаешь.

Если тебя не будет со мной, на что мне этот мир? Мое 
сердце сгорит в огне разлуки. Я предаю себя в руки единому 
богу. Не уходи, мое дитя! Далеко то место, куда ты уезжаешь.

Я, твой отец Ахмет, высказываю тебе все, что у меня на 
сердце. Ведь если ты умрешь на чужбине, то я не смогу даже 
найти твою могилу. Изгони из твоего сердца возлюбленную, 
которая еще не принадлежит тебе. Не уходи, мое дитя! Далеко 
то место, куда ты уезжаешь».

№ 61. «Гел, гөвүн, яра гидели» — «Пойду-ка я к своей заз­
нобушке!» Слова Молланепеса. Как и предыдущая, эта пьеса 
несколько менее интересна, чем остальные пьесы, записанные 
мною от Мухи-бахши.

№ 62. «Хажы голак» — собственное имя. Как и обе первые 
пьесы, записанные мною от Мухи (№ 58 и 59), принадлежит 
к числу очень любимых салырами пьес. Она сочинена Хаджи- 
Кулоком на слова из «Саятли Хемра» (?):

Мен гитди дийибан чыкма ёллара, 
Ганрылып бакмагын сагу-соллара, 
Серим гурбан болсун нэзик биллере, 
Агламагын, Селбиниязым, гал имди.

Мен гитди дийибан бакма перишан, 
Бихуда чекмегин ах билен пыган, 
Ширин ж,аным болсун ёлунда гурбан, 
Ала гезли север ярым, гал имди.

Перевод:

«Не выходи на дорогу, думая, что я ушел. Не смотри с пе­
чалью во все стороны. Я рад сложить голову ради твоего 
личика. Не плачь, Сельви-Нияз, вернись!

Не печалься от мысли, что я ушел. Бесцельно не вздыхай 
и не стенай. Я хочу пожертвовать ради тебя своей жизнью. 
Вернись же, чудноокая возлюбленная моя, вернись!»

Об авторе музыки этой пьесы Пейда-тюйдюкчи сообщил мне 
следующее. Хаджи-Кулок (безрукий хаджи) из Серахса был 
очень уважаемым музыкантом и учителем Нобат-Нияза и 
Байрам-Байри. Будучи молодым, он влюбился в девушку по 
имени Арна-Гюль, и они решили бежать. Сигналом к бегству 
Арна-Гюль из родительского дома должна была послужить 
песня «Арна гулум саба билен», («Моя Арна-Гюль с рас­
света...»), сочиненная для своей возлюбленной Хаджи-Кулоком. 
Похитив девушку, Хаджи-Кулок всячески оберегал ее и скры­
вал от посторонних глаз, во время пути пряча ее в опасные
11 Туркменская музыка, т. I, 151



минуты в мешок. Недалеко от Аму-Дарьи беглецам встретился 
томимый жаждой туркмен, попросивший у Хаджи-Кулока воды, 
которой у того не было. Встречный туркмен обратил внимание 
на то, что из мешка, где была спрятана Арна-Гюль, капает 
жидкость. Так как жажда туркмена была необычайно сильной, 
то он стал пить эту капающую жидкость, оказавшуюся соленой 
и не похожей на воду. Хаджи-Кулок успокоил туркмена, сказав 
ему, что скоро будет река, из которой он и сможет утолить 
свою жажду, а сам отправился дальше. Его и девушку при­
ютили у себя сакары, среди которых они прожили долгое 
время».

№ 63. «Нежеп» (Жыгалы)—«Неджеп». Слова из дестана 
«Неджебоглан», музыка Ша-Бенде.

№ 64. «Ганд-у шекерли» (1) —«О, моя сладкая, как сахар!» 
Вариант — № 71.

№ 65. «Эзизим» — «Моя милая». На слова Пидаи.
Единственная пьеса, записанная мною от Анна-бахши Тедж- 

Меммет-бахши-оглы.
№ 66. «Гарры хан» — собственное имя. Пьеса эта написана 

на текст из «Шасенем и Гарипа»:

Башына дөнейин, Шасенем солтан, 
Нэше бойнун буруп, мелул болар сен? 
Ят эдип агласан, менем агларын, 
Нэше бойнун. буруп, мелул болар сен?

Ашыклык дийгенин яман хал болар, 
Яр ёлунда элип каддым дал болар, 
Сенин, ата-бабан бизе яр болар, 
Нэше бойнун буруп, мелул болар сен?

Кепдери дийгенин ажап гуш болар, 
Перин тутсаң, тамам дүйби бош болар, 
Өлмедиклер бир-бирине душ болар, 
Нэше бойнун буруп, мелул болар сен?

Сана Акҗа дийсем, адың Гүлнахал, 
Паны дүнйә бумекандыр, бимысал, 
Бэш гүн ойнап гүл-де, гарып гөвнүм ал! 
Нэше бойнун буруп, мелул болар сен?

Перевод:

«Шасенем, царица, перед тобой я склоняюсь. Почему ты 
грустишь, склонив свою голову долу? Если ты плачешь, вспо­
миная о прошлом, то и я тоже буду плакать с тобой. Почему 
ты грустишь, склонив свою голову долу?

Плохая это вещь, которая называется любовью. Из-за 
162



любви стан мой, бывший ранее прямым, как буква алеф, стал 
теперь кривым, наподобие буквы дал. Твой отец и твой дед 
были нашими друзьями. Почему же ты грустишь, склонив свою 
голову долу?

Удивительная птица — голубь: если схватить ее за перья, 
она вся линяет. Пока мы живы, мы еще можем встретиться 
друг с другом. Почему же ты грустишь, склонив свою голову 
долу?

Хотел бы я назвать тебя другим именем, чем то, которое 
ты носишь. Этот тленный мир преходящ и нет ему подобия. 
Порезвись и посмейся хотя бы пять дней и исполни мои скром­
ные желания, ибо я не понимаю, почему ты грустишь, склонив 
голову долу».

От тюйдюкчи Сапар-Клыча я записал, как я уже говорил, 
только три пьесы. Первая из них:

№ 67 «Лейли гелин» — «Невеста Лейли». Пьеса времен 
Нобат-Нияза-бахши (когда салыры были в Иолотани), взята 
от Ша-Мамеда-бахши (?). Ее текст:

Агалар, дүеҗи илинде
Гөрдүм бир Лейли гелиниц, 
Тирсем тәзе гүллерини 
Ашыклар сейли гелиниц.

Арысы болсам балыныц,
Билбили болсам гүлүниң, 
Бир себэп билен алыныц 
Гидипдир мейли гелиниц.

Зеццилер биле отуран,
Арзыны яра етирен, 
Ала яглык ат гөтерен 
Ж,ахангүл атлы гелиниц.

Перевод:
«Друзья, среди племени дюйеджи я видел девушку Лейли. 

Ах, если бы я мог сорвать этот цветок, который мог бы быть 
моей усладой!

Ведь я знаю, что она создана для любви. Ее прозвище — 
«Пестрый платок», тогда как лучше было бы назвать ее «Цвет­
ком вселенной».

Ах, если бы я мог стать пчелой, пьющей ее мед! Ах, если 
бы мне стать соловьем, воспевающим ее красу! Почему она не 
отвечает на мое чувство?»

№ 68. «Торгай гуш» (1)—«Жаворонок». Пьеса, сочиненная 
на текст из романа «Санаубер». Стихотворный перевод ее 
текста приведен в главе V статьи В. М. Беляева, поэтому я 
приведу здесь только туркменский текст:

И

163



Асмандакы торгай гушлар, 
Яры гөрдүңми, гөрдүңми? 
Не үчин чекер сен налышы, 
Яры гөрдүңми,гөрдүңми?

Гөге бакып гөрдүм Айы,
Ере бакып чекдим ахы, 
Сенубер гулнуң хемрахы. 
Яры гөрдүңми,гөрдүңми?

Это произведение является примером обаятельно-трогатель­
ной простой мелодии.

№ 69. «Апат» (2)—см. № 44. Этот вариант заимствован 
Сапаром от умершего в 1915 году Кёр-бахши из аула Гараман 
и является подражанием плачу женщины.

Из шести айдымов, записанных мною в Серахсе, три 
(№ 70—72) записаны от Мухи-бахши, один — от Реджеп-Клыча 
(№ 73) и два (№ 74 и 75) —от Ораз-Салыра. Двое последних 
пели под аккомпанемент Мухи-бахши.

№ 70. «Шелепли дурна» — «Пролетающий журавль». Слова 
этой пьесы из «Саятли Хемра»:

Еңсесинден шалык шункар салынар, 
Я реб, ненен гечер халы дурнанын?
Жыгалары тел-тел олуп бөлүнер, 
Я реб, ненен гечер халы дурнанын?

Гөге чыксаң, түпең билен атарлар, 
Ере дүшсең, дузак билен тутарлар, 
Җыга-перин Испиханда сатарлар, 
Ала дагдан гечер ёлы дурнанын.

Цурнам, гөге учсаң, гөзүм гамашар, 
Херне тарып этсем, сана ярашар, 
Ал ховада гөзүң узага дүшер, 
Л реб, ненен гечер халы дурнанын?

Перевод:

«О, владыка! Каково состояние тех журавлей, на которых 
выпустили царственного сокола? О, боже! Каково тем журав­
лям, чьи султаны будут растерзаны на мелкие клочья?

Подобно журавлю, застреленному в поднебесье, я умру. 
Меня поймают в силки на земле, и мой султан и мои перья про­
дадут в Испахани. Я умру подобно тем журавлям, которые 
летят за далекие горы.

Журавль мой! Когда ты поднимаешься к небу, у меня мерк­
нет в глазах. Когда я тебя описываю, каждый эпитет подходит 
164



к тебе. На вечерней заре твой взор устремлен вдаль. вла­
дыка! Каково тем журавлям?»

В моей записи пьесы «Шелепли дурна» под нотами под­
писаны только две первые строчки приведенного стихотворения.

№ 71. «Ганд-у шекерли» (2) —«О, моя сладкая, как сахар!» 
Эта пьеса написана на следующий текст:

Ак голлар хынада тапмыш кемалы, 
Он бармак йүзүкдир, Лейли мысалы, 
Серинде эбришим, эгнинде алы, 
Сылай герденлерин, тылла турмарлы.

Нәзенин каматың, нәзик биллерин, 
Бир новча нахалдыр гүлли, семерли, 
Новча нахалларын, ширин диллериң, 
Алтын пияладыр, ганду-шекерли.

Зүлпүң меңзәр леңкебудың тарына, 
Гөвсуң меңзәр кырк чиллөниң гарына, 
Гөзеллер хайрандыр кесби-кәрине, 
Алтын пыяладыр, ганду-шекерли.

Перевод:

«Ногти твоих белых ручек выкрашены хенной*.  На всех 
пальцах у тебя кольца с рубинами. На голове у тебя шелковое 
покрывало, и твой стан закутан в алое платье. На твоей пре­
красной шее золотое ожерелье.

Гибок твой стан и тонка твоя талия, которая похожа на 
молодой побег с цветами и плодами. Ты — молодая ветка, твои 
уста сладки; они — как золотая чаша, полная сахару.

Твои локоны похожи на нити паутины. Твоя грудь подобна 
снегу в середине зимы. Ты затмеваешь и приводишь в смуще­
ние всех других красавиц. . Моя возлюбленная, ты подобна 
золотой чаше, полной сахару»».

В моей нотной записи текст начинается прямо со второй 
строфы.

№ 72. «Хамет агладан» — «Песня, заставившая плакать Хе­
мета». Слова Махтумкули:

Гиң гөврәни гам басыпдыр өзүнден, 
Баш хем гелсе, аглап гечер халыма. 
Багыр яшын көңүл дөкер гөзүнден, 
Баш хем гелсе, аглап гечер халыма

Гаррылыга дөндәр йигит чаглары. 
Геда эйлэр тэч эеси беглери, 

165



Гуршун дей эридер Кап дек даглары, 
Даш хем гелсе, аглап гечер халыма.

Пушманда мен эден, этмиш кэримден, 
Биперваям бол ан, болмуш барымдан, 
Елдаш болан ята билмез зарымдан, 
Лэш хем гелсе, аглап гечер халыма.

Хак ышкыдыр бизн салан гезлере, 
Бу гөзлердир кысмат болан бизлере, 
Билбнл дилсиз галар барсам язлара, 
Гуш хем гелсе, аглап гечер халыма.

Пәхм эйлеен Магтымгулы сөзүни, 
Дерде дүшүп, яша долдыр гөзүни, 
Шат геленлер тута билмез өзүни, 
Хош хем гелсе, аглап гечер халыма.

Перевод:

«Широкую грудь мою сжала тоска. Плачут мои глаза, как- 
5удто мое сердце источает через них свои слезы. Я весь содро­
гаюсь от плача.

Когда юноша становится старцем, то, хотя бы он был венце­
носцем, его называют бедным. От тоски растопляются даже те 
горы, которые стоят на краю вселенной. Даже камень плачет 
обо мне.

Я раскаиваюсь во всех содеянных мною дурных поступках, 
ибо я уже не боюсь признаться в них. Мой товарищ не может 
уснуть от моих стенаний. Если бы даже чирий вскочил на моем 
теле, то и он бы плакал/обо мне.

Любовь божества делает нас знаменитыми в глазах народа, 
который в своих решениях подчиняется велениям судьбы. Когда 
я выхожу в рощу весною, то в ней замолкают соловьи. Но если 
бы даже внезапно настала зима, то и она стала бы плакать 
обо мне.

Ты, к кому я обращаюсь, пойми, что говорю я, Махтумкули: 
даже тот, кто любит, и у того глаза полны слез; даже тот, кто 
весел, и тот не может удержаться от слез. Когда мне радостно, 
то я знаю, что это моя радость плачет во мне>.

В моей записи музыка сопровождает только две первые 
строфы этого стихотворения.

№ 73. «Келте гырык»— (?). Слова из «Саятли Хемра»:

Мәмметсөйүн хана арзым айдайын, 
Элтме мени хан дэдемиц янына, 
Башымдан өтенин беян эдейин, 
Элтме мени хан дэдемиц янына.

166



Шаларың янында тутулсын свзун, 
Дүнйәде яманлык гермесин гөзүң, 
Сен мениң атам бол, мен сениң гызын, 
Элтме мени хан дәдемиң янына.

Гүнбе-гүнден өмрүң болсун зыяда, 
Ат өнүнде йөре билмен пияда, 
Гүл йүзүми гоймавери уяда, 
Элтме мени хан дәдемиң янына.

Мундан элтсең хан дәдемиң янына, 
Сен галар сен ашыкларың ганына, 
Дәдем галар меламатыц кәнине, 
Элтме мени хан дәдемиң янына.

Перевод:

«Я хочу высказать свою мольбу тебе, Меммет-Союн-хан. 
Не отводи меня, хан, к моему родному отцу! Я расскажу тебе 
все, что стряслось над моею головою. Не отводи меня, хан, 
к моему родному отцу!

Пусть цари слушаются твоих слов. Пусть твоим очам не при­
дется увидеть зла в этом мире. Пусть ты будешь моим отцом, 
а я твоею дочкой. Не отводи меня, хан, к моему родному отцу!

Пусть день ото дня твоя жизнь становится все длиннее. 
Я не заслужила того, чтобы мне идти пешком в сопровождении 
всадника. Не предавай позору мое лицо, которое невинно, как 
цветок. Не отводи меня, хан, к моему родному отцу!

Если ты меня отведешь к отцу, то на тебе останется кровь 
влюбленных, а на моем отце будет тяготеть преступление. 
Не отводи меня, хан, к моему родному отцу!»

№ 74. «Җыгалы» (2)—см. № 17. Текст этой пьесы:
Башыма гурулды дүнйә сарайы, 
Неҗеп гола дүшди, — кыямат болды, 
Киме дат эдейин, киме харайы, 
Нежеп гола дүшди, — кыямат болды.

Неҗеп жаны элтип дара чекерлер,
Дара чекип, гырмыз ганын дөкерлер, 
Тел-тел эйләп, мениң багрым сөкерлер, 
Нежеп гола дүшди, — кыямат болды.

Перевод:
«Полным полна моя голова от шума мирского. Попался, 

Неджеп. Для меня теперь судный день. Кому мне жаловаться? 
У кого просить помощи? Попался, Неджеп. Для меня теперь 
судный день.

167



Схватят Неджепа и потащат на плаху. Вздернут его на висе­
лицу, прольют его алую кровь и раздергают его сердце жилка 
по жилке. Попался, Неджеп. Для меня теперь судный день».

№ 75. «Бар гидей, жаным балам» — «Ну, иди же, дитя!» 
Текст этой пьесы взят из дестана «Гюл-Сенубер» Шейдаи:

Гүлшен өмрүмде гүл берки-бахарым сен идиц, 
Дүрри наяб бу шекер-гандым, нигэрим сен идиц, 
Аклы-хушум рахаты-жаным, карарым сен идиц, 
Бар, гидей, жаным балам, аллага табшыршым сени.

Сен гидер сен баш алып, эйлэп мени мести-харап, 
Хасретиңден йүрегим гандыр, вели багрым кебап, 
Пыркатыцдан инди йыглар менки ёкдур менде тап, 
Бар, гидей, жаным балам, аллага табшырдым сени.

Мен ненец такат кылай хижрицде, эй жаным огул, 
Аглайып-гүлсем мынаҗатымны хак кылсын кабул, 
Дайыма болсун ылахым сең медетгэриц ресул, 
Бар, гидей жаным балам, аллага табшырдым сени.

Мен атаң Хуршыт эҗап ёк ахы-эфган эйлесем, 
Вай балам дийп, хер тарапга зары-гирян эйлесем, 
Элмыдам ядымда сен кэхи грибан эйлесем. 
Бар, гидей, җаным балам, аллага табшырдым сени. .

Перевод:
«Ты был для моей жизни лепестком розы. Ты был моею 

опорой. Красавец мой, ты был сладок, как сок тростника, как 
сахар. Дорогое мое дитя, ты был моим рассудком и покоем. 
Ну, иди же, дитя! Я тебя поручаю творцу.

Ты уйдешь, и уйдешь безвозвратно, оставив меня, опьянен­
ного горем. От тоски по тебе мое сердце обливается кровью. 
От разлуки с тобой я рыдаю, и нет у меня ни сил, ни покоя. 
Ну, иди же, дитя! Я тебя поручаю твбрцу.

Как мне вынести разлуку с тобою, мой дорогой сын? Плача, 
я буду молиться. Пусть господь примет мои мольбы. Боже, 
пусть его заступником будет пророк! Ну, иди же, дитя! Я тебя 
поручаю творцу.

Не диво, что я, твой отец Хуршид, вздыхая, стенаю. Не диво, 
что я все время повторяю слова: «О, мое дитя!» Ибо ты всегда 
в моих мыслях, и от горя разлуки с тобой я разрываю ворот 
своей одежды. Ну, иди же, дитя!- Я тебя поручаю творцу».

Серахс является одним из очень старых туркменских посе­
лений, основанных еще до монгольского нашествия. Вокруг него 
имеется несколько исторических памятников, находящихся, 
главным образом, на персидской территории. Ь двух верстах 
168



от Серахса, на русской стороне имеется мавзолей Серахс-Баба, 
который я сфотографировал.

В Серахсс я имел маленькое приключение со скорпионом, 
забравшимся на стену моей комнаты рядом с моей кроватью. 
К счастью, он был нами замечен и общими усилиями убит.

Здесь у меня был целый ряд интересных встреч и бесед. 
Комната, где я работал, весь день была полна туркмен, при­
ходивших слушать музыку, которую я записывал. Среди моих 
посетителей и среди музыкантов, с которыми я работал, было 
много интересных людей, с которыми я с удовольствием гово­
рил. Из этих встреч особенный интерес представляют встречи 
с хасапданом и ышкы.

Серахс-Баба.

Хасапдан — местный звездочет-астролог и предсказатель 
погоды — оказался, как я уже говорил об этом ранее в этой 
главе, большим любителем музыки и другом Амана-бахши, 
отца Мухи-бахши. Его зовут Анна-Нияз-пелюван (то есть 
борец). Ему 63 года. Происходит он из аула Кичи-Ага. Салыр. 
Неграмотен. Довольно высокого роста с наблюдательными, 
но больными глазами. Занимается наблюдениями над звездами 
35 лет. Ориентируется он по четырем звездам: үлкер, аралык, 
уч-йылдыз и ялдырак.

Когда наступает степная жара (три летних месяца), выходит 
звезда үлькер. Если ее не видно — лета еще нет. Ь 12 часов 

169



ночи в марте она закатывается, затем закат происходит раньше: 
в 10, 9, 8 часов и т. д., пока не наступает время, когда она 
заходит вместе с солнцем и когда ее в течение сорока дней не 
видно. Хорошими глазами можно увидеть ее рано' утром (до 
рассвета). Через 10 дней после упомянутых сорока дней она 
будет видна немного яснее, а затем все лучше и лучше. Когда 
она становится ясной — пшеница готова. После выхода юлькер, 
через 15 дней выходит аралык. Из-за света ее не видно еще 
10 дней. В это время начинается летняя жара. После аралыка, 
через 25 дней выходит звезда уч-йылдыз, после чего готовы 
дыни и цветет камыш. Через 20 дней после уч-йылдыз выходит 
ялдырак, тогда зацветает хиша (особый род камыша). После 
выхода ялдырака ночи становятся холоднее. Пока не вышел 
ялдырак, нельзя выезжать далеко без воды. После выхода этой 
звезды можно ехать и без воды, так как ночи будут влажными. 
Через 10 дней после выхода ялдырака у молодых верблюдов 
начинает расти шерЬть. Взрослые верблюды спустя пять дней 
после этого также начинают обрастать новой шерстью. Бараны 
начинают меньше пить воды. После 45 дней по выходе ялды- 
рыка можно случать баранов, а через 4 месяца — верблюдов. 
Если этого не сделать, то на две недели позже они сделают 
это сами. Но лучше случать на 15 дней раньше, чтобы приплод 
будущего года подрос к зиме. Спустя четыре месяца после 
ялдырака уже могут начинаться бураны и дожди. В заключе­
ние этого своего сообщения Анна-Нияз добавил: «Весь мир 
руководится этими четырьмя звездами».

Он же сообщил мне, что Аман-бахши пел песни для успокое­
ния злых верблюдов, взятые от пендинской туркменки из рода 
сарыков Огультач-хан. Эту женщину Анна-Нияз знал лично. 
Она не так давно умерла. Однажды, сидя у меня, он снял было 
со стены нож для того, чтобы срезать себе ногти, но сейчас же 
повесил его обратно. На мой вопрос, почему он это сделал, 
он ответил, что он забыл было пословицу: «У друзей не режь 
ногтей, у врагов не брейся». Когда я спросил его, как понимать 
смысл этой пословицы, он сказал мне, что срезанный ноготь 
может случайно попасть в пищу друга и причинить ему смерть, 
а бритье в доме врага может навести последнего на мысль 
зарезать бреющегося.

Другая моя интересная встреча в Серахсе— это встреча с 
Анн’а-Ниязом-ышкы, страстным любителем музыки. Общую 
характеристику ышкы читатель этой книги найдет в главе IV 
статьи В. М. Беляева. Я скажу здесь только о том, что Анна- 
Нияз-ышкы много говорил мне о разочаровании в жизни, ска­
зал, что музыку считает священной, так как в нее вложена 
душа первого человека, Адама, и так как без музыки нельзя 
жить. Он мне сообщил пословицу: «Если счастливый народ — 
к нему идут бахши со скаковыми лошадями, если несчастный — 
к нему придет царь со своей пылью (войска, солдаты)».

170



С Сапар-Клычем я много говорил о разгадывании снов. Вот 
несколько примеров туркменских истолкований снов, которые 
я выбрал из моих записей, относящихся к разным местностям 
Туркменистана:

золото — горе;
змея — если не кусается — ничего не значит, 

если кусается — иметь большого врага;
человеческие экскременты — большая прибыль;
покойник — счастье;
из носа кровь — обеднеть, уйдут деньги;
видеть здорового человека мертвым — долго ему жить;
лошадь — счастье;
женщина — счастье;
слезы — радость;
смех — горе;
верблюд — плохо;
верблюд с вьюком — хорошо;
надевать туфли — замуж выйти;
ткать ковер — дорога;
чопан (пастух) — будет почет от народа;
музыка — нехорошо.
Что туркменские легенды и поверья не всегда являются по­

верьями местного происхождения, а проистекают часто из, так 
сказать, «общевосточных» источников, видно, например, из сле­
дующего сообщения Сапара. Мет-Назар-Кули из аула Кичи-Ага 
был разгадчиком снов. Его сын рассказывал Сапару следующее. 
Один туркмен обратился к его отцу с просьбой разгадать ему 
сон: «За мной гнался, — сказал он, — злой верблюд, от которого 
я бросился в попавшийся навстречу колодец, где и повис на 
деревянной перекладине. Внизу под мною находилась огромная 
змея с разинутой пастью, а с боков — черная и белая крысы 
подтачивали перекладину». Отец его так разгадал туркмену его 
сон: «Верблюд — жизнь, которая тебя мучит; змея — земля; 
крысы: черная — ночь, а белая—день. Все вместе предвещает 
тебе скорую смерть». И действительно, видевший сон вскоре 
после этого умер. В этом рассказе можно видеть перифразу 
аналогичного рассказа из «Тысячи и одной ночи», имеющего 
свои параллели и в европейском народно-поэтическом твор­
честве.

Однажды на базаре в Серахсе я встретил туркмена, прода­
вавшего ящерицу земзен*,  около аршина длиной и похожую 
на сухопутного крокодила. Туркмен продавал ее за пять рублей. 
Туркмены уверяют, что мясо этой ящерицы очень вкусно и ценно 
для приготовления каких-то лекарств. Раньше из кожи земзена 
делали дамские сумочки, вообще же о земзене ходит целый 
ряд легенд среди местных жителей. Белуджи и туркмены уве­
ряют, что если земзен пробежит между ног мужчины, то этим 

171



самым он лишает его мужской силы. Один туркмен из аула 
Караман (недалеко от Серахса), по рассказам, был свидете­
лем, как земзен сосал молоко у барана.

17-го марта я покинул Серахс и возвратился 20-го марта 
в Мерв, чтобы оттуда направиться к йомутам и чаудырам, 
живущим в низовьях Аму-Дарьи.



ГЛАВА IV
ТАХТА

Отдохнув несколько дней в Мерве, я съездил на один день 
в Ашхабад и затем через Мере отправился в Чарджуй, чтобы 
оттуда предпринять путешествие по Аму-Дарье к йомутам. 
Днем 4 апреля мы с Мухаммед-Муратом погрузились на каюк 
(большую лодку) и на следующий день в 6 часов утра отплыли 
вниз по Аму-Дарье. Каюк, в котором мы путешествовали, был 
гружен вином и чаем. Вес его груза достигал 500 пудов. Кроме 
нас с Мухаммед-Муратом, на каюке было еще четыре пасса­
жира. Везли нас два сосланных уральца и хивинцы, которые 
одни только знают особенности течения Аму-Дарьи, постоянно 
меняющей свой фарватер, с капризным характером которого 
мы познакомились уже спустя пять минут после нашего отплы­
тия из Чарджуя, плотно сев на мель, с которой нам удалось 
сдвинуться только после нескольких часов упорной работы на­
шей команды. На второй день путешествия мне пришлось уже 
совсем близко познакомиться с Аму-Дарьей, так как при одном 
трудном повороте я был сбит веревкой в воду и был спасен 
только благодаря находчивости команды каюка: При моем 
падении в реку промокли казенные деньги (хорошо еще, что я 
не утопил их) и пострадали записные книжки с заметками, 
сделанными химическим карандашом. Даже часы мои были 
полны воды, когда я был вытащен из реки.

Ехали мы днем, рстанавливаясь на ночь в тех местах, где 
могли найти дрова для согревания чайников и для приготовле­
ния пищи. Е дальнейший путь двигались с восходом солнца.

Аму-Дарья — капризная и грозная река, готовящая плов­
цам на каждом шагу всевозможные сюрпризы. Иногда ширина 
ее достигает полутора верст, иногда же она страшно сужи­
вается. Благодаря быстрому, течению и подвижному грунту, ее 

173



фарватер меняется почти ежедневно. Мы благополучно мино­
вали целый ряд опасных мест, из которых одно называется 
Тюя-Муюн (вернее: Дюйе-Мойин— верблюжья шея) и пред­
ставляет собою узкое течение, со страшной быстротой несу­
щееся к скалам, у подножия которых лежат в воде остроконеч­
ные камни. Один удар об эти камни достаточен, чтобы пустить 
ко дну любое судно, идущее мимо них.

Из других неудобств плаванья должен отметить в высшей 
степени неприятное обстоятельство: нападение на нас вшей, 
от которых я не мог избавиться раньше, чем покинул каюк.

Весь путь по Аму-Дарье, равняющийся приблизительно 
600 верстам, мы сделали в 11 дней, прибыв 16-го апреля 
в 10 часов утра в Дёрт-Гюльили Петро-Александровск*.  откуда 
до Ташауза нам нужно было плыть по арыку, то есть по ис­
кусственно выведенному из русла Аму-Дарьи каналу, носящему 
название Шават. Несмотря на все неприятности путешествия, 
я все же во время этой поездки имел и кое-какие приятные 
переживания, к числу которых должен отнести наблюдения 
восходов солнца. Один из них со стайкой розовых пеликанов 
(РеКсапиз Опосго!а1и8) вдали, навсегда останется в моей 
[амяти. Из удовольствий гастрономического свойства я должен 
помянуть блюдо из рыбы чаклик (ЗсарЫппсНиз Каи(тапгп), 

Годящейся только в Аму-Дарье (3 вида) и в Миссисипи (один 
вид). Вкусом эта рыба далеко превосходит стерлядь.

Уральцы-лодочники, везшие нас, часто пели песню «Поте­
ряла я колечко», которую я привожу здесь:

174

1. Потеряла я колечко, 
Потеряла я любовь.



Наверно —
Буду плакать день и ночь.

2. Как по этому колечку
Стану плакать день и ночь.
Наверно —
Стану плакать день и ночь.

3. Мил уехал, меня бросил
И малютку на руках.
Наверно—
Всё малютку на руках.

4. А малютка—дочь красотка — 
Вся похожа на него.
Наверно —
Вся похожа на него.

5. Пойду к родной я сестричке, 
Пойду к родной сестричке. 
Наверно —
Пойду к родной сестричке.

6. — «Воспитай мово дитя!»
— «Я бы рада воспитала, 
Наверно —
Да в грудях нет молока!»

7. Пойду с горя утоплюся 
Против милого окна. 
Наверно —
Против милого окна.

•8. Косой русой трепетала. 
Трепетала по волнам. 
Наверно — 
Трепетала по волнам.

Когда я записал эту песню, то певцы потребовали, чтобы 
я записал также, что эту песню пели Андрей Калягин и Артем 
Фофанов, что я здесь и исполняю.

16 апреля мы пересели в маленькую лодку, чтобы ехать по 
Шавату в Ташауз (Таш-Ховуз — каменный бассейн). Путеше­
ствие это было не из приятных из-за обилия блох в местах 
стоянок. 18-го апреля в 11 часов ночи мы достигли Ташауза. 
На следующий день я был в ревкоме, где навел необходимые 
для дальнейшего путешествия справки. Отдохнув в Ташаузе, 

175



22-го утром на арбе мы с Мухаммед-Муратом выехали в Тахту, 
небольшое местечко, отстоящее от Ташауза верст на 45 и пред­
ставляющее собою нечто среднее между маленьким городом и 
большим кишлаком (деревней). В Тахту мы приехали после 
полудня в тот же день. Так как Тахта находится в районе, где 
сильно распространено басмачество (разбойничество), то там 
стоит эскадрон красноармейцев. В Тахте мы остановились в 
исполкоме. Население Тахты и окружающего района состав­
ляет довольно многочисленное туркменское племя йомутов, жи­
вущее, в общем, очень бедно из-за безводья и из-за происхо­
дящих отсюда плохих урожаев. В Тахте на весь город одна 
лавочка, где продают мясо, и одна хлебная лавочка, где можно 
купить чуреки. Два раза в неделю бывает довольно большой 
базар, где торгуют съестными припасами и предметами повсе­
дневного обихода. Мне сказали, что в окрестностях Тахты нет 
старинных памятников, но где-то за Тахтой есть интересные 
пещеры, которых я, однако, не видел.

На другой день по приезде в Тахту я поехал в аул Кервен- 
Баши, расположенный верстах в пяти от города, где уже 
ждали меня бахши и гыджакчи, игравшие потом для меня 
в течение целого вечера. На другое утро, чтобы теснее завязать 
знакомство с населением, мы приняли участие в забаве фоку­
сами. Нам были показаны фокусы с камешками, с веревками 
и с чилимом (местный кальян из тыквы) в земле. Один из 
фокусов мы с Мухаммед-Муратом отгадали, чем произвели 
большое впечатление на присутствовавших.

С 25-го апреля я начал записывать йомутскую музыку. 
Начал работать с Пелюван-Ходжой-бахши, от которого записал 
7 пьес для дутара. На следующий день я пригласил для пере­
говоров Пир-Джана-гыджакчи, который пришел в то время, 
когда я работал с Пелюван-Ходжой. . Пир-Джан сначала отка­
зался играть для нас. Как потом выяснилось, причиной его 
отказа была боязнь того, что всех поющих и играющих, для 
меня запишут в книгу и обложат потом налогом. «Ты уже 
попался, — сказал Пир-Джан Пелювану-бахши, — а я не хочу». 
В тот же день пришел ко мне и третий тахтинский музыкант — 
Меммет-Анна-бахши.

Пелюван-Ходжа Ата-Ходжа-оглы — йомут, происходит из 
племени ходжа из аула Коулиер Тахтинского района. Ему 
36 лет. С 10-летнего возраста он начал учиться игре на дутаре 
у отца, очень известного Ата-Ходжи-бахши, умершего в 
1920 году. Затем он занимался с Ходжа-Берды из аула Ушак 
и с Ходжа-Непес-Кером-бахши. Выступал с отцом на тоях в 
Ашхабаде, Челекене, Кумыш-Тепе и Шагадаме (Красноводске) 
под именем Ходжа-баши. Он обладает недурной техникой и 
довольно хорошо знаком со старой музыкой.

Пир-Джан-гыджакчи Анна-Мерет-оглы — йомут из рода ок- 
юз из аула Ак-Тепе. 37 лет. Отец его (ученик Хан-Дурды- 
176



гыджакчи из аула Ата Ильялынского района) начал заниматься 
с Пир-Джаном, когда последнему было 15 лет. 22-х лет Пир- 
Джан получил от отца пата и начал выступать на тоях. 
Пир-Джан обладает хорошим тоном на гыджаке и производит 
впечатление весьма скромного человека.

Меммет-Анна-бахши Сопи-бахши-оглы — йомут рода ушак 
из аула Ак-Сарай Тахтинского района. 42 года. Его отец, Сопи- 
бахши (ученик Кара-бахши), занимался с братом Меммета 
Какышем-бахши, который после смерти отца учил Меммета 
играть на дутаре и петь. Меммет-бахши — красавец с чудесными 
по расположению и форме зубами и с небольшой бородкой. 
Обладает превосходной техникой.

Что касается музыки йомутов вообще, то — по тем образ­
цам, которые мной записаны, и особенно по манере йомутов 
петь — она в достаточной мере отличается от музыки других 
туркменских племен. Пение йомутов скорее напоминает свое­
образный речитатив с частыми выкриками, с обилием приема 
секдирмек, спазматическими иканиями, со вздохами и с тяну­
щимися звуками наподобие дребезжания струн в низюом 
регистре. У них даже существует особое выражение «алкым 
сёз», обозначающее: «петь хриплым голосом». Мелодия вокаль­
ных пьес йомутов, очень крикливая, по большей части не 
выходит из диапазона кварты или квинты. Что же касается 
самих пьес, записанных мной у йомутов, то они значительно 
менее разработаны, чем пьесы сарыков, салыров и теке. Но 
в своей сущности и в своей конструкции они одинаковы с ними. 
Охарактеризую вкратце свои тахтинские записи.

Пьесы, записанные от Пелювана-бахши, —
№ 76 — «Гыр ат, гел»— «Приди, Кырат!» Эта пьеса сочине­

на на текст из «Гёр-оглы».
№ 77. «Гара Нергиз» — женское имя (обозначающее: чер­

ный нарцисс). Старая йомутская пьеса на текст из «Асли и 
Керема». Любимая пьеса отца Пелювана, Ата-Ходжи, от кото­
рого она Пелюваном и заимствована.

№ 78. «Медресенама» — «Мотив медресе», то есть мелодия, 
привезенная к йомутам из Хивы, из одного из тамошних мед­
ресе, где некоторые из йомутов учились. По сообщению Пелю­
вана, эта пьеса текста не имеет и ей более 100 лет.

№ 79. «Бивепа» — «Вероломство». Автор музыки этой 
пьесы — йомут из племени ших по имени Абдулла-ших. Текст 
ее принадлежит Мискини-Шахиру (?). Заимствована она Пе­
люваном от своего отца.

№ 80. «Ве гел, яр» — «Ну, приди же, моя возлюбленная!» 
Автор музыки — Абдулла-ших. Поется эта пьеса обычно на 
текст из «Гёр-оглы».

№ 81. «Сенем жан, сана нэ болды?» — «Что с тобою, Сенем, 
дорогая?» Автор музыки неизвестен. Пьеса сочинена на слова 
из «Шасенем и Гарипа».

1 2 Туркменская музыка, т. I. 177



№ 82. «Аллалар, балам» (2) —колыбельная песня.
Пьесы, записанные от Меммет-Анна-бахши:
№ 83. «Гоша дес» — «Пара рук». Музыка Абдулла-Шиха.
№ 84. «Айралык»—«Разлука». Старая пьеса. Музыка, ве­

роятно, Кара-Дели-Геклена. Поется на различные слова.
№ 85. «Тай атым, гел»—«Приди, мой юный конь!» По 

сообщению Меммета-Анна-бахши, слова этой пьесы принадле­
жат Ша-Бенде (?) и содержат описание плача Гёр-оглы по 
убежавшему от него коню, с которого он упал во время боя.

№ 86. «Бузлы» — «Со льдом» (?). Музыка Бек-Гельды, со­
чиненная на слова ' из «Гёр-оглы». Бек-Гельды (ум. около 
1856 года) очень любил играть эту пьесу.

Пьесы, записанные от Пир-Джана-гыджакчи:
№ 87. «Сүмсүлели» — «Женские украшения». Старая жен­

ская песня, сочиненная Хемрой-гыджакчи из рода ших Илья- 
линского района, жившего во времена Кара-Дели-Геклена.

№ 88. «Торгай гуш» (2)—«Жаворонок» (см. № 68). Му­
зыка Хемры-гыджакчи. Здесь можно вспомнить о поверье 
туркмен, думающих, что жаворонок во время своих взлетов 
вверх перечисляет все тысяча и одно имя аллаха, но одно из 
них всегда забывает. Для того, чтобы его вспомнить, он воз­
вращается на землю, после чего опять взлетает вверх и опять 
забывает одно из имен.

№ 89. «Ай Биби» — женское имя. Музыка Хемры-гыджакчи. 
Текст из «Хурлюка и Хемры».

№ 90. «Эл гетердим» — «Порываю». М(узыка Хемры-гыд­
жакчи. Слова Ораз-Менгли.

№ 91. и 92. «Порханнама»—«Мотив заклинания». Эти две 
пьесы являются лечебными песнями, употреблявшимися во 
времена Надир-шаха порханом (целитель, гипнотизер, шаман) 
для лечения сумасшествия путем заговора. Обе эти песни испол­
няются со словами из Юсуп-бега (узбекский поэт из Куня- 
Ургенча). Первая начинается словами:

Сейилгэхим Хыдыр даты, 
Белентдир ёлларың сенин.

и служила для приведения порхана в экстаз, после которого он 
впадал в забытье. Вторая начинается словами:

Сэхер вагты ягганында, 
«Тур!» дийгенлер кимлер иди?

и ею будили впавшего в транс порхана.
№ 93. «Ыңдарма» — «Очертя голову». Пьеса воинственного 

характера. Музыка Кара-Дели-Геклена. Слова Ораз-Менгли.

178



№94. «Доле»— «Песня девушки». Музыка времен Кара- 
Дели-Геклена. Текст Ак-Менгли.

№ 95. «Гапы гезен»—«Скиталец». Последняя песня Кара- 
Дели-Геклена, знаменитого бахши, который остался под ста­
рость нищим и должен был ходить из аула в аул, зарабатывая 
себе дневное пропитание своими песнями.

Во время моего пребывания в Тахте раз ночью в соседнем 
ауле убили трех человек, в воздухе чувствовалось большое 
беспокойство. Кроме того, я все время чувствовал себя неважно 
в смысле здоровья и испытывал частые головокружения. Оби­
лие насекомых, особенно блох, житье в сырых помещениях, 
утомительные путешествия, в особенности же путешествие по 
Аму-Дарье — все это сильно подорвало мои силы.

3-го мая я с Мухаммед-Муратом выехал из Тахты и в тот 
же день прибыл в Ташауз, чтобы ехать оттуда в Порей.

12*



ГЛАВА V
ПОРСИ

5-го мая мы с Мухаммед-Муратом выехали из Ташауза в 
Порей *,  куда и приехали к вечеру. Это местечко произвело 
на меня еще более унылое впечатление, чем Тахта: не город 
и не деревня, а нечто вроде постоялого двора. В истории за­
воеваний Средней Азии царскими войсками Порей (буквально 
значит: вонючий город) известен тем, что в 1717 году, при Петре 
Великом около этого города тогдашним хивинским ханом 
Ширгази был целиком уничтожен З'/г-тысячный отряд князя 
Бековича-Черкасского. Порей и его окрестности населены турк­
менским племенем чаудыров.

Здесь я записал 20 пьес, из них 7 для дутара и 13 для 
гыджака. Записывал я их от двух бахши — Камбара-бахши и 
Джума-Мурата, и от двух гыджакчи—Джан-Меммета и его 
брата, слепого Баба-Джан-Ишана.

Камбар-бахши Ильмет-оглы — чаудыр, рода кара-чаудыр, 
аула Калым. 51 год. С 12 до 20 лет был пастухом и занимался 
музыкой самостоятельно. Затем он начал учиться у Исмаила- 
бахши из того же аула, очень известного музыканта, от которого 
он получил пата. Камбар-бахши очень болезненный человек, 
страдает желудком. Благодаря этому он всегда мрачный и 
пасмурный. От него я записал только две пьесы (№ 96 и 97).

Джума-Мурат бахши Ораз-оглы — чаудыр, рода чакмак, 
аула Бурунджик. Ему 42 года. С 11 лет начал учиться у Алла- 
Нура, ученика Петека-бахши, игре на дутаре, а с 16 лет начал 
учиться петь. С 19 лет начал выступать на тоях с Алла-Нуром, 
от которого получил пата в возрасте 25 лет. От него записано 
мною пять пьес (№ 98—102).

Джан-Меммет-гыджакчи Гюч-Гельды-оглы — чаудыр, рода 
ахат, аула Ушоген. 42-х лет **.  Родной брат Баба-Джан-Ишана. 
180



Выступал с Алла-Нуром. С малолетства почувствовал любовь 
к гыджаку. Нс мог равнодушно проходить мимо тыкв: хотелось 
выбрать лучшую для того, чтобы из нее сделать гыджак. За это 
отец жестоко его бил. Гыджаки всегда делал сам, и много 
раз отец безжалостно разбивал их. Чтобы заставить Джан- 
Меммета работать, он позволял ему садить тыквы, что Джан-

Джан-Меммет-гыджакчи и Джума-Мурат-бахши.

Мем мет делал с большим удовольствием. С 23 лет он начал 
выступать публично. Было время, когда Джан-Меммет хотел 
бежать к теке в Мере учиться музыке, но отец предупредил 
его бегство и жестоко избил его. «Несмотря на все это, — гово­
рил мне Джан-Меммет, — я все же продолжаю играть на гыд- 
жаке и любить его». Гыджак в руках Джан-Меммета звучит 
превосходно. Я записал от него 10 пьес (№ 103—112).

Брат Джан-Меммета, слепой Баба-Джан-Ишан-гыджакчи. 
Ему 63 года, с 15 до 22 лет учился играть у Хан-Джана-гыд-. 
жакчи, ученика Хал-Нияза-бахши (узбека, долгое время жив­
шего среди чаудыров), от которого и получил пата. Ослеп 
Баба-Джан в 54 года. Баба-Джан — очень интересный человек, 
давший мне много сведений исторического и теоретического 
характера, приведенных и разобранных в статье В. М. Беляева. 
Он со'общил мне о «четырех дорожках» туркменской музыки, 

181



о лал-перде и зарин-перде. Он же сообщил мне сведение, тре­
бующее, однако, проверки, о том, что до его учителя, Хан- 
Джана-гыджакчи, у чаудыров гыджака не было. (Нужно за­
метить, что гыджак является одним из самых распространенных 
инструментов во всей Азии). Хан-Джан происходил из аула 
Бурунджик, из рода мунта. Он умер 32 года тому назад 
75-ти лет от роду. От Баба-Джана я записал три пьесы 
(№ 113—115).

№ 96. «Мынажат»— «Славословие богу». Слова Махтум- 
кулн. Музыка времен Кара-Дели-Геклена.

№ 97. «Лейли» — женское имя. Слова Махтумкули.
№ 98. «Салтык» (2) — см. № 58. Любовная песня.
№ 99. «Мухаммес» (1)—«Пятистишие». «Мухамес» собст­

венно обозначает стихи, связанные с именем пророка Магомета. 
Музыка Ходжа-Непес-Кера, чаудыра, умершего около 1876 года.

№ 100. «Петекнама» — «Мотив Петека» (не сочинение ли 
Петека-бахши?). Пьеса воинственного характера.

№ 101. «Җүмагүл» — женское имя.
№ 102. «Гойбер, агам гелйэр»—«Пусти, старший брат 

идет!» Шуточная пьеса. Содержание ее следующее. Молодая 
девушка идет за водой. Ее встречает влюбленный юноша, 
пытаясь поймать ее за руку и поцеловать. Она, не отталкивая 
его притязаний, говорит: «Пусти, старший брат идет!» В музыку 
этой пьесы введена имитация поцелуя, достигаемая путем уда­
ров руки по различным перде (по различным ладам дутара). 
В результате создается впечатление как бы дутарных флажо­
летов, напоминающих звук чмоканья.

№ 103. «Алма гелин» или «Алма-Ке»— женское имя. Текст 
из «Саятли Хемра», изображающий плач Алма-Ке после смерти 
ее трех сыновей.

№ 104. «Гожа багбан» — «Старик садовник».
№ 105. «Гарыплык» — «Нужда».
№ 106. «Эжизнама» — «Мотив эджиз» (?). Музыка Хан- 

Джана-гыджакчи. Поется на слова из «Саятли Хемра» или же 
«Шасенем и Гарипа».

№ 107. «Кер гыз» — «Слепая девушка». Пьеса времени Пе­
тека-бахши.

№ 108. «Дуранжа» — «Стой». Обращение к незнакомой жен­
щине. Музыка Хан Джана-гыджакчи на слова из «Гёр-оглы».

№ 109. «Акнуры» — женское имя. Содержанием этой пьесы 
является восхваление женской красоты.

№ 110. «Яр онда галды» — «Моя любовь осталась там». Как 
и предшествующая пьеса, принадлежит к числу старых пьес.

№ 111. «Перизады гөрмедим» — «Я не увидел пери». Му­
зыка Хан-Джана-гыджакчи на слова из «Гёр-оглы».

№ 112. «Мухаммес» (2) —см. № 99. Взята от Хана-Джана 
гыджакчи. Слова и музыка ослепшего бахши Ходжа-Непеса, 
который выразил в этой пьесе тяжесть потери зрения.

182



№ 113. «Дузарба»— «Столкновение (?)». Пьеса воинствен­
ного характера. Баба-Джан-Ишан ьзял ее от Алла-Нура. Поется 
на слова из «Гёр-оглы».

№ 114 и № 115. «Варсакы» — «Смесь». Шутливые пьесы ве­
селого содержания на разные темы.

За время моего пребывания в Порей, продолжавшегося не­
много более недели, я не имел особенно интересных встреч, за 
исключением встречи с порханом (гипнотизером) Ораз-Назаром, 
находившимся в Порей под следствием по обвинению в неза­
конной врачебной практике. Один из туркмен обвинил его 
в том, что Ораз-Назар по злобе, путем наговора лишил его 
мужской силы. .1 очень заинтересовался порханом, особенно 
же ввиду того, что в моих записях есть две песни порхана 
(№ 91 и 92). Он пришел ко мне после того, как был выпущен 
из-под стражи, давши обязательство не заниматься больше 
лечением больных. Порхан — низенький старичок, с очень хит­
рыми живыми глазами, весьма нервный и экзальтированный, 
с тонкими неприятными губами. Рассказывал мне о причине 
своего ареста. Когда же я спросил его, отчего может происхо­
дить мужское бессилие, то он сказал, что оно может происхо­
дить от следующих причин. Если мочиться на дорогу, на золу, 
в норку, на кости, на экскременты лошади и на отражения 
звезд, —то злой дух наказывает за это бессилием. Раньше 
Ораз-Назар жил в Куня-Ургенче. С 11 лет почувствовал в себе 
силу исцелять. Раньше лечил с хапызами Аман-Сехетом и 
Нур-Сехетом, которые теперь умерли. Ему 78 лет, но он очень 
бодрый и живой. Когда он рассказал мне все это, Мухаммед- 
Мурат начал ему играть. Ораз заплакал, начал нервничать, 
все время посматривая на дверь, и с кем-то скороговоркой все 
время здоровался: «Валейкум салям!» Затем несколько раз 
сказал Мухаммед-Мурату: «Оставь меня, не играй... Действует 
сильно».

14 мая я выехал из Порей в Куня-Ургенч (Кёне-Ургенч, то 
есть Старый Ургенч), чтобы посмотреть знаменитые развалины 
столицы древнего Хорезма. Этот город упоминается уже в над­
писях Дария I (550—486 до н. э.). В 712 году нашей эры 
Хорезм был завоеван арабами, сохранившими там прежнюю 
династию и поставившими своего наместника. Создавшееся 
двоевластие постепенно привело к распаду Хорезма на два 
враждебных владения: владение местных царей, хорезмшахов, 
на юге, и владение арабских эмиров, на севере, с главным 
городом Гурганчем (Куня-Ургенчем). В 995 году единство 
Хорезма было восстановлено эмиром Мамуном. в 1017 году 
Хорезм был завоеван газневидским султаном Махмудом. 
В 1043 году он вошел в состав сельджукской империи. Против 
сельджуков вел упорную борьбу хорезмшах Атсыз (1127— 
1156), боровшийся со знаменитым сельджукидом султаном 
Санджаром. В 1200—1220 годах, при Ала-ед-дин-Мухаммеде 

183



Хорезм достиг высшей степени своего могущества, и его сто­
лица Гурганч сделалась одним из самых цветущих городов 
Азии и одним из центров деятельной умственной и художествен­
ной жизни Востока, г. 1221 году Хорезм был завоеван монго­
лами (Чингисханом), и Гурганч после его восстановления из 
развалин был переименован ими и тюрками в Ургенч. 
В 1379 году Хорезм покорил Тимур (Тамерлан), опустошивший 
страну и столицу в 1388 году за переход населения на сторону 
Тохтамыша *.  В 1391 году Тимур позволил восстановить Ургенч 
и вновь заселить страну. Около 1575 года Ургенч остался без 
воды вследствие поворота Аму-Дарьи в новое русло. После 
этого жизнь понемногу начала переходить из него в южную 
часть ханства, и в XVII веке столицей Хорезма сделалась Хива, 
а Ургенч получил название Старого Ургенча или Куня-Ургенча.

Куня-Ургенч. Мавзолей Тюрабек-хапым.

Эта короткая историческая справка, вместе с другими све­
дениями о древних культурных областях, находившихся прежде 
на той территории, которую в настоящее время населяют турк­
мены (см. статью В. М. Беляева), должна дать читателю 
представление о том, на развалинах какой великой культуры 
живут современные туркмены, несомненно вкусившие в свое 
время ее плоды.
184



р Куня-Ургенч мы приехали около 5 часов вечера, и я на­
шел, что этот город ничем ие лучше Порей, если еще не хуже 
его. Хлеба в Купи Ургенче достать было нельзя, не было даже 
чайханы. Не отдохнув с дороги, я пошел осматривать древности 
и, прежде всего, дворец с пристроенным к нему мавзолеем, 
носящим название Тюрабек-ханым *.  Это — поистине величест­
венное архитектурное творение, но оно понемногу все более и бо­
лее разрушается, хотя и до сих пор производит грандиозное впе­
чатление как снаружи, так и внутри, где пока еще остались 
мозаичные и лепные потолки. С крыши Тюрабек-ханым можно 
видеть следы бывших улиц Ургенча, заставляющие предпола­
гать, что Тюрабек-ханым был расположен в центре старой сто­
лицы древнего Хорезма. Приведу здесь легенду, связанную с 
этим величественным сооружением. Тюрабек-ханым была очень 
красивой девушкой, руки которой добивались очень многие 
знаменитые юноши. Но она всем отказывала. Наконец, нашелся 
один юноша, который ей понравился, быть может, больше, чем 
все остальные, и Тюрабек-ханым сказала ему: «Выйду за тебя 
замуж, если ты бросишься с крыши дворца и останешься жив». 
И вот, однажды, на закате солнца юноша бросился вниз с 
крыши Тюрабек-ханым, сказав: «Моя любовь идет к тебе через 
закатный луч!»

Потолок центрального зала в мавзолее Тюрабек-ханым.

Будучи около Тюрабек-ханым, я обратил внимание на то, 
что возле него нарыто много ям. Оказалось, что из этих ям 
местные жители берут землю и, вываривая ее, делают из нее 
порох, или же сыплют ее, в известных дозах, в арыки, благо­

185



даря чему попытается урожай на орошаемых ими полях. Нужно 
полагать, что в почве около Тюрабек-ханым находится боль­
шой процент селитры.

На другой день я снова ходил к Тюрабек-ханым, а также 
к мавзолею Шейх-Кевир-Ата, содержащему в себе изумитель­
ной красоты и отделки гробницу этого шейха. По собранным 
мною сведениям, внук Чингисхана и сын Хеляку, Ялгыз-хан 
убил Шснх-Кевир-Ата, мавзолей же построен Тамерланом, кото­
рого туркмены обычно называют Эмир-Темир, то есть князь 
Тимур.

Куня-Ургенч. Слева — мавзолей Шейх-Кевир-Ата.

Из других памятников я осмотрел башню Минар — минарет, 
мавзолей шейха Шир-Аба и имама Пахир-Рази, а также Кара-

Гробница Шейх-Кевир-Ата.

186



ван-сарай. Башня Минар — около 35 сажен высоты — по­
строена, как мне сообщили, во времена газневидского султана 
Махмуда (XI век). Согласно одной легенде, ее строителем был 
Уста-Куш, то есть Птица-мастер. Чтобы он не смог построить

Портал мавзолея Шейх-Кевир-Ата.

еще более грандиозной башни какому-нибудь другому владыке, 
султан Махмуд решил умертвить его по окончании постройки. 
Так как Уста-Куш узнал о намерении Махмуда, то он попросил 
своих учеников и помощников, работавших снаружи (сам Уста- 
Куш работал внутри башни, не выходя из нее), подавать ему 
вместе с кирпичами, необходимыми для постройки башни, также 
листы бумаги и клей. Получив таким образом 40000 листов 
бумаги и достаточное количество клея, Уста-Куш сделал себе 
огромные крылья и по окончании постройки башни улетел с ее 
верхушки неизвестно куда.

Относительно Караван-сарая местные жители говорят, что 
это только верхняя часть какого-то дворца, засыпанного пес-

187



ками. Местное название 
значит—Черные Ворота.

Деталь орнамента портала 
мавзолея Шейх-Кевнр-Лта.

Караван-сарая — Кара-Капка, что

19 мая утром я выехал из Куня- 
Ургенча в Порей. Переночевав в 
Порей, на следующий день я вые­
хал в Ташауз, куда приехал к вось­
ми часам вечера в тот же день. 
Ташаузе цвела джидда (Е1аса^1и5, 
по-туркменски «игде»), наполняв­
шая своим ароматом воздух на нес­
колько верст в окружности.

23-го мая мы выехали на арбах 
в Хиву, куда прибыли в тот же 
день, одесь я пробыл до 27-го мая, 
ибо мне хотелось, с одной стороны, 
осмотреть самый город, а с другой— 
получить более подробные сведения 
о хорезмийской нотации, над рас 
шифровкой которой я работал в 
Старой Бухаре в 1923—1924 годах 
и одним из весьма немногих знато­
ков которой, как я знал, был Кур­
бан-Нияз Харратов, хивинский там- 
бурист и ученый музыкант. Среди 
других памятников в Хиве я осмот­
рел знаменитое медресе Шнр-Гази- 
хан, где, по преданию, учился все-

Куня-Ургенч. Кара-Капка.

188



Хива. Медресе Шир-Гази-хаи.

туркменский поэт Махтум- 
кули. ,1 сделал снимки как 
самого здания медресе, так 
и двери, которая будто бы 
вела в комнату, где жил 
Махтумкули.

Из Куня-Ургенча я вы­
вез несколько изразцов и 
кирпичей, которые отдал 
частью Наркомпросу Турк­
менской республики в Аш­
хабаде, а частью Среднеа­
зиатскому музею в Ташкен­
те.

27-го мая мы приехали 
на арбе в Новый Ургенч, 
расположенный на берегу 
Аму-Дарьи, для того, чтобы 
через Чарджуй ехать домой. 
Здесь нам пришлось провес­
ти более недели в напрасном 
ожидании парохода, кото­
рый должен был проходить 

Дверь в комнату Махтумкули 
в медресе Шир-Гази-хан.

189



вверх по реке, и утомительных переговорах с лодочниками. 
Наконец, 4-го июня нам удалось выехать из Нового Ургенча 
на каюкю в Чарджуй. Погода и, главное, ветер нам благо­
приятствовали, и 15-го июня мы без особых приключений до­
стигли Чарджуя, из которого более двух месяцев назад мы 
отплыли для путешествия в низовья Аму-Дарьи.

Так закончилась моя первая музыкально-этнографическая 
экспедиция по Туркменистану, во время которой мне удалось 
прорезать всю эту населенную туркменами область в направле­
нии с юга на север.



ЧАСТЬ II

В. УСПЕНСКИЙ

СБОРНИК ТУРКМЕНСКОЙ МУЗЫКИ





1.МЕРВ
1.ЯНДЫМ, ЛЕЙЛИ

2.СӨЙЛИ ХАЛАР
Мп<1ега1о Лв4

җз Д-П Л [Л Ж>Л ЛЯЛД
дутар ;/:|> £г~тII—Г г г1Е-Г Г' Ли Г'-ГШ 1[~1 ь. 11^ и и

гап

I? и |ц к |1?ц ||?итггц]

13. Туркменская музыка, т. I 193



АПецго Ли»

З.ХАЙЫТ ЙЫКАН(1)

194



КӨНЕ ГҮЗЕР

з
Дутар 

3 ___________ I____ ч'~Г’ г-тп Л 7

шииг ии7ии7
5.БИДЕРТ  ЯРЫМ

АИевго ^1Тв

АПеего Л1вв Росо тепо то55о Л=1го

Дутар

6.СЕЛБИНЫЯЗ
Модега(о ^ив



7.МЕЙЛИС ХА ЛАР
АПесго пюИо 1 ]=ао

8.ЧЕКДИ

146



9.БӘРИ ГЕЛ
Мос1ега1о /)-1во

197



Дү’«р

А11е(?го ^192
10. БЛЛ-САЯТ

Л -ГЗ, «П Л/2 Л Д2Г2 ж л".

гий
198



50 , ?

Й

й — —-------- ------ — —------- ------------------------- -------------

У® ®!г1г!ш г, _„ ллл ДД^ 
ццОвдй#/,’£'"■■" 

уЛДД ЛЛЛ йДЗ^ДЛД дл,ь

Ү1уо ^ =1во.
11. УЗУКЛАР

5 лз^ лдЛ1Д]])лД

3

199



12.НӘЗИКЛЕР

200



13. НОВАЙЫ ДҮШҮРИМИ

201



14, НОВАЙЫ(1)

202



15.НЕҖЕ ОЛДЫ

203



16. КИМ БИЛЕР

Дутар

204



17. ҖЫГАЛЫД)
Мо<1ега{о .1=108

205



18.ГОВШУТ ГАЛДЫРАН
Модега(о :М

206



20.ГАРАВУЛ ХЕҢИ

207



21.ХАЙЫТ ЙЫКАН(2)

Л1о<1ега1о Люо

■з

208



22. ГӨЧ ЭГРЕН

14. Туркменская музыка, т. I 209



23. НОВАЙЫ(2)

210



24. ОВАДАН ГЕЛИН

Тюйдюк



25. БАДЫ-САБА (КЫЯМАТ,!)

Л1о<1ега1о Лео

Мепо тоззо

212



^=80

21.1

*1- = 8О



26.ӨВЕЗИМ

214



215



27. ХЕЛЕЙ ХЕН.И

21«



29.ДҮШМҮШЕМ ЗЫНДАНА

Модега1о Лтг

217

Г.<-Х ..... г . . . . ■*  , г?.. .( __ ,
Тюи д юк ?г *У  4 у« 1 л Г Г- Г1Г у гГГ УГГ ГГТ*** ~г ~г~<г~»тч ц[Т Г г 1 Гт Гу ГГ~|

в
Ли Ч.. „ X"?, л ,10 _<ТX — Х^е\ , 15.-~

Л Ц ц ц “ 2?г "72^-г-г ^ТТ4»! гТгт

Ли Ч ,. ________ - 25 х-

л и и х^&ЗО ---- х х-'?''|35г|-, °

30. ГЫР

__Апдап1е Лез
ц СО 5

АТЫМ

10______ ,-
X—'.О. - ~">х

тТЕтТТГ/*5Е£5  5 ? Г»!! 25! К ■ 25! ■ ■ ■

л и ч СТ*-  Г'.25^ ___ ^1°
^.'жм«к?шЕ5!5м5255|м57^£аа!а5маа5:
У ..................................... .7

® ■
Л Д д х — ?15т.3'|, рп и Ь1

О^-ть. . г». ,ЛИЧ,|(--Г^. р- 5 ,
— - - ^г’

,сл и Ч.ЛГ Г. . /‘5х 1 1-1
|у.«ий»«У ««•■■■■■■■^» *<  ■■■■■.^|| и 1^_г1

50
йг^ “ Г? г Ггс 1; 1 тГг > 1 .’>.~<гу

,—- '55 р.

| ^ Ып-|—НЧ-ЕЦ ( > Ц 1 1 ГН—------х. * 1 -±Ц И 1 1—-—1 чТ>7



31. ЭЙ-ХОЙ

218



214



33. ЗӨХРЕ ҖАН

34. ДУРНАЛАР

МоЛегаСо

ДиЛЛИ- 
тюйдюк

220



35. КЫЯМАТ(2)

221



50



36. ПЕЙМАНЫҢ

дий_гин би_ ве_ па я_ ,ра, у, Ха.ны би_зин, би_

223



224



0

15. Туркменская музыка, т. I 225



37. СОЛТАН СӨЙҮН

226



ту.гум ны йык  дын, бад, оу, Сер_нв_гун бол-муш о_зал ол

ка_ма_ты шем.шад, оу.

2.Пыр_кат эй  я_ мын_даМеж,_ нун мун_ча көп  лап ур_ма_сын,

15 227



би  ма.хал соук ур_ма_сын Гиз гв_те  риң җис_ми_ни, . чык_

228



229



А_ кы-дып эш.ки ро_уа иым, сор_ма_дым, Сол  тан Сэ.йун,

230





38.ОГУЛБЕГ
VIҮО 1=72

232



233



75

_швн те  пар гер_ ду  гим са  йы, Гыз  ла_рын, сол_т5  ны,



235



39. МАРУ ШАХУ -ҖАХАН



Д^-кан ба_за_рым, Көп се_у_да_лар

237



ле  иип, аи, я_ ра  сынМас_ла_хат бос_лэп,



ай - вай.



240



40. АЛЛАЛАР, БАЛАМ (1)

Модега1о Л=9в

Дутар

Үс_сү_ңд ма\мал я _ па _ лы,

241



20

2.Ал_лай - ал  лай ал_пен  ж,е>

Хер гул па  гы бир леи . ж,е,

242



Ла  лар,ал_ла_ лар, ба  лам,

16 243



41. ПЕЛЕК, ӨМРҮМ
Модега1о 1^-юа

< ЖЛ ГЛ Л ГЛ Л Ш 5 д?т«р II */■ ’!> 1,8 Г-Г Г—Г Г4 ГГГГГГГГГГГ Г Г Г Гр

ЯШ51) ЛЛШ зоЛТТ

4

244



Гв.лен аш дийпгчл_^ез й^.зүм, тур шут _ ма, На_на м»_ там да/идир,

245



и и» ьв.зе мык_ман_ дыр.

80

Пе_ле_ к, э_ м_ рум, е_ м _ рум, Ө _ М _

71 л т л ш Л

^ЛГИ Л7Л
2Р 

кй>л
!1> г1’ 1’

246



А.

247



42.ЫШАК-ЫШАК БАКАРМЕН

248



П. ТАХТА-БАЗАР
43. АЙЛАНАМЕН

249



250



44. АПАТС1)

251



1) 8о-Г"Л -Л
" 1 — 11 1 к! ' 1 —1 .1 г 1 >- _ | - - - -1

252



45. ГЫРЫКЛАР

253



254



65



25«



17. Туркменская .музыка, т. 1 257



46. С АЯТ ХАН, ХЕМРАНЫ 
САҢА ТАБШЫРДЫМ

Модега(о Л =152



47. АРАП РЕЙХАН

17* 259



35

260
Р г



261



и Г ГГ Г СГ Р сгсг

48. ХОШ ГАЛ ИН ДИ
[л]Мо<кга(о ^152.

262



263



49. БАГШЫЛАРЦ)

264



50. Б АГШЫЛАР(2)

2»»5



здда дтодд-дтсдл!

.£1ми/Л-Ж.-гг1 Й-/ пш
266



51. БАГШЫЛАР(З)

МоКо тепо тоззо

Тетро I

267



268



Б2. БАГШЫЛАР(4)

? Модега1о

дутар А ■ д I у _р) у I _[ 3'З-З-З 1) у }| У I 3 3 _| 3 ^ _Г)У и

Шг^ т Шг^ ?
Ли

ОШ7 I !жн ? Ццг1 Г

Г_£ЩТ Г СШГР Г СКЗ-Щ/
10



270



■ГГЦ.ь .к./1 гплл тдл

65

271



1 3 1 1 3 1 Тетро I

Рш то$$о

100

у-ф ^Р
Тетро I

>2 Г1-



18 Туркменская музыка, ?. Г 273



274



18е 275



54. АТЧАПАР

276





278



Ах, ма  ңа бирмузүр 1т.лы гул_дийл, а,

ва, ва, ва , ва, ва, ва, ва,

279



55. Я РАХЫМ

.заедим ай би_ лам г^_не, ай, Бир твр_са  мы>^ гы^эы,

Аг, са_ харин,ча_гын_да

280



281





283



-Л-^33 С -ЛЛ -Л-П

284



56. АЙҖЕМАЛ
Мо<кга(о ] <1.=ъв.

<85



286



287



3’ а-

2. Р®«_з»н км_^»йн г*_зум, яр,

288



биз_лер_ де, у, А_ж,ал түр.ле жд я, я ра у,

Ал. хе. пус, а - у, Ай.м^е.мал, а у, ал. хе. пус, а у,

19 Туркменская музыка, т. I
289



290



Ш. СЕРАХС
57. ЯР ГАРАГӨЗЛИ

19*
291



292



4Н 3 3 , _ . I85,

г .о : . --

293



294



Б8. САЛТЫК(1)

3 10

Дутар



296



Мепо П10530 ассе!. а! д5 Тетро I 

ГГ' ГГ^

59.КӨЧЕ БАГЫ

297



298



60. ГИТМЕ, БАЛАМ

61. ГЕЛ, ГӨВҮН, ЯРА ГИДЕЛИ
У1уо

299



62.ХАҖЫ ГОЛАК
1?Коп 1горро 1=оо

зоо



зо1



302



63.НЕҖЕП

зоз



45

.304



20 Туркменская музыка, т. I 305



306



65. ЭЗИЗИМ

20* 307



66. ГАРРЫ ХАН

308



67. ЛЕЙЛИ ГЕЛИН

Зоя



68.ТОРГАЙ ГУШ(1)

‘ЛО



69 АП АТ (2)

311



70. ШЕЛЕПЛИ ДУРНА

312



30 3з

ен,  се-Син-дон, ай, ша_лык, эй, шу_н_кар са_лы  нар,

РОСО Г».

са_лы  нар, А. *_реп но_нен, ге.чор ха  лы

3

313



314



71. ГАНД-У ШЕКЕРЛИ (2)

315





(*№-Ш  ПГI гп I гп гҗ гллга 4» д ш1 г ш' г ш цгшпЗОёг



у. А, гв_зел_лер ха»<ра_ н.дыр,

а (ешоо

«V, гХ» гҮ> г¥>

РШ П1О85О

г%, ай ла неи, и.

Г»_зэд_лер хвй_ ран_дыр,а у, а кес_би, э, кә_ ри_ңе, п, Ал_тын ли_



72.ХАМЕТ АГЛАДАН

319



320



6560

21 Туркменская музыка, т. 1 321





73. КЕЛТЕ ГЫРЫК

323



324



60



74. ЖЫГАЛБП2)

326



3.

Не_ж,вп го_ л а дүш_д и, встй-вай, кы_ я_мат бодды,



75. БАР, ГИДЕЙ, Ж.АНЫМ БАЛАМ

328





IV. ТАХТА
76. ГЫР АТ, ГЕЛ

ззо



1 1%1| и1
шйеЕгт

77. ГАРА НЕРГИЗ

331



ЛЛЙ , Л~Л | ЛЩк
ШГ ШГЖГ ШГ Ж_Г



78. МЕДРЕСЕНАМА

50

333



79. Б ИВЕ ПА

80. ВЕ ГЕЛ, ЯР

.334



81. СЕНЕМ ҖАН, САҢА НЭ БОЛДЫ

3 3 ____ "5 1------ -|=

РЯ г Н а 1—Я10II'-1

-ту—т

1 1 к-115 1-1 1=4. 1___ ттСр
II 0 Э 3 3

3 3 3 3 3 3 з 3 3 3
ЖМ~1ГТ1ТП".Г~1 ж

3 3

4-4-Г:-Ч—ГТТ Е^д*ТП >~и-Уг-#- -ГТ

335



20 а з з з

33В



22 Туркменская музыка, т. 1
337



338



83. ГОША ДЕС

22' 339



10

.340



75

341



85. ТАЙ АТЫМ, ГЕЛ

342



343



344



86.БУЗЛЫ

345



87.СҮМСҮЛЕЛИ

346



Гыджак

88.ТОРГАЙ ГУШ(2)

347



89.АЙ БИБИ

348



90. ЭЛ ГӨТЕРДИМ

349



91. ПО РХАННАМА(1).

350



20

351



94. Л ЭЛЕ

352



V. ПОРСЫ
96. МИНАҖАТ

97. ЛЕЙЛИ



98. САЛТЫК(2)

Дутар

354



99. МУХАММЕС(1)



100. ПЕТЕКНАМА

Мо<3ега(о Лдев.

101. ҖУМАГҮЛ

356



357



104. ГОҖА БАГБАН

106. ЭҖИЗНАМА

358



107. КӨР ГЫЗ

108. ДУРАНҖА

109. АКНУРЫ

359



110. ЯР ОНДА ГАЛДЫ

111.ПЕРИЗАДЫ ГӨРМЕДИМ

112. МУХАММЕС(2)

зво



ИЗ.ДУЗАРБА

114. ВАРСАКЫП)

115. ВАРСАКЫ(2)





ПРИМЕЧАНИЯ

В основу настоящего издания положен печатный текст первого тома 
«Туркменской музыки», изданного в Москве в 1928 году Музыкальным сек­
тором Госиздата. Редакторы нового издания стремились следовать этому 
тексту по возможности точно, внося только такие изменения, которые пред­
ставляются сегодня совершенно необходимыми. Еще осторожнее редактиро­
вались нотные материалы тома (об этом см. в Примечаниях к нотной части).

В литературной части тома сохранены лексика и стилистика оригинала, 
воспринимающиеся современным читателем как немного устаревшие, но ха­
рактерные для времени создания работы. Редактированию подверглись в ос­
новном излишне громоздкие фразы и явно устаревшие обороты, которых, 
особенно в экспедиционных дневниках В. А. Успенского, не так уж много. 
Наиболее существенные изменения, затрагивающие содержание труда, огово­
рены в последующих комментариях.

При редактировании нотных текстов учитываются изменения, внесенные 
В. Беляевым при публикации отдельных музыкальных образцов в других его 
работах, в частности в «Очерках по истории музыки народов СССР» (т. I, 
М., 1962).

Латинская транскрипция песенных текстов всюду заменена современным 
туркменским написанием. Опубликованный в первом издании «Ключ к ла­
тинской транскрипции туркменских текстов составленный А. П. Поцелуев- 
ским специально для публикации песенных материалов В. А. Успенского, в 
связи с этим опускается.

Именной и предметный указатели, а также дополненная библиография бу­
дут помещены во втором томе.

К стр. 25 • При пользовании первым изданием следует иметь в виду 
замечание самого А. П. Поцелуевского в письме В. Беляеву, написанном 23 ап­
реля 1928 года в связи с выходом в свет труда: «Одно лишь жаль, что турк­
менская транкрипция и ключ к ней не подвергались вторичной корректуре, 
вследствие чего туда вкралось не мало досадных опечаток».

Г. Дж. Фармер (1882—1968)—английский музыковед, знаток ближ­
невосточной музыкальной культуры, автор ряда капитальных трудов 
(в том числе — ТЬе Миз1с ап<1 тиз1са1 1пз(гитеп1з о! 1Ье АгаЬ. Ь., 1916; ТЬе 
агаЫап тПцепсе оп тцщса! (Ьеогу. Ь., 1925; ТЬе ШПиепсе о( Мизгс: (гот 
АгаЫап зоигсез. Ь. 1926; А Ыз!огу о! АгаЫап ти«1с о! (Не XIII сеп(игу. Ь., 
1929, 2-е нзд.— 1967; 51и<Иез т олеп1а! тизгса! 1пз(гитеп1з, 1(2 з!пез. Ь.— 
Оаз^оч/, 1931—1939; ТигЫзЬ 1пз1гитеп(з о! тизгс т 1Не зечепЫеп 11зе сеп1игу. 

363



С1аз£ои\ 1937; ТНе зоигсез о( АгаЫап тизк: Ап аппо(а<к<1 ЫЬИо^гарИу. 
Веагзбеп, 1940; 0пеп1а1 з1и<Нез, тат1у тизка!. Ь„ 1953; и др.).

В архиве В. М. Беляева (ГЦММК им. Глинки, ф. 340) сохранилась пе­
реписка с Г. Фармером, имеющая непосредственное отношение к работе над 
«Туркменской музыкой» (ссылки см. в тексте и в дальнейших комментариях).

К стр. 26*  У В. М. Беляева употреблено выражение «туземные музы­
канты», которое здесь и далее редакторы считают необходимым заменить 
выражениями «народные», «местные», «туркменские» (в зависимости от кон­
текста).

К стр. 29*  По существовавшей в прежнее время традиции В. М. Беля­
ев в значении «народ» нередко употребляет термин «народность», в связи с 
чем кое-где произведены соответствующие замены.

К стр. 30*  В данном случае В. М. Беляев, вслед за Г. Фармером, в 
широко трактуемое понятие «арабская музыка» включает и музыку целого 
ряда неарабских народов Средней Азии, так или иначе связанных с араб­
ской культурой в эпоху ее расцвета. Позднее сам В. М. Беляев писал: «Под 
цивилизацией арабов имеется в виду культура, сложившаяся к VIII веку 
у народов Передней и Средней Азии и Северной Африки на основе употреб­
ления арабского языка в литературе и науке». (Народная музыка и история 
музыки. Доклад на 17-й конференции Интернационального Совета народной 
музыки в Будапеште, 1964. См.: В. Беляев. О музыкальном фольклоре и 
древней письменности. М., «Советский композитор», 1971, стр. 220).

К стр. 32*  По другим сведениям Абу Наср Мухаммед аль-Фараби ро­
дился ок. 870, умер ок. 950 года в Багдаде (см.: Энциклопедический музы­
кальный словарь. М., 1966, стр. 532).

К стр. 35*  Туркмены принадлежат в основном к долихоцефальной ев­
ропеоидной средиземноморской расе (с существенной монголоидной примесью 
на севере). По языку они относятся к огузской ветви тюркоязычных наро­
дов.

** Примечательные сведения по истории туркменского народа содержит 
исследование А. Н. Кононова «Родословная туркмен. Сочинение Абу-л-Гази, 
хана хивинского». М.-Л., 1958.

К стр. 36*  Арминий В а м б е р и. Путешествие по Средней Азии. С-Пб., 
1865, стр. 161, 154.

К стр. 39*  См.: Академик В. В. Бартольд. Сочинения, т. I. М., 
1963. Здесь и далее выражения «среднеазиатские турки», «турко-монголы», 
«турецкая литература» всюду заменены общепринятыми в настоящее время 
производными от слова «тюрки» («тюркский» и т. д.).

** В. М. Беляев употребляет двоякое написание — Невой и Навои. В 
дальнейшем это имя дается в общепринятом в Туркменистане варианте — 
Алишир Новая (1441—1501).

К стр. 40*  В прежнем издании эта фраза изложена следующим обра­
зом: «Разве не удивителен уже один тот факт, что музыка туркмен двухго­
лосная, в то время как музыка Хивы, Бухары и даже Персии — одноголос­
ная?» Основанием для редакционной правки послужили последующие работы 
самого В. М. Беляева (в частности, об узбекской инструментальной музыке 
и о персидских теснифах,— см.: В. Беляев. О музыкальном фольклоре и 
древней письменности. М., 1971).

К стр. 43*  Сесть в бест — воспользоваться основанным на старинном 
восточном обычае правом неприкосновенности убежища в наиболее почи­
таемых местах (мечети, гробницы, дома высших духовных лиц). До сих пор 
в Иране государство принуждено считаться с бестом.

К стр. 45*  Почти всюду в первом томе В. М. Беляев и В. А. Успенский 
имеют в виду лишь народно-профессиональное искусство туркмен. На данное 
обстоятельство сам В. М. Беляев указывал в рукописи второго тома, в кото­
ром бытовому туркменскому пению, в частности женским песням, уделяется 
специальное внимание.

** Здесь подразумевается происхождение большинства туркменских 
программно-инструментальных пьес, но, конечно, не происхождение инстру­
ментальной музыки как таковой.
364



К стр. 49 * А1ехапдег С Ь об г к о. Зрептепз о( 1Ье Рори1аг Рое1гу о( 
Рег51а е!с. Ьопдоп, 1842. См. также: Каррыев Б. А. Сказания о Кер- 
оглы М., «Науках, 1968.

** Шталмейстер — начальник конюшни.
В туркменском героическом дестане о Гёр-оглы, содержание которого 

В. М. Беляев приводит в «Очерках по истории музыкальной культуры наро­
дов СССР» (вып. I, М., 1962, стр. 138), герой является сыном погибшего бо­
гатыря Ады-бека и его имя переводится как «Сын могилы», поскольку его 
мать также умирает при его рождении. Там же В. Беляев дает иную тран­
скрипцию имени легендарного койя Гёр-оглы — Гыр-ат.

К стр. 51 * Хусейн-Мирза Байкара, Солтан-Союн и Султан-Хусейн — 
одно и то же лицо. См. стр. 39 и 52.

*• В первом издании «Туркменской музыки» указаны другие годы жиз­
ни Новаи — 1440—1500.

*** Годы жизни Махтумкули— 1730—1782. Сведения Вамбери при­
ведены В. М. Беляевым по его книге «Путешествие по Средней Азии» 
(СПб., 1865, стр. 159).

К стр. 55*  Исфаген — город в Иране.
** См.: В. Беляев. Персидские теснифы. М., «Советский композитор», 

1964.
•♦•(В. Успенский. Классическая музыка узбеков. (К материалам 

по исследованию классических музыкальных поэм-макомов). Сб.: Совет­
ский Узбекистан, Ташкент, 1927.

К стр. 56 * Меймене — город в Афганистане.
Афганский танбур (у В. М. Беляева здесь — тамбур)—щипковый инстру­

мент с четырьмя основными и 12-ю резонирующими струнами (см. статью 
В. М. Беляева «Афганская народная музыка» в сб. «О музыкальном фоль­
клоре и древней письменности». М., 1971, стр. 196). Назван здесь ошибочно. 
В. А. Успенский говорит в данном случае об «афганском дутаре», то есть о 
двухструнном инструменте, что и подтверждается нотной записью.

К стр. 57 * Записи А. В. Затаевича казахских (киргиз-казаков — по старой 
терминологии) и киргизских (кара-киргизов) песен и инструментальных пьес 
см.: А. Затаевич. 1000 песен киргизского (казахского) народа. Оренбург, 
1925; изд. 2-е, М., 1963; его же, 500 казанских (казахских) песен и кюйев. 
Алма-Ата, 1931; его же, 250 киргизских инструментальных пьес и напевов. 
М„ 1934.

К стр. 58 * См. сноску ** к стр. 45.
** В дальнейшем В. М. Беляев не возвращался к этой повторно выска­

занной здесь мысли о происхождении вокальной музыки из поэзии. Напро­
тив, в своих поздних работах он подчеркивал: «Из неразрывной связи напе­
ва и текста вырабатываются системы стихосложения, чем обусловливается 
в дальнейшем формирование поэзии как самостоятельной части художествен­
ной литературы». (Доклад «Народная музыка и история музыки» в кн.: 
В. Беляев. О музыкальном фольклоре и древней письменности. М., 1971, 
стр. 220).

К стр. 59 * В оригинале здесь и несколько раз после употреблено вы­
ражение «сюжетнка».

** Здесь и далее слово «вид» нередко используется В. М. Беляевым в 
значении, близком к термину «жанр».

*** В. А. Успенский со слов того же Баба-Джан-Ишана переводит слово 
«варсакы» как «смесь» (см. стр. 60 и 185).

К стр. 60*  В других транскрипциях — зыкр, зикр, зикир.
К стр. 61 * Арминий Вамбери, цит. соч., стр. 159.
** О женских туркменских песнях см. статьи второго тома.
*** «Чувал серпсн» — «Чувал-серпен» (?), «Чувв серпен» (?) — «Сни­

мающая покрывало» (?) См. т. II, стр. 164, 516. Чувал-гыз — буквально, 
«девушка, посаженная в мешок», то есть выданная замуж, но возвращенная 
к родителям до окончательной выплаты калыма (см.: В. Беляев. Очерки 
по истории музыкальной культуцы народов СССР, вып. I, стр. 133); 1гопз,

365



XV. ТЬе Үогпи! Тигктеп. А. з(ас!у о! ЮгиЫр т а раз(ога! зос!е1у. ЦгЯчег- 
эНу о( МкРирап, 1969.

К стр. 62 * К своего рода обрядовым песням, помимо песен зыкыра 
(см. стр. 60), могут быть отнесены отдельные свадебные и некоторые другие 
песни, помещенные во втором томе.

К стр. 63*  В настоящее время читателю можно рекомендовать, помимо 
упомянутых ранее, целый ряд трудов по истории Туркменистана (см. список 
литературы в т. II).

К стр. 64 * Какое именно изображение имеет в виду В. М. Беляев, 
установить не удалось.

“ В данном издании воспроизводится с некоторыми добавле­
ниями и редакционными поправками общин для обеих экспедиций В. А. Ус­
пенского алфавитный список туркменских музыкантов, подготовленный 
В. М. Беляевым (см. т. II). В связи с этим мы сочли возможным опустить 
здесь содержащий ряд неверных сведений и впоследствии частично уточнен­
ный самими авторами список, опубликованный в первом издании тома I. 
Этот список включал 51 бахшн (в их число входят все дутарчи), 20 тюй- 
дюкчн, 7 гыджакчи и один исполнитель на дилли-тюйдюке. От 14 бахшн (ду­
тарчи), четырех тюйдюкчн, трех гыджакчи и исполнителя на дилли-тюйдюке 
В. А. Успенский производил свои записи в первой экспедиции.

К. стр. 65 * См., например, стр. 156.
*• А. Самойлович. Материалы по среднеазиатско-турецкой литера­

туре. СПб, 1908.
К стр. 66 • Ряд номеров данного абзаца изменен редакторами настоя­

щего издания, поскольку ссылки на них у В. М. Беляева даны ошибочно.
К стр. 70 * Еще раз напомним, что простые формы бытового (женско­

го) пения приводятся и анализируются во втором томе.
К стр. 71 * Здесь и далее словом «композиционный» заменено менее 

удачное — «формальный» (разбор формы).
К стр. 76 * При исполнении всех названных здесь образцов верхняя 

струна дутара, очевидно, была .настроена на ля малой октавы, что дает со­
ответствующую транскрипцию тонов ширван-перде.

К стр. 82 * Зигзагообразный знак показывает неполноту некото­
рых из приводимых здесь звукорядов.

К стр. 83 * Под «гармонической» сущностью звукоряда В. М. Беляев 
имеет в виду, очевидно, его ступеневое значение (строение).

К стр. 89 * Г. Риман. Музыкальный словарь. Перев. Ю. Энгеля. М., 
1901, стр. 420.

К стр. 98 * Последняя из этих трех каденций взята из пьесы для 
гыджака.

К стр. 106 • Арминий В а м б е ри. Цит. соч., стр. 159.
К стр. 108 * В первом издании ошибочно указан № 51, соответствующий 

пьесе для дутара.
К стр. 111 * В современной транскрипции — салоры.
К стр. 113*  В данном исследовании, как и в материалах В. А. Успенско­

го, всюду применяется термин «дутара» (вместо общепринятого теперь «ду­
тар»), Поскольку впоследствии В. М. Беляев отказался от такого написания, 
редакторы настоящего издания сочли необходимым внести в авторский 
текст соответствующие исправления. Интересно в этой связи привести сле­
дующее авторское рассуждение, исключенное нами из основного текста ис­
следования:

«Правильное туркменское название дутары — дутар. В русском склоне­
нии это слово можно было бы рассматривать как имя существительное 
мужского рода и склонять его соответствующим образом. Но по аналогии 
со словом гитара, а также имея в виду видоизменения названия этого инст­
румента у йомутов — тамдыра — и у киргизов (казахов —Э. А.) — домбра,— 
более естественным для него является присвоение ему женского окончания 
и соответствующего этому окончанию склонения».

К стр. 115 * Более точные данные о конструкции дутара и других турк­
менских инструментов, полученные в результате обмеров, приведены В. М. Бе­
ляевым во втором томе.
366



К стр. 118*  По поводу ошибочного включения в данный звукоряд но­
ты езг см. специальное замечание В. Беляева в гл. I второго тома «Туркмен- 
ской музыки».

К стр. 120 * У В. М. Беляева здесь «копыз». В следующих его рабо­
тах —■ «гопыз», что и послужило основанием для редакторских исправлений.

К стр. 128 * В. Успенский называет автором слов Молла-Кемине.
К стр. 130*  В. М. Беляев в списке туркменских музыкантов, помещенном 

во втором томе, приводит другую дату—1889 г.
К стр. 133 * См. примечание к стр. 43. В данном случае — священное 

место у могилы Имам-Риза в г. Мешхеде.
К стр. 134*  Карры-Ата из Теджена (ум. ок. 1930).
|К стр. 135 * Включив эту музыку в качестве «типичного ооразца пьесы для 

тюйдюка» в туркменскую главу своих «Очерков по истории музыки народов 
СССР» (вып. I, М., 1962, с. 155—157), В. М. Беляев сопроводил ее следую­
щими пояснениями:

«По своему содержанию это лирический эпизод из сказания «Хурлюкга и 
Хемра», в котором Хемра, разлученный с Хурлюкгой, обращается к утреннему 
ветерку с просьбой отнести его привет милой:

О утренний ветерок, донеси мой привет дорогой Хурлюкге, донеси мои 
жалобы до слуха моей милой!

Возлюбленная ввергла меня в печаль. Я, как соловей в клетке, не могу 
лететь к моей подруге. Скажи ей об этом.

Я хотел бы быть лучом света для моей возлюбленной, рот которой, как 
фисташка и губы, как сахар. Скажи ей об этом.

Мое имя — Хемра. Никто не слышит моих стенаний. Так хоть ты, утрен­
ний ветерок, донеси их до моей милой Хурлюкгн!

Пьеса состоит из вступления и пятикратного проведения с варьированием 
основного куплета.

Лад ее миксолидийский, заключительный каданс на терцин.»
В своих примечаниях к американскому изданию «Очерков...» его редактор 

Марк Злобин не без некоторого основания возражает против последнего заме­
чания В. М. Беляева, утверждая, что «фригийский» пентахорд Л1—р, в котором 
«Л1 является несомненной тоникой, а не третьей ступенью для предполага­
емой тоники к1», весьма характерен для туркменской музыки (ВеНаеч, 
У1к1ог М. Сеп1га1 Ащап тине. Еззауз т 1Ье Ь!з1огу о! 1Ье тиыс о( !Ье 
реор!ез о! 1Ье 11.8.5.К. ММШейлуп, СоппесИси!, 1975, з. 173).

К стр. 135 ** У В. Успенского автором текста назван поэт Хысров.
Часто встречающиеся разночтения в нотных подтекстовках айдымов, 

очевидно, связаны с произвольными изменениями, вносимыми народными 
певцами. В дальнейшем подобные разночтения специально не оговариваются.

К стр. 138 * См. Хаджи-Кулок-бахши.
К стр. 148 * Композиционный и ладозвукорядный анализ этой пьесы 

В. М. Беляев предпринял в «Очерках по истории музыки народов СССР» (вып. I, 
с. 148—149). Иную интерпретацию как формы, так и лада данного отрывка 
дает М. Злобин в комментаоиях к английскому переводу этой работы (ор. сП., 
з. 172).

К стр. 149 * Еки-Дешнк — Две дыры.
К стр. 150 * ГУС— Государственный Ученый Совет.
К стр. 154 * А. Самойлович. Этнографические мелочи из дневника 

путешествующего по Туркмении. «Живая Старина», вып. I. СПб, 1908, 
стр. 123—124.

К стр. 165 * Хенна — хна.
К стр. 171 * Правильнее — зем-зем. Местное название серого варана 

(УагапИае епзеиз).

367



К стр. 180 * Ныне районный центр Калинин.
** В списке, составленном В. М. Беляевым (см. том II), указано, что 

Джан-Маммет-гыджакчи родился в 1873 году. Если это так. то во время 
записи (1926) ему должно было быть 53 года.

К стр. 184 • Тохтамыш (ум. 1406—1407)—хан Золотой Орды (1380— 
1395), потомок Чингисхана. В 1388 году вторгся в Мавераннахр, был разбит 
Тимуром в 1391 году, вторично — в 1395.

К стр. 185 • В первом издании было принято написание Тюря-Бег-Ханым.



ПРИМЕЧАНИЯ К НОТНОЙ ЧАСТИ
Нотные записи В. А. Успенского, составляющие вторую часть тома, име­

ют ряд особенностей. Как уже говорилось в предисловии, в задачу собира­
теля не входила фиксация всех тонкостей вокальной и инструментальной тех­
ники народных музыкантов, достигавшей подчас поистине виртуозного уров­
ня. Главное, на чем было сосредоточено внимание В. А. Успенского, передать 
интонационное содержание, общий выразительный смысл, целостную худо­
жественную концепцию каждой музыкальной пьесы. Следует подчеркнуть еще 
раз, что с этой главной и чрезвычайно трудной задачей В. Успенский спра­
вился как никто другой. Однако именно поэтому перед музыкантами, стре­
мящимися воспроизвести .нотные тексты сборника непосредственно на народ­
ных инструментах, возникают некоторые сложности. Обобщенный, порой иг­
норирующий детали способ записи ставит их перед необходимостью самим ре­
шать ряд технических вопросов, касающихся прежде всего исполнительских 
штрихов. Не всегда ясно, каким способом, каким специальным приемом сле­
дует добиваться звучания, на которое указывает запись В. Успенского в ре­
дакции В. Беляева. Отдельные моменты нотного текста, будучи понятны 
буквально, практически оказываются невыполнимыми по самой конструкции 
народного инструмента. ‘

Чаще всего это относшгся к пропуску в записях В. Успенского повторя­
ющихся звуков нижней струны дутара. При обычном, бряцающем ударе ду- 
тарчи не может не задевать сразу двух струн. Другое дело, что мелодическо­
го значения повторяющийся звук, возникающий при задевании второй стру­
ны, нередко не имеет (ввиду чего В. Успенский, видимо, и считал возмож­
ным опускать его при записи). В редакторских вариантах, предлагаемых в 
дальнейших комментариях, подобные пропущенные звуки помещены в скобки.

Оговорим кратко те немногие изменения, которые внесены в нотный 
текст настоящего издания его редакторами.

Помимо явных опечаток, выправленных безоговорочно, в инструменталь­
ных партиях дутара и гыджака сняты дублирующие друг друга паузы, ко­
торые в первом издании выставлялись отдельно для каждого из двух голо­
сов. Напротив, всюду введены маленькие лиги при форшлагах. Наибольшее 
количество изменений внесено в пьесы для голоса. Инструментальная груп­
пировка, принятая в первом издании и для партии голоса, всюду заменена 
в айдымах вокальной. Кое-где во избежание большого числа добавочных ли­
неек вокальная строчка изложена в другом ключе.

При переводе песенных текстов, ранее данных в латинской транскрип­
ции, в современное. туркменское написание особенности народной вокализа­
ции потребовали ряда отступлений от норм новой туркменской письменно­
сти. Это касается, в частности, полугласного у (оно же в, произносимое 
одними губами, без участия зубов). В первом издании «Туркменской музы-
24 Туркменская музыка, т. I. осп 



ки» стр. 262), согласно «Ключу к латинской транскрипцииэ А. П. Поцелуев- 
ского, звук этот понимался и записывался с помощью английского о>. 
При пении этот звук нередко трактуется как гласная. Поэтому редакторы 
настоящего издания предлагают для его записи букву у с обозначением 
краткости.

Особенности туркменской песенной вокализации заставляют вообще раз­
личать в записи краткие и долгие гласные. Последние выделены в настоящем 
издании сверху. Восклицания, вставные и припевные слова всюду подчеркну­
ты й набраны курсивом.

Предлагаемые далее редакторские расшифровки отдельных моментов нот­
ного текста согласованы с туркменскими музыкантами, в частности с педаго­
гом Ашхабадского музыкального училища, дутаристом и гыджакчи Бекмура- 
дом Кутлымурадовым.

К стр. 193 • На верхней струне дутара в некоторых случаях возможно 
извлечение двух н более нот на один удар; подобный прием в дальнейшем 
обозначается лигой:

По словам Б. Кутлымурадова, данный прием весьма характерен для
мервских музыкантов.

** Очевидно, здесь следует предполагать аналогичный 
нения:

способ испол-

♦**  Данная фигура вряд ли исполнима. ' редн нескольких возможных 
редакционных вариантов исполнительской манере мервских музыкантов бо­
лее всего соответствует следующий:

3

**** Из двух способов интерпретации подобных фигур в данном случае 
уместнее первый:

К стр. 194 * Здесь также возможны два способа исполнения:

или
370



24*

К стр. 197

3

К стр. 199



372



К стр. 226

К стр. 233 * Далее вся вокальная партия была записана В. Успенским 
в басовом ключе.

К стр. 235 * Подтекстовкой слога «гу» условно обозначен особый прием 
народной туркменской вокализации, так называемый «джоглотмак».

К стр. 259

373



К стр. 263

374



К стр. 312
3

и т.д.

К стр. 339

3

К стр. 343

К стр. 354



ОГЛАВЛЕНИЕ

двух томах «Туркменской музыки» и ее авторах (Вместо предисловия). 5

Введение 24

ЧАСТЬ I

Виктор Беляев

ТУРКМЕНСКАЯ МУЗЫКА
Глава I. 29

Арабские влияния в европейской музыке. — Роль Туркестана в исто­
рии арабской культуры. — Музыкальное искусство Средней Азии 
и его отношение к европейской музыке. — Хорезмийская нотация.— 
Музыка туркмен как носитель традиций арабской музыкальной 
культуры.

Глава II. .35

История туркмен.— гузы.— Появление огузов в Мавераннахре.— 
Расселение туркмен в пределах занимаемой ими ныне территории.— 
Характеристика туркмен.

Глава III. , .38

Культура Средней Азии. — Эллинизм. — Христианство. — Арабское 
завоевание. — Персидская культура.— Культура среднеазиатских 
тюрок и туркмен. — Туркменская музыка как часть туркменской 
культуры

Глава IV . .41

Распространение музыки в Туркменистане. — Профессиональный 
характер занятий музыкой. — Обучение музыке. — «Высшая школа» 
музыкального искусства у туркмен. — «Пата». — Музыканты-про­
фессионалы. — Их известность в Туркменистане и за пределами 

376



его. — Роль музыки в быту туркмен. — Туркменские «концерты». — 
Состязания музыкантов. — Отношение слушателей к исполнению. — 
«Ышкы».

Глава V................. ... 45

Связь между поэзией и музыкой у туркмен.—Происхождение турк­
менской инструментальной музыки. — Популярные народные рома­
ны. — Поэты, упоминающиеся в записях В. А. Успенского.

Глава VI . ........................................................................................53

Влияния ъ туркменской музыке: арабское, персидское, азербайд­
жанское и афганское

Глава VII..................................  58

Индивидуальный характер туркменского музыкального творчест­
ва. — Музыка вокальная и инструментальная. — «Четыре дороги» 
туркменской музыки. — Виды туркменской музыки.

Глава VIII. . . ... ..... 63

История туркменской музыки. — , ревнее происхождение слова 
«бахши». — Музыка гузов. — Свидетельство Хамдуллы Казвинско- 
го. — Туркменские музыканты последнего столетия. — Традицион­
ный характер туркменской музыки.

Г лава IX  ..........

бщий характер туркменской музыки. — Форма ее. — Ритм.’

Г лава X . . ...................................................................................................75

Традиционность туркменской музыки. — Лады туркменской музы­
ки. — Попевки. — Рост мелодических образований в туркменской 
музыке.

Глава XI......................................................................................................................... 81

Звукоряды туркменской музыки.

Глава XII...................................  19

Гармоническая основа туркменской полифонии.

Глава XIII............................................................  94

Мелос туркменской музыки. — Каденции. — Вступительные форму­
лы. — Секвенции.— Влияние конструкции туркменских инструмен­
тов на мелодико-гармонические образования в туркменской музы­
ке.— Техника композиции у туркмен.

Глава XIV. . . .................................... ............................ 106

Манера пения туркмен. — Формы вокальной туркменской музыки.— 
Вокальная техника у туркмен. — Пение йомутов и чаудыров.

377



Глава XV. 112

Легенды о происхождении дутара. — Происхождение названия ду­
тара. — Устройство дутара. — Его звукоряд. — Музыка для дута­
ра.— Звук дутара.— Гыджак, его распространение и строй. — Зву­
коряд гыджака. — Легенды о происхождении тюйдюка. — Устрой­
ство и звукоряд тюйдюка. — Аппликатура тюйдюка. — Исчезнув­
ший тюйдюк из дерева тульга.—Дилли-тюйдюк. — Двойной тюй- 
дюк (исчезнувший из употребления).—Гопыз.—Отсутствие у турк­
мен ударных инструментов.

Глава XVI. . . . . .121

Заключение.

В. Успенский

МОЯ МУЗЫКАЛЬНО-ЭТНОГРАФИЧЕСКАЯ ЭКСПЕДИЦИЯ В ТУРКМЕНИСТАН В 1925—1926 ГОДАХ

Глава I. Мере.................................    . 125

Глава II. Тахта-Базар......................................... 144

Глава III. Серахс...............................................  152

Глава IV. Тахта..........................   173

Глава V. Порей .... 180

ЧАСТЬ II

В. Успенский

СБОРНИК ТУРКМЕНСКОЙ МУЗЫКИ

I. Мера

а) Пьесы для дутара:
1. Яндым, Лейли 193
2. Сейли халар . . 193
3. Хайыт йыкан (1) 194
4. Коне гузер . . 195
5. Бидерт ярым . . 195

378



6. Селбиныяз 195
7. Мейлис халар 196
8. Чекди . 196
9. Бэри тел 197

10. Бал-Саят 198
11. Узуклар. 199
12. Нэзиклер 200
13. Новайы дүшүрими 201
14. Новайы (1) 202
15. Неж,е олды 203
16. Ким билер 204
17. Жыгалы (1) 205

б) Пьесы для тюйдюка:
18. Говшут галдыран 206
19. Кише-ханым. . 206
20. Гаравул хени • 207
21. Хайыт йыкан (2) 208
22. Геч эгрен 209
23. Новайы (2) 210
24. Овадан гелнн . .211
25. Бады-саба (Кыямат, 1) . 212
26. Өвезим . . 214
27. Хелей хени . 216
28. Хереле, губам 216
29. Дүшмүшем зындана 217
30. Гыр атым . 217
31. Эй-хой . 218

в) Пьесы для дилли-тюйдюка:.
32. Ак эшекли . 219
33. Зөхре ж.ан 220
34. Дурналар 220

г) Айдымы:
35. Кыямат (2)
36. Пейманың . 223
37. Солтан-Сөйүн 226
38. Огулбег. . 232
39. Мару шаху-экахан 236
40. Аллалар, балам (1) 241
41. Пелек, өмрүм 244
42. Ышак-ышак бакармен 248

II. Тахта-Базар
а) Пьесы для дутара:

43. Айланамен 249
44. Апат (1) 251
45. Гырыклар 253
46. Саятждн, Хемраны сана табшырдым 258
47. Арап-Рейхан . 259
48. Хош гал инди . 262
49. Багшылар (1) 264
50. Багшылар (2) 265

379



51. Багшылар (3)
52. Багшылар (4) .
53. Зулмы көпдүр шол дагларын

б) Айдымы:
54. Атчапар.
55. Я рахым
56. Айжемал.

267
269
273

276
280
285

III. Серахс
а) Пьесы для дутара:

57. Яр тара гезли 291
58. Салтык (1) . . 295
59. Кече багы . 297
60. Гнтме, балам . . 299
61. Гел. гөвүн, яра сидели 299
62. Хажы голак . . 300
63. Нежеп (жыгалы) 303
64. Ганд-у шекерли (1) 304
65. Эзизим . . 307
66. Гарры хан . 308

б) Пьесы для тюйдюка:
309
310
311

67. Лейли гелии
68. Торгай суш (1)
69. Апат (2) . . .

в) Айдымы:
70. Шелепля дурна 312
71. Ганд-у шекерли (2) 315
72. Хамет агладан 319
73. Келте гырык 323
74. Җыгалы (2) 326
75. Бар, гидей, жаным балам . 328

IV. Тахта
а) Пьесы для дутара:

76. Гыр ат, сел . . 330
77. Гара-нергиз. . 331
78. Медресенама . 333
79. Бнвепа . 334
80 Ве гел яр ' 334
81. Сенем жан, сана нэ болды 335
82. Аллалар, балам (2) 337
83. Гоша дес . 339
84. Айралык. 339
85. Тай атым, гел . 342
86. Бузлы . 345

380



б) Пьесы для гыджака:
87. Сүмсүлели 346
88. Торгай гуш (2) 347
89. Ай Биби . . 348
90. Эл гөтердим 349
91. Порханнама (1) 350
92. Порханнама (2) 350
93. Ындарма 350
94. Лэле. . 352
95. Гапы гезен . 352

V. Порей
а) Пьесы для дутара:

96. Мннаҗат . 353
97. Лейли . . 353
98. Салтык (2) 354
99. Мухаммес (1) 355

100. Петекнама . 356
101. Жумагүл 356
102. Гойбер, агам гелйэ 357

б) Пьесы для гыджака:
103. Алма, гелии 357
104. Гожа багбан 358
105. Гарыплык . 358
106. Эжиэнама 358
107. Кор гыз 359
108. Дуранжа 359
109. Акнуры . 359
ПО. Яр онда галды . 360
111. Перизады гормедим 360
112. Мухаммес (2) 360
ИЗ. Дузарба. 361
114. Варсакы (1) 361
115. Варсакы (2) 361

Примечания . . 363

Примечания к нотной части . . ... 369

Оглавление .... . 376



Успенский 
и Беляев

Виктор Александрович
Виктор Михайлович

ТУРКМЕНСКАЯ МУЗЫКА

ТОМ I

Издательство ^Туркменистан»



Редакторы издательства А. Романова, Н. Эсенмурадов
Художник Д. Мамеджиков
Художественный редактор А. Синятинский
Технические редакторы £. Затонская, Т. Гаврилова, А. Романова
Корректор В. Соколова

Сдано в набор 6/УИ 1977 г. Подписано к печати 29/1V 1979 г. Формат 60X90'/,, 
Бумага офсетная № 2 Физ. печ. л. 24 Печ. л. 24 Учетно-изд. л. 23,6 
Тираж 15.000 Изд. № 11388 Цена в пер. № 5 2 р. 30 к. Зак. 586 И-7527.

Издательство «Туркменистан!. Ашхабад, ул. Гоголя, 17-а.

Московская типография № 6 Союзполиграфпрома 
при Государственном комитете СССР
по делам издательств, полиграфии и книжной торговли.
109088, Москва, Ж-88, Южнопортовая ул., 24.



Успенский В. А. и Беляев В. М.
Туркменская музыка. Т. 1./Ред. кол. _)тв. ред. доктор филол. наук 

М. К о с а е в. Ред. предисл. и коммент. Э. Алексеева. — А.: Туркменистан, 
1979. — 384 с., 20 см.

2 р. 30 к. 15 000 экз.

Книга написана на материалах музыкально-этнографических экспедиций 
виднейшего ученого-фольклориста и композитора В. А. Успенского по городам 
и аулам Туркменистана. Она является первым и пока единственным по ши­
роте охвата документальным исследованием всех основных жанров туркмен­
ской народной музыки.

Систематическое описание и исчерпывающий анализ материалов, выполнен­
ный В. М. Беляевым с поразительной научной тщательностью, меткость этно­
графических наблюдений и обилие исторических фактов, привлекаемых для их 
осмысления, живость изложения и несомненные литературные достоинства 
путевых дневников В. А. Успенского, наконец, обширное собрание чудесных 
образцов музыкального творчества превосходных народных музыкантов, 
мастерски зафиксированное им в нотных записях — все это делает книгу не­
заменимым подспорьем для всех, кто интересуется не только музыкой, но и 
вообще духовной культурой туркменского народа.

№ 93

Книжная палата ТССР 1979

49.5 82А
У77

22 мая 1979


