
Российская Академия наук
МУЗЕЙ АНТРОПОЛОГИИ И ЭТНОГРАФИИ 
ИМ. ПЕТРА ВЕЛИКОГО (КУНСТКАМЕРА)

ЦЕНТРАЛЬНАЯ АЗИЯ

ТРАДИЦИЯ В УСЛОВИЯХ ПЕРЕМЕН

Выпуск II

Санкт-Петербург
2009

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



УДК 39(5-015)
ББК 60.54
 Ц38

Утверждено к печати Ученым советом МАЭ РАН

Рецензенты:
д. и. н. М.Ф. Альбедиль, к. и. н. З.А. Джандосова

Центральная Азия: Традиция в условиях перемен. Вы-
пуск II / Отв. ред. Р.Р. Рахимов, М.Е. Резван. СПб.: МАЭ РАН, 
2009. 396 с.

ISBN 978-5-884314-159-6

В центре внимания авторского коллектива сборника — анализ ком-
плекса проблем культуры и религии народов Центральной Азии. Рели-
гиозная тематика в большей мере связана с сакрализацией предметов и 
объектов среды обитания, а также культа святых в религиозной практике 
местного населения. Сюжеты подвергаются рассмотрению под углом 
зрения, с одной стороны, приспособления наиболее устойчивых элемен-
тов культуры и религии к новым условиям, возникающим в результате 
исторических перемен, с другой — механизмов изменения или посте-
пенного разрушения стереотипов, сформировавшихся в процессе дли-
тельного исторического развития.

УДК 39(5-015)
ББК 60.54

ISBN 978-5-884314-159-6   © МАЭ РАН, 2009

Ц38

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



Р.Р. Рахимов

ЦЕНТРАЛЬНАЯ АЗИЯ: 
ИСЛАМ У СЕМЕЙНОГО ОЧАГА

I

В статье1 рассматривается достаточно узкая тема, за которой, одна-
ко, скрывается обширная проблема центральноазиатского ислама. Цель 
исследования — основываясь на некоторых данных, характеризующих 
реалии культуры и элементы религиозной практики оседлого населения 
Центральной Азии, передать своеобразие местного ислама. Вопрос за-
ключается в том, насколько правомерна постановка проблемы централь-
ноазиатского ислама как регионального выражения этого религиозного 
учения? Статья основывается на данных, собранных мною в процессе 
полевых исследований в районах древней оседло-земледельческих куль-
туры в Центральной Азии. Разбор сюжетов представляет определенную 
трудность, главным образом из-за того, что его анализ продолжает оста-
ваться вне поля зрения исследователей.

Данные, которыми я оперирую, иллюстрируют отношение к огню 
в культуре таджиков. Также затрагивается культ святых и связанный с 
ним институт паломничества в религиозной практике таджиков.

Опыт изучения проблемы огня в культуре автохтонного ираноязыч-
ного населения Центральной Азии, неотъемлемой частью которого яв-
ляются таджики, показывает, насколько хорошо исследователи инфор-
мированы о внешней стороне использования этой стихии в быту и как 
мало нам известно о системе воззрений и убеждений, определяющих 
отношение к этому природному элементу. При исследовании отноше-
ния населения к этой стихии мироздания, некогда служившей объектом 
культа предков современных ираноязычных народов, обнаруживается, 
что не все было утрачено в результате процессов, неоднократно изме-
нявших картину их мира.

Вместо предисловия

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



4

Р.Р. Рахимов

Накопленный материал показывает, что огонь как эпицентр собы-
тия и способ эмоционального переживания представлен практически 
во всех обрядах жизненного цикла таджиков, не только проявляя себя 
как необходимый элемент, но и передавая смысл церемоний. Так, обряд 
обведения молодоженов вокруг пламенеющего костра венчает цикл сва-
дебно-брачных церемоний местного населения. Открытый огонь, очаг 
семейного огня или произведенный от огня дым, а также светильники 
присутствуют в обрядах материнства и детства, выступая как осознан-
ное средство традиционной этнотерапии. 

В сельской местности и в настоящее время эту стихию природы 
оберегают от осквернения, соприкосновения с мертвечиной, в час-
тности с мертвым телом члена семьи: с угасанием его жизни «уга-
сает» и огонь в семейном очаге. В течение первых трех дней после 
смерти человека огонь в доме не зажигают. Такое отношение к огню 
породило исчезнувшую относительно недавно практику перенесе-
ния обреченного на смерть больного в специальное общественное 
помещение, где его оставляли до наступления смерти. После смерти 
и выполнения необходимых очистительных процедур в специаль-
но отведенном и соответственным образом приспособленном месте 
(обычно на берегу небольшого стока воды) под открытым небом, тело 
умершего предавали земле на кладбище. Эта практика позволяла не 
гасить огонь в очаге. В настоящее время, когда член семьи умирает 
дома, огонь гасят с той же целью — ограждения его от осквернения 
мертвым телом.

Проанализировав проявления почтительного отношения современ-
ных таджиков к огненной стихии, отметим, что свечи (или лучины) 
являются неотъемлемой частью поминальной обрядности местного на-
селения. У исмаилитов Западного Памира существует приуроченный к 
поминальному обряду, проводимому на третий день после погребения 
умершего, трогательный обряд, заключающийся в воспевании в стихах 
пламени лучин. Огонь, зажженные свечи или обычай окуривания зани-
мают важное место в целительных обрядах или знахарских ритуалах 
вторника и среды с целью, как считается, нейтрализации негативных 
аспектов этих дней недели. Свечи (или лучины) широко используют-
ся в практике паломничества и поклонения святым местам — мазарам, 
ассоциирующимися с мусульманскими хазратами (святыми) или с дру-
гим святым объектом.

Устойчивость, которую демонстрируют фиксируемые элементы бла-
гоговейного отношения к огненной стихии в условиях нового времени, 
прослеживается в существовании архитектурно оформленных святилищ 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



5

Вместо предисловия

огня, именуемых чирог-хона/чирог-дон, т.е. «помещение для лучин/све-
чей». Подобные объекты являются интегрированной частью некоторых  
мазаров мусульманских святых в Бухаре, определенные их формы (в 
виде специальных ниш) имеются в Самарканде.

Одна из форм святилищ огня на пути, ведущем к центральному объ-
екту культа — святыне хазрата Зудмурода (в Бухаре), будучи неотъем-
лемой частью почитаемого комплекса, представляет собой стройное по-
луподземное купольное строение цилиндрической формы из красного 
кирпича. Сводчатые ниши для зажигания ритуальных лучин или свечей 
устроены в стене святыни, во внутреннее пространство которой можно 
попасть, пройдя по вымощенной красным кирпичом просторной пло-
щадке и спустившись по ступеням. В чирог-хоне полумрак даже в ясный 
день. Свет через узкую входную дверцу едва освещает лишь нишу, кото-
рая находится напротив входа, все остальное остается во тьме. Неслож-
но представить картину, когда верующий, спускаясь по лестнице, про-
ходит через дверной проем, загораживая при этом собой естественный 
свет. Тогда внутреннее пространство святилища оказывается полностью 
погруженным во мрак. Картина меняется, когда в нише-жертвеннике в 
темноте зажигаются ритуальные свечи как жертва Богу и душам пред-
ков паломника, их пламя обретает для него мистический смысл, превра-
щаясь из рукотворного огня в некую силу, возносящую молитву верую-
щего в небесную обитель предков.

Другое святилище огня является неотъемлемой частью мазара Чор 
Бакр, т.е. «четырех святителей», в Бухаре. Оно представляет собой не-
большой в диаметре глухой надземный цилиндр (в виде минарета) с ку-
полом, органически вписывающимся в купольный ансамбль. Ниша для 
зажигания свечей устроена в стене цилиндра. 

В исследованиях (О.А. Сухарева, Е.Г. Некрасова) сообщается также 
о святыне, именуемой Ходжа Рушнои (букв. «святой / господин свет»). 
Название этой святыни — замечательный пример персонификации све-
та. Известно и то, что в Бухаре на мазаре легендарного героя Сийавуша 
(в зороастрийских списках — Сьяваршан) до недавнего времени посто-
янно горел светильник.

Имеются также примеры существования в Центральной Азии свя-
тынь из жженого кирпича или мрамора, предназначенных для возжи-
гания огня у могил мусульманских святых. По мнению специалистов, 
мраморные чирог-доны XVI–XIX вв., сохранившиеся на ряде бухар-
ских мазаров, повторяют конструкции древнеиранских храмов огня, 
поддерживая, таким образом, дух доисламской религиозной практи-
ки предков современных таджиков. Исследователи (Е.Г. Некрасова, 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



6

Р.Р. Рахимов

Б.М. Бабаджанов) отмечают, что эти святилища напоминают однока-
мерные мавзолеи с гипертрофированными куполами, порталами, со 
сводчатыми нишами, в которых и возжигались обернутые ватой лучи-
ны (пилик) или восковые свечи, для чего в конструкции выдалблива-
лись особые отверстия.

II

Изложенные данные позволяют говорить о существовании выра-
зительных форм почитания огня у современных таджиков. Подобное 
подчас эмоциональное отношение к этому явлению порождает пробле-
му, которую, на мой взгляд, нельзя оставить без внимания. Дело в том 
что подобное отношение к огню не только не совпадает с образцами, 
существующими в устных преданиях местного населения, но и явно 
расходится с ними. В рассказах, повествующих об огненной стихии, от-
ражены представления о ней как о творении джиннов. Как известно, в 
мусульманской мифологии джинны составляют воинство низвергнуто-
го с небес огненного Иблиса. По Корану джинны были сотворены из 
огня. Одного этого факта достаточно, чтобы представить негативное 
отношение к огню в учении пророка Мухаммада. В Коране сказано: «И 
гениев Мы сотворили раньше из огня знойного» (15:27; ср. также 55:14). 
Причем они были созданы из бездымного огня; их тела воздушные или 
огненные.

В ткань коранических рассказов вплетены представления, из кото-
рых явствует, что этот элемент природы связан с мифологемой мусуль-
манского ада (джаханнам, ан-нар). Огненная стихия, которой, по зоро-
астризму, залит весь Космос, в исламе заперта в джаханнаме. К нему 
представлен страж (малик). Одно из названий ада в исламе — арабс-
кое слово, значение которого — огонь, пламя, в котором, как и в дру-
гих религиях, будут гореть его жертвы. Это слово практически всегда 
выступает синонимом адского пламени. Ср. русское выражение «геенна 
огненная». Коранический рассказ повествует о том, что жены пророков 
Нуха и Лута упорствовали в своих заблуждениях, за что «им было веле-
но войти в Огонь» (66:10) и т. д.

Как видно, сложилась парадоксальная ситуация, когда в культуре 
современных таджиков элементы культа огня находятся в центре це-
ремоний, несмотря на демонизацию образа этого блага в Священном 
Писании мусульман. Иначе говоря, в среде оседлого населения Цент-
ральной Азии устоявшимся объектом трепетного отношения выступает 
то, что в учении пророка Мухаммада является творением демонов или 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



7

Вместо предисловия

субстанцией, из которой демоны были сотворены. Можно было ожи-
дать, что негативный образ огня, сложившийся в исламе, который наро-
ды Центральной Азии исповедуют с VIII в. как религию, пришедшую 
на смену зороастризму с его развитым культом огня, должен был на-
веки исключить использование этого элемента природы в обрядности, 
упразднив, таким образом, подобное святотатство. В действительности 
же этого не происходит. Более того: в наблюдаемых примерах почита-
ния огня проявляются черты гармонизации отношений между местным 
исламом и элементами культа огня как наследия религии, на смену ко-
торой пришел ислам.

Пытаясь разобраться в таком парадоксе, я обнаружил, что сама ис-
ламская концепция огня характеризуется двойственностью. Кораничес-
кие тексты содержат представления об огне как символе адских мук и в 
некоторых случаях как благословенной стихии одновременно. Положи-
тельный образ огня отражен, в частности, в восходящих к библейским 
преданиям о благодатном огне, через который Бог проявил себя корани-
ческому персонажу Мусе (библ. Моисей) на горе Синай. В кораничес-
ких текстах, а также в исламском мистицизме (это ощутимо и в фило-
софских концепциях ислама) свет как одна из функций огня признается 
не только атрибутом, но и сущностью Бога-Творца. 

В принципе позитивная интерпретация огня в исламе не слишком 
далеко отстоит от убеждений и воззрений древних иранцев, избравших 
эту стихию символом своей веры. Так, в одном из айатов читаем: «Ал-
лах — свет небес и земли. Его свет — точно ниша; в ней светильник; 
светильник в стеклянном сосуде; стеклянный сосуд — точно жемчуж-
ная звезда. Зажигается он от дерева благословенного — маслины, ни 
восточной, ни западной. Масло ее готово воспламениться, хотя бы его и 
не коснулся огонь. Свет на свете!» (24:35). В упоминаемом в этом айате 
сюжете о маслине, масло которой воспламеняется без прикосновения к 
нему огня, легко угадывается чудо нисхождения благодатного огня в Ве-
ликую субботу в храме Гроба Господня в христианстве, где, между про-
чим, с субстанцией огня связана  и идея кары грешников на том свете.

Феномен двойственности концепций в религии являет собой при-
мер того, как устойчивые элементы некогда существовавших верова-
ний находят нишу в недрах господствующей религии. Как кажется, из 
той же противоречивой концепции огня в коранических текстах про-
исходят и интересующие нас проявления почтительного отношения 
таджиков к огню. Представляется, что сводить своеобразие централь-
ноазиатского ислама к противоречиям, существующим по отношении 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



8

Р.Р. Рахимов

к огню в Коране и в недрах народной культуры, было бы упрощением. 
Дело в том что при такой интерпретации остается ощущение не до 
конца разгаданной тайны. Причина тому — признаки определенной 
системности в отношении к огню как к чудесному явлению, существу-
ющему в другом плане.

III

Поиски путей понимания чудесного подводят к границе, за которой, 
помимо прочего, сокрыты истоки причин несовпадения концепций по-
читания огня у современных таджиков и в религии, официально ими 
исповедуемой. Следуя по этому пути, мы оказываемся в мире, домини-
рующим принципом бытия которого является относительная непрони-
цаемость к «ветрам» перемен, не единожды проносившимся по просто-
рам Центральной Азии.

Речь идет о традиционном женском укладе на Востоке. Проанализи-
ровав его, мы увидим особенности собственно женской картины мира, 
что как в системе традиционной семейной обрядности (исключая обы-
чай исмаилитов Западного Памира), так в реликтовых святилищах огня, 
чистейшим элементом природы оперируют исключительно женщины. 
Так, упоминавшиеся чирог-доны являлись культовыми объектами, ко-
торые еще совсем недавно могли посещать исключительно женщины, 
а мужчины не переступали за порог святилища. Данные научной лите-
ратуры это подтверждают (Е.Г. Некрасова). Следовательно, о чирог-до-
нах можно говорить как о собственно феминных объектах культа. Это 
положение подтверждается и тем фактом, что сохранившиеся святили-
ща находились под присмотром пожилых женщин, которые руководят 
ритуалами их посещения.

Предназначение чирог-донов служить исключительно женскими 
святилищами также находит отражение в первоначальном названии 
мусульманских святынь феминными именами. Примером тому может 
служить название уже знакомой читателю святыни Хазрат и Зудмурод 
в Бухаре. Как в Греции мать земли Деметра уступила место святому 
Дмитрию, ставшему покровителем земледелия, так и в Бухаре место 
феминного эпонима уже упоминавшегося культового комплекса Биби 
Зудмурод заняло маскулинное имя Хазрат и Зудмурод. Причем переми-
фологизация эпонима объекта культа от первоначальной «праведной, 
способствующей скорому исполнению желаний» (Биби Зудмурод) на 
«святого, способствующего скорому исполнению желаний» (Хазрат и 
Зудмурод) произошло относительно недавно.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



9

Вместо предисловия

Перемифологизация эпонимов святынь в центральноазиатском исла-
ме — явление нередкое. По этому поводу в научной литературе уже вы-
сказывались различные предположения2. Относительно уже упоминав-
шейся святыни Ходжа Рушнои («святой огонь») О.А. Сухарева выска-
зывает мнение, что присоединение к тадж./перс. слову рушнои («свет») 
титула ходжа («господин», «святой»), говорит лишь о персонификации 
старого культа. Конечно, под словом «персонификация» исследователь 
имеет в виду реэпонимизацию мазара.

Возвращаясь к вопросу об отношении центральноазиатской женщи-
ны к огню, напомню, что видение ею мира и себя отражено не только 
в горении свечей в святилищах огня, но и в использовании чистейшего 
элемента природы в семейных церемониях. Поэтому мы вправе поста-
вить вопрос о существовании в Центральной Азии разграничения объек-
тов культа на преимущественно женские и преимущественно мужские. 
На эту особенность указывают многие факты. Собственные наблюдения 
показывают, что пространство центрального помещения культового зда-
ния мусульман — мечети — всецело принадлежит мужчинам. Этот при-
мер наглядно иллюстрирует факт практического неучастия женщин в 
выполнении одной из основных религиозных обязанностей мусульман, 
в данном случае — в совершении молитвы в мечети, по крайней мере, 
наравне с мужчинами. 

Среди прочих примеров — весьма ограниченное свершение женщи-
нами паломничества в святыню мусульман — Мекку — из-за существу-
ющих определенных условий. Показателен также следующий пример: 
женщины не практикуют сорокадневного ритуального затворничества 
в особой комнатке, расположенной обычно внутри усыпальницы му-
сульманского святого, в то время как для мужчин в этом отношении 
ограничений нет. На мой взгляд, нельзя связывать подобные примеры 
«ограничения прав» женщин на Востоке с эгоизмом мужчин. В равной 
степени ошибочно думать, что это выбор самых женщин. Подобное 
явление можно объяснить изначальным, появившимся на заре челове-
ческой истории общественным договором, или, выражаясь фигурально, 
консенсусом, который был достигнут на основе рационального разделе-
ния полоролевых обязанностей на вне-и внутридомашные сферы. Види-
мо, это разграничение проявился и в разделении алтарей.

Из всего сказанного можно заключить, что в оседлой среде Цент-
ральной Азии женщины и мужчины черпают свои религиозные убеж-
дения из разных источников. В среде местного населения прослежива-
ются и некоторые другие проявления несовпадения женской и мужской 
религиозности. Можно говорить о существовании в оседлой среде Цен-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



10

Р.Р. Рахимов

тральной Азии определенных элементов преимущественно мужского 
и преимущественного женского культа. На это указывают некоторые 
особенности практики ритуального посещения богомольных мест (ма-
заров), связанных, как уже говорилось, с именами легендарных или ре-
альных подвижников ислама, именуемых хазратами/ходжами. Анализ 
этих особенностей позволяет сделать вывод, что своеобразие централь-
ноазиатского регионального ислама лучше всего раскрывается в облас-
ти культа святых и паломнической практики. 

Следует иметь в виду, что культ святых и институт ритуальных 
путешествий к святым местам не относятся к области догматических 
(теологических) концепций ислама. Поклонение мазарам, в отличие 
от рассматриваемого канонического ислама (являющегося религией 
Писания и храма) представляет собой в большей степени религию 
Пути, так сказать, к чудесному, к магии объекта культа. В храме, куда 
женщинам нет доступа, верующий обращает свой внутренней взор к 
абстрактному Богу посредством абстрактных молитв. В этом случае 
Бог для человека, находящегося в молитвенной позе, становится и 
учителем, и судьей. 

Культ святых и паломничество к священным местам позволяют ве-
рующему обратить взоры к духу конкретного подвижника религии (учи-
теля и пира) или другого почитаемого объекта как к посреднику между 
Богом и им самим с конкретными целями. В этом случае страх перед 
Богом отступает, трансформируясь в надежду или, если можно так вы-
разиться, становясь созвучным ей. Таким образом, появляется возмож-
ность говорить о культе святых и паломнической практике не в контек-
сте книжного ислама, а как об области народной религии, в значитель-
ной степени оторванной от доктринальных установок господствующей 
религии. 

На этой области необходимо акцентировать внимание еще и пото-
му, что она предоставляет исследователю возможность подвергнуть 
анализу широкий спектр проблем, относящихся к религиозной жизни 
верующего мусульманина. Прежде всего в поле зрения исследователя 
оказывается большое число разнообразных объектов почитания. Это не 
только культ святых как подвижников ислама и, соответственно, пок-
лонение архитектурно оформленным склепам, мемориальным усыпаль-
ницам святителей, а также их реликвиям. Приковывают внимание так-
же культы элементов природы — воды и огня. Не менее привлекателен 
культ святых мест естественного происхождения — горных вершин и 
скал, пещер, камней, родников, деревьев, целых рощ (например, барба-
риса) или отдельных кустов. Обращает на себя внимание и сакрализа-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



11

Вместо предисловия

ция бесчисленного множества предметов быта, текстов, четок, оберегов, 
амулетов и т. п. 

Неотъемлемой частью данной проблематики является институт 
паломничества в религиозной практике местного населения. Ждут 
своего исследователя нерешенные проблемы, в частности мифология 
эпонимов мазаров и специфические особенности облика рукотворных 
почитаемых объектов. Важными аспектами этой проблемы являются 
пространственная организация святынь и цели, которые преследуют 
паломники-мужчины и паломники-женщины при совершении риту-
ального посещения. Последний вопрос связан с предпочтением, от-
даваемым ими при выборе объекта (или объектов), составной частью 
входящего в культовый комплекс. Есть и другие вопросы, например, 
принципы практического выполнения необходимых ритуалов и обря-
довых действий при жертвоприношениях. Эти проблемы требуют от-
дельного рассмотрения.

Как уже говорилось, официальный ислам в целом не поощряет вы-
полнения женщинами ряда религиозных обязанностей. Что касается 
совершения ими ритуальных путешествий к святым местам, то в этой 
сфере, за исключением ограничения входить внутрь усыпальницы, осо-
бых запретов не существует. Пребывать внутри центрального объекта 
почитания — мавзолея — и молиться там, подбирая подходящие слу-
чаю коранические тексты, — прерогатива мужчин. Ритуальное посеще-
ние женщинами святыни ограничивается касанием лбом порогов или 
стены гробницы или мазанием лица пылью с ее стены. Их молитвы — 
индивидуальные и спонтанные сакрализованные формулы, не имеющие 
книжной закрепленности. 

Зийарат мужчин обычно включает ритуалы поклонения склепу (под 
открытым небом или под крышей усыпальницы хазрата), с которым 
связана мифология его мазара и круговых обходов его могилы. С целью 
познания Бога верующие-мужчины практикуют также сорокадневное 
созерцательное затворничество в особой комнатке (обычно внутри мав-
золея). Все это говорит о том, что поклонение мужчин мемориальным 
сооружениям не есть надежда на чудо исполнения земных желаний, а 
в большей мере — путь к религии, которая подразумевает исповедание 
официального ислама.

Прочие объекты вполне доступны для женщин. Более того: их по-
сещение предписано в основном им. Как женщинам ограничен вход 
в архитектурно оформленное мемориальное сооружение, так и муж-
чинам негласно ограничено посещение мест женского поклонения. 
Существует одна особенность: объекты преимущественно женского 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



12

Р.Р. Рахимов

почитания расположены на периферии центрального объекта культо-
вого комплекса.

В остальном же в рассматриваемых сферах народного ислама жен-
щинам можно реализовать себя, но следуя не официальному исламу, 
а особой форме религиозной практики. Приведенные примеры свиде-
тельствуют о том, что в таджикской среде при совершении паломничес-
тва даже к одной и той же святыне и выборе объекта (объектов) культа, 
составной частью входящего в ее комплекс, женские и мужские пред-
почтения часто не совпадают. Так происходит потому, что мужчины и 
женщины часто преследуют разные цели.

Прежде чем продолжить разговор на эту сложную тему, позволю 
себе небольшое отступление. Дело в том, что почитание святых и ин-
ститут паломничества гораздо долговечнее и прочнее религиозных до-
ктрин, которые модифицируются в зависимости от изменения религи-
озной ориентации населения. В этом качестве культ святых мест, объ-
ектов, предметов, а также паломничество сопровождают человечество 
на протяжении всей его истории. Благодаря этому сформировавшаяся 
практика, становится неким интеллектуальным сосудом, в котором при-
сутствуют черты религий, последовательно сменявших друг друга на 
протяжении многих тысячелетий.

Если под этим углом зрения посмотреть на мазары в целом, то ста-
новится очевидным, что в абсолютном большинстве случаев эти куль-
товые объекты имеют далекое доисламское происхождение. Мифология 
эпонимов существующих мемориальных сооружений была подвергнута 
«переформатированию» исламом уже после его установления в регионе 
в качестве господствующей религии. Происходило (и происходит) это 
путем конструирования соответствующих склепов святых (чаще всего 
без мощей), возведения над ними погребальных сооружений, установ-
ления других мусульманских атрибутов на месте или рядом с прежними 
(доисламскими) объектами культа.

В центральноазиатском исламе такая практика была очень распро-
странена. Поэтому в регионе наряду со знаковыми рукотворными объ-
ектами встречаются объекты собственно мусульманского культа (скле-
пы, мемориальные сооружения, почитаемые шесты-туги, реликвии свя-
тых), соседствуют (или существуют самостоятельно) «маргинальные» 
почитаемые объекты естественного происхождения, культ которых, 
возможно, восходит к индоарийским мировоззренческим источникам. 
По признаку слабой интегрированности в маскулинные объекты куль-
та, к маргинальным относятся упоминавшиеся выше горные вершины 
и скалы определенных геометрических форм (или напоминающие чело-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



13

Вместо предисловия

веческую фигуру), пещеры и гроты, а также камни (часто метеоритного 
происхождения). В числе этих объектов — родники, деревья типа мож-
жевельника, боярышника, алычевого дерева или целой рощи, к примеру, 
барбарисовых кустов и т. д.; почитаются вяз и платан. 

Отдельную группу «маргинальных» объектов, за исключением неко-
торых высокогорных вершин, скал и пещер, путь к которым для женщин 
трудно преодолимым, составляют мазары, к которым обращают свои 
взоры в основном женщины. Желание найти путь к чудесному сосредо-
точивает паломниц преимущественно около родников3, водоемов с ес-
тественным выходом подземной воды на земную поверхность, камней4 
и деревьев5. Нужно сказать, что к посещению женщинами этих объектов 
в ритуальных целях официальный ислам относится несколько неодоб-
рительно, что видно из того, что паломники-мужчины не проявляют к 
ним большого интереса, хотя они не препятствует активному посеще-
нию этих объектов. Наверное, потому, что с этим связано увеличение 
потока посетителей и, следовательно, пожертвований, необходимых как 
для содержания мемориалов, так и для экономического благополучия 
служителей культа. В целом в рассматриваемой сфере народного ислама 
круг объектов женского культа гораздо шире и разнообразнее, чем муж-
ского. Если основываться на этих признаках, то можно сделать вывод, 
что народный ислам представляет собой форму религиозной практики, 
которую в большей степени исповедуют женщины.

Зийарат мужчин «своих» объектов обычно принимает строго риту-
ализованный характер. Цели, которые они преследуют при поклонении 
мазару, практически мало отличаются друг от друга. Путь к религии, 
надежда на спасение от грехов и желание отмолить их у карающего Бога 
способствуют концентрации сознания у паломника-мужчины, порожда-
ют стремление к созданию некой внутренней субстанции, связывающей 
его с прошлым, настоящим и будущим. Заметный отсутствующий вид, 
подчеркнуто медленные движения, проявления послушания настояте-
лю — все это указывает на состояние души паломника, пребывающего 
в состоянии раздумья.

В действиях женщин (имеются в виду посещения собственно жен-
ских объектов поклонения) нюансы, присущие поклонениям мужчин, 
менее выражены. Если посмотреть со стороны, то может показаться, что 
посещение святыни для женщин предполагает не внутреннее сосредо-
точение, как у мужчин, а своеобразную форму времяпрепровождения, 
в определенном смысле празднование соприкосновения с неким чудом. 
Похоже, что это чувство проистекает из ощущения пребывания в некоем 
месте силы, где вибрирует энергетическое поле земли. Это погружает 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



14

Р.Р. Рахимов

в состояние умиротворения, почти в безмолвное наслаждение. Чувство 
существования в совокупности окружающего — кустах, деревьях, кам-
нях, родниках, в цветах, в людях вызывает волну особых (сдержанных 
внутренних) эмоций.

Признаки такого отношения к зийарату отчетливо прослеживают-
ся в мазарах, расположенных за пределами городов или крупных на-
селенных пунктов6. В этих богомольных местах активность паломниц 
выражается в приготовлении обильных жертвенных угощений (в виде 
плова или мясных блюд), которые подаются к дастархану (скатерть, на 
которую раскладывается пища) окружающих паломников. 

У таджиков существует поверье, что запах пищи, пропитанный суб-
станциями огня и воды, уносится по воздуху в обитель праведных душ, 
а также к источникам, где рождаются материи света и воды, за что че-
ловек получает желаемое: бездетный — ребенка; оказавшийся в полосе 
невезения — избавление от нее; больной — здоровье и т.д. Эти пред-
ставления демонстрируют различие в совершении паломничества муж-
чинами и женщинами. 

С точки зрения женского понимания явлений мира чудесное, т. е. 
нечто, стоящее по другую строну человеческого бытия, при условии 
выполнения определенных обрядов может стать достижимым. Конеч-
но, это тоже подражание готовым образцам. Но в отличие от целей и, 
соответственно, характерных черт поклонения мужчин при совершении 
зийарата для женщин гораздо важнее определить конкретную, имею-
щую земной характер цель. С целью связан выбор объекта культа и путь 
ее достижения. Иначе выполнение той или иной магической церемонии 
не имеет смысла. 

Отмеченные факты выявляют ощутимые особенности ритуального 
посещения мест поклонения мужчинами и женщинами. Они убеждают 
в том, что женское и мужское посещения мазаров отличаются друг от 
друга не только в плане выбора объекта почитания, но и с точки зрения 
целей, которые они преследуют. В целом складывается впечатление, что 
у женщин восприятие мира отличается от его восприятия мужчинами: 
у них Бог не карающий, а любящий, милостивый. Может быть, поэтому 
паломницы менее зависимы от служителей культа.

Очевидно, что отмеченные особенности в поведении женщин во 
время ритуального посещения мазаров происходят из доисламских 
обычаев, обрядов и символов веры. Из своеобразия совершения ими 
зийарата возникает ощущение, что в душах женщин все религии мира 
соединены как различные пути к единому Богу. Примечателен пример, 
дополнительно иллюстрирующий специфику женской религиозности в 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



15

Вместо предисловия

таджикской среде. Речь идет о том, что многие почитаемые женщинами 
объекты связаны с именами ‘алидов — персонажей шиитского ислама, 
притом что народы Центральной Азии в большинстве своем исповеду-
ют суннитский ислам ханифитского мазхаба — богословско-правовой 
школы (толка).

Между прочим, с культом ‘алидов связаны не только женские почи-
таемые объекты, но и многочисленные, условно говоря, собственно му-
сульманские места поклонения. С.А. Абашин приводит названия мно-
гих святых мест в разных районах Центральной Азии, которые ассоци-
ируются с культом ‘алидов. Только в одной Фергане зарегистрировано 
18 объектов, связанных с культом ‘Али ибн Абу Талиба (В.Л. Огудин). 
Заслуживает упоминания почитание, как уже говорилось, горных вер-
шин определенной (часто геометрической) формы или скал, напомина-
ющих человеческую фигуру, а также пещер и гротов (из-за трудности 
путей и подходов они часто недоступны женщинам для посещения). 
Среди этих объектов природы есть и те, что связаны с культом шиитс-
ких подвижников. 

Более того, у таджиков имена шиитских святых составляют прочную 
основу маскулинной антропонимической модели. Сам ‘Али ибн Абу Та-
либ является скрытым пиром-покровителем, к имени которого мужчины 
апеллируют, когда возникает необходимость, например, мобилизовать 
свои внутренние ресурсы для подъема какой-либо тяжести, прыжков в 
высоту или длину, а также когда нужно садиться в машину, на верховое 
животное и т.п. При этом они произносят (в русском переводе): «К тебе 
обращаюсь мой покровитель ‘Али — лев Божий». ‘Алиды являются лю-
бимыми героями многих легенд и преданий местного населения. 

Если судить по этим признакам, то получается, что в таджикской 
среде Центральной Азии граница между исповеданием суннизма и ши-
изма весьма призрачна; она существует не на уровне народного ислама, 
где культ ‘алидов связывается с их принадлежностью к семье пророка. 
Пути суннизма и шиизма расходятся больше на уровне религиозных 
убеждений в каноническом исламе, в основании которого, как и в дру-
гих религиях, заложено семя, из которого обычно вырастает политика. 
Но это другой вопрос. Далее мы рассмотрим истоки, из которых питает-
ся специфика женской религиозности.

IV

Нарисованная картина специфики женской религиозности на Вос-
токе обусловливает интерес к причинам, ее породившим. Это приво-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



16

Р.Р. Рахимов

дит нас в то время, когда замужняя женщина была «растворена» в 
семье с ее традиционным демографическим благополучием. Унас-
ледованные с далеких доисламских времен роли сделали таджичку 
пленницей внутридомашних обязанностей и тем самым ограничили 
ее социальное участие, включая и посещение мусульманских культо-
вых зданий. 

Функции, условно говоря, земного стража, а также практически 
неделегируемые роли хозяйки и управительницы семейного огня 
как сакральной субстанции замкнули ее мир стенами дома с его дву-
мя алтарями в виде каминно-очажного отделения (касаба), с одной 
стороны, и михраба — ниши в торцевой стене жилого помещения, 
ориентированной на Мекку (куда верующие мусульмане обращаются 
во время молитвы) — с другой. Михраб служит одновременно и для 
складывания стеганых одеял, матрасов и подушек, обычно покрыва-
емых большим панно, вышитым шелковыми нитками, отчего ощу-
щение его назначения служить алтарем становится еще более выра-
зительным.

Таким образом, установившееся традиционное разделение суп-
ружеских обязанностей на собственно феминные (внутридомашние) 
и маскулинные (внедомашние) сформировали у женщин и мужчин 
разные концепции в видении мира. Идеология, согласно которой мир 
статичен от начала времен, а человек бессилен поколебать устояв-
шуюся в нем упорядоченность, ставшая уделом замужней женщи-
ны, способствовала сохранению многих символов религии и веры 
в условиях, возможно, неоднократной смены религиозной ориента-
ции населения под покровом именно женского уклада. Замкнутость 
пределами дома и семьи давала простор для сохранения женщинами 
элементов достаточно выразительных образов и символов, зафикси-
рованных еще в авестийских текстах. Это объясняет, почему даже в 
настоящее время местные женщины обращают свой внутренний взор 
туда, куда их далекие предки устремляли его задолго до завоевания 
арабами этого региона мира.

Производный от изначального разграничения ролей на гендерной ос-
нове принцип разделенности религиозного участия мужчин и женщин 
сформировал в конце концов и принцип разделения алтарей на концеп-
туально офомленный книжный (догматический) и не-книжный (не-дог-
матический), соответственно, мужской и женский. В этой конструкции 
женская религиозность, в отличие от преимущественно однополярнос-
ти религиозного поведения мужчин, питается из двух источников — ис-
лама и не-ислама. Олицетворениями не-ислама являются доисламские 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



17

Вместо предисловия

верования и представления, составной частью вошедшие в ткань ислам-
ской обрядности и кульов. 

Таким образом, устоявшиеся проявления двурелигиозности в 
поведении центральноазиатской замужней женщины поясняют нам 
причины ограниченности ее активности рамками в основном двух 
обязанностей — нахождения около огня и, следовательно, около де-
тей, в противоположность, к примеру, немецкой женщине, призва-
нием которой, по Вильгельму II, является выполнение «3К» (Kinder, 
Küche, Kirchе). 

В этой конструкции кухня и феминный алтарь для таджички практи-
чески заменяют функции маскулинного михраба в общественном куль-
товом здании мусульман. В настоящее время ситуация начинает менять-
ся. Например, при вновь строящихся мечетях появляются отдельные 
помещения для совершения молитвы женщинами. При этом имамом, 
т. е. предстоятелем в церемонии совершения ими намаза, выступает 
мужчина, голос которого транслируется по репродуктору из основного 
помещения, предназначенного для молитвы мужчин.

V

Из вышеизложенного можно сделать вывод, что в таджикском 
обществе — не только в сельских районах, но и в таких крупных 
центрах цивилизации в центре мусульманской Евразии, как Бухара, 
Самарканд, Худжанд, — религиозное поведение замужней женщины 
отличается определенным своеобразием. Для выявления внутренних 
(мыслительных) проявлений специфики женской религиозности в об-
щей системе традиционной обрядности таджиков «огненный ключ» 
оказывается наиболее подходящим. Огнем обычно ведают женщины, 
и в этой связи вполне понятно, что благоговейно-трепетное отноше-
ние к этой стихии в системе обрядности таджиков, как и в других 
традициях, отражает картину мира исключительно женщин, хозяек 
и управительниц семейного очага и огня как сакральных субстан-
ций. Эти обязанности навсегда привязали таджичку к дому и семье 
с ее традиционно демографическим благополучием, таким образом, 
оторвав ее от полноценного участия в исповедовании того ислама, 
нормы и принципы которого воплощены в религиозном поведении 
преимущественно мужчин. 

В разбираемой теме двойственность представлений об огне оказа-
лась центральной. Поиски корней двух ипостасей стихии огня приводят 
к источникам, которые отражают две фазы развития концепции этого 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



18

Р.Р. Рахимов

природного блага. Одна из них — эмоционально окрашенное отноше-
ние к огню — ведет свое происхождение из глубины доисламских тра-
диций в иранском этнолингвистическом мире, запечатлевшись в карти-
не мира женщин; другая — проявления демонизации образов этого эле-
мента природы — характеризует отношение господствующей религии 
(закрепленное в коранических текстах) к символу веры и религии по-
коренных арабами народов, принесшими в этот регион учение пророка 
Мухаммада.

Складывается впечатление, что в оседлой среде Центральной Азии 
процесс переориентации женщин — от элементов прежних (доислам-
ских) культов к новым ценностям — еще не завершен, хотя при этом 
они вполне осознают себя мусульманками, видимо, по факту рождения 
в мусульманской среде. Принципиально важным является понимание 
формирования черт преимущественно маскулинного (книжного, кора-
нического) ислама, тяготеющего к исламу единому и преимущественно 
феминного (не-книжного, народного) ислама как региональной специ-
фики этой религии, определяющей стратегию поведения центрально-
азиатских женщин. 

В свете предпринятого исследования становится очевидным, что с 
начала установления в качестве официальной религии народов региона 
ислам фактически «обходил стороной» (и во многом продолжает обхо-
дить) именно ту область, которая касается сложившегося еще в доис-
ламские времена женского уклада. Замкнутость пределами дома и семьи 
давала женщинам простор для сохранения ими поверий, представлений, 
образов и символов, зафиксированных еще в авестийских текстах. Это 
не только элементы культа огня, но и многие другие проявления сак-
рализации женщинами родников, колодцев, деревьев, кустов, камней и 
проч. 

Установленные автором факты красноречиво свидетельствуют о том, 
что в Центральной Азии процесс «переориентации» женщин от элемен-
тов доисламских культов на новые (мусульманские) ценности пока не 
завершен. Следовательно, продолжает существовать основа для мирно-
го сосуществования в культуре и религии оседлого населения региона 
элементов заповедей двух сменивших друг друга пророков — Заратус-
тры и Мухаммада. Все это радикально меняет представление о цент-
ральноазиатском исламе. Не исключена вероятность того, что какие-то 
явления из этой области также ведут свое происхождение из индоиран-
ской общности.

Подвергнутые анализу данные показывают, что ислам, по крайней 
мере в его центральноазиатском варианте, во многих, подчас принци-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



19

Вместо предисловия

пиально важных моментах не упраздняет полностью то или иное яв-
ление культуры или устойчивые элементы системы верований и пред-
ставлений покоренных народов, а интегрирует их в систему собствен-
но исламских ценностей. Вероятно, это обстоятельство и породило 
двойственность религиозных концепций в исламе, о чем говорилось 
выше. Этим достигается определенная гармонизация в отношениях 
ислама и элементов доисламского наследия. Поэтому в странах тради-
ционного ислама можно наблюдать, что, казалось бы, Коран один, но 
нередко интерпретируется он по-разному, в зависимости от того, где 
его читают.

В соответствии с изложенными данными я придерживаюсь мнения 
о правомерности подхода к исследованию исламской обрядности в Цен-
тральной Азии в аспектах: а) единого ислама, нормы и принципы кото-
рого, как и в других странах традиционного распространения ислама, 
определяют стратегию религиозного поведения в основном мужчин, 
обычно воспринимающих мир таким, «каким он должен быть», т.е. в 
динамике; и б) регионального ислама, принципы которого воплощены 
в специфике религиозного поведения в основном женщин, обычно вос-
принимающих мир в его устоявшейся (статичной) форме. Исповедуемая 
ими идеология «мир как он есть» позволяет сохранять черты тех нравс-
твенных и морально-этических принципов, которые в религиозном по-
ведении мужчин либо вовсе не прослеживаются, либо прослеживаются 
весьма слабо.

Отмеченные особенности религиозной жизни таджиков, как в зер-
кале, отражают общеизвестную точку зрения, согласно которой ислам 
представляет собой не только религию и веру, священную память и ис-
торию; он неотделим от всей совокупности их культуры, и в этом качес-
тве данное религиозное учение пронизывает все сферы повседневной 
жизни народов региона в центре Евразии.

Сделанные выводы значительно меняют представление о централь-
ноазиатском исламе. Примечательно, что региональная выраженность 
ислама в этом районе мира раскрывается в большей степени в области 
народного ислама. Изложенные данные иллюстрируют характер реа-
гирования стереотипов культуры и религии на смену общественно-по-
литических, социально-экономических и религиозных систем, проис-
ходящую обычно под воздействием извне, в данном случае обуслов-
ленную завоеванием Центральной Азии арабами, принесшими сюда 
ислам.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



20

Р.Р. Рахимов

***

1 Основные положения представленной статьи были изложены в докладе, прочитан-
ном на заседании Ученого совета МАЭ РАН 24 марта 2008 г. Статья представляет собой 
расширенную его редакцию, главным образом за счет дополнительных сведений, иллюс-
трирующих ту или иную проблему.

2 Рахимов Р.Р., Терлецкий Н.С. «Живые» родники и колодцы Центральной Азии: тез. 
докл. Радловских чтений 2006 г. СПб., 2006. С. 176–184.

3 Родниковую воду пьют, произнеся молитвенные формулы, и набирают домой, пред-
лагая ее членам семьи, родственникам и соседям.

4 Кое-где камни установлены в михрабе — нише во внутренней стене усыпальниц, 
обращенной к Мекке, — таким образом, что они выполняют своеобразную функцию 
алтаря.

5 К веткам почитаемых деревьев привязывают разноцветные лоскутки с целью испол-
нения желаний.

6 В качестве примера можно указать на мазары Чилу чор чашма («Сорок четыре род-
ника» (Шаартузский р-н), Хазрати султони Увайси Карани (Ховалингский р-н), Калачаи 
мазор («Мазар при укреплении», окрестности г. Исфара), Ходжа Такровут (Канибадамс-
кий р-н) и др.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



В.Ю. Крюкова

ПРЕДСТАВЛЕНИЕ О СМЕРТИ 
КАК ОСКВЕРНЕНИИ В ЗОРОАСТРИЗМЕ

Исследователи, указывая на сходство и родственность древнеиран-
ской и древнеиндийской традиций, зачастую называют некий «набор» 
общих или весьма близких понятий, мифологических сюжетов, образов, 
наименований божеств, ритуалов, известных в основном по текстуаль-
ным источникам — ведийскому и авестийскому собранию. 

Обычным примером подобного сравнения служит параллель, про-
водимая между героями близнечных мифов — индийским Ямой, сыном 
Вивасвата, и иранским Йимой, сыном Вивахванта, древними леген-
дарными царями и культурными героями, тем более что даже их име-
на практически совпадают. Однако при несомненно общем первичном 
значении имен Ямы и Йимы, к которым близок ряд других индоевро-
пейских персонажей, иранская традиция отдаляет «блестящего Йиму» 
от мира смерти, по крайней мере в той сохранившейся в авестийском 
«кодексе ритуальной чистоты» Видевдате (авест. «закон, отстраняющий 
дэвов») версии, которая стала одной из основ последующей зороастрий-
ской религиозной литературы.

Так, Ригведа называет Яму «собирателем людей» (Ригведа X. 
14.1) и первым указавшим остальным людям путь смерти (Ригве-
да X. 14.2), обитель которого — высшее небо (Ригведа X. 14.8); 
avarodhanaṃ diva� (Ригведа IX. 113.8) — по Р. Дандекару «замкнутое 
место неба»1, по Блумфилду «прочная небесная обитель» («heaven’s 
fi rm abode»)2. Обитель Йимы, сооруженное им концентрическое ук-
репление, укрытие vara-, является полностью закрытой постройкой, 
снабженной единственным световым «окном»-дверью, «самоос-
вещающим изнутри». Образцом этого описания, возможно, явился 
находящийся на высочайшей вершине Хараити тысячеколонный не-
бесный дворец Сраоши, авестийского божества послушания. О нем 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



22

В.Ю. Крюкова

говорится, что он «самоосвящен изнутри, звездами покрыт снаружи» 
(Ясна 57.21).

Примечательно, что в одном из самых поздних авестийских текс-
тов — 14-м фрагарде Видевдата — имеется аллюзия этого сооружения, 
опосредованно также связывающая его с обителью праведников на не-
бесах, упомянутой в авестийских Яштах. Видевдат 14.14 повествует о 
строительстве во искупление величайшего греха — убийства священ-
ного животного выдры, обеспечивающего плодородие, — необычно-
го «дома со скотным хлевом» и «прекрасно расстеленными ложами», 
происхождение которых восходит к описанию райских чертогов Аши и 
Ардви Суры Анахиты.

Таким образом, мы можем наметить связь между столь земным со-
оружением Йимы и небесной райской обителью богов и соотнести их 
с небесным обиталищем Ямы, несмотря на то что в самом авестийс-
ком тексте говорится о сооружении не места посмертного блаженного 
пребывания праведников, а, напротив, укрытия, спасающего их живыми 
от «холодного ветра и знойного, боли и смерти». В последнем видится 
специально подчеркнутое стремление к отрицанию физической смерти 
как страдания и уничтожения тела.

В подобном ключе, не допускающем связи царя Йимы со смертью, 
трактуют его образ и среднеперсидские тексты. Меног-и храд XXVII 
27–31 повествует о строительстве Йимой (Йимом) убежища Йимкард 
(«сделанный Йимой»), где избранные благие творения укроются от лив-
ня Маркушан (авест. mahrkūša-, «разрушитель», AiWb. 1147), предполо-
жительно возникшего в пехлевийском тексте по созвучию с евр. Malkōš 
«сильный дождь»3. Если принять предположение Веста, здесь мы имеем 
дело с контаминацией иранского (точнее — ставшего вполне иранским) 
и передневосточного мифа, когда «мороз и холод» превращаются в ли-
вень, а ситуация все больше напоминает историю о потопе. 

При этом представляется вероятным, что и авестийский вариант 
мифа является следствием «вторжения» передневосточной традиции, а 
среднеперсидское его прочтение просто вновь обращает нас к истокам 
этих образов. Существующие древнеиндийские варианты мифа о пото-
пе связаны с Ману, братом Ямы, так же, как и последний, являвшимся 
сыном Вивасвата (Шатапатха-брахмана I 8,1), с Вишну (Махабхарата III 
186—187, 194) и Кришной.

Возвращаясь к авестийской истории о Йиме, следует отметить тес-
ную связь Йимы с Вишну: три знаменитых шага Вишну, которыми тот 
измеряет землю и которые охватывают три мира, соответствуют расши-
рению Йимой земли в три приема с помощью двух чудесных орудий. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



23

Представление о смерти как осквернении в зороастризме

Э. Пирар обратил внимание на то, что авестийские слова, использован-
ные в описании трехчастного Вары Йимы, отражают не плоскостную 
модель, а последовательность этажей4. 

Имеется и собственно авестийский персонаж — уже упоминавший-
ся хозяин небесного дворца (самоосвященного, подобно Варе Йимы, 
изнутри), Сраоша, который связан с увеличением земного пространс-
тва. Его эпитетом служит frādat.gaēδəm — «расширяющий земной мир». 
Возможно, вслед за Сраошей (Ясна 57.29) видевдатовский Йима стал 
обладателем двух орудий, а также двух царств или властей (Сраоша 
защищает людей в двух мирах — материальном и ментальном, Ясна 
57.25). С изложением истории Йимы, представленной в Видевдате, об-
раз Сраоши объединяет тот факт, что он назван первым из творений 
Ахура Мазды, почитавших его и других божеств как жрец, с баресма-
ном в руках, — именно от этой роли отказался Йима (Видевдат 2.3).

Интересно, что связь Йимы с Вишну проявляется и в рассказе о 
строительстве укрытия Вара, поскольку здесь мы встречаем упомина-
ние стоп ног, cтоль важное для образа Вишну (правда, упоминаются 
также и руки):

Видевдат 2
31. Так подумал Йима: 
Как же я Вар сделаю, о котором сказал мне Ахура Мазда?
И тогда сказал Ахура Мазда Йиме:
О Йима прекрасный, сын Вивахванта, топчи землю пятками и мни 
руками так, как люди лепят намокшую землю.

(Пер. И.М. Стеблина-Каменского)
Очевидно, что эта незамысловатая техника строительства упомянута 

здесь исключительно потому, что «топтание земли» имело мифологичес-
кое обоснование. Таким образом, мы можем предположить, что в иран-
ской традиции именно Йима представляет божество (или является его 
слабой тенью), получившее в Индии имя Вишну. Более того, в истории 
Йимы, рассказанной во втором фрагарде авестийского Видевдата мы мо-
жем видеть развернутое двучастное изложение ригведийского пассажа, 
посвященного Вишну, ради защиты (от гнева богов?), счастья и процве-
тания людей тремя шагами измеряющего мир:

Ригведа VI 49.13
Вишну, который измерил земные просторы
Целых три раза для угнетенного человека, —
Когда представляется твоя защита,
Мы хотим радоваться богатству для нас и для (нашего) потомства.

(Пер. Т.Я. Елизаренковой)

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



24

В.Ю. Крюкова

Существует и другая линия — генеалогическая, показывающая, с 
одной стороны, связь, а с другой — расхождение иранских и индийских 
образов и персонажей. В иранской мифологии роль первого смертного 
играет не Йима, а Гайомард (авест. Gayō.marətan «жизнь смертная»), «из 
которого» согласно Яшту 13.87 Ахура Мазда произвел семью арийских 
стран. Из среднеперсидской литературы известны подробности о созда-
нии Гайомарда Ормаздом (Ахура Маздой) в качестве первого человека и 
его заранее определенной творцом смерти от антагониста Ормазда Злого 
Духа. Эта первая смерть послужила основой увеличения и многообра-
зия жизни и, следуя логике среднеперсидских богословов, явилась, та-
ким образом, вполне оправданной. Замечу, что идея оправдания смерти 
как толчка для будущего увеличения жизни в авестийском тексте (Яшт 
13.87) никак не высказана, сама смерть первого человека не упомянута.

Эпитетами Гайомарда в Бундахишне (53) служат «светлый и белый», 
подобно тому как эпитетами Йимы — «красивый» и «сияющий», что, 
вероятно, может указывать на связь обоих персонажей с солярными 
культами. Отцом Йимы является Вивахвант, о котором мало известно 
из зороастрийских текстов, но в индийской традиции он предстает как 
солнечный бог. Индийский Вивасват (санскр. «сияющий»), олицетво-
ряющий свет на небе и земле, также считается родоначальником людей. 
Вместе с тем он является отецом Ямы, а существующий параллельно 
Вивасвату образ — Мартанда (санскр. «из мертвого яйца») — отсылает 
нас к имени первого человека иранцев Гайомарда, «жизни смертной». 
Таким образом, Йима связан с солнцем, будучи его сыном, но черты 
бога солнца можно найти и у авестийского Сраоши, который начинает 
свой небесный путь на востоке, там, где находится Индия, и заканчи-
вает его на западе (Ясна 57.29). Видимо, поэтому Вара Йимы и дворец 
Сраоши «самоосвещены изнутри»: Сраоша сам выступает солнцем, а 
Йима отчасти наследует черты Сраоши, отчасти генеалогически связан 
с солнцем.

Возвращаясь к общему в образах иранских Сраоши и Йимы и ин-
дийского Вишну, следует отметить, что последний также имеет ярко 
выраженные черты солярного божества, что неоднократно подчеркива-
лось рядом исследователей. Кроме того, охватывая своими шагами три 
мира, последний, третий шаг Вишну делает в высшую сферу неба, где 
находится обитель Агни-солнца (Ригведа I.72.2–4), наслаждаются боги 
(VIII.29.7) и расположена обитель праведников (I.154.5–6)5. Последнее 
обстоятельство вновь обращает нас к небесной обители ведийского Ямы 
и к той связи, которая соединяет Вару Йимы с небесными чертогами 
Сраоши и божеств Яштов.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



25

Представление о смерти как осквернении в зороастризме

Суммируя вышесказанное, следует обратить внимание на некото-
рые моменты. Во-первых, при всей диффузности мифологических об-
разов и сюжетов, отдающих дань первому смертному и, следовательно, 
появлению смерти, иранская традиция в отличие от индийской, прида-
вая Йиме черты Сраоши и божества, известного в Индии как Вишну, 
отклоняет от него смерть, а также, в отличие от среднеперсидской ли-
тературы, и от Гайа Мартана (Гайомарда). Поэтому во втором фрагарде 
Видевдата история Йимы остается незаконченной. Там, где представ-
лен иной пласт повествования о Йиме, где он низведен из первых царей 
в одного из первых, древнейший сюжет о его смерти и расчленении 
проявился (Йима распилен трехглавым Змеем Ажи Дахакой и своим 
братом — Яшт 19.46, Бундахишн 31.5), но был изложен как личная тра-
гедия царя, деяние против него демонических сил. Во-вторых, в сюже-
тах, связанных с этими двумя авестийскими персонажами (Йимой и 
Гайа Мартаном), не содержится оправдания смерти (вновь в отличие от 
среднеперсидских текстов).

Примерно то же происходит и с мотивом смерти-петли: если в Ве-
дах петля является атрибутом божества Варуны и царя мертвых Ямы, 
причем оба образа положительные, то в Авесте это орудие принадлежит 
одному из демонов смерти (авест. astō.vīδotu-), носящему, как и все де-
монические существа, резко отрицательную окраску, поскольку он при-
надлежит миру тьмы. 

Интересное смещение функций и положения наблюдается по отно-
шению к паре хтонических собак. В Ригведе они принадлежат Яме и 
разыскивают тех, кому предопределено умереть. Тесным образом соба-
ки связаны со смертью и в зороастрийской традиции, но представлена 
эта связь несколько иначе, если не противоположным образом. Собаки, 
называемые авестийским Видевдатом (нигде больше в Авесте они не 
упомянуты) вторыми по святости благими существами после человека, 
сопровождают божество Веры и внутреннюю веру (как одно из состав-
ляющих человеческого существа, мыслимое двойником) человека уже 
после смерти последнего. То есть встреча мифологических собак с че-
ловеком происходит не тогда, когда он осквернен умиранием и смертью, 
а когда его нетленная душа уже отделена от бренного тела. В отличие 
от ведийских, авестийские собаки не привлекают смерть, а, напротив, 
отгоняют ее своим взглядом от мертвого тела, для чего их и исполь-
зуют в похоронных ритуалах. Сила присущей зороастрийским собакам 
святости настолько велика, что они могут заменять второго человека в 
похоронных ритуалах, исполнение которых в одиночку является тяже-
лейшим грехом. Очевидно, что во всех этих деталях проявляется связь 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



26

В.Ю. Крюкова

собак со смертью, хорошо известная в индоевропейском мире и даже 
шире, но рассматривается она в авестийских текстах под особым углом 
зрения.

Особое отношение к смерти, умиранию, старению, любому физичес-
кому изъяну хорошо известно в зороастризме. Не вызывает сомнения, 
что это отношение, подчиненное бескомпромиссному разделению на 
доброе/злое, при котором жизнь творений Ахура Мазды и Святого Духа 
попадает в первый раздел, а их смерть, соответственно, — во второй, не 
могло не оказать влияния на трактовку мифов. 

При этом помимо естественного развития мифологических сюже-
тов под влиянием основной линии, разделяющей мир, не исключается 
и прямое жреческое редактирование, которое, несомненно, в наиболь-
шей степени можно ожидать в момент кодификации Авесты. Нельзя 
не учитывать, что основное внутреннее противоречие зороастризма, 
благодаря которому «ортодоксальный зороастризм», придававший си-
лам добра изначальное превосходство, отличают от зерванитской ереси, 
исходившей из изначального равноправия добра и зла, представленных 
«близнецами» еще в Гатах Заратуштры, также могло породить различ-
ное отношение к смерти: в первом случае видеть в ней выражение воли 
Ахура Мазды, а во втором — относить ее к чистому злу. Подтверждение 
того, что этот вопрос занимал сознание жрецов, мы находим, например, 
в авестийском Видевдате, во многих отношениях лоскутном собрании 
текстов, в основном посвященных вопросам ритуальной чистоты и ос-
квернению смертью:

Видевдат 5
8. О создатель плотского мира, праведный! Убивает ли вода челове-
ка? — И сказал Ахура Мазда: Вода не убивает человека. Асто-видо-
ту его связывает, Вайу его связанного уводит; вода поднимает, вода 
опускает, птицы его после этого пожирают.
Участь движет им,
Она же и низводит.
9. О создатель плотского мира, праведный! Убивает ли огонь чело-
века? — И сказал Ахура Мазда: Огонь не убивает человека, Асто-ви-
доту его связывает, Вайу его связанного уводит; огонь сжигает плоть 
и жизненную силу.
Здесь мы видим, как жрецы решают проблему смерти человека от 

«чистых» священных стихий — воды и огня. Интересно, что в отличие 
от последующих зороастрийских богословских сочинений, написанных 
на среднеперсидском языке, компиляторы авестийского Видевдата еще 
не указывают на волю Ахура Мазды как первейшую причину смерти 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



27

Представление о смерти как осквернении в зороастризме

человека. В авестийском тексте это baxta- — «участь, судьба» (можно 
ли понимать ее здесь как божество, некое составляющее человеческого 
существа?), которая движет жизнью человека и приводит его к смерти, 
то есть непосредственно к демонам смерти.

Асто-видоту и (злой) Вайу (авест. vayav- «воздух», «ветер» и (бла-
гое) божество воздуха и пространства или (злой) демон; в Авесте при-
надлежность обоих Вайу к добру или злу не обозначена) являются лишь 
немногими из сонма демонов, стоящих под началом Злого Духа и пред-
ставляющих силы зла, тьмы и осквернения, смерти — все эти понятия в 
зороастризме практически равнозначны. Их сфера в Авесте обозначена 
как drug-, «ложь», все то, что противостоит мировому порядку и «исти-
не» aša-. Наиболее значительное место в Видевдате (и в целом в Авесте, 
поскольку именно Видевдат, как видно из самого слова, специализиру-
ется на борьбе с демонами) занимает изгнание демониссы смерти, воп-
лощающей трупное осквернение и, более того, сам труп. Это демонисса 
Друхш-йа-Насу (авест. «ложь, которая является трупом»). Случаям ее 
нападения на тела мертвых и живых людей и ритуалам, ее изгоняющим, 
посвящены многие разделы (фрагарды) Видевдата. Это свидетельствует 
о том, что этот демон виделся важнейшим и наиболее опасным, возмож-
но, потому, что он олицетворял «заразность» смерти, которой панически 
боялись зороастрийцы, поскольку заразиться смертью означало не от-
правиться в мир иной или «обитель праведников», а стать вместилищем 
зла.

Друхш-йа-Насу, прилетающая с Севера в форме отвратительной 
мухи, нападает на тело человека, как только под действием других де-
монов его покидает душа.

В целом зороастрийская терминология, в том виде, в каком она пред-
ставлена авестийским Видевдатом, не составляет единой хорошо раз-
работанной системы, что проявляется, например, в несоответствиях в 
текстах, имеющих отношение к погребальным обрядам. Напротив, тер-
мины, касающиеся Друхш-йа-Насу, обозначены очень четко. Введение 
их в обиход во многом обусловлено сложной градацией святого и сквер-
ного: чем большей святостью обладает существо, тем больше осквер-
нения распространяет его труп, тем более он заразен; трупы скверных, 
демонических существ, таким образом, чисты, поскольку злые создания 
оскверняют все только при жизни (Видевдат 5.27–38). Для действий 
Друхш-йа-Насу разработаны следующие термины: она «обрушивается», 
«налетает» (frādvasaiti) на благое существо и в зависимости от степени 
его святости «настигает» (frāšnaoiti) группу существ, оказавшихся ря-
дом, «заражая» (paiti.raēθwaeiti) несколько из них. По отношению к тру-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



28

В.Ю. Крюкова

пам тех существ, статус святости которых недостаточен для того, чтобы 
Друхш-йа-Насу их «заразила», употреблено слово «смешивается» (ham.
raēθwaeiti), — их труп «не смешивается» с благими существами:

Видевдат 5
27. О создатель плотского мира, праведный! Если мужи соседству-
ющие опустятся вместе на ложа, на изголовья ли вместе, и будет их 
там рядом два человека, или пять, или пятьдесят, или сто с женами, 
и вот из этих мужей один умрет, скольких мужей Друхш-йа-Насу бо-
лезнью, порчей и осквернением настигает?
28. И сказал Ахура-Мазда: Если же на жреца Друхш-йа-Насу обру-
шивается, о Спитама Заратуштра, то одиннадцать настигает, десять 
заражает. Если же на воина Друхш-йа-Насу обрушивается, о Спи-
тама Заратуштра, то десять настигает, девять заражает. Если же на 
пастуха-крестьянина Друхш-йа-Насу обрушивается, о Спитама За-
ратуштра, то девять настигает, восемь заражает.
29. А если на собаку, стерегущую скот, Друхш-йа-Насу обрушивает-
ся, о Спитама Заратуштра, то восьмерых настигает, семерых заража-
ет. Если на собаку, стерегущую дом, Друхш-йа-Насу обрушивается, 
о Спитама Заратуштра, то семерых настигает, шестерых заражает.
30. А если на охотничью собаку Друхш-йа-Насу обрушивается, о 
Спитама Заратуштра, то шестерых настигает, пятерых заражает. 
Если на молодую собаку Друхш-йа-Насу обрушивается, о Спитама 
Заратуштра, то пятерых настигает, четверых заражает.
31. А если на «собаку» дикобраза Друхш-йа-Насу обрушивается, о 
Спитама Заратуштра, то четверых настигает, троих заражает. Если 
на «собаку» ежа Друхш-йа-Насу обрушивается, о Спитама Заратуш-
тра, то троих настигает, двоих заражает.
32. А если на «собаку» ласку Друхш-йа-Насу обрушивается, о Спи-
тама Заратуштра, то двоих настигает, первого заражает. Если на «со-
баку» vizu=(?) Друхш-йа-Насу обрушивается, о Спитама Заратушт-
ра, то первого настигает, первого заражает.
33. О создатель плотского мира, праведный! А если это будет «со-
бака» лисица, с каким числом созданий Святого Духа [труп] этой 
«собаки», что лисица, смешивается, скольких заражает?
34. И сказал Ахура-Мазда: [Труп] этой «собаки», что лисица, с со-
зданиями Святого Духа не смешивается, их не заражает, за исклю-
чением того [человека], кто ее бьет и убивает, — к нему пристает 
[осквернение] во веки веков.
35. О создатель плотского мира, праведный! А если это будет ко-
варный лживый двулапый, вроде еретика неправедного, с каким 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



29

Представление о смерти как осквернении в зороастризме

числом созданий Святого Духа [его смерть] смешивается, скольких 
заражает?
36. И сказал Ахура-Мазда: [Его труп] как жаба иссохшая, больше 
года как мертвая. Ведь при жизни, о Спитама Заратуштра, коварный 
лживый двулапый, вроде еретика неправедного, с созданими Святого 
Духа смешивается, при жизни заражает.

Более того, человек, в одиночку переносящий мертвое тело, полно-
стью становится вместилищем Друхш-йа-Насу, которая «проникает», 
«смешивается» (raēθwat) с грешником через отверстия его тела, среди 
которых указаны нос, глаза, рот, детородный орган, задний проход, пора-
жая его до кончиков ногтей (Видевдат 3.14). Очевидно, что уши не попа-
ли в этот список по ошибке; вместе с ними мы получаем известную схе-
му девяти отверстий тела, в которой само число «9» является важным:

Видевдат 3
14. Да не понесет никто в одиночку мертвого. А если понесет в оди-
ночку мертвого, смешается с ним труп через нос, через рот, через вер-
хнюю челюсть [включая уши](?), через детородный орган, через за-
дний проход, — на него до ногтей Друхш-йа-Насу обрушивается, по-
сему оскверненным («неочищенным») ему пребывать во веки веков.

Таким образом, заразная природа этого осквернения вполне понят-
на. Ясно также, что элементарное логическое рассуждение не позволяет 
в этой ситуации возводить многообразие мира к трупу, который стал 
вместилищем демона. Поэтому авестийские Йима и Габа Мартан, в от-
личие от Ямы и Пуруши, не могут умереть в ходе повествования об ум-
ножении мира и человечества, равно как и ради оправдания смерти, тем 
более что история Йимы вошла в состав Видевдата.

Значительная часть Видевдата посвящена ритуалам очищения от 
Друхш-йа-Насу. Все они строятся примерно одинаково и заключаются 
в изоляции очищаемого в находящемся в отдалении от общины поме-
щении, размер которого должен быть минимальным; в ограничении 
очищаемого в пище, питье, одежде, а также в контактах с окружающим 
миром; в совершении ритуальных омовений и других очистительных 
действиях. Самая суровая мера применяется к упоминавшемуся выше 
грешнику, в одиночку перенесшему труп, поскольку он сам стал трупом, 
очень опасным и заразным. Тем не менее его не убивают сразу, а сначала 
дают ему дожить до старости в изоляции в специальной постройке:

Видевдат 3
15. О создатель плотского мира, праведный! Где место тому человеку, 
что [в одиночку] имеет дело с трупом? — И сказал Ахура-Мазда: Где на 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



30

В.Ю. Крюкова

земле безводнее всего, бестравнее всего, чище всего землей, суше все-
го землей, меньше всего тем путем проходит мелкий и крупный скот, 
огонь Ахура-Мазды, барсман, по истине простертый, муж праведный.
16. О создатель плотского мира, праведный! Как далеко от огня, как 
далеко от воды, как далеко от барсмана простертого, как далеко от 
мужей праведных?
17. И сказал Ахура-Мазда: На тридцать шагов от огня, на тридцать 
шагов от воды, на тридцать шагов от барсмана простертого, на три 
шага от мужей праведных.
18. Здесь маздаяснийцы эту землю пусть стеной вокруг обнесут, пос-
ле чего еду пусть туда поставят маздаяснийцы, после чего одежду 
пусть поставят маздаяснийцы.
19. Из самой что ни на есть наиубогой, из самой что ни на есть на-
иветшайшей да вкушает [грешник] пищу, да одевает одежду, все вре-
мя, пока не станет старым, дряхлым, с иссякшим семенем.
20. А когда станет старым, дряхлым, с иссякшим семенем, сильнее 
всего после этого маздаяснийцы, ловчее всего, искусней всего на вы-
ступе горы ему башку по основание должны отъять; самым всежру-
щим из числа созданий Святого Духа, пожирающих трупы, пусть 
предадут труп птицам грифам, так провозглашая: Этим отрекается 
он ото всех злых мыслей, злых слов, злых дел.
21. И если другие злые дела совершены им, — во искупление их — 
наказание, а если им других злых дел не совершено, искупление это-
му человеку во веки веков.

Описание этого места заточения полностью повторено в Видевда-
те 5.45–49, где говорится об очищении женщины, родившей мертвого 
ребенка (ее утроба названа «могилой»), и расширено в Видевдате 16.1–
7, где упомянуто название этого места — airime gātūm «место покоя» 
(«место нечистоты»?). В нем женщина, находящаяся в состоянии нечис-
тоты, в зависимости от состояния может провести до девяти ночей, пос-
ле чего в земле должны быть вырыты три ямы: две для омовения бычьей 
мочой, одна — водой, в которых следует совершить омовения:

Видевдат 5
45. О создатель плотского мира, праведный! Если в каком-либо доме 
маздаяснийском женщина понесет в утробе сына месяц, или два 
месяца, или три месяца, или четыре месяца, или пять месяцев, или 
шесть месяцев, или семь месяцев, или восемь месяцев, или девять 
месяцев, или десять месяцев, и тогда эта женщина разрешится от 
бремени мертворожденным, — что должны делать маздаяснийцы?

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



31

Представление о смерти как осквернении в зороастризме

46. И сказал Ахура-Мазда: Где в этом доме маздаяснийском чище 
всего землей, суше всего землей, меньше всего тем путем проходит 
мелкий и крупный скот, огонь Ахура-Мазды, барсман по истине про-
стертый, муж праведный.
47. О создатель плотского мира, праведный! Как далеко от огня, как 
далеко от воды, как далеко от барсмана простертого, как далеко от 
мужей праведных?
48. И сказал Ахура-Мазда: На тридцать шагов от огня, на тридцать 
шагов от воды, на тридцать шагов от барсмана простертого, на три 
шага от мужей праведных.
49. Здесь маздаяснийцы эту землю пусть стеной вокруг обнесут, пос-
ле чего еду пусть туда поставят маздаяснийцы, после чего одежду 
пусть поставят маздаяснийцы:
Видевдат 16
1. О создатель плотского мира, праведный! Если в доме маздаясний-
ском женщина с признаками регулярного кровотечения находится, 
что должны делать маздаяснийцы?
2. И сказал Ахура-Мазда: Здесь этими маздаяснийцами путь пусть 
будет разобран от трав, растений, древесины; пусть будет выложено 
сухое песчаное место, — пусть сделают [это] в отдалении от дома 
на половину, или на треть, или четверть, или на пятую часть, а не 
то женщина огонь сможет узреть, а не то женщина пламя сможет 
сглазить.
3. О создатель плотского мира, праведный! Как далеко от огня, как 
далеко от воды, как далеко от барсмана простертого, как далеко от 
мужей праведных?
4. И сказал Ахура-Мазда: Пятнадцать шагов от огня, пятнадцать ша-
гов от воды, пятнадцать шагов от барсмана простертого, пятнадцать 
шагов от мужей праведных.
5. О создатель плотского мира, праведный! Насколько должен отсто-
ять тот, кто женщине с признаками регулярного кровотечения пищу 
приносит?
6. И сказал Ахура-Мазда: На три шага пусть отстоит тот, кто женщи-
не с признаками регулярного кровотечения пищу приносит. — В чем 
ему пищу приносить, в чем приносить пиво? — В [сосудах из] желе-
за или свинца, оба они под началом Хшатра Ваирьи.
7. Сколько он должен приносить пищи, сколько приносить пива? — 
Два данара хлеба, один данар питья, а не то [состояние] женщины 
усилится. Если ребенок [с ней] пребудет, пусть сперва вымоют руки, 
а именно его собственные руки.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



32

В.Ю. Крюкова

Еще раз подобное место упоминается в связи с прохождением само-
го главного зороастрийского очищения — «9 ночей» (9.33–36).

Типологически сооружение для изоляции осквернившихся и про-
ходящих очистительные обряды перед инициацией или посвящением 
людей близко к зороастрийским «временным могилам» kata-, своеоб-
разным моргам. Их предписывалось сооружать по три (для мужчин, 
женщин, детей) в зимнее время, когда сложно было совершить зороаст-
рийский похоронный обряд:

Видевдат 5
10. О создатель плотского мира, праведный! Вот лето сменилось зи-
мой, что должны делать маздаяснийцы? — И сказал Ахура-Мазда: Дом 
за домом, род за родом пусть возведут три kata- для тех, что мертвые.
11. О создатель плотского мира, праведный! Какой величины долж-
ны быть эти kata-, что для мертвых? — И сказал Ахура-Мазда: Такой, 
чтобы в полный рост ни головой не упираться, ни ногами впереди, ни 
руками окрест. Такие вот подобающие kata- для тех, что мертвые.

Небольшие размеры камер, так же как и помещений для изоляции, 
были обусловлены стремлением сократить распространение оскверне-
ния. В сущности, зороастрийские обряды по ритуальному захоронению 
ногтей и волос (древнейший его вариант известен по Видевдату 17), в 
иранской зороастрийской практике вызвавшие к жизни строительство 
специальных сооружений, не имевших входа, восходят к тем же идеям. 
«Домики» для обрезанных волос и ногтей, носящие название lard или 
nākhondān, описаны М. Бойс как «маленькие квадратные здания из сыр-
цового кирпича на окраине деревни, с подобием дымового отверстия на 
плоской крыше и ступенями, ведущими наверх, но не имевшие входа»6. 
Для стариков, как пишет Бойс, которые не могли забираться по ступе-
ням на крышу «домика», в торцовой стене было сделано небольшое от-
верстие, куда они бросали свои свертки с обрезанными ногтями и воло-
сами. После такого «захоронения» совершали ритуальные омовения, в 
той или иной местности следовавшие разным традициям: либо стоящий 
в полный рост человек сверху из кувшина обливал водой осквернивше-
гося, либо последний в пределах очерченного круга устанавливал три 
камня и, стоя на первом, обтирал себя освященной коровьей мочой, на 
втором — песком и лишь на третьем — водой7. Что касается проведения 
бороздок, они широко использовались в зороастрийской практике как 
в обрядах очищения, так и в некоторых других, в первую очередь для 
ограничения пространства осквернения, а также, наоборот, для форми-
рования ритуально чистого, святого места, участка земли.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



33

Представление о смерти как осквернении в зороастризме

Возможно, отверстие в стене «домика» лишь вторично служило для 
удобства пожилых зороастрийцев, а изначально имитировало «непра-
вильный вход» — пролом или лаз в стене, который использовали для вы-
носа трупа из жилого дома (Видевдат 8.10). Не имели нормального входа 
(он был значительно ниже обычного) и засвидетельствованные в 60-е гг. 
XX в. Бойс зороастрийские камеры для женщин в состоянии ритуаль-
ной нечистоты. Пребывание в них женщины называли «уходом в яму», 
а само сооружение, следуя описанию Бойс, было «маленьким строением 
из сырцового кирпича, около пяти футов в высоту и примерно четыре в 
ширину, толстостенным и имевшим дверной проем всего лишь четыре 
на два фута… Внутри крошечной кельи было невозможно ни встать в 
полный рост, ни вытянуться во всю длину»8. Так что отдаленные потом-
ки составителей Видевдата в своем стремлении к сокращению террито-
рии нечистоты превзошли древних жрецов, составлявших предписания 
относительно помещения трупов во «временные могилы». 

Интересно, что в Иране вплоть до середины XX в. по аналогично-
му конструктивному плану сооружали скрытые от внешнего взгляда 
внутри жилых зданий храмы-хранилища огня, чтобы спрятать их от му-
сульман: по свидетельству М. Бойс, жрец был вынужден проползать в 
небольшую, не имевшую окон камеру, где хранился священный огонь. 
В предгорьях Памира практически вплоть до наших дней сохранилась 
практика изоляции умирающих, которые помещались в небольшие стро-
ения, где они в одиночестве, в отдалении от селения, дожидались своего 
часа. По некоторым сведениям им приносили еду, по другим — только 
проверяли время от времени, не наступила ли смерть9.

Изоляция очищающегося в небольшом помещении, ассоциирую-
щемся с могилой и одновременно материнской утробой (при этом в 
Видевдате материнская утроба женщины, родившей мертвого ребенка, 
названа «могилой», авест. daxma-) находит параллель и глубокое риту-
альное осмысление в древнеиндийской практике. Отличие иранского 
видения заключается в паническом страхе перед заражением оскверне-
нием, смертью. У современных иранцев и таджиков осквернение смер-
тью называется siyāhī — «чернота». Считается, что «чернота», на три 
дня заполняющая дом умершего, заразна и опасна для окружающих. 
Что касается зороастрийцев, то они, как известно, во всех проявлениях 
болезни, старения, в физических изъянах видели действие Злого Духа. 
Жертвы, приносимые больными и людьми с физическими недостатка-
ми, не принимались богами. И подобно тому как нечестивые не вошли 
в Ноев ковчег, в Варе Йимы не было места для людей с изъянами, отме-
тинами Злого Духа.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



34

В.Ю. Крюкова

Помимо помещений для изоляции, которые с полным основанием 
можно назвать временными могилами, важнейшую функцию в изгнании 
Друхш-йа-насу выполняет место, в котором совершаются ритуальные 
омовения «девяти ночей». Очевидно глубокое символическое значение 
числа «9» (9=3 × 3), многократно повторенного в ходе описания риту-
ала. В данном случае оно в первую очередь указывает на соответствие 
между девятью днями и ночами, в течение которых совершают омове-
ния; девятью ямами, над которыми их исполняют; девятью отверстиями 
человеческого тела, через которые проникает Друхш-йа-Насу и девятью 
мифическими реками иранского образа мира, водами которых в ходе 
омовения очищается микрокосм и макрокосм, и, таким образом, про-
исходит восстановление гармонии. Остается лишь добавить, что такой 
важный ритуальный предмет, как составная ложка, с помощью которой 
на кандидата поливают очищающую субстанцию или окропляют его 
ею, на длинном черенке имеет 9 узлов (Видевдат 9.14).

Подробно все варианты сооружений, или площадок, для омовений 
у иранских зороастрийцев и индийских парсов рассмотрены в книге 
Дж. Чокси10, поэтому отмечу лишь несколько моментов: в древнейшем 
иранском ритуале количество ям равнялось девяти; три отрезка пути 
очищаемого были выложены твердой землей, камнями и так далее; при 
очищении использовались различные агенты, в первую очередь бычья 
моча, также смеси с золой, в последнюю очередь вода; направление 
движения при очищении было с севера на юг (парсы заменили его на 
запад–восток, что связано с различием в иранской и индийской лока-
лизации ада–рая); в ритуале участвовали собаки, взглядом изгонявшие 
Друхш-йа-Насу; судя по Видевдату, ямы для омовений каждый раз (при 
совершении каждого нового комплекса ритуалов) рыли заново:

Видевдат 9
3. Где на земле безводнее всего, бестравнее всего, чище всего зем-
лей, суше всего землей, меньше всего тем путем проходит мелкий и 
крупный скот, огонь Ахура-Мазды, барсман, по истине простертый, 
муж праведный.
4. О создатель плотского мира, праведный! Как далеко от огня, как 
далеко от воды, как далеко от барсмана простертого, как далеко от 
мужей праведных?
5. И сказал Ахура-Мазда: На тридцать шагов от огня, на тридцать 
шагов от воды, на тридцать шагов от барсмана простертого, на три 
шага от мужей праведных.
6. Первую яму вырой после наступления лета глубиной в два пальца, 
после наступления холодной зимы — в четыре пальца.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



35

Представление о смерти как осквернении в зороастризме

7. Вторую яму вырой после наступления лета глубиной в два пальца, 
после наступления холодной зимы — в четыре пальца. Третью яму 
вырой после наступления лета глубиной в два пальца, после наступ-
ления холодной зимы — в четыре пальца. Четвертую яму вырой пос-
ле наступления лета глубиной в два пальца, после наступления холод-
ной зимы — в четыре пальца. Пятую яму вырой после наступления 
лета глубиной в два пальца, после наступления холодной зимы — в 
четыре пальца. Шестую яму вырой после наступления лета глубиной 
в два пальца, после наступления холодной зимы — в четыре пальца.
8. — Насколько одну от другой?
— На один шаг.
— Что означает «на один шаг»?
— На три ступни.
9. Три другие ямы вырой после наступления лета глубиной в два 
пальца, после наступления холодной зимы — в четыре пальца. — 
Насколько от первых?
— На три шага.
— Что означает «на три шага»?
— Когда [каждый из трех] шаг следует за другим.
— Что означает «когда [каждый из трех] шаг следует за другим»?
— На девять ступней.
10. И бороздки ты должен прочертить острым [металлом, принадле-
жащим] Хшатра Ваирье.
— Насколько от ям?
— На три шага.
— Что означает «на три шага»?
— Когда [каждый из трех] шаг следует за другим.
— Что означает «когда [каждый из трех] шаг следует за другим»?
— На девять ступней.
11. А затем двенадцать бороздок должен ты прочертить: три [бороз-
дки], отделяющие три ямы одна от другой должен ты прочертить; 
три — отделяющие шесть ям одна от другой должен ты прочертить; 
три — отделяющие девять ям одна от другой должен ты прочертить; 
и три — отделяющие обведенные отдельно ямы должен ты прочер-
тить; три камня к [разграничивающим группы] ям [свободным учас-
ткам] в девять ступней должен ты принести, или конского навоза, 
или деревянного бруса, или глиняный («земляной») ком, или какой-
нибудь твердой земли.
12. После этого пусть к каждой из этих ям подходит осквернивший-
ся, а ты, о Заратуштра, должен отстоять за внешней бороздкой с тем, 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



36

В.Ю. Крюкова

чтобы такие слова произнести: «nemasca ya armaitish izhaca», на что 
должен ответить осквернившийся: «nemasca ya armaitish izhaca».
13. И Друхш повергается с каждым из этих слов: Бить Злого Духа 
лживого, бить Аешму кроваводубинного, бить мазанских дэвов, 
бить всех дэвов.

В следующих пассажах описывается путь демониссы, изгоняемой ок-
роплением коровьей мочей, начиная с макушки до пальцев левой ноги 
(Видевдат 9.15–26), в первых шести ямах. В восьмом фрагарде (Видевдат 
8.40–71) аналогичным образом Друхш-йа-Насу изгоняет уже вода, омо-
вение (окропление) которой совершают в трех последних ямах, предва-
рительно 15 раз обтеревшись песком и пылью и полностью высохнув. 
Друхш-йа-Насу сначала становится «подобной крылу мухи», а затем: 

Видевдат 8.72, 9.26 
Изгнана Друхш-йа-Насу, [прилетающая] из северных пределов в 
форме отвратительной мухи с торчащими вперед коленями, подня-
тым кверху задом, [которая] вся покрыта пятнами, как ужаснейшие 
храфстра.

Общепринятый перевод описательных авестийских слов, обозна-
чающих направление сторон света, был предложен Х. Бартоломе11. 
Согласно ему древнеиранское понимание направлений не совпадало с 
индийским; зороастрийский рай соотносится с югом, а ад — с севером. 
Точка зрения Бартоломе была отвергнута Х. Ломмелем, который дока-
зывал, что древнеиранское понимание направлений в основном совпа-
дало с индийским12. Вместе с тем имеется и бесспорное текстуальное 
подтверждение в авестийском Хадохт Наске (указанное и самим Ломме-
лем, который видел в этом «позднее» явление), и примеры ритуальной 
практики, в том числе сохранявшейся в Иране на протяжении столетий, 
позволяющие поместить зороастрийский ад на север, а рай — на юг, как 
предлагал Бартоломе. В любом случае такое соотнесение имело место, 
что подтверждается и среднеперсидской лексикой. 

Понимание описательных слов, обозначающих стороны света, бес-
спорно, имеет большое значение, как для решения вопроса о продви-
жении древнеиранских племен, так и для направления хода ритуалов. 
Если остановиться на бесспорном факте об соотнесении севера и ада, 
тем более возникшем вразрез с первоначальным общим индоиранским, 
как полагал Ломмель, соотнесением частей света, то можно делать раз-
личные предположения о появлении такой корреляции. С северной сто-
роны, согласно Видевдату, прилетает в виде мухи демонисса Друхш-йа-
Насу. Демон в облике мухи является вполне закономерным явлением при 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



37

Представление о смерти как осквернении в зороастризме

всеобщем противостоянии творений: все насекомые, пресмыкающиеся, 
хищники и прочие неполезные для человека животные в зороастризме 
считаются злыми демонами, xrafstra-, которых предписывается убивать. 
Мухи упомянуты в числе xrafstra-, но их роль ничтожна по сравнению 
с Друхш-йа-Насу. В то же время имеются некоторые передневосточные 
представления, в которых мухи занимают определенное место. Я имею 
в виду, помимо общих древнееврейских представлений о нечистоте мух 
и недопущении их в храмовое пространство, толкование св. Иерони-
мом ветхозаветного Bā’al-Zebūb как «повелителя мух», получившее в 
христианском мире широкое распространение. Не исключено, что это 
толкование отражает какие-то реалии, с которыми был знаком св. Иеро-
ним, предпринявший путешествие на Восток. Что касается собственно 
семитской традиции, угаритский бог b’l zbl «князь Балу» строит свой 
дворец на Северной Горе (Цапану).

Фактически все, что известно о древних иранских очистительных 
обрядах, известно по авестийскому Видевдату. К этому можно добавить 
результаты археологических исследований, полученные в Пенджикен-
те, где на берегу канала была раскопана площадка внешнего двора хра-
ма с выстроенными в ряд в направлении запад–восток девятью ямами. 
Этот объект предположительно был идентифицирован В.Г. Шкодой как 
барашнум-гах, место для совершения ритуальных омовений, впервые 
засвидетельствованное авестийским Видевдатом. Ямы были вырыты 
группами по три, что соответствует описанию Видевдата: «В каждой 
группе есть две вытянутые с севера на юг относительно глубокие ямы 
(0,3–0,4 м) и менее глубокие (0,08–0,2 м) к востоку от первых двух. Дли-
на и ширина ям составляют соответственно 0,25–1,1 м и 0,3–0,45 м, рас-
стояние между ямами в каждой группе колеблется от 0,2 до 0,35 м»13.

Как указывает Шкода, «западная группа ям была заполнена мягкой 
землей с угольками, а две восточные имели натечное заполнение»14. На 
мой, взгляд, это указывает на то, что движение во время совершения ри-
туала шло с запада на восток, поскольку угольки, зола могли служить до-
полнительными агентами очищения, использовавшимися на первых ста-
диях омовений. Расположение ям по направлению запад–восток могло 
бы служить подтверждением мнения Ломмеля, однако нельзя забывать, 
что зороастрийский Согд испытывал сильнейшее индийское влияние.

Имеется и другое (предположительное) материальное подтвержде-
ние ритуальных зороастрийских или околозороастрийских очищений 
на специальной площадке, может быть не столь очевидное, но, тем не 
менее, заслуживающее внимания. Во время археологических работ на 
Хорезмийском культовом центре Калалы-гыр 2 (IV–II вв. до Р. Х.) было 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



38

В.Ю. Крюкова

открыто небольшое узкое помещение (пом. 13 раскопа 1/2), которое, по 
мнению В.И. Вайнберг, могло быть связано с зороастрийскими очисти-
тельными обрядами: «В пом. 13 справа от входа были остатки хума, а 
у той же правой стены в глубине помещения — пристенный очаг для 
освещения. Скорее всего, он разводился у стены на жаровне, а позже, 
когда жаровня разбилась, — прямо на обмазке пола, в которой были 
вмазаны ее обломки… На полу помещения было много слоев глиняных 
обмазок. Все это, как нам кажется, можно объяснить тем, что пом. 13 
было сакрально чистым и в нем могли проходить необходимое очище-
ние служители культового центра. Рядом с ним обнаружен комплекс с 
довольно странными ямами, обложенными кирпичом (этим они отлича-
ются от всех других подобных сооружений). Можно предположить, что 
они служили для специальных омовений и очищения»15.

В отличие от пенджикентских ям, расположенных строго по одной 
линии, что соответствует известной зороастрийской практике (в отно-
шении предписаний Видевдата мы не можем с полной уверенностью 
сказать, что ямы выстраивались именно по одной линии, — такого ука-
зания в тексте нет, хотя обычно предполагают их линейное расположе-
ние), ямы из Калалы-гыр 2 были устроены беспорядочно. Преждевре-
менно строить утверждения на основе единичного материала, но, воз-
можно, этот случай показывает вариативность практик (при условии, 
что мы согласны с тем, что в обоих случаях имеем дело с площадками 
для зороастрийских или им подобных очищений). Помещение 13 распо-
ложено по линии восток–запад со входом с востока16.

Следует отметить (поскольку археологический материал погружает 
нас все глубже в прошлое), что столь детально разработанные зороас-
трийские ритуалы очищений, имеющие дело с изгнанием демониссы 
трупного разложения, прилетающей с севера в виде мухи, могут иметь 
гораздо более древние корни.

Так, в Южном Туркменистане в ходе работ Маргианской археоло-
гической экспедиции под руководством В.И. Сарианиди, в полевые 
сезоны 2007–2008 гг. на Гонур Депе (так называемый Бактрийско-мар-
гианский археологический комплекс, эпоха бронзы) были обнаружены 
помещения со специально устроенными «ямами»17. Два объекта, поме-
щения 88 и 92 находятся на раскопе 16 (рис. 1), третий, представляю-
щий собой открытую площадь, — на раскопе 13 (рис. 2). Все три объ-
екта не являются одинаковыми, равно как «ямы», устроенные на них. 
Скорее можно говорить о различных типах ритуальных конструкций с 
некоторыми общими элементами, одним из которых является круглая 
или почти круглая в плане «яма» со стенками, сформированными обмаз-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



39

Представление о смерти как осквернении в зороастризме

Рис. 2. План площади. 
Раскоп. 13. 

(Публикуется с разрешения 
В.И. Сарианиди).

Рис. 1. Часть плана раскопа 16 
с пом. 88 и 92 

(по: Дубова Н.А. «Дом очищения» 
на Гонура Депе. 

Северо-восточный комплекс 
помещений на раскопе 16 // 

Тр. Маргианской 
археологической экспедиции. 

М., 2008. Т. 2. С. 84–93).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



40

В.Ю. Крюкова

Рис. 3. План пом. 88  (по: Дубова, op. cit.).

Рис. 4. План пом. 92  (по: Дубова, op. cit.).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



41

Представление о смерти как осквернении в зороастризме

Р
ис

. 5
. П

ом
. 8

8 
(п

о:
 Д

уб
ов

а,
 o

p.
 c

it
.)

.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



42

В.Ю. Крюкова

Рис. 7. «Яма» на площади. Раскоп 13. Фото автора.

Рис. 6. Пом. 92. Фото автора.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



43

Представление о смерти как осквернении в зороастризме

Рис. 9. Расчистка пом. 88. Фото автора.

Рис. 8. «Яма», примыкающая к могиле. Раскоп 16. Фото автора.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



44

В.Ю. Крюкова

кой, другим — кирпичи, в том числе выкладки из кирпичей. Детальное 
описание помещений 88 и 92 раскопа 16 недавно было опубликовано 
Н.А. Дубовой18, и мне хотелось бы отметить важные детали, которые 
могут быть связаны с ритуальными очищениями и представлениями о 
чистоте/нечистоте.

Полы помещений 88 (рис. 3, 5) и 92 (рис. 4, 6) раскопа 16 покрыты 
толстым слоем глиняной обмазки. Что касается типологически близких 
черт всех ям, размеры которых варьируются примерно от 30 см до более 
чем 1 м в диаметре, от 5 до 40 см в глубину, то практически все они 
снабжены «стенками» или обмазкой, формирующей «стенки». Некото-
рые из «ям» выложены керамическими черепками и/или кусками битого 
кирпича и камня, особенно это характерно для «ям» площади раскопа 13 
(рис. 7). Целью таких выкладок может быть не стремление собрать и 
сохранить воду или любое другое вещество, а, скорее, желание пре-
дохранить землю от этого вещества, создать изолирующую прослойку 
между несовместимыми с ритуальной точки зрения субстанциями. Этот 
принцип хорошо известен в различных традициях, включая зороастрий-
скую, в которой как в глубочайшей древности, так и в последующие 
периоды в ритуалах очищения и похоронных обрядах использовались 
изолирующие материалы, подстилки, каменные выкладки, песок в ка-
честве нейтральной (в отличие от земли) субстанции. На раскопе 16 Го-
нура встречаются также отдельные ямы интересующего нас типа с вы-
кладкой черепками керамики. Как правило, они примыкают к могилам 
(рис. 8), а одна из них — к скоплению крупных керамических сосудов. 
Можно предположить, что после совершения похоронного обряда над 
этими «ямами» совершали ритуальные омовения.

Наполнение «ям», помимо обычного песка, часто содержит золу, 
иногда частицы угля, — вещества, которые могли использоваться как 
дополнительные средства очищения или часть жертвоприношения во 
время очищения. В то же время все три объекта связаны с животными 
жертвами: в помещении 88 найдены фрагменты рога, в помещении 92 — 
астрагалы, кости со следами огня и астрагалы на площади раскопа 13. 
В одной из «ям» помещения 88 был обнаружен разбитый сосуд с носи-
ком. Возможно, он использовался при совершении очищений/омовений, 
а затем был брошен на своем месте (этот сосуд виден на фотографии, 
см. рис. 9). Очевидно, что исполнявшиеся ритуалы представляли собой 
разработанный комплекс действий.

На раскопе 16 вместе с устройством ям были сделаны и кирпичные 
выкладки, а в помещении 88 ровный ряд кирпичей был выложен при-
мерно по диагонали комнаты. Это напоминает зороастрийскую конс-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



45

Представление о смерти как осквернении в зороастризме

трукцию площадки для омовений, когда жрец или даже сам очищае-
мый мог стоять на более чистой с ритуальной точки зрения или ней-
тральной поверхности, например, на каменной выкладке, в то время 
как ритуально нечистая жидкость стекала с его тела. Нежелательность 
осквернения жреца «водой омовений» хорошо известна и по шумеро-
аккадским текстам.

Важной деталью является направление предполагаемых ритуалов. 
Как помещения 88 и 92, так и «ямы» на площади раскопа 13 ориенти-
рованы по линии север-юг (план помещения 88 показывает, что более 
вероятна ориентация именно с севера на юг, согласно расположению 
входа). Наиболее интересным представляется помещение 88, где были 
обнаружены не только «ямы» и кирпичная выкладка, но и двойная ван-
на(?) только для ступней ног(?), в одной из стенок которой имеется 
круглое отверстие, возможно служившее для стока воды. Рядом с этой 
емкостью было найдено скопление мелких глиняных артефактов, по 
форме близких к шарикам, в которых я вижу индивидуальные при-
ношения, может быть заместительные, совершавшиеся в ходе очис-
тительных церемоний. Следуя плану помещения 88, опубликованному 
Н.А. Дубовой19, мы можем представить путь очищаемого или жреца 
от восточного и западного углов северной стены к двойной «ванне» и 
затем, по кирпичной выкладке или «ямам» вдоль нее, к группе «ям», 
располагающихся в юго-западной части комнаты, среди которых на-
иболее тщательно сделана южная «яма» в самом конце пути. Заслу-
живает внимания тот факт, что не все «ямы» использовались в один 
период, некоторые из них были устроены поверх других, и были об-
наружены остатки обмазки более ранних разрушенных «ям». Так что 
можно предположить, что помещение 88 служило в течение некоторо-
го времени для одних и тех же целей.

Помещение 92, находящееся на одной линии с помещением 88, ско-
рее всего, образует с ним и рядом соседних комнат единый комплекс. 
Мне в помещении 92 видится подобие банной комнаты с двухкамерной 
печью и колодцем для стока воды. Не исключено, что печь могла ис-
пользоваться не только для подогрева воды, но и для прокаливания ри-
туальных предметов, в том числе сосудов. Н.А. Дубова в своей статье, 
дающей описание помещений 88 и 92, подчеркивает, что в соседней с 
помещением 88 комнате находится ниша со следами сильного горения 
на стенках и полу20. Она также могла служить для прокаливания сосу-
дов, использовавшихся при очистительных обрядах.

Что касается площади раскопа 13, то она, вероятно, использовалась 
для совершения общественных и индивидуальных ритуалов, о чем мож-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



46

В.Ю. Крюкова

но судить по ее местоположению между зданиями и, возможно, на краю 
комплекса зданий. Планировка соседних построек отличается строй-
ностью и четкостью линий, а также строгой ориентацией, в чем прояв-
ляется сходство с планировкой зданий на раскопе 16. То же можно ска-
зать об устройстве «ям». Сохранилась почти прямая линия из трех та-
ких «ям», создающая впечатление последовательности совершавшихся 
действий. Кроме того, открыто некоторое количество неглубоких «ям», 
дно которых выстлано черепками керамики, осколками кирпича и кам-
ня. Линия из трех «ям» была бы интересна с точки зрения сравнения ее 
с древнеиндийскими ритуалами омовения в трех ямах, но, к сожалению, 
гонурские ямы находятся на краю площади, остальная часть которой не 
сохранилась, поэтому невозможно судить о реальной картине бытова-
ния этих сооружений.

В целом в культурном отношении Гонур близок к древнейшим перед-
невосточным цивилизациям, что уже неоднократно отмечалось иссле-
дователями. Следы этого мощного основания могли найти отражение и 
в более поздних практиках и традициях, получивших распространение 
в Центральной Азии с приходом зороастризма. Это тем более вероятно, 
что можно провести параллель с индской цивилизацией, в которой су-
ществовали специальные конструкции, предположительно служившие 
для омовений, например Большой бассейн в Мохенджо-Даро, а ведийс-
кие ритуалы омовений возводят к доведийским.

Таким образом, можно предположить, что в качестве одной из 
основ формирования зороастрийской обрядности могли выступать 
культуры предшествующей эпохи — эпохи бронзы, носящие черты 
передневосточных цивилизаций с высоко развитыми жреческими тра-
дициями. Не исключено, что, по крайней мере отчасти, благодаря этой 
основе сформировались некоторые характерные именно для зороаст-
ризма представления и ритуальные практики, в том числе имеющие 
отношение к сфере ритуальной чистоты.

***

1 Дандекар Р.Н. От вед к индуизму: эволюционирующая мифология. М., 2002. С. 86.
2 Bloomfi eld M. Religion of the Veda. The Ancient Religion of India (form Rig-Veda to Upa-

nishads). Boston, 1972. P. 144. Ср. прим. Т.Я. Елизаренковой к IX.113.86, где avarodhanaṃ 
переводится букв. как «ограждение» (Ригведа. Мандалы IX–X. Издание подготовила 
Т.Я. Елизаренкова. М., 1999. С. 411. 

3 West E.W. The Book of the Mainyo-i khard. Stuttgart; L., 1871. P. 134.
4 Pirart É. Georges Dumézil face aux démons iraniens. P., 2007. P. 165.
5 См.: Дандекар Р.Н. Op. cit. С. 73.
6 Boyce M. A Persian Stronghold of Zoroastrianism. Oxford, 1977. P. 108.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



47

Представление о смерти как осквернении в зороастризме

7 Ibid. P. 108–109.
8 Ibid. P. 100–101.
9 Хамиджанова М.А. Некоторые архаические погребальные обряды таджиков. // Сборник 

статей по истории, археологии, этнографии и искусству Средней Азии (Памяти А.А. Семе-
нова). Душанбе, 1980. С. 289; Рахимов Р.Р. Коран и розовое пламя. СПб., 2007. С. 127 и 
след.

10 Choksy J.K. Purity and Pollution in Zoroastrianism: Triumph over Evil. Austin, 1989.
11 Bartholomae Chr. Altiranisches Wörterbuch. Straßburg, 1904. Sр. 79–80.
12 Lommel H. Awestische Einzelstudien // Zeitschrift für Indologie und Iranistik. 1904. 

Vol. 2. S. 204–236.
13 Шкода В.Г. Barašnūm gāh(?) в Пенджикенте // Памятники старины. Концепции, от-

крытия, версии. (Памяти В.Д. Белецкого). СПб.; Псков, 1997. Т. 2. С. 397 и след.
14 Там же.
15 Вайнберг В.И. Калалы-гыр 2. Культовый центр в Древнем Хорезме. М., 2004. С. 234.
16 Там же. Рис. 2/56 на с. 88.
17 Выражаю признательность В.И. Сарианиди и Н.А. Дубовой за приглашение порабо-

тать в составе Маргианской археологической экспедиции и использовать ее материалы.
18 Дубова Н.А. Дом очищения на Гонур Депе. Северо-восточный комплекс помеще-

ний на Раскопе 16 // Труды Маргианской археологической экспедиции. М., 2008. Т. 2. 
С. 84–93.

19 Там же.
20 Там же.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



М.Е. Резван

ГЕРМЕНЕВТИКА СНОВИДЕНИЯ 
В КОНТЕКСТЕ ОБЩЕМУСУЛЬМАНСКОЙ 

СНОВИДЧЕСКОЙ РЕАЛЬНОСТИ 
(на примере сновидений о Коране)

День дню передает речь, и ночь ночи открывает знание. Пс. 18;3

Согласно современным научным представлениям в процессе сна1 
человеческий мозг интегрирует и консолидирует полученные ранее зна-
ния, во сне человек осмысливает мир, обнаруживает новые связи среди 
известных ему фактов, ищет закономерности и решает поставленные 
в бодрствующем состоянии задачи. Сегодня деятельность «спящего 
разума» считают процессом мышления, только происходящим в ином 
биохимическом состоянии. С физиологической точки зрения было до-
казано, что сон для организма важнее пищи — он обеспечивает отдых, 
восстанавливает иммунитет, без него невозможны процессы метаболиз-
ма2. Согласно одной из последних теорий физиологический сон тела 
обусловлен необходимостью обработки мозгом огромного количества 
информации, накопленной за день3. Однако на сегодняшний день не су-
ществует общепринятой научной теории относительно не только функ-
ции сновидений, но и механизмов самого сна4.

Последовательность загадочных визуальных образов, возникаю-
щая во время сна, не могла не волновать людей. С древнейших времен 
люди верили в символический смысл сновидения и приписывали ему 
потустороннее, внешнее происхождение. Для религиозно-мистического 
сознания сновидение содержит предсказание будущего, намеренно нис-
посланное человеку. Оно может быть истинным или ложным, в зависи-
мости от источника своего происхождения. В попытках прочитать это 
послание и родилась онейромантия, т.е. искусство толкования снов.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



49

Герменевтика сновидения в контексте общемусульманской сновидческой реальности

Для сторонников рационального мышления сновидение является диа-
логом человека с самим собой, порождением человеческого разума, отра-
жением будничной реальности, в котором нет ничего потустороннего и 
сверхъестественного, и соответственно оно не может содержать никакой 
информации, не известной сновидцу. Так, Аристотель отрицал божест-
венную природу сновидений; по Бэкону, вещие сновидения являются ти-
пичными «идолами рода»5; для Фрейда главная функция сновидения — 
осуществление желания; для Юнга оно является средством связи между 
сознанием и подсознанием, прямой манифестацией бессознательного.

Разные точки зрения на природу сновидений можно свести к вопро-
су о том, где осуществляется сновидческая реальность. На основании 
некоторых этнографических исследований можно предполагать, что 
для первобытного сознания она вообще не была отделена от реальности 
объективной6. Отец Павел Флоренский писал: «Сон — вот первая и про-
стейшая… ступень жизни в невидимом»7. Жан-Поль Сартр отмечал что, 
в состоянии сна мы лишаемся «категории реальности»8.

При этом и «рационалистов», и «мистиков» объединяет вера в то, что 
в сновидении содержится некая информация. Сторонники того или ино-
го подхода тысячелетиями пытались расшифровать этот код, используя 
свойственные им методы. Сновидческие образы и сюжеты, так же как и 
характер отношения к сновидениям, во многом зависят от типа культу-
ры, в которой они возникают и в рамках которой происходит их истол-
кование. При этом правила построения сновидческих текстов остаются 
практически неизменными у разных народов в разные эпохи9.

Современные исследования в области семиотики культуры показы-
вают, что нельзя недооценивать роль толкования сновидений при вос-
создании мировоззренческой системы того или иного этноса10. Необхо-
димым представляется обращение к «этническому бессознательному», 
которое, в отличие от универсального, общечеловеческого, фиксирует 
особенности культуры. При этом, анализируя сновидения, следует пом-
нить, что их можно использовать для реконструкции не только мифо-
логических представлений, но и реалий актуального бытия сновидцев. 
Нельзя рассматривать сновидения как индивидуальный, субъективный 
и лишенный социального и культурного значения феномен11.

***
Известный американский исламовед Густав фон Грюнебаум, высту-

пивший идеологическим вдохновителем конференции «Сон в челове-
ческих сообществах» и редактором одноименного сборника, утверждал, 
что в мусульманском сознании сновидение всегда является посланием 
из потустороннего мира, а не продуктом психики, деформированным 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



50

М.Е. Резван

бессознательным, как это привычно для европейцев. Его исследова-
ния показывают, что сновидения современника пророка Мухаммада и 
египетского крестьянина середины XX в. являются единицами одного 
общеисламского культурного кода12. Именно от этой предпосылки мы 
и будем отталкиваться в своих дальнейших рассуждениях, говоря об об-
щемусульманской сновидческой реальности, которая включает и цент-
ральноазиатский регион.

Существует легенда, согласно которой предки современных иранцев 
получили знание о тайных свойствах сна от библейского пророка Дании-
ла, которому было даровано разумение «всяких видений и снов» (Дан. 1, 
17). Согласно исламским представлениям сны — важнейшая область 
возможного контакта с божеством13. Анализ коранических проповедей 
показывает, что термин ру’йа — «видение», который употребляется в 
описании духовного опыта как самого Мухаммада (17:60; 48:27), так 
и Йусуфа (например, 12:4–5, 43) и Ибрахима (37:102, 105), Фир‘ауна 
(Фараона) (12:43), обозначает «видение во сне»14. Во сне пророк путе-
шествовал в «мечеть отдаленнейшую» (17:1), во сне же Аллах обещал 
ему победу над мекканцами (48:27).

Среди мусульманских философов приверженцами рационалис-
тического подхода были ал-Кинди (185–252/801—866) и Ибн Рушд 
(520–595/1126–1198)15. Суфийские же мыслители (например, ал-Га-
зали (450–505/1058–1111), ас-Сухраварди (539–632/1145–1234), Ибн 
ал-‘Араби (560–638/1165–1240) придерживались мнения о смешанной 
природе сновидений. Оно было основано на их классификации снови-
дений в зависимости от источника происхождения: внешнего или внут-
реннего. Существует хадис, подкрепляющий эту точку зрения: «Пророк 
(да благословит его Аллах и приветствует) сказал: “Сновидение бывает 
трех видов: благая весть от Аллаха Всевышнего, сон от шайтана и сон, 
при помощи которого человек обращается к своей душе и получает от-
вет”»16. То же можно найти и у ал-Газали: «Во снах есть истина и есть 
несвязные видения»17.

Ал-‘Араби предполагал наличие некоей третьей субстанции ‘алам 
ал-мисал — «сферы архетипов»18, в которой соприкасались чувственная 
реальность и духовный мир. «Второй учитель»19 ал-Фараби (ум. 339/950) 
считал, что разум является самостоятельной субстанцией и может по-
кидать пределы физической оболочки, чтобы активно искать источник 
откровений о будущем20.

Вот что пишет ал-Газали о сущности сновидений: «Двояким дово-
дом к тому, что внутри сердца есть одно особое окошко к знаниям, яв-
ляются, во-первых, сны. Во сне, когда путь чувствам закрыт, та внут-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



51

Герменевтика сновидения в контексте общемусульманской сновидческой реальности

ренняя дверца открывается, и из мира царствия и Хранимой Скрижали 
начинает проявляться скрытое, чтобы привести к познанию и видению 
того, чему предстоит быть: либо явно, так, как это будет, либо образно, 
тогда появляется потребность в толковании. Очевидно, отсюда люди по-
лагают, что бодрствующий человек наиболее подходит для [толкования] 
мистического знания, хотя видят, что в бодрствующем состоянии скры-
тое ему недоступно, а во сне он видит без участия чувств.

В данной книге невозможно объяснить истину снов, но необходимо 
знать в такой мере: сердце словно подобие зеркала, а Хранимая Скри-
жаль — как еще одно зеркало, не искривленное, в котором отражено 
все сущее. И как изображения от одного зеркала отражаются в дру-
гом зеркале, поставленном напротив, так и изображения от Хранимой 
Скрижали появляются в сердце, когда оно очищается, освобождается 
от чувственного и устанавливает с ней духовную связь. До тех пор пока 
оно занято чувственным, оно скрыто завесой от духовной связи с [тем] 
миром. Во сне оно освобождается от чувственного, и волей-неволей то, 
что находится в его сути, начинает появляться благодаря проникновен-
ному созерцанию мира царствия.

Однако хотя чувства из-за сна подавлены, представление остается на 
своем месте. Поэтому то, что становится видимым, видимо в образном 
обличье представления, не явно и не открыто, но отчасти под покровом 
и завесой»21.

Для иллюстрации поздних суфийских взглядов приведем выдержку 
из труда Хазрат Инайат Хана (1882–1927), индийского музыканта и фи-
лософа, популяризатора и проповедника суфизма в Западной Европе и 
России.

«Сны и вдохновение часто являются доказательством существова-
ния высшего мира. Нередко во сне, равно как и через вдохновение наяву, 
можно видеть прошедшее, настоящее и будущее. Праведный человек 
видит яснее, чем неправедный. Сны бывают пяти видов, а именно:

1) Хайяни — когда во сне видят, о чем думали в течение дня.
2) Кальби — когда видят противоположное действительности.
3) Накши — символы, имеющие различное значение, понимание ко-

торых доступно только мудрецу.
4) Рейхи — когда ясно видят то, что случится в действительности.
5) Эльхами — когда божественное послание передается путем пись-

мен или ангельских голосов.
Всегда, в ясной или неясной форме, каждому человеку посылаются 

во сне предостережения против грядущей опасности и предвестия успе-
ха, и люди понимают их, сообразно со степенью своего развития.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



52

М.Е. Резван

Сны сбываются рано или поздно, в зависимости от влияния звезд, 
под которыми они снятся. Сон, виденный в полночь, имеет значение в 
течение года; виденный в конце ночи, имеет значение в течение шести 
месяцев; виденный рано утром — может сбыться немного спустя после 
этого. Однако действие снов подвержено переменам, в зависимости от 
добрых или злых дел человека»22.

В шиитской среде распространено убеждение, что члены семейства 
пророка (ахл ал-байт) и их прямые потомки (а’имма, ед. ч. — имам), 
унаследовавшие власть, предопределенную божественным установ-
лением, обладают сокровенным знанием о начертанном на скрижалях 
судьбы, что им одинаково явственны события минувшего и грядущего. 
Считается, что эта способность была передана ‘Али самим Мухамма-
дом23. Поэтому неудивительно, что самые разнообразные техники га-
дания и предсказания, в том числе и «методики чтения» сновидений, 
получили наибольшее распространение именно среди шиитов.

***

Согласно наиболее распространенным представлениям во время сна 
дух человека покидает тело, отправляясь в странствие в недоступные 
для материальной оболочки области — к престолу Аллаха, где может 
происходить общение с ангелами или с джиннами, в зависимости от 
степени благочестивости человека. Соответственно сны, являющиеся 
следствием контакта души с джинном (хулм), сообщают ложные све-
дения, а вещий сон (ру’йа) является следствием беседы с ангелом. Для 
толкователя задаче расшифровки значения предшествовала необходи-
мость определения источника сновидения и его этического вектора.

Но для перевода полученной информации с языка небесных сфер 
на человеческий недостаточно быть просто благочестивым сновидцем. 
Опыт и воображение позволили создать своего рода словари, призван-
ные навести мост между символами сновидения и категориями ре-
альности, или, вернее, создать иллюзию существования такого моста. 
Мусульманская наука толкования снов окончательно оформилась к III–
IX вв.24 К этому времени онейромантия, имевшая в своем распоряжении 
необъятную устную традицию (семитского, иранского, эллинистическо-
го происхождения), освященную авторитетом Мухаммада25, приобрела 
строго определенный свод принципов, законов и практических регла-
ментаций, который и был зафиксирован письменно в многочисленных 
трактатах, появившихся в этот период. Немалую роль в этом процессе 
сыграло знакомство с трудом Артемидора (II в. н.э.) Όνειροκριτικά, пере-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



53

Герменевтика сновидения в контексте общемусульманской сновидческой реальности

вод которого был выполнен Хунайном б. Исхаком (192–260/808–873) по 
заказу седьмого ‘аббасидского халифа ал-Ма’муна (170–218/786–833) в 
рамках деятельности знаменитого багдадского «Дома мудрости» (байт 
ал-хикма)26. Так в мусульманской онейромантии появился метод класси-
фикации снов.

В «Большом тафсире снов», сочинении, не утратившем своего зна-
чения и сегодня, которое приписывается самому известному мусуль-
манскому толкователю снов Ибн Сирину (34–110/654–728), подробно 
излагаются принципы этого метода («Толкование — это и сопоставле-
ние, и объяснение, и аллегория, и предположение»27), которые восходят 
к Артемидору: «…ведь снотолкование и есть не что иное, как сопостав-
ление подобного»28.

Поскольку сновидение «говорит» в первую очередь на языке визу-
альных образов, речь в нем если и присутствует, то играет второстепен-
ную роль. Однако вербализация сновидения, неизбежная при передаче 
его содержания другому лицу, превращает его в текст, к которому 
уже можно применять традиционные «филологические» гадательные 
методики, что позволяет рассматривать его как один из малых жанров 
фольклора.

Например, сновидение о человеке по имени Салим (араб. «здоро-
вый», «безопасный») сулит сновидцу благополучие. Согласно концеп-
ции фа’л (гадания по различным текстам) именам собственным прида-
вались определенные ассоциации в соответствии с их звучанием. Так, 
айва (сафарджал) означает путешествие (сафар). А сирень приносит 
несчастье, которое будет длиться год, из-за того, что ее название (сусан) 
содержит слова су’ («зло») и сана («год»); базилик служит одновремен-
но и хорошим и дурным знаком, так как, с одной стороны, его название 
(райхан) содержит слово рух («дух»), а с другой — его вкус горек, хотя 
он и услаждает глаз своим видом, а нос — ароматом; лимон предсказы-
вает ложь, поскольку его внешний вид не соответствует внутреннему 
содержанию29.

Ибн Сирин рекомендует толковать сны в утренние часы. Толко-
ватель должен учитывать личность сновидца и обстоятельства сна, 
так как один и тот же увиденный во сне предмет может для различ-
ных людей в разное время иметь неодинаковое значение. Например, 
«…гранат может быть для султана областью, которой он владеет, или 
городом, где он правит, кожура будет стенами, косточки — людьми в 
городе. Для торговца это будет его домом, в котором живет его семья, 
или его купальней, или его гостиницей, или кораблем посреди моря, 
заполненным людьми и различным грузом, или его лавкой, полной по-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



54

М.Е. Резван

купателей, или его школой, полной учеников, или кошельком, полным 
дирхемов и динаров. А для ученого или подвижника гранат — это его 
книга или Коран, кожура — страницы, зерна — текст, в котором его 
праведность. Для холостяка гранат — это жена с ее имуществом и кра-
сотой или наложница с ее девственностью, которой он наслаждается, 
обладая. Для беременной это будет дочь, скрытая в ее плаценте, матке, 
крови. И это могут быть денежные суммы, хранящиеся в султанской 
казне, или большая сумма денег для служащих, тысяча динаров для 
богатых, сто динаров для торговцев, десять — для людей из среднего 
класса, дирхем для бедняка, копейка30 для нищего, лепешка, или что-
то из еды, или сам гранат, как приснилось. Ведь сон — как узелок, и 
распутать его можно лишь при помощи разъяснения, анализа, соотне-
сения с происхождением и благосостоянием человека, как в приведен-
ных примерах»31.

Помимо непосредственно толкования значений сна, сонники содер-
жали также общие рассуждения о природе сновидений, правила, ко-
торым должен следовать сновидец, желающий получить вещий сон и 
его верное истолкование. Регламентировалось не только время и место 
получения сна (наиболее достоверными считаются сны, полученные в 
последнюю треть ночи32, в период, «когда деревья плодоносят»33), но 
также и поза спящего (раньше считалось, что необходимо спать на пра-
вом боку, однако современные сонники, ссылаясь на достижения меди-
цины, предписывают спать на левом для облегчения пищеварения)34.

Приведем подробную регламентацию процесса благочестивого сна 
у ал-Газали: «Вирд35 второй — сон. И хотя он не принадлежит к покло-
нению, но, будучи украшен этикетом и традиционными предписания-
ми, входит в число религиозных отправлений. А традиционные пред-
писания состоят в том, чтобы спать лицом к кибле на правой руке так, 
как умершего укладывают в могильной нише. Знай, что сон есть брат 
смерти, а пробуждение подобно воскрешению. Бывает, что изъятый во 
сне дух обратно не отдают, поэтому надобно подготовить дела мира 
загробного так, чтобы засыпать, совершив ритуальное омовение и по-
каяние с намерением не грешить снова в случае пробуждения. Следует 
иметь написанным завещание, положив его под изголовье, не застав-
лять себя засыпать и не спать на мягком белье, чтобы сон не овладевал 
[преднамеренно] ибо сон — бездействие жизни. В сутках не следует 
спать более восьми часов, так как это одна треть от двадцати четы-
рех часов: если кто достигнет возраста шестидесяти лет, то, поступая 
так, он двадцать лет жизни потратит впустую. Следует иметь под рукой 
воду и зубную щетку, чтобы ночью или рано поутру вставать для на-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



55

Герменевтика сновидения в контексте общемусульманской сновидческой реальности

маза. Надо намереваться встать ночью или ранним утром, ведь когда 
намереваются так поступить, тогда приобретается будущее воздаяние, 
даже если сон побеждает.

Укладываясь на бок, следует сказать: “Во имя Твое, Господи, я уло-
жил свой бок, и во имя Твое я подниму его…”36, и запомнить это так, как 
мы изложили в [книге] “Призывы” (“Да‘ават”), произнеся [затем] “Айат 
ал-курси” [Коран, 2:256], “ал-Му‘аввизатайн” [Коран, 113 и 114], “Уве-
ровал Посланник” [Коран, 2:285] и “Благословен…” [Коран, 67], чтобы 
засыпать, произнося богопоминание и совершив ритуальное омовение. 
Дух того, кто будет поступать таким образом, вознесут до престола и до 
пробуждения впишут в число молящихся»37.

***

Таким образом, поскольку символы сна призваны отражать реалии 
бытия, перед авторами трактатов по онейромантии стояла задача со-
ставления полной классификации мироздания, включающей все без ис-
ключения объекты Вселенной, поддающиеся восприятию человеческим 
разумом. Неизбежный процесс популяризации подобных трактатов при-
вел к появлению многочисленных сонников, содержащих составленный 
в алфавитном порядке перечень предметов и тем, наиболее актуальных 
для сновидений той или иной эпохи. Для удобства запоминания такие 
сборники зачастую составлялись в стихотворной форме. 

Эту систему можно проиллюстрировать на примере содержания 
«Большого тафсира снов»:

«О разъяснении видения во сне рабом самого себя во власти его 
Господа, Могучего и Сильного

О сновидениях, связанных с пророками
О сновидениях, связанных с Мухаммадом избранным
О появлении в сновидениях ангелов
Встреча во сне со сподвижниками пророка Мухаммада, да будет 

доволен ими Аллах
Толкование снов, связанных с сурами бесценного Корана
Толкование сновидений, связанных с исламом
Толкование снов, связанных с рукопожатием и приветствием
Толкование снов, связанных с ритуальным очищением
Толкование снов, связанных с призывами к совершению молитвы
Толкование снов о мечети, михрабе38, минарете и зикре39

Толкование снов о закате40, долге кормить голодных и закате 
праздника окончания поста

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



56

М.Е. Резван

Толкование снов о посте и вечерней трапезе
Толкование снов о хаджже, ‘умре, Ка‘бе, Черном камне, Макаме, 

Зам-Заме и о том, что связано с ним, и о жертвенных животных41

Толкование сновидений о джихаде
Толкование сновидений о смерти, покойниках, могилах, саване, а 

также обо всем, что имеет отношение к оплакиванию умершего, и о 
прочем

Толкование сновидений о воскресении из мертвых, расчете, весах, 
свитках, сирате42

Толкование сновидений о геенне, да упасет нас Аллах от нее
Толкование сновидений о рае, его хранителях, гуриях, дворцах, ре-

ках и плодах
Толкование сновидений о джиннах и шайтанах
Сновидения о стариках, юношах, девушках, детях, знакомых и не-

знакомых
Сновидения о различных частях тела человека одной за другой по 

порядку
Толкование снов о таких выделениях человека и животных, как 

вода, молоко, кровь, и обо всем, что с ними связано
О голосах и крике животных, услышанных во сне
О снах, связанных с болезнями человека
О снах, связанных с лечением и уходом за больными, с кровопус-

каниями, с использованием микстур и банок
О снах, связанных с продуктами, кухонной утварью, застольями
Глава, толкующая сны о застольях с вином и о музыкальных инс-

трументах, посуде, играх и развлечениях, а также духах, используе-
мых в это время

Об одежде
Сновидения о султанах, царях, их свите, и помощниках
Глава, объясняющая сны о войне, ее разновидностях, средствах ее 

ведения и оружии, убийстве, распятии на кресте, тюрьме, оковах и 
подобном этому

Глава, толкующая сны о ремесле, людях, занимающихся различ-
ными ремеслами, и работниках

Сновидения о конях, верховых животных и других видах скота
Глава, объясняющая сновидения о диких зверях
Толкующая сны о диких и домашних птицах, о насекомых, а также 

о рыбной ловле, рыбе и водной живности
Сновидения о приспособлениях для охоты, сетях, силках, рыбо-

ловных крючках и рогатке

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



57

Герменевтика сновидения в контексте общемусульманской сновидческой реальности

Толкование снов о насекомых и животных, обитающих на суше
Толкование увиденных во сне небес, воздуха, ночи и дня, ветра и 

дождя, лунного затмения и землетрясения, молнии и грома, радуги, 
Сатурна, светил и облаков

Сновидения о земле, горах, расположенных на ней, почве, городах, 
селах, домах, строениях, дворцах, крепостях, о том, что необходимо 
для жизни на ней, о степи и подобном этому

Толкование сновидений о золоте, серебре, различных украшениях, 
жемчуге и об остальном, что добывается из различных минералов, 
как-то: свинец, медь, сурьма, нефть, латунь, хрусталь, железо, смола 
и тому подобное

Сновидения о море и его состояниях, корабле, волне огромной, реках, 
океане, колодцах, воде и о том, в чем ее содержат, ведрах и кувшинах

Толкование разнородных вещей».
Интерес к средневековой мусульманской онейромантии продолжает 

существовать и сегодня, причем не только на Востоке, но и в Европе 
и США43. Любопытным примером современного бытования средневе-
ковой традиции в России может служить вышедший в 1997 г. в Санкт-
Петербурге «Мусульманский сонник»44, система толкования снов в ко-
тором, по словам составителя, основана «на мусульманском миросозер-
цании». Эта публикация, являющаяся ответом на запросы современного 
российского книжного рынка с его интересом к оккультному и таинс-
твенному, содержит три сонника, весьма различных как по месту, так и 
по времени написания, переведенных соответственно первый с персид-
ского, второй с «джалатайского»45 (приписывается знаменитому сновид-
цу Йусуфу) и третий с «тюркского» (т.н. «новый сонник») языков. Эта 
книга также включает и все обязательные элементы, о которых говори-
лось выше (рассуждения о природе сна, рекомендации практического 
характера, а также «календарь сновидений»). К сожалению, в издании 
не упомянуты источники, с которых был сделан перевод. Весьма лю-
бопытным представляется изменение формы организации материала: 
во втором соннике достаточно трудно обнаружить какую-либо систему, 
первый представляет собой переходный этап (материал распределен по 
темам), третий, «современный» сонник составлен в виде алфавитного 
указателя тем.

В Тегеране в 2001 г. вышло в свет специальное издание, посвящен-
ное рассматриваемой проблеме46. Этот своеобразный «энциклопедичес-
кий словарь сновидений» может дать некоторое представление о харак-
тере бытования соответствующей исламской традиции в ее шиитском 
варианте в сегодняшнем Иране.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



58

М.Е. Резван

Поскольку областью наших специальных интересов являются ма-
гические практики, связанные с Кораном, то особое внимание как в 
средневековых текстах, так и в последнем издании уделяется разделам, 
связанным с Кораном. Коранические тексты играли большую роль во 
всех областях, связанных с мусульманскими магическими практиками. 
Область снов и их толкований не являлась здесь исключением. Напри-
мер, традиция сохранила нам представления о том, что следует делать, 
если приснился дурной сон. В этом случае человек должен повернуться, 
сплюнуть и прочесть 114-ю суру и айат «ал-Курси», затем произнес-
ти молитву, встать, повторить необходимый намаз, на следующий день 
раздать милостыню для нейтрализации негативных последствий, кото-
рые может породить этот сон47.

Считалось, что с помощью определенных коранических цитат можно 
вызвать сны конкретного содержания. Например, чтобы во сне откры-
лось точное местоположение сокровища, необходимо написать на куске 
оленьей или волчьей шкуры 14-й и 15-й айаты четвертой суры, смыть 
написанное водой и побрызгать ею в предполагаемом месте нахождения 
сокровищ. Чтобы во сне получить информацию о том, как именно сле-
дует выполнять то или иное дело, нужно написать на льняной одежде 
59–63-й айаты шестой суры и поместить ее под подушку. А если перед 
сном привязать на руку лоскут с теми же айатами, то во сне можно уви-
деть человека, который «научит удивительным вещам»48.

Сам Коран и его отдельные суры и даже айаты также могут при-
сутствовать в сновидении в качестве самостоятельных объектов. Ана-
лиз источников показывает, что с каждой из сур был связан комплекс 
определенных онейромантических представлений. Диапазон значений 
сновидений, в которых присутствует Коран, достаточно широк; при 
этом Коран как элемент сна играет роль замещающего маркера, опреде-
ляющего базовые жизненные категории. Интерпретация же сновидений 
об отдельных сурах, как правило, основывается на прямых ассоциаци-
ях, связанных с их названиями.

Принцип толкования снящихся айатов лучше всего продемонс-
трирует следующая цитата: «Если айат, который он видел и читал во 
сне, является айатом милосердия, это означает, что он получит благую 
весть о милосердии, спокойствии, счастье и благоденствии. Если же 
айат связан с вестью о наказании, то это сновидение является предуп-
реждением о том, что видевший сон совершил грех, за который он за-
служивает наказания. Сон призывает его освободиться от греха, в кото-
ром сновидец погряз и который продолжает притягивать его и служить 
целью его устремлений»49.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



59

Герменевтика сновидения в контексте общемусульманской сновидческой реальности

В приложениях к данной статье приводятся сравнительные данные 
по толкованию значения таких сновидений. Для нас принципиально, 
что большинство толкований в средневековом и новейшем источниках 
совпадает. Это, во-первых, свидетельствует о том, что универсальная 
мусульманская сновидческая реальность, о которой говорилась выше, 
актуальна сегодня так же, как и пятьсот лет назад, а во-вторых, демонс-
трирует роль сновидений как важного этнографического источника, не-
сущего информацию не только о духовном мире, но и о быте представи-
телей «истолковывающей культуры».

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



60

М.Е. Резван

Приложение 1

Значение сновидений, в которых фигурирует Коран

По тегеранскому изданию50

1) Если кому-либо снится, что он вслух читает Коран, то в жизни ему будут 
всегда сопутствовать счастье и удача.

2) Чтение половины текста Корана означает, что половина жизненного пути 
сновидца осталась позади.

3) Если во сне ты слышишь, как читают Коран, твоя вера укрепится (ср. 
ниже № 22, 29).

4) Человек, которому снится, что он закончил чтение Корана, достигнет сво-
ей цели (ср. ниже № 25).

5) Если кому-либо снится, что он стал хафизом (т.е. выучил текст Корана 
наизусть), то такой человек станет известен своей ученостью, набожностью и 
приобретет доверие окружающих (ср. ниже № 21).

6) А если человеку, незнакомому с кораническим текстом, снится Коран, то 
ему следует готовиться к смерти, ибо час его близок.

По «Большому тафсиру»51

7) Увидеть сон, в котором спящий как бы читает Коран в полдень, означает, 
что этот человек идет по правильному пути, направляясь к берегу спокойствия 
и умиротворения. Это также означает, что он придерживается истины, следя 
за тем, чтобы не совершить ничего греховного и покончить со скверной, со-
гласно айату, который означает: «Они читают знамения Аллаха…» (3:113), до 
слов, означающих: «приказывают одобряемое и удерживают от неодобряемого» 
(3:114).

8) Сон, в котором спящий читает рукописный экземпляр Корана, означает, 
что человек вбирает в себя содержащуюся в нем мудрость, а также, что он при-
обретает величие, знатность, истинность веры. Рукописный Коран — это посо-
бие мудрости в истолковании снов.

9) Если во сне кто-то увидит, что покупает свиток Корана, это означает поз-
нания его в вопросах религии и в делах людей расширятся, и им будет из этого 
извлечена польза.

10) Если кто-то увидит во сне, что продает свиток Корана, это означает, что 
такой человек подрывает свою веру.

11) Украсть во сне свиток Корана означает забвение молитвы.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



61

Герменевтика сновидения в контексте общемусульманской сновидческой реальности

12) Если спящий видит себя с Кораном в руках и, открывая его, он не видит 
написанных строк, то это означает, что его внешность не соответствует внутрен-
нему содержанию.

13) Если кто-то увидит во сне, что он прожевывает листы Корана, это озна-
чает, что он, переписывая свитки за деньги, требует за свой труд непомерную 
оплату.

14) Тот, кто увидит во сне, как целует рукопись Корана, не удовлетворится 
одним только исполнением обязательств.

15) Кто увидит во сне, что переписывает Коран на глине или перламутре, тот 
вольно трактует его, опираясь исключительно на собственный взгляд.

16) Увидеть во сне записанный на земле Коран означает, что видевший этот 
сон является неверующим.

17) Говорят, что Хасан ал-Басри52, да будет милостив к нему Аллах, видел во 
сне, будто он пишет айаты Корана на своем одеянии. Он рассказал о сне Ибн 
Сирину. Тот ответил: «Держись в страхе перед Богом. И не толкуй Коран по 
своему усмотрению. На это указывает твой сон».

18) Тот подчиняется собственным капризам и страстям, кто увидит во сне, 
что цитирует Коран, будучи без одежды.

19) Если во сне человек съедает страницы Корана, то он является самоедом.
20) Тот же, кто увидит, как он использует Коран в качестве подушки, тот 

является человеком, не исполняющим заповедь пророка: да благословит его Ал-
лах, относительно Корана: «Не используйте Коран в качестве изголовья».

21) Кто увидит во сне, что он выучил Коран, хотя на самом деле он этого не 
совершал, тот получит собственность, согласно сказанным Всевышним словам, 
которые означают: «…ведь я — хранитель, мудрый» (12:55) (ср. выше № 5).

22) Если кто-то увидит во сне, что слушает чтение Корана, власть его окреп-
нет, а венец его жизни станет лучше (ср. выше № 3).

23) Кто увидит во сне, как у него отбирают мусхаф53, тот растеряет свои ре-
лигиозные знания и будет лишен познаний об этом мире.

24) Того же, кто увидит во сне, как ему читают Коран, а они ничего в этом не 
понимает, ждет порицание. Это осуждение будет сделано или Аллахом, или пра-
вителем, согласно словам Всевышнего, означающим: «Они говорят: “Если бы 
мы слушали или разумели, то не были бы мы среди обитателей огня”» (67:10).

25) Ожидает исполнение желаний и приумножение добра того, кто увидит во 
сне, что завершает полностью чтение Корана (ср. выше № 4).

26) Если же кто увидел, что изучает книги — Коран или религиозную лите-
ратуру, то это означает, что он будет каяться в грехах.

27) Рассказывают, что какая-то женщина увидела такой сон. В своей комна-
те она читала свиток Корана, а затем появились два цыпленка, которые начали 
собирать находящиеся в ее комнате книги. И проделывали они это до тех пор, 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



62

М.Е. Резван

пока не собрали все книги. О своем сновидении она рассказала Ибн Сирину, и 
он разъяснил, что она родит двух мальчиков, которые наизусть выучат Коран. 
Так это и случилось.

28) Рассказывают также, что какой-то человек, считавшийся чтецом Кора-
на, увидел во сне, что он вырывает из рукописи Книги страницу и пытается 
ее сжечь. Однако пламя идет на убыль и гаснет. Он обратился к одному очень 
хорошему толкователю. Тот сказал, что этот сон является ему предупреждени-
ем — остерегаться соблазнов, которые будут предлагаться ему власть предержа-
щими. Видевшему же сон толкователь посоветовал спокойно продолжать свою 
работу — читать Коран. Так это и было.

29) Власть того, кто слушал чтение Корана во сне, окрепнет, его исход будет 
похвален, он будет спасен от обмана со стороны авантюристов, согласно словам 
Всевышнего, которые означают: «И когда ты читаешь Коран, Мы делаем между 
тобою и теми, которые не веруют в последнюю жизнь, завесу сокровенную» 
(17:45) (ср. выше № 3).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



63

Герменевтика сновидения в контексте общемусульманской сновидческой реальности

Приложение 2

Значение сновидений, 
в которых фигурируют отдельные суры Корана54

Сура
Толкование

по тегеранскому изданию по «Большому тафсиру»

1
Совершишь добрые дела.
Будешь долго жить.

Перед тобой откроются двери 
добра и закроются двери зла.

2
Будешь искренен в своих де-
яниях. Будешь терпеливо пере-
носить трудности.

Тебя ожидает долгая жизнь и ук-
репление веры.

3
В конечном итоге перейдешь 
от несчастий к благополучию.

Обретешь ясный ум и чистоту души. 
Станешь противостоять лжецам и 
творящим несправедливость.

4
Достигнешь своей цели и же-
лаемого. Получишь наследс-
тво от своих близких.

Станешь распределителем на-
следного имущества, другом и 
душеприказчиком женщин из чис-
ла свободных и рабынь. Тебе уго-
тована долгая жизнь.

5
Успех и здоровье — твоя доля. 
Достигнешь высокого чина и 
положения.

Тебя ожидает успех в делах, ук-
репление в вере и благочестии.

6
Достигнешь счастья в мире 
горнем и дольнем, преумножив 
в себе благородство.

Получишь прибавление в крупном 
и мелком рогатом скоте, в живнос-
ти. Обретешь щедрость.

7
Честно осуществишь свои дела 
и сделаешь людей счастливыми.

Не покинешь этот мир, пока твоя 
нога не ступит на гору Синай.

8
Твое счастье велико, и ты стя-
жаешь несметное богатство.

Тебе предопределена помощь Ал-
лаха в победе над врагами и уве-
личение приплода мелкого рогато-
го скота, принадлежащего тебе.

9
Покаешься в совершении дур-
ных поступков и получишь по-
дарок.

Тебя ожидает достойная похвалы 
жизнь среди людей и кончина пос-
ле покаяния.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



64

М.Е. Резван

Сура
Толкование

по тегеранскому изданию по «Большому тафсиру»

10
Произнесешь прекрасные сло-
ва. Убережешься от лукавства 
недоброжелателей.

Добьешься роста собственной 
популярности, будешь почитаем 
другими. Тебя никогда не кос-
нуться ни интриги, ни козни, ни 
колдовство.

11
На протяжении всей жизни бу-
дешь много трудиться, а в конце 
заживешь в свое удовольствие.

Тебя ждет радость, связанная с по-
лучением урожая и увеличением 
приплода скота.

12 —
Беда, злоключения, а затем обога-
щение, поездка и ее завершение.

13
Совершишь добрые дела. Твоя 
жизнь будет короткой.

Тебя ожидает деятельность, на-
правленная на проповедь ислама, 
и преждевременная старость.

14

Осуществив добрые дела, ока-
жешься рядом с Господом Все-
могущим и [благочестивыми] 
людьми.

Улучшение дел и укрепление веры 
перед Аллахом.

15
Достигнешь своей цели и же-
лаемого. Добьешься уважения 
и почета у людей.

Достойная жизнь среди людей и у 
Аллаха.

16

Станешь обладателем честно 
нажитого имущества. Достиг-
нешь учености и знания. Если 
заболеешь, то поправишься.

Рождение сына, который станет 
богословом. Если ты болен, то 
излечишься.

17

Укрепив веру и осуществляя 
благие дела, обретешь при-
станище рядом с Богом и Его 
творением.

Станешь у Аллаха знатным челове-
ком. Победишь всех своих врагов.

18
Твоя жизнь будет не только 
счастливой, но и долгой.

Тебя ожидает спокойствие, уми-
ротворение и долгая жизнь до тех 
пор, пока она тебя не утомит и ты 
будешь желать скорой смерти.

19
Станешь объектом клеветы, 
однако очистишься от нее. 
Встанешь на путь добрых дел.

Тебе предназначено оживление 
традиции пророков, да благосло-
вит их Аллах! Против тебя будут 
воздвигнуты ложные наветы, 
однако все они исчезнут, а твоя 
позиция восторжествует.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



65

Герменевтика сновидения в контексте общемусульманской сновидческой реальности

Сура
Толкование

по тегеранскому изданию по «Большому тафсиру»

20
Обретешь известность в науке 
или искусстве.

Тебе не смогут повредить чары 
колдунов, какими бы они ни были.

21

Обретешь знания и мудрость. 
После того, как минут труд-
ности, достигнешь спокойс-
твия и мира.

Тебя ожидает радость после труд-
ностей, сладость после горечи, 
богатство после лишений. У тебя 
родится сын, он станет умным и 
весьма уважаемым деятелем.

22
Совершай дела, достойные 
одобрения, и прославишься ас-
кетизмом и воздержанием.

Неоднократно совершишь палом-
ничество.

23
Ты честный и надежный [чело-
век] и встанешь на достойный 
путь.

Окончательно утвердишься в вере. 
Тебе уготовано высокое положе-
ние в этом и загробном мирах, 
через твои руки пройдет много 
добра.

24
Получишь пользу от занятий 
наукой и станешь беспристраст-
ным и добродетельным ученым.

Аллах осветит твое сердце и мо-
гилу.

25

Появится стремление перей-
ти с недозволенного пути к 
праведному.
Совместно с другими изберешь 
верный путь.

Тебя охватит сильное стремле-
ние найти различия между ис-
тиной и ложью.

26
Отвратишься от греха и лжи и 
встанешь на путь истины.

—

27
Получишь много денег.
Достигнешь почета и величия.

Получишь что-то в собствен-
ность.

28

Приобретешь богатство и со-
стояние.
Достигнешь успеха в делах 
веры.

Тебе посчастливится найти клад.

29
Восторжествуешь над своими 
недоброжелателями и против-
никами.

Окажешься под защитой Аллаха, 
который спасет тебя от смерти.

30
Одержишь победу над лице-
мерами и врагами веры.

Завоюешь одну из языческих 
стран и получишь в свое распоря-
жение целый народ.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



66

М.Е. Резван

Сура
Толкование

по тегеранскому изданию по «Большому тафсиру»

31

Обретешь мудрость и знание, 
и люди получат от этого пользу.
Приобретешь богатство и об-
лагодетельствуешь людей.

Удостоишься мудрости.

32
Осуществляя добрые дела, до-
стигнешь благополучия.

Умрешь во время совершения зем-
ного поклона и станешь одним из 
числа достигших успеха перед 
Аллахом.

33
Достигнешь успеха в жизни.
Обнаружишь нечто и вернешь 
это владельцу.

Встретишься с истиной и будешь 
следовать ее путем.

34
Достигнешь успеха в жизни и 
делах веры.

Станешь в мирской жизни аскетом 
и предпочтешь уединение всему 
остальному.

35
Приобретешь богатство и со-
стояние.

Аллах приоткроет перед тобой 
врата благоденствия.

36

Ты пользуешься расположе-
нием посланника Аллаха и 
в конечном итоге достигнешь 
благополучия.

Почувствуешь привязанность к 
себе со стороны принадлежащих 
к роду пророка, да благословит 
его Аллах и приветствует.

37
Ты человек надежный и ис-
кренний.
У тебя будет достойное чадо.

Получишь в дар от Аллаха сына, 
который станет человеком глу-
боких убеждений и покорным 
воле Всевышнего.

38
Получишь деньги.
Достигнешь высокого чина и 
положения.

Умножишь имеющееся у тебя 
имущество и повысишь свою про-
фессиональную квалификацию.

39
Ты крепок в вере и достигнешь 
успеха в профессиональных 
делах.

Тебе уготовано очищение веры и 
благоприятный исход.

40
Твои молитвы будут услышаны.
Добьешься счастья и благопо-
лучия.

—

41 Проживешь долгую жизнь.
Станешь проповедником ислама, 
получишь признание со стороны 
множества людей.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



67

Герменевтика сновидения в контексте общемусульманской сновидческой реальности

Сура
Толкование

по тегеранскому изданию по «Большому тафсиру»

42
Достигнешь благополучия через 
почитание Бога и воздержание.

Тебе уготована долгая жизнь.

43
Ты чист в своих словах и речах 
и достигнешь благополучия.

Тебе уготована судьба быть ис-
кренним человеком в словах и 
поступках.

44

Послушание и почитание Бога 
принесут великую пользу.
Приобретешь богатство и 
значительное состояние.

Богатство.

45
Покаешься в дурных делах и 
приблизишься к Господу.

Всю последующую жизнь будешь 
проявлять почтительность к свое-
му Господу.

46
Сделаешь добро родителям.
Увидишь нечто совершенно 
удивительное.

Увидишь в этой жизни большие 
чудеса.

47

Избежишь ущерба, причиняе-
мого недоброжелателями.
В тебе усилятся хорошие черты 
характера, и ты более уверенно 
будешь идти путем истины.

Добьешься улучшения своей ре-
путации.

48
Осуществляя добрые и бого-
угодные дела, обретешь покой 
в обоих мирах.

Тебя ожидает участие в джихаде.
Конец твой близок.

49
Обращаясь хорошо с людьми, 
обретешь благополучие.

Заслужишь милосердие.

50
С упованием и верой в Бога чес-
тно приобретешь имущество.

Получишь возможность увели-
чить средства для своего сущес-
твования.

51
Работа станет для тебя легкой. 
В ремесле и земледелии тебе 
будет сопутствовать удача.

Получение большой прибыли от 
землевладения и сельского хо-
зяйства.

52
Отвратишься от дурных дел. 
Избегнешь спора и брани с не-
другами.

Будешь жить в Мекке.

53

Получишь дозволенное иму-
щество и хлеб насущный. На 
твою долю выпадет целомуд-
ренное чадо.

У тебя родится красивый маль-
чик, который впоследствии зай-
мет важный пост.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



68

М.Е. Резван

Сура
Толкование

по тегеранскому изданию по «Большому тафсиру»

54
Трудности тебя минуют. Приоб-
ретешь богатство и состояние.

Станешь предметом насмешек, но 
какого-либо вреда от этого тебе не 
будет.

55
Избегнешь лжи. Стяжаешь бо-
гатство.

Тебе уготованы благоденствие в 
этом мире и милость в загробной 
жизни.

56

Ты родился под счастливой 
звездой. Покаявшись, отвра-
тишься от греха и подчинишь-
ся Божьей воле.

Будешь соблюдать законы Все-
вышнего.

57
Получишь деньги, но не без 
трудностей.

У тебя будет хорошая репутация и 
здоровое тело.

58
Повздоришь со своей семьей и 
родными.

Будешь обладать способностью 
вести диспут с неправедными 
людьми и одерживать над ними 
верх благодаря умело применяе-
мой аргументации.

59
Восторжествуешь над недруга-
ми и противниками.

Аллах окажет помощь в борьбе с 
врагами.

60

С тобой произойдет несчас-
тный случай, который приве-
дет в конечном итоге к твоей 
смерти.

Тебе достанутся серьезные ис-
пытания, будешь вынужден прой-
ти через все сложности, выпавшие 
на твою долю.

61
Ты стремишься к одобрению 
Богом и будешь убит на этом 
пути.

Станешь героем, отдавшим 
свою жизнь за правое дело.

62
Предпримешь меры к осущест-
влению добрых дел, и люди бу-
дут уважать тебя.

Будешь удостоен щедрости Алла-
ха.

63
Отстранишься от вызывания 
расколов и встанешь на путь 
истины.

Ты свободен от лицемерия.

64
Ты искренен в своих словах и 
речах, а также поддерживаешь 
немощных.

Твой идешь верным путем.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



69

Герменевтика сновидения в контексте общемусульманской сновидческой реальности

Сура
Толкование

по тегеранскому изданию по «Большому тафсиру»

65
Проявишь упрямство [в от-
ношениях] с супругом/ой и 
домочадцами.

Окажешься в конфликтной си-
туации с супругом/ой, и ваш спор 
в конечном счете приведет к раз-
воду.

66
Среди твоих близких случится 
раскол. Будешь отдален от сво-
ей семьи и близких.

—

67
Сделаешь добро другим и в ко-
нечном итоге достигнешь бла-
гополучия.

Можешь рассчитывать на прибав-
ление богатства.

68
Обретешь знание и мудрость. 
Сделаешь добро людям.

Будешь обладать красноречием, а 
также сможешь грамотно и четко 
излагать свои мысли на бумаге.

69
Ищи истину и обретешь благо-
получие.

Будешь обладателем твердых при-
нципов справедливости и правды.

70
Следуй по пути добрых дел, и 
достигнешь успеха в делах ду-
ховных.

Станешь спокойным, уравнове-
шенным человеком.

71
Ты защищен от страха и ужаса. 
Обретешь счастье и покой.

Станешь известен своими дела-
ми. Никогда не совершишь ничего 
постыдного и победишь врагов.

72

Не разрешай страху перед джин-
нами, пери и другими бестелес-
ными существами поселиться в 
твоем сердце, ибо никого вреда 
они тебе не причинят.

Будешь защищен от козней 
джиннов.

73
Возлюбишь вечерний намаз 

и достигнешь успеха в благо-
честии.

Будешь бодрствовать по ночам и 
совершать молитвы.

74
Ты совершаешь праведные 
дела. Не следует таить злобу на 
других в своем сердце.

Ты человек терпеливый и с чистой 
душой.

75
Перед смертью покаешься в сво-
ей лжи и неправедных деяниях.

Никогда не вступишь ни в какой 
сговор и не будешь давать ложных 
клятв.

76
Обращайся с другими хорошо 
и стремись к тому, чтобы Бог 
был тобой доволен.

—

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



70

М.Е. Резван

Сура
Толкование

по тегеранскому изданию по «Большому тафсиру»

77
Ищи пусть истины, и однажды 
приобретешь дозволенное бо-
гатство.

Получишь возможность приумно-
жить средства к существованию.

78
Твое дело будет процветать, и 
ты обретешь известность.

Получишь в жизни хорошие шан-
сы, и о тебе будут вспоминать с 
признательностью.

79
Козни шайтана оставят тебя, 
и встанешь на путь истины.

Прежние тревоги исчезнут, и 
твое сердце успокоится.

80
Ты угрюм и у тебя тяжелый 
нрав, однако ты милосерден к 
немощным.

Появится возможность увеличить 
размеры милостыни и подаяния.

81
Избавишься от страха. Отпра-
вишься в путешествие.

Совершишь немалое число по-
ездок на Восток. Твои доходы во 
время этих поездок возрастут.

82
Ты боишься кары Божьей и 
приблизишься к уважаемым 
людям.

Правители приблизят тебя к 
себе, проявив к тебе высокое ува-
жение и доверие.

83 Ты справедлив к людям.
Приобретешь спокойствие, вер-
ность и справедливость.

84
У тебя будет многочисленное 
потомство.

Получишь значительно увели-
чение потомства мальчиков.

85
Освободишься от скорбей. 
Твой доход увеличится.

Избавишься от тревог и приоб-
щишься к некоторым видам наук. 
Это занятие будет связано с аст-
рологией.

86
Собственными стараниями 
выбросишь все трудности из 
головы.

Тебе будет внушено увеличить 
восхваления Всевышнего.

87 — Пойдешь на поправку.

88
Стремишься к тому, чтобы Бог 
был доволен тобой. Тебя вспо-
минают добрым словом.

Тебя ожидает повышение в 
ранге, увеличатся твои знания 
и признание тебя людьми. 
Заслужишь благодарность и 
щедрость, а также счастливую и 
благословенную жизнь.

89
Совершишь добрые и бого-
угодные деяния.

Тебя охватит радость и придет к 
тебе слава.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



71

Герменевтика сновидения в контексте общемусульманской сновидческой реальности

Сура
Толкование

по тегеранскому изданию по «Большому тафсиру»

90
Твори добро, и Бог будет дово-
лен тобой.

Станешь проявлять склонность к 
тому, чтобы почитать сирот и по-
могать им, а также будешь милос-
тив к слабым и немощным.

91
Избежишь несчастья. Осущес-
твишь поступок, в котором по-
том раскаешься.

К тебе придет проницательность, 
способность к пониманию сути 
вещей.

92
Обретешь успех в деле служе-
ния Богу.

Станешь бодрствовать ночью, со-
вершая ночные молитвы, и будешь 
огражден от нескромности других 
людей.

93
Обращаешься с людьми веж-
ливо и хорошо.

Проявишь благосклонность и ока-
жешь помощь бедным и сиротам.
Если сура написана на лбу — ско-
рая смерть.

94
Успех — твой друг, и работа 
для тебя станет легкой.

Поймешь, что Аллах укрепляет в 
твоей душе веру в истинность ис-
лама. Всевышний поможет улуч-
шить твои дела, избавит от тре-
вог и беспокойства.

95

Осуществляя добрые дела и 
следуя чистым путем, обре-
тешь благоденствие в обоих 
мирах.

Тебе удастся быстро покончить 
с нуждой и с лихвой обеспечить 
себя.

96
Ты человек скромный и с чис-
тыми намерениями.

Будешь наделен красноречием и 
литературными способностями.

97
Достигнешь высокого чина и 
положения. Проживешь дол-
гую жизнь.

К тебе придет долгая жизнь 
вместе с улучшением дел.

98
Ты наставляешь людей на 
путь истины своими словами 
и поступками.

Получишь от Аллаха в свои 
руки решение судеб народа, 
сбившегося с пути.

99
Ты милосердный человек и да-
лек от тиранства.

Через тебя по воле Аллаха будет 
выбита почва из под ног неверу-
ющих.

100
Ты приверженец ахл ал-байт / 
Ты хозяин в своем доме.
Ты любишь беговых лошадей.

Одолжишь коня и будешь пользо-
ваться им как своим собственным.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



72

М.Е. Резван

Сура
Толкование

по тегеранскому изданию по «Большому тафсиру»

101
Твори добрые и похвальные 
дела, и обретешь уважение 
людей.

Тебе будут дарованы почтение и 
благочестие.

102
Тебе достанутся хорошие до-
ход и прибыль от ремесла и 
торговли.

Перестанешь обращать внимание 
на деньги, равно как и копить их.

103 —

Тебе уготованы Аллахом старание 
и прилежание. В коммерческих 
делах ты понесешь убытки. Од-
нако затем твои дела поправятся и 
ты получишь большую прибыль.

104
Ты говоришь очень ценные 
вещи и пользуешься авторите-
том среди людей.

Будешь копить деньги, чтобы раз-
дать их как подаяние.

105 —
Одержишь победу над недругами, 
с твоей помощью много стран ста-
нет мусульманскими.

106
Люди полюбят тебя за твои 
добрые дела.

Окажешь помощь беднякам, 
раздавая продукты питания. 
Аллах свяжет тебя со своими ра-
бами сердечными узами любви.

107
Одержишь победу над недру-
гами. Совершишь хороший 
поступок.

Одержишь победу над теми, кто 
выступал против тебя и стре-
мился противодействовать твоим 
усилиям.

108

Приобретешь богатство и 
состояние. Ты занимаешься 
благотворительностью и полу-
чишь воздаяние.

Добьешься прироста добра в этом 
мире.

109
Ты прельщен мирскими блага-
ми, однако обратишься на путь 
истины.

Будешь готов к борьбе против не-
верных.

110

Ты испытываешь сильные ли-
шения и трудности, однако в 
конце концов достигнешь же-
лаемого.

Получишь помощь Аллаха, дабы 
одержать верх над недругами.
Скорая смерть.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



73

Герменевтика сновидения в контексте общемусульманской сновидческой реальности

Сура
Толкование

по тегеранскому изданию по «Большому тафсиру»

111
Против тебя устроили заго-
вор, но [враги] не достигнут 
успеха.

Столкнешься с лицемерами. 
Один из них поспешит высту-
пить против тебя и потребу-
ет признать содеянное тобой 
ошибкой. Однако Аллах, Все-
могущий и Великий, уничто-
жит лицемера.

112
Почитая и уповая на Бога, до-
стигнешь желаемого в обоих 
мирах.

Добьешься исполнения своих 
мечтаний, память о тебе возрас-
тет, ошибки, допущенные тобой, 
помогут тебе исправиться и прий-
ти к единобожию.
Жизнь твоя станет приятной.
Скорая смерть.

113
Пребудешь в безопасности от 
страхов, лишений и бедствий 
этого мира.

Получишь помощь Аллаха, ко-
торый отстранит от тебя козни и 
зависть людей и джиннов, а так-
же защитит тебя от различных 
насекомых и паразитов.

114
Пребудешь в безопасности от 
лукавства и гнева недобро-
желателей.

Тебе будет оказана помощь, дабы 
ты спасся от напастей, особенно 
от происков и козней недругов.

***

1 Здесь и далее термин «сон» будет использоваться для обозначения физиологического 
процесса, противоположного бодрствованию, а «сновидение» — для обозначения ощуще-
ний, возникающих в результате деятельности мозга во время этого процесса, остающихся 
в памяти сновидца после пробуждения.

2 Манасеина М.М. Сон как треть жизни человека. СПб., 1892.
3 Эта теория принадлежит психологу и специалисту в области компьютерного анализа 

К. Эвансу.
4 По материалам: The New Science of Dreaming / еd. by D. Barret, P. McNamara. West-

port, 2007.
5 Один из четырех типов ошибок на пути познания, связанный с самой природой че-

ловека, не зависящий ни от культуры, ни от индивидуальности.
6 Леви-Брюль Л. Сверхъестественное в первобытном мышлении. М., 1999.
7 Флоренский П.А. Иконостас // URL: http://www.vehi.net/fl orensky/ikonost.html.
8 Сартр Ж.-П. Воображаемое. Феноменологическая психология воображения. СПб., 

2001. С. 67.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



74

М.Е. Резван

9 Успенский Б.А. История и семиотика // Избранные труды. М., 1994. Т. 1. С. 35–37; 
Лотман Ю. М. Культура и взрыв. М., 1992. С. 119–226.

10 Успенский. Указ. соч.; Толстой Н.И. Славянские народные толкования снов и их 
мифологическая основа: сон — семиотическое окно // XXVI Випперовские чтения. М., 
1993. С. 89–96.

11 Соколовский С.В. Сновидческая реальность — бессознательное российской антро-
пологии? // Этнографическое обозрение VI. 2006. С. 3–15.

12 The Dream and Human Societies / еd. by G.E. von Grunebaum, R. Caillois. Berkeley, 
1966. Это верно даже в том случае, если мы сравним сновидения феллаха и, к примеру, 
известного хирурга-египтянина, практикующего в Лондоне. Исключение здесь составля-
ют, например, западноевропейцы, принявшие ислам в сознательном возрасте в результате 
осознанного религиозно-идеологического выбора.

13 См. также: Резван Е.А. Коран и его мир. СПб., 2002. С. 123. Исламской «теологии 
снов» посвящена работа Lamoreaux J. C. The Early Muslim Tradition of Dream Interpretation 
(Suny Series in Islam). N.Y., 2002.

14 Ср., например, Коран, 12:43 и 12:44: «И сказал царь: “Вот вижу я семь коров тучных, 
поедают их семь тощих; и семь колосов зеленых и других — сухих. О знать! Дайте решение 
о моем видении (ру’йа), если вы можете толковать видения (ар-ру’йа)”. Они сказали: “Пуч-
ки снов (ахлам)! Мы не сведущи в толковании снов (ал-ахлам)”». Ср. также: 21:5 и 21:7, где 
речь идет о самом Мухаммаде и употребляются соответственно ахлам и глагол ваха «вну-
шать». Здесь и далее цитаты из Корана приведены в переводе И.Ю. Крачковского.

15 Ze’evi D. Producing Desire: Changing Sexual Discourse in the Ottoman Middle East, 
1500–1900. Berkley, 2006. P. 102.

16 Ибн Сирин. Большой тафсир снов / пер. с араб. Г. Мухамедова, А. Шогенова, З. Ми-
неджана, Д. Воробьева, П. Гусейнова, с франц. А. Булычева. М., 2004. С. 17.

17 Абу Хамид Мухаммад ал-Газали ат-Туси. Кимийа-ий са‘адат («Эликсир счастья») / 
пер. с перс., вступ. ст., коммент. и указ. А.А. Хисматулина. СПб., 2002. С. 30.

18 Corbin H. Avicenne et le Recit visionnaire. Teheran; P., 1954. V. 1.
19 Распространенное почетное прозвище ученого. Имеется в виду «второй после 

Аристотеля».
20 Ze’evi. Op. cit. P. 102.
21 Ал-Газали. Ук. соч. С. 20–21.
22 Инайят-Хан. Суфийское послание о свободе духа / авторизованный пер. с англ. 

А. Балакина. М., 1914 // URL: http://www.vostlit.info/Texts/rus5/Inajat-han/text.htm.
23 Fahd T. Djafr // Encyclopedia of Islam / CD ROM edition, v. 1.0. Leiden, 2002.
24 Первый известный нам трактат по онейромантии составлен Абу Исхаком Ибра-

химом б. ‘Абд Аллахом ал-Кирмани (158–69/775–85) и носит название «Дустур фи ат-
та‘бир» («Руководство по толкованию»).

25 В сире (жизнеописании Мухаммада) и в хадисах (преданиях о его высказываниях и 
поступках) присутствуют многочисленные упоминания практики толкования сновидений, 
одобряемой и практикуемой пророком и членами его семьи.

26 Fahd. Ru’ya. Encyclopedia of Islam.
27 Ибн Сирин. Указ. соч.
28 Артемидор : сонник / пер. с древнегреч. М.Л. Гаспарова, И.А. Левинской, В.С. Зи-

литинкевич, Э.Г. Юнца, общ. ред. пер. Я.М. Боровского, комм. И.А. Левинской. СПб., 
1999. С. 25.

29 Fahd. Fa’l. Encyclopedia of Islam.
30 Так в тексте перевода.
31 Ибн Сирин. Указ. соч. С. 16.
32 См.: Donaldson B. A. The Wild Rue. L., 1938. P. 177.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



75

Герменевтика сновидения в контексте общемусульманской сновидческой реальности

33 Ибн Сирин. Указ. соч. С. 24.
34 Там же.
35 Вирд — набор молитв, которые необходимо произносить в то или иное время суток.
36 Ср. слова православной молитвы на сон грядущий: «В руце Твои, Господи Иису-

се Христе, Боже мой, предаю дух мой», которые напоминают о последних словах Иису-
са Христа: «Иисус, возгласив громким голосом, сказал: “Отче! в руки Твои предаю дух 
Мой”. И, сие сказав, испустил дух» (Лк. 23, 46).

37 Ал-Газали. Указ. соч. С. 291–292.
38 Михраб — ниша во внутренней стене мечети, указывающая направление на Мекку.
39 Зикр — «поминание», мусульманская медитативная практика, заключающаяся глав-

ным образом в повторении молитвенных формул.
40 Закат — один из пяти столпов ислама, налог с имущества в пользу бедных.
41 ‘Умра — малое паломничество; Ка‘ба — главная мусульманская святыня, куби-

ческая постройка в Мекке, содержащая священный черный камень; Макам — камень, 
на котором, по преданию молился Ибрахим (Авраам); Зам-Зам — священный колодец в 
Мекке.

42 Сират — мост через адскую бездну, который смогут перейти только праведники.
43 См., например, многочисленные американские издания: Shaykh Muhammad Al-Aqili. 

Tafsir Almanam. Ibn Seerïn’s Dictionary of Dream Interpretation. Philadelphia, 1996–2004. 
В 2009 году в Мичиганском университете состоялась конференции «Dreams in Islamic So-
cieties: Exploring the Muslim Subconciousnes» и планируется публикация сборника статей, 
посвященных данной проблематике, в издательстве «I.B. Tauris».

44 Мусульманский сонник / сост. Г. Бодыкин. СПб., 1997.
45 Так в тексте.
46 ‘Алихах М. Та‘бир-и хаб-и навин. Хаб-и ход-ра та‘бир конид. Тегеран, 1380.
47 Donaldson. Op. cit. P. 175.
48 Ibid. P. 176.
49 Ибн Сирин. Указ. соч. С. 92.
50 ‘Алихах. Указ. соч. С. 131–138. Здесь и далее перевод с персидского и примечания 

автора.
51 Цит. по: Ибн Сирин. Указ. соч. С. 79–97.
52 Хасан ал-Басри (21–110/642–728) — известный басрийский проповедник, прина-

длежавший к поколению таби‘ун, последователей сподвижников пророка Мухаммада.
53 Рукопись Корана.
54 Жирным шрифтом выделены совпадения в толковании сновидений о сурах в двух 

наших источниках. В тегеранском издании отсутствует толкование сновидений о сурах 12, 
87, 103, 105, в «Большом тафсире» — о сурах 26, 40, 66 и 76.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



И.В. Стасевич

БАҚСЫЛЫК И ПРАКТИКА 
ТРАДИЦИОННОГО ЦЕЛИТЕЛЬСТВА 

В СОВРЕМЕННОМ КАЗАХСТАНЕ 
(по материалам Западного Казахстана)

Исследователи традиционной и современной казахской культуры 
неоднократно отмечали религиозный синкретизм в верованиях казахов, 
подразумевая под этим слияние домусульманских воззрений и норм 
ислама1. К настоящему времени с уверенностью можно сказать, что 
существующая в казахской культуре религиозная практика допускает 
различные отклонения от «классических» норм ислама. Одним из при-
меров таких «отклонений» является практика традиционного целитель-
ства, по сегодняшний день существующая в казахской культуре. По тра-
диции целительство — одна из основных функций казахских шаманов 
(бақсы). Уже к началу ХХ в. казахское шаманство (бақсылык) постепен-
но угасает и роль целителя переходит к народным лекарям, которые в 
своей практике во многом повторяют поведение традиционных бақсы, 
но часто в сокращенной, а нередко и в отчетливо мусульманизирован-
ной форме.

В настоящее время практически в каждом поселке есть один-два 
практикующих народных целителя. Некоторые из них лечат только опре-
деленные болезни или незначительные недомогания, другие берутся за 
излечение любых болезней, сочетая эту деятельность с гаданием, пред-
сказаниями. Но «сильные» целители, наследники традиционных бақсы, 
встречаются сравнительно редко. За последние 50 лет значимой фигурой 
для Западного Казахстана стал знаменитый целитель и предсказатель Ақ-
Бақсы Төлеген (рис. 1), проживавший в поселке Урожайное Актюбинс-
кой области (умер в 1993 г. в возрасте 98 лет). В каждом обследованном 
нами поселке мы получали информацию об Ақ-Бақсы: информанты со-
общали не только о событиях его жизни, но и о различных случаях изле-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



77

Бақсылык и практика традиционного целительства в современном Казахстане

чения больных, о личных встречах с целителем. Полученные нами све-
дения во многом фрагментарны, тем не менее можно предположить, что 
способности, которыми обладал Төлеген, были схожи с традиционными 
способностями казахских бақсы. Кроме того, использование Төлегеном 
в своей ритуальной практике помощи духов-покровителей (от которых 
он, как избранный ими, принял благословение своего дара), сам способ 
получения этого дара, процесс обучения и посвящения Төлегена в бақсы 
также подтверждают наше предположение о том, что Төлеген прошел 
весь путь становления традиционного шамана. 

Еще в детстве он встретил старика (по другим сведениям, ему при-
снился аруақ), который сказал Төлегену, что он обладает даром и дол-
жен лечить людей. После этого, как рассказывает его внучка, джинны 
перенесли ребенка в Туркестан, где в течение 9 лет он постигал свой 
дар: учился у джиннов, как призывать их, как ставить диагноз, как ле-
чить людей, предсказывать судьбу. Затем глава джиннов сказал: «Воз-
вращайся к народу и лечи людей». Джинны вернули мальчика домой. 
Слух о его даре быстро распространился по округе, и народ дал ему имя 
Бала-бақсы, что значит «ребенок-бақсы». Имя Ақ-бақсы Төлеген приоб-
рел значительно позже (в возрасте примерно 40 лет). 

Рис. 1. Ақ-бақсы Төлеген

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



78

И.В. Стасевич

Диагноз больным Төлеген ставил традиционным способом: по пуль-
су на правой руке пациента. Кроме этого, Төлеген прославился как 
кұмалақшы (гадатель на кумалаках) и предсказатель. При лечении боль-
ных Төлеген использовал камень (прозрачный, желтоватого цвета), ко-
торый клал в воду и заговаривал болезнь. Сведений о том, использовал 
ли целитель в своей практике другие ритуальные предметы, к сожале-
нию, нет.

В настоящее время преемницей Ақ-бақсы, получившей его благо-
словение (бата), является его двоюродная внучка Житибаева Сақып 
(рис. 2), проживающая в поселке Комсомол (1954 г.р.).

Напомню, что существующее мнение о том, что казахские женщины 
не занимались шаманством, является ошибочным. Еще Ч. Валиханов 
писал: «Женщины, имеющие духов, называются ильты. Это тоже бак-
сы»2. Возможно, что употребленное Валихановым название женщин-
бақсы происходит от казахского слова елту, что значит опьянеть, войти 
в состояние экстаза. Сведения, подтверждающие существование жен-
щин-шаманок, встречаются в работах А. Диваева3 и И. Чеканинского4. 
Из современных публикаций о женском шаманстве нужно отметить две 
статьи В.Н. Басилова5, в которых кроме описания ритуальных действий 
приведены и тексты шаманских призываний. Материалы о современ-
ных женщинах-баксы также содержатся в работе Р. Мустафиной6. 

Тем не менее материалов по женскому шаманству, к сожалению, 
недостаточно для того, чтобы конкретизировать наше представление о 
женщинах-бақсы. В связи с этим большое значение приобретают све-
дения о современных женщинах-целительницах, являющихся преемни-
цами известных бақсы. Они не называют себя бақсы, чаще употребляя 
термины более позднего происхождения — емшi, или тəуiп (знахарка).

Төлеген предсказал Сақып, что в 37 лет она тяжело заболеет и тогда 
ей придется начать лечить людей, иначе она умрет. Сақып, по ее словам, 
не верила в это предсказание, но в начале 1990-х годов у нее случился 
инсульт, и в больнице ей приснился дед, который ударил ее по плечу 
три раза; вскоре после этого она пошла на поправку. После выписки 
Сақып поехала к Төлегену, и он сказал ей: «Теперь ты займешь мое мес-
то, а если не будешь лечить, то останешься парализованной». По словам 
Сақып, дед так объяснил ей свой выбор: «Мои помощники аруақи идут 
только к тебе». Сақып описывает «помощников» следующим образом: 
«На правом плече сидит мальчик, на левом — девочка». Ставя диагноз, 
женщина использует тот же способ, что и ее дед: кладет руку на пульс 
правой руки больного и говорит, что «видит» болезнь, но более под-
робно технику диагностирования объяснить не может. Практически все 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



79

Бақсылык и практика традиционного целительства в современном Казахстане

Рис. 2. Целительница Житибаева Сақып в комнате, 
где принимает посетителей (п. Комсомол)

Рис. 3. Один из ритуальных предметов, (камень желтого цвета),
используемых при сеансах лечения. Ақ-бақсы

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



80

И.В. Стасевич

опрошенные нами целители отказывались говорить на тему общения с 
духами, ссылаясь на запретность этой информации («иначе аруақи мо-
гут обидеться»). При лечении больных Сақып использует камень, кото-
рый передал ей дед (рис. 3), плеть (қамшы) и два деревянных молоточка 
(«такие видела в мечети, попросила сделать одного пациента»).

Төлеген предсказал внучке и смерть мужа, и потерю работы. Сейчас 
Сақып не работает, большую часть времени проводит дома, лечит людей, 
деньги за лечение не берет, удовлетворяясь тем, что люди приносят ей 
сами. В отличие от других целительниц, Сақып воспринимает свой дар 
как данный не столько Богом, сколько аруақами. Она плохо знает Коран, 
якобы «времени нет читать», в молитвах чаще обращается к деду, чем к 
Богу. Дар целительства для нее стал долгом перед людьми. Сақып говорит, 
что когда она не лечит людей, то болеет сама. Аналогичную информацию 
о причинах болезненного состояния самих врачевателей мы получили у 
всех опрошенных целительниц. Женщины говорили, что в случае отказа 
пациенту в лечении или прекращения лечебной практики, болезнь пора-
жает самого целителя. Подобное объяснение причин недомогания цели-
телей является традиционным для центральноазиатского шаманства.

У Сақып есть ученица, бывшая пациентка, которую она, излечив, 
спасла от смерти, — Сəнем Достанова из поселка Карабутак (1958 г.р.). 
Сақып не дала еще Сəнем своего благословения (бата), так как считает, 
что «она еще не готова, многого не знает».

Свой дар Сəнем обнаружила еще в молодости, когда стала гадать 
себе на кумалаках. В 1980-х годах ей поставили диагноз — неврологи-
ческое расстройство (Сəнем сводили судороги, мучили головные боли), 
что, как она считает, на самом деле было результатом ощущения бо-
лезней окружающих людей. Но за помощью к Сақып она обратилась 
позже, после операции язвы желудка, когда состояние ее здоровья резко 
ухудшилось и медицинское лечение не помогало.

По словам Сəнем, она ставит диагноз больному, «чувствуя его боль 
на себе, в тех местах, где болит». Для этого целительница закрывает 
глаза и водит руками над разложенными кумалаками, после завершения 
обряда сообщает диагноз больному. Нужно отметить, что и традицион-
ные бақсы начали свои сеансы с гадания на кумалаках, которые хранили 
в мешочке, подвешенном к концу кобыза. Кроме гадания на кумалаках 
Сəнем практикует массаж, лечение травами. Если Сəнем заболевает 
сама, то обращается за помощью к Сақып, так как, по ее словам, сама 
себя излечить она не в состоянии.

В отличие от своей наставницы, Сəнем считает, что ее дар идет от 
Аллаха, но при этом не отрицает того, что аруақи помогают ей («аруақ 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



81

Бақсылык и практика традиционного целительства в современном Казахстане

дал мне аян»). Перед каждым новым сеансом лечения целительница чи-
тает «Фâтиху» для «очищения от предыдущего больного»; на столе, ря-
дом с кумалаками, на белом вафельном полотенце лежат Коран и книга 
о правильном образе жизни мусульманина на казахском языке. Предска-
зывать будущее Сəнем не может, объясняя это тем, что аруақи пока не 
наделили ее даром ясновиденья («вижу будущее, но сразу забываю»).

Сəнем замужем, имеет троих детей, но ее семья живет в Актобе, и, 
несмотря на уговоры переехать к ним, она остается в Карабутаке, объ-
ясняя это следующим: «Как только покидаю дом — заболеваю сама, ви-
димо, что-то не пускает уехать». Поэтому Сəнем считает своим долгом 
и предназначением, данным Богом, оставаться здесь, в родном поселке, 
и лечить людей. Плату за свое лечения она не назначает, берет то, что 
дают сами больные. Заканчивает свой сеанс целительница благослове-
нием (бата).

В том же поселке есть еще одна целительница — Алия Раимбаева 
(1947 г.р.). Она практикует лечение и взрослых, и детей, поэтому окру-
жающие называют ее не только емшi, но и ұшкiрұ (целительница детей). 
В роду Алии были ясновидцы (прапрадед) и целители (сестра отца). 
Свой дар Алия почувствовала еще в детстве, по ее словам она часто 
ощущала какой-то «жар» в руках, а когда прикасалась к своим ногам, то 
обжигалась. Во время таких «приступов» девочка просила всех родных 
уйти из дома. В детстве Алия очень любила рисовать, переносила на бу-
магу «все, что видела и чувствовала», но мать запрещала ей этим зани-
маться, считая, что это «дело рук шайтана». По словам целительницы, 
когда она переставала рисовать, то сразу заболевала. Более подробно 
природу своего состояния Алия объяснить не смогла, но при этом она 
уверена, что если бы не перестала рисовать, то ее дар позволил бы ей 
стать очень хорошей художницей. 

Окончательно свой дар Алия осознала уже в более позднем возрас-
те. По ее словам, толчком для проявления ее незаурядных способностей 
стали сеансы Кашпировского, которые она видела по телевизору. После 
этих сеансов ее психическое состояние резко ухудшилось, она думала, 
что сошла с ума. Как говорит Алия, однажды, проходя по улице, она 
неосознанно подошла к незнакомой больной женщине и поставила ей 
точный диагноз — это был ее первый опыт. Объяснить, как она ставит 
диагноз больному и назначает лечение, Алия не может: «Мне как ветер 
дует на ладони, я не вижу саму болезнь, я ее чувствую».

Алия в разговоре проявляла определенную начитанность, ссылаясь 
на популярную литературу о сверхъестественных способностях челове-
ка и «биотоках», которые ощущает с детства в своих руках. Она считает, 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



82

И.В. Стасевич

Рис. 4. Целительница Алия Раимбаева 
использует Коран в сеансе лечения больного и гадания

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



83

Бақсылык и практика традиционного целительства в современном Казахстане

что ее способности идут от Бога: «Это не я лечу, это Всевышний через 
меня лечит человека, поэтому я не могу объяснить, как все это получает-
ся». В то же время свой дар, в отличие от других целителей, Алия склон-
на рассматривать как обреченность. Хотя она редко ходит в мечеть и не 
совершает намаз, Алия считает себя религиозным человеком и полагает, 
что использование дара является своего рода грехом, но точно сказать, 
соответствует ли это «классическим» нормам ислама, она не может.

Отметим, что местные представители официального духовенства 
осуждают практику народного целительства и открыто выступают про-
тив обращения за помощью к народным лекарям, но при этом считают, 
что целители такого рода все же являются мусульманами. Алия полага-
ет, что гибель ее сына вполне может оказаться наказанием Бога за ее дар. 
После похорон сына Алия отказалась от практики целительства, но ее 
стали мучить сны, головные боли и ей пришлось вернуться к лечению 
больных. Подобный дуализм в восприятии традиционного целительства 
характерен не только для самих целителей, но и для окружающих, по-
тенциальных больных, которые если и осуждают эту «греховную прак-
тику», то не отрицают того, что в безнадежной ситуации обратятся к 
народным целителям за помощью.

При лечении больных Алия не использует никаких ритуальных пред-
метов, кроме текста Корана («лечу только руками и словом»), который 
считает не просто книгой, а сильным оберегом от сглаза (рис. 4). Коран, 
оставшийся от родственников, висит, завернутый в белую ткань, в од-
ном из углов комнаты, в которой она проводит сеансы лечения, наряду 
с другими оберегами: мешочками с адраспаном и солью, красными лен-
тами, завязанными бантами. При сеансе Алия достает Коран, открывает 
наугад любую страницу и с закрытыми глазами водит над ней руками, 
повторяя слова любой известной ей молитвы. Напомню, что закрыва-
ние глаз во время вхождения в транс характерно для шаманства многих 
народов, в том числе и для тюркоязычных народов Центральной Азии. 
После описанного ритуала Алия открывает глаза и говорит, что нужно 
сделать человеку для излечения болезни, улучшения взаимоотношений 
в семье, для того, чтобы удача сопутствовала ему в пути, и т.п.

Среди детских болезней, которые берется лечить Алия, — кожные 
заболевания, рахит, аллергия, испуг, заикание. Наиболее распростра-
ненные способы лечения плача у новорожденных детей, практикую-
щиеся многими целительницами: надавливание пальцем на небо ребен-
ку — таңдай тiс («боль проходит, и ребенок успокаивается»), массаж 
спины разогретым маслом. В последнем случае причиной плача ребенка 
считается ощущаемый им дискомфорт от растущих на спине «жестких 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



84

И.В. Стасевич

волосков», которые целительницы «выводят» во время массажа. Чтобы 
определить причину испуга ребенка, целительницы выливают расплав-
ленный свинец в емкость с холодной водой, которую держат над голо-
вой ребенка. Считается, что от шипения воды ребенок вновь пугается и 
свинец принимает форму того, что его испугало. Этот кусочек свинца 
либо хранят в доме, либо вешают на шею ребенку, и он носит его в те-
чение десяти дней.

Все рассмотренные выше примеры могут быть отнесены к индиви-
дуальным формам народного целительства. Однако не следует забывать, 
что не меньшее, а возможно и большее распространение имеют формы 
домашнего, или семейного, целительства, приемами которого владеют 
преимущественно старшие женщины в семье. Цель домашнего цели-
тельства — излечить себя или ближайших родственников. К этой форме 
целительства могут быть отнесены элементарные очистительные обря-
ды (аластау), простейшие способы отвращения или снятия сглаза, на-
родные средства медицины. Обряд аластау может совершить над собой 
любой человек, но проведение этого обряда знающим и опытным че-
ловеком признается всеми информантами более действенным. С целью 
защиты от сглаза или снятия уже наведенной порчи дом и двор окурива-
ют адраспаном, развешивают по дому мешочки с тем же адраспаном, с 
солью, на косяки дверей вешают плеть (қамшы), банты красного цвета, 
баранью кость қара жiлiк.

До настоящего времени в повседневной жизни казахские женщины 
практикуют обряды көз тию (от сглаза), тiл тию (от злого языка), при-
званные защитить ребенка от излишнего внимания окружающих. Жен-
щины пришивают к одежде ребенка или прикрепляют к колыбели буси-
ны голубого и черного цветов (моншақ), привязывают красные ленты, 
кладут под подушку вещи уважаемых, доживших до преклонных лет 
людей.

Нередко с целью излечения болезни и защиты от сглаза женщины 
используют различные предметы, наделяемые магической силой. В по-
селке Джангильды пожилая женщина в качестве такого предмета при-
меняет фрагмент старой кольчуги, по ее словам принадлежавшей извес-
тному батыру ее рода. В случае болезни кого-либо из семьи женщина 
кладет этот кусок кольчуги под подушку больного со словами молитвы, 
в обычное время она носит его на конце косы в качестве оберега.

Другая наша информантка из города Шалкар использует с этой же 
целью одежду своего деда. Когда кто-то в семье заболевает или сама она 
чувствует себя плохо, то отрезает кусочек от этой одежды, сжигает его 
и проводит обряд аластау.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



85

Бақсылык и практика традиционного целительства в современном Казахстане

По мнению информантов, наиболее сильные целительницы — «чис-
тые женщины» — девушки и женщины, вышедшие из фертильного 
возраста. Это положение соответствует традиционному казахскому 
представлению о том, что роды негативно влияют на магические спо-
собности женщины. Есть даже мнение, что семейная жизнь настоящих 
бақсы и традиционных целителей не складывается из-за того, что духи-
помощники запрещают им вступать в брак. Девушек, обладающих да-
ром целительства, называют қыз емшi, қыз аруақ. 

Одна из таких, теперь уже старых дев, живет в поселке Аралтобе, 
в нескольких десятках километров от поселка Карабутак Актюбинской 
области. По рассказу ее сестры, свой дар Айдаш Орызбаева ощутила в 
возрасте 16 лет, когда «в нее вошел аруақ». Аруақи стали мучить Ай-
даш, и по совету людей она отправилась к Ақ-бақсы. По словам сестры 
Айдаш, Ақ-бақсы почувствовал, что дар, которым обладает девушка, 
очень сильный, даже сильнее его собственного. Еще в дороге он наслал 
на Айдаш змей, но она справилась с ними, и, когда Айдаш все же доб-
ралась до Ақ-бақсы, ему пришлось дать ей благословение (бата). Но 
он потребовал за это синюю кобылу (көк бие). Айдаш без разрешения 
отца согласилась и только через два года сказала отцу о своем долге. По 
непонятной для нас причине отец Айдаш отказался дать Ақ-бақсы ус-
ловленную плату. Айдаш предлагала Ақ-бақсы деньги, но он отказался, 
требуя отдать за данное благословение көк бие. Не получив требуемо-
го, Ақ-бақсы проклял Айдаш («пусть она до конца жизни будет диуа-
на, нищей»). По мнению нашей рассказчицы, не эта ситуация явилась 
причиной, по которой Ақ-бақсы проклял ее сестру, а зависть старика к 
силе дара молодой девушки. После проклятия Ақ-бақсы Айдаш начала 
болеть: бредила, пела поминальные причитания, стала буйной, у нее на-
чались эпилептические припадки. 

В настоящее время, после курса лечения, Айдаш живет со своим от-
цом. После улучшения физического и психического состояния (через 18 
лет) Айдаш вновь начала практиковать лечение больных. Диагноз она 
ставит уже описанным выше способом — прощупыванием пульса на 
правой руке больного. Раньше Айдаш лечила травами, сейчас — только 
наложением рук. Кроме того, она гадает на кумалаках и по бараньей 
лопатке. Жители аула называют ее əулие қыз Айдаш.

Несколько слов о внешнем виде целительниц. Все женщины, с ко-
торыми нам удалось встретиться, выглядели очень опрятно, вели себя 
приветливо и доброжелательно. В повседневной жизни они носят 
обычный для их возраста костюм, но во время сеансов предпочитают 
надевать одежду светлых тонов или белого цвета. Голову обязательно 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



86

И.В. Стасевич

повязывают белым платком. По-видимому, ношение традиционных ук-
рашений (браслетов, колец) не является обязательным для целительниц. 
Как и другие женщины их возраста, целительницы при условии, что у 
них есть традиционные украшения, надевают их в определенных случа-
ях: на свадьбу, похороны, при присутствии на обрядах детского цикла, 
иногда и во время проведения сеанса лечения.

В обычной жизни поведение целительниц не отличается от поведе-
ния большинства окружающих, однако они стараются соблюдать, по их 
словам, «праведный образ жизни», что в их понимании приравнивает-
ся к «правильному образу жизни мусульманки»: не пьют спиртного, не 
курят, избегают увеселений, стараются соблюдать религиозный пост, 
учатся читать Коран. Следование этому «праведному образу жизни», 
по сути, становится отказом от прежнего существования женщины-це-
лительницы («приходится отказываться от шумных многолюдных ком-
паний, алкоголя, а раньше я все это себе позволяла») и соответствует 
новой социальной роли, которую берет на себя женщина, — роли тра-
диционного целителя.

Для проведения сеансов лечения в доме выделяется особое помеще-
ние. Обычно это светлая, тщательно убранная комната, в которой на пок-
рытом белой скатертью низком столике располагаются все необходимые 
ритуальные предметы. Некоторые целительницы говорили, что выносят 
ритуальные предметы из этой комнаты только в экстренных случаях, 
связанных с поездками к больным. Выделение специального помещения 
для сеансов лечения и обустройство своего рода временного «алтаря» 
из расстеленной скатерти и положенных на нее разного рода предметов 
характерно для шаманства многих народов Центральной Азии.

***

Материалы, полученные от информантов, позволяют выделить не-
сколько общих моментов в практике бақсы и традиционного казахского 
лекаря: наследственная склонность к общению с духами; передача дара 
по наследству; связь с духом, открывающим силу целительства; при-
нуждение избранника духов принять дар; предшествующая принятию 
дара тяжелая болезнь и ритуальное излечение; наказание в случае отка-
за от дара; посвящение в статус более сильным и опытным наставником; 
посвящение сопровождается благословением (бата) и передачей неко-
торых ритуальных предметов.

Граница между шаманством и ритуальной практикой целителей 
весьма условна. Еще в XIX — начале ХХ века шаманы могли высту-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



87

Бақсылык и практика традиционного целительства в современном Казахстане

пать и как целители, и как гадатели и предсказатели. Основное отличие 
между бақсы и обычным народным целителем — строго ограниченные 
способности последнего. Народные целители, как правило, не занима-
ются серьезными предсказаниями, не доводят себя до экстатического 
состояния общения с духами, не вступают в борьбу с демонологичес-
кими персонажами ради спасения жизни пациента и, таким образом, не 
выступают в роли посредников, связывающих мир людей и мир духов. 
В своей практике они больше ориентированы на методы народной ме-
дицины и в основном пользуются своим даром при диагностировании и 
в процессе лечения больного.

К чертам, привнесенным исламом в традиционный казахский ин-
ститут шаманства, можно отнести, во-первых, использование в риту-
альной практике текста Корана, молитвенных формул и обращений 
к различным святым, которые заменили традиционные призывания 
духов-помощников; во-вторых, само поведение участников обряда: 
обязательное ритуальное омовение целителя и пациента перед нача-
лом сеанса (как перед намазом), время проведения сеанса (до обеда, 
хотя традиционное время шаманских обрядов — темное время суток) 
и, конечно, понимание и объяснение дара целителя как данного Бо-
гом и лишь затем поддержанного и усиленного аруақами. Примером 
успешного взаимодействия ислама с домусульманскими представле-
ниями может служить и то, что сами целители считают правильным 
(а в некоторых случаях обязательным) совершение пациентом или его 
родственниками садақи и чтение муллой текста Корана для скорейше-
го выздоровления больного.

Признаки затухания традиции казахского шаманства проявляются в 
размывании представлений о «верхнем мире», куда прежде бақсы со-
вершал восхождение, о демонологических персонажах, которые в на-
стоящее время объединяются общим арабским названием джинн (жын-
шайтан). Если у традиционных бақсы аруақи выступали как одни из 
возможных духов-помощников, то у современных целителей аруақи 
являются единственными духами, с которыми они поддерживают связь. 
В представлении наших информантов аруақи — это духи предков. Бо-
лее подробно описать этих духов они не смогли или, что тоже возможно, 
не захотели.

Наиболее подробную, хотя нередко и противоречивую информацию 
нам удалось получить об албасты и пери, которые в прошлом также 
могли выступать в роли духов-помощников. Информанты описывают 
эти демонологические персонажи следующим образом: албасты мо-
жет быть и мужчиной, и женщиной, может явиться в образе свиньи с 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



88

И.В. Стасевич

длинными черными волосами. Эти описания албасты несколько отли-
чаются от традиционного образа — женщины с длинными волосами и 
большими грудями, закинутыми за спину. Сведений о делении албасты 
на «желтых» и «черных» нам зафиксировать не удалось. По мнению ин-
формантов, пери предстают перед человеком в образах очень красивых 
мужчин и женщин, которых можно увидеть пляшущими в степи или 
купающимися в водоемах, как правило, они не приносят вред человеку. 
Судя по этнографическим данным, образ пери, описанный информан-
тами, вполне соответствует традиционному взгляду на эту категорию 
духов.

Жын-шайтан в представлениях наших информантов является обоб-
щающим образом всей «нечисти», но при этом обладает определенными 
чертами, хотя каждый человек видит его по-своему: «у него одна нога 
человеческая, другая — животного, когда его увидишь нельзя смотреть 
ему в глаза, а надо смотреть на ноги»; «он с длинными волосами, может 
выглядеть как мужчина или женщина, а может и как животное — ко-
рова, коза — с рогами или без них»; «весь в шерсти, с рогами, может 
принимать облик и женщины, и мужчины». Чтобы уберечься от жын-
шайтана, по мнению большинства опрошенных, не нужно выходить на 
улицу в темное время суток (особенно это касается беременных жен-
щин), а если все же пришлось выйти, то нужно отпугнуть «нечисть» 
либо молитвой, либо громким звуком — можно постучать или три раза 
хлопнуть в ладоши. Жын-шайтан боится ножа, ружья, которые, как со-
общают информанты, являются сильными оберегами, их обязательно 
нужно держать в той комнате, где, как кажется человеку, могла посе-
литься «нечисть».

Отголоски представлений об особых духах-покровителях, которые 
традиционно выделяются среди духов-помощников бақсы, сохраняются 
до сегодняшнего дня, что подтверждается сведениями, полученными от 
наших информантов. Однако далеко не всегда эти образы осознаются и 
интерпретируются носителями традиции как образы покровительству-
ющих духов и часто отождествляются с духами предков — аруақами. 
Контакты с духами-покровителями происходят, как правило, во сне. 

Упоминавшаяся целительница Алия Раимбаева рассказывала, что, 
решив отказаться от целительства, ее стали мучить сны, в которых 
«большой белый верблюд не давал покоя, хотел укусить, съесть». Пред-
ставление духа-покровителя в образе животного, особенно белого верб-
люда, характерно для шаманства казахов и киргизов. Другой целитель-
нице Сəнем Достановой во сне приснились старики, лиц которых она 
не видела. Они сидели напротив друг друга, и один из них попросил 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



89

Бақсылык и практика традиционного целительства в современном Казахстане

показать всех, кого она излечила. После этого старики стали обсуждать, 
достойна ли Сəнем получить дар ясновиденья, и решили, что для этого 
время еще не пришло («Среди тех, кого я вылечила был мой муж, он не 
верит в мой дар, и я на него накричала, не знаю за что, старики и сказали, 
что я еще не готова, не смогла сдержаться»). Исходя из этнографических 
сведений по народам Центральной Азии, личные духи-покровители и 
духи-помощники шаманов и целителей часто представали перед своими 
избранниками в антропоморфном виде, в частности в образе стариков и 
старух, юношей и девушек, мальчиков и девочек.

Из традиционных шаманских атрибутов до настоящего времени ши-
роко используется только плеть (қамшы), которую народные целители 
рассматривают как сильное защитное средство от злых сил и исполь-
зуют при изгнании болезни из тела пациента. Қобыз и домбыра (дом-
бра), в прошлом являющиеся основными атрибутами казахских бақсы, 
необходимыми при общении с духами, современными целителями не 
используются, что еще раз подтверждает положение об отсутствии в их 
ритуальной практике призывания духов-помощников. По всей видимос-
ти, место основного атрибута занял Коран. 

Нам не удалось получить сведений о проведении современными це-
лителями ритуала переселения болезни, в прошлом очень характерного 
для казахского шаманства. Вероятно, нивелировке подверглось и пред-
ставление о наследственной передаче шаманских способностей. В на-
стоящее время наследственное право на так называемый шаманский дар 
не является обязательным, хотя многие целители пытаются обосновать 
свои способности наследственной передачей дара через своих, пусть и 
очень отдаленных предков. Постепенно наследственная передача спо-
собностей к лечению больных, предсказанию судьбы заменяется инсти-
тутом наставничества. 

Этот факт не противоречит выводу В.Н. Басилова о том, что родс-
твенное наследование шаманского дара является социально и культур-
но обусловленным и что потенциальные избранники духов появляются 
из среды, ограниченной сложившимися культурными стереотипами. 
В настоящее время круг этих избранников расширился, что, возможно, 
свидетельствует о трансформации глубинных механизмов передачи тра-
диции. Роль наставника, как правило, ограничивается благословением-
бата, а само «знание» передается целителю аруақами, что, несомненно, 
соотносится с традиционным представлением о том, что бақсы обучают 
его духи-покровители.

Влиянием ислама можно объяснить и утрату специальной шаманской 
одежды, которая в настоящее время у целителей заменена на обычную 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



90

И.В. Стасевич

одежду светлых тонов или белого цвета. Скорее всего ношение ритуаль-
ного костюма лишь во время сеанса также является достаточно поздней 
нормой. Белые одежды рассматриваются большинством информантов 
как знак мусульманского благочестия, хотя истоки этого обычая в реги-
оне, несомненно, древнее ислама.

Однако, несмотря на то что в сознании некоторых носителей тради-
ции понимание и принятие дара целительства имеет противоречивую 
характеристику, большинством информантов этот дар рассматривает-
ся как продолжение традиционной практики бақсы, причем не проти-
воречащей нормам регионального ислама. Не исключено, что именно 
благодаря исламу, а точнее — специфике региональной формы ислама 
Центральной Азии, связанной с распространением суфийской тради-
ции, утверждающей возможность экстатического общения со сверхъ-
естественным миром, многие черты традиционного казахского инсти-
тута бақсылык оказались достаточно жизнестойкими. Об этом свиде-
тельствует существующая до настоящего времени практика народного 
целительства. Правда, цели суфийского зикра и шаманского камлания 
различны: в первом случае цель экстатического состояния заключается 
в стремлении приблизиться к Богу, во втором — в исцелении больного, 
предсказании будущего, общении с аруақами.

Исходя из письменных источников и полевых материалов ХХ в., ка-
захские женщины-шаманки не уступали мужчинам-шаманам ни в из-
вестности, ни в силе своего дара. По всей видимости, женское шаманс-
тво не отличалось по своей структуре от мужского. Женщина-бақсы и 
мужчина-бақсы были абсолютно равноправны как в овладении, так и 
в применении своего шаманского дара. Количественное преобладание 
мужчин-шаманов может объясняться патриархальной организацией 
традиционного казахского общества. 

В настоящее время ситуация изменилась: как показали проведенные 
исследования, по статистике женщин-лекарей значительно больше, чем 
мужчин. Одна из причин такого дисбаланса кроется в специфике совре-
менной религиозности центральноазиатских женщин в принципе и ка-
захских женщин в частности, которая заключается в том, что женщины 
больше, чем мужчины, ориентированы на сохранение и использование 
доисламских представлений и культов. Религиозность мужчин прибли-
жена к «классическим нормам» ислама, осуждающим практику народ-
ного целительства. В.Н. Басилов писал: «Так как мусульманское духо-
венство деятельно и постоянно выступало против шаманов, социальная 
значимость занятия шаманством постепенно снижалась»7. Следователь-
но, шаманство выходило из сферы занятий мужчин, ориентированных 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



91

Бақсылык и практика традиционного целительства в современном Казахстане

на социальный престиж в большей степени, чем женщины и сферы их 
деятельности.

Ислам ограничил многие социальные и ритуальные функции бақсы. 
Вероятно, в новых исторических условиях именно функция целителя 
стала для казахских шаманов основной. Причина этого процесса кро-
ется в том, что практика целительства не противоречила нормам реги-
онального ислама (сами муллы и ишаны занимались целительством), 
в отличие, скажем, от осуждаемой местными представителями му-
сульманского духовенства практики гадания и предсказания будущего. 
В этом случае становится понятной логика развития казахского шаманс-
тва: роль бақсы-целителя постепенно перешла к тəуiп, емшi, ұшкiрұ, 
единственной функцией которых стало исцеление больных.

Естественно, что в описанной нами деятельности современных це-
лителей существуют вариации. Тем не менее единая структура, во мно-
гом повторяющая стереотипность практики традиционных бақсы, поз-
воляет предположить, что традицию современного казахского целитель-
ства можно рассматривать как один из вариантов уходящего в прошлое 
института бақсылык.

В то же время нельзя исключать того, что шаманство и практика це-
лительства могли бытовать как самостоятельные, но взаимосвязанные 
традиции. И в традиционной культуре, кроме шаманов, существовали 
целители и предсказатели, не обладающие способностями сильных 
бақсы. Но не следует рассматривать эти две сферы как независимые: 
они существовали и существуют по сей день в едином информацион-
ном поле. Это подтверждается и тем, что современные носители тради-
ции склонны рассматривать практику целителей как вариант ушедшей в 
прошлое традиции бақсылык. Возможно, эти представления подкрепля-
ются еще и тем, что, судя по имеющимся источникам, в XIX — начале 
ХХ в. основной функцией казахских бақсы (по крайней мере в этот пе-
риод) было лечение больных.

Приходится признать: новые факты порождают необходимость по-
иска ответов на новые вопросы. Ответить на них мы сможем, только на-
копив достаточный полевой материал и детально проанализировав уже 
имеющиеся сведения.

***

1 Толеубаев А. Реликты доисламских верований в семейной обрядности казахов. Алма-
Ата, 1991; Мустафина Р.М. Представления, культы и обряды у казахов (в контексте быто-
вого ислама в Южном Казахстане в XIX–ХХ вв.). Алматы, 1992; Басилов В.Н., Кармыше-
ва Дж.Х. Ислам у казахов. М., 1997; и др.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



92

И.В. Стасевич

2 Валиханов Ч. Этнографическое наследие казахов // Библиотека казахской этногра-
фии. Астана, 2007. Т. 1. С. 39.

3 Диваев А.А. Киргизские сказки о похождениях трех плешивых // Сборник материа-
лов по статистике Сырдарьинской области. Ташкент, 1907. Т. 13. С. 34.

4 Чеканинский И.А. «Баксылык». Следы древних верований казахов // Записки Семи-
палатинского отделения общества изучения Казахстана. Семипалатинск, 1929. Т. 1. Вып. 
18. С. 79.

5 Басилов В.Н. Традиции женского шаманства у казахов // Полевые исследования 
Института этнографии, 1974. М., 1975. С. 115–123; Он же. Некоторые материалы по 
казахскому шаманству // Полевые исследования Института этнографии, 1976. М., 1978. 
С. 112–124.

6 Мустафина Р.М. Указ. соч. С. 127–143.
7 Басилов В.Н. Шаманство у народов Средней Азии и Казахстана. М., 1992. С. 56.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



И.В. Стасевич

БРАК И СЕМЬЯ У КАЗАХОВ В КОНЦЕ XIX — НАЧАЛЕ ХХI в. 
ВРЕМЯ И ТРАДИЦИЯ

По мере того как шел процесс включения центральноазиатского ре-
гиона в сферу политических и экономических интересов России, вопро-
сы изучения социальной организации обществ, населяющих эти земли, 
становились ключевыми. Целью всестороннего изучения культур цент-
ральноазиатских народов стала попытка адаптировать их социально-по-
литические системы к интересам имперской колонизаторской политики 
России. Семейно-брачные отношения рассматривались российскими 
исследователями как составная часть традиционной правовой культуры 
инородцев и детально фиксировались при составлении списков мест-
ных адатов. Данные, полученные при изучении юридических норм, 
подкреплялись этнографическими описаниями обрядов и повседневной 
жизни центральноазиатских народов, ставшими впоследствии основой 
для их этнографического изучения.

Казахские земли достаточно рано попали в сферу интересов России 
и уже в XVIII в. частично входили в состав империи, поэтому изучение 
культуры казахов началось сравнительно рано. Как следствие — к на-
чалу XX в. российскими исследователями и представителями местной 
интеллигенции был накоплен и обобщен значительный фактический 
материал, освещающий различные стороны кочевого быта и обрядовой 
жизни казахов.

Революция 1917 г. и последующие политические преобразования, 
новые законодательные проекты организации жизни кочевого населе-
ния степей привели к тому, что к 30-м гг. ХХ в. процесс разрушения 
традиционной культуры казахов, начавшийся с момента внедрения в 
правовую систему кочевников российских законов, достиг своего пика. 
Изменение традиционного хозяйственного уклада — тотальный пере-
ход на полуоседлый, а затем и на полностью оседлый образ жизни — 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



94

И.В. Стасевич

стало основной причиной трансформации исторически сложившегося 
типа кочевого поселения и структуры семьи, бытовавших у казахов на 
протяжении веков, и привело в итоге к нарушению традиционных соци-
альных связей внутри семейно-родственных групп1.

Этнографы советского времени продолжили изучение социальной 
организации казахского общества. Тем не менее по сравнению с доре-
волюционными исследованиями в изучении современного состояния 
семейно-брачных отношений наблюдался заметный спад. Исключение 
составляли этнографические исследования обобщающего характера, 
посвященные истории семьи, брака, системы наследования имущества 
в досоветский период у народов, населяющих центральноазиатский ре-
гион, и работы ученых по выявлению «архаизмов» и «пережитков» в 
культуре этих народов. 

О том, как на протяжении советского периода изменялись брачные 
нормы, внутрисемейные отношения, структура традиционной казахс-
кой семьи, мы имеем нечеткие представления. В силу известных тео-
ретических и методологических подходов, господствовавших в совет-
ской этнографии, в работах большинства исследователей того времени 
наряду с новыми фактологическими данными содержатся необходимые 
в каждой публикации материалы о «модернизации» традиционных ус-
тоев кочевого общества и его переходе к «социалистическим формам» 
социальной организации. Традиционные институты были объявлены 
«пережитками» и «архаизмами», с ними боролись и, судя по опублико-
ванным данным, их побеждали. Однако, основываясь на полевых мате-
риалах, полученных от пожилых информантов, можно с уверенностью 
говорить о том, что, несмотря на официальный перевод традиционных 
форм социальной организации в категорию «пережиточных явлений», 
практически все традиционные институты продолжали и продолжают 
в настоящее время не просто существовать в редуцированном виде, а 
активно функционировать, хотя нередко в новой, адаптированной к ок-
ружающим условиям форме.

Выбранный временной диапазон исследования позволяет проследить 
характер поведения устойчивых элементов культуры в условиях истори-
ческих перемен. Цель данной статьи — выявить и изучить механизмы 
функционирования традиционных форм культуры в области современных 
семейно-брачных отношений у казахов. Для того чтобы понять причину 
стабильного функционирования анализируемых явлений, формы их адап-
тации в современных условиях, необходимо окунуться в прошлое и еще 
раз представить ретроспективу брачных отношений и структуру «класси-
ческой» традиционной семьи, существовавших у казахов в прошлом.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



95

Брак и семья у казахов в конце XIX — начале ХХI в.

В XIX — начале ХХ в. у казахов сохранялась практика «дальних» 
браков, браки между близкими родственниками не допускались. Экзо-
гамный барьер был строгий, но вариативность в выборе брачного парт-
нера присутствовала — она колебалась от пятого до тринадцатого поко-
ления, начиная от общего предка. Судя по имеющимся данным, преоб-
ладающим являлся экзогамный барьер в пределах семи поколений. На 
восьмом поколении по мужской и женской линиям реальные родствен-
ные связи теряли свое значение и заменялись свойством.

По традиции, брак рассматривался не просто как союз двух людей, 
а как долговременный союз двух семейно-родственных групп, сохра-
няющийся даже в случае развода или смерти одного из супругов. По-
этому при заключении брака определяющими оказывались факторы 
социальной и национально-религиозной принадлежности семей жени-
ха и невесты. Это не означает, что исключений не существовало, так 
состоятельные семьи брали в свой дом невесток из бедных семей, но 
чаще в качестве младших жен или в случае вдовства, развода жениха. 
Строгого закона, запрещающего смешанные браки в адате, не зафикси-
ровано. Наиболее желательными для казахов были браки с киргизами и 
каракалпаками, которые «по всем аспектам материальной и духовной 
культуры были более близки с казахами»2. Однако предпочтение всегда 
оставалось за этнически гомогенными браками.

Брачные запреты существовали и в отношениях с родственниками 
мужа и жены как с потенциальными брачными партнерами. Вдова не 
имела права выходить замуж за свекра и сыновей деверя, но могла соче-
таться браком по обычаю левирата с братьями умершего мужа и сыно-
вьями его старших братьев3. По нормам обычного права муж при жизни 
жены не имел права жениться на ее младшей сестре, но в случае смерти 
жены такой брак разрешался (обычай сорората). На старшей сестре сво-
ей жены при любых обстоятельствах вдовец не имел права жениться, 
так как она для своих младших сестер и братьев всегда считалась второй 
матерью4. Кроме того, адат запрещал браки женщин с родными братья-
ми и браки мужчин с родными сестрами их матерей.

Нормы шариата постепенно проникали в среду кочевников, но дале-
ко не все брачные нормы «классического» ислама соблюдались населе-
нием степей. Так, правило, запрещающее женитьбу родных братьев на 
родных сестрах из разных семей, казахами не исполнялось. Более того: 
подобный брак считался весьма желательным, так как по нескольким ли-
ниям укреплял связи между двумя семьями5. Несмотря на то что шариат 
открыто допускал близкородственные браки, для казахов экзогамные 
нормы при выборе брачного партнера оставались непреодолимым барь-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



96

И.В. Стасевич

ером. Нарушение экзогамного запрета вызывало сильное общественное 
порицание. Данные примеры еще раз подчеркивают не только регио-
нальную особенность центральноазиатского ислама, но и свойственный 
социальной организации казахов приоритет коллективного (родового) 
начала над индивидуальным.

Самой распространенной формой заключения брака у казахов яв-
лялась женитьба путем сватовства и уплаты калыма. Вопросы заклю-
чения брачного союза решались на уровне двух семейно-родственных 
групп, желания молодых людей, вступающих в брак, не учитывались. 
Часто жених и невеста встречались первый раз уже после достижения 
сторонами договоренности о браке. Среди семей со средним достат-
ком широкое распространение получил калымный брак по «колыбель-
ному сговору» (бесiк күда), когда дети сватались в младенческом воз-
расте. Помимо того что «колыбельное сватовство» рассматривалось 
как символический союз двух семей, этот обычай имел и сугубо эко-
номическое объяснение. Сватовство детей в раннем возрасте облегча-
ло условия выплаты калыма, в частности, позволяло выплачивать его 
постепенно.

Брак без выплаты калыма заключался в чрезвычайных обстоятель-
ствах, например, при договоре между двумя мужчинами-друзьями о 
браке своих детей, чаще всего еще не рожденных, с целью укрепить 
узы дружбы и породниться (калыңсыз), или при обменном браке (карсы 
күда), когда две семьи обменивались невестами, что, по сути, компенси-
ровало выплату сторонами калыма.

Другой формой заключения брака у казахов было похищение невес-
ты. В традиционной культуре поводом к похищению уже засватанной 
невесты ее женихом могло послужить нарушение условий договора сва-
товства как будущем тестем, так и самой девушкой. Отец невесты мог 
нарушить брачный договор даже после выплаты стороной жениха части 
калыма, которая в таком случае вместе с оговоренными штрафами воз-
вращалась родне несостоявшегося жениха. Это случалось, если новый 
претендент предлагал за девушку больший калым или обладал более 
высоким социальным статусом.

Похищение женихом своей засватанной невесты по нормам адата не 
считалось серьезным преступлением. Семья жениха обычно отделыва-
лась незначительным штрафом в пользу родни невесты. Размер штрафа 
заметно увеличивался только в том случае, если со стороны жениха до 
похищения не поступало просьб о выдачи невесты.

Значительно более серьезным правонарушением являлось похище-
ние чужой и уже засватанной невесты. Подобный поступок расценивал-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



97

Брак и семья у казахов в конце XIX — начале ХХI в.

ся как оскорбление, нанесенное всему роду несостоявшегося жениха, 
и, естественно, требовал немедленного вмешательства старшей родни. 
Если сбежавших молодых людей не выдавали для суда биев, то роду 
похитителя грозила баранта (барымта) — насильственный угон ско-
та, грабеж. Если дело о похищении рассматривалось на суде биев, то, 
как правило, невесту возвращали прежнему жениху, а семья похитителя 
платила штраф в размере калыма. В случае если украденную девушку 
решали оставить в семье похитителя, то новый претендент отдавал пре-
жнему жениху калым в двойном размере или двух девушек из своей се-
мейно-родственной группы без калыма6.

Умыкание еще незасватанной девушки происходило тогда, ког-
да договориться о браке с ее семьей оказывалось невозможным или 
когда семья жениха не имела возможности выплатить запрошенный 
за невесту калым. Законность такого брака обуславливалась фактом 
вступления невесты в дом жениха. Обычно возникший конфликт ста-
рались разрешить мирным путем, договариваясь с семьей девушки 
об уплате штрафов. Когда достижение договоренности оказывалось 
невозможным, родня украденной девушки устраивала баранту в 
обеспечение калыма и штрафов за несанкционированный традицией 
увоз невесты, а после этого дело передавалось на рассмотрение в суд 
биев.

В традиционной культуре казахов заключение брака путем умыка-
ния невесты сочеталось с калымным браком, официальным сватовством 
и свадьбой. Женитьба через умыкание начиналась либо со сватовства 
и завершалась похищением невесты, либо — с похищения девушки и 
завершалась сватовством и свадьбой7.

В XIX — начале ХХ в. у казахов встречалась форма калымного бра-
ка с отработкой потенциальным зятем суммы калыма в хозяйстве отца 
невесты8. После заключения брака молодая семья оставалась жить в 
семейно-родственной группе жены. Это давало право приемному зятю 
участвовать в дележе наследства тестя на правах одного из средних 
сыновей9. Мужчину, который не смог заплатить калым и увезти жену в 
свой род, окружающие осмеивали, пренебрежительно называя күш ку-
йеу («рабочий зять»), күшик куйеу («зять-щенок»).

Более лояльно общество относилось к т.н. зятьям-чужакам (кирме 
куйеу) — мужчинам, по каким-либо причинам длительное время живу-
щим среди казахов другого рода, женившихся на девушках этого рода и 
оставшихся жить среди родни жены. Потомки чужаков могли навсегда 
остаться в роде своей матери и зачастую образовывали его самостоя-
тельное подразделение10.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



98

И.В. Стасевич

К традиционным казахским обычаям, имеющим явное доисламское 
происхождение, относятся браки по праву левирата (əменгерлiк)11 и со-
рората (балдыз алу).

В отличие от левиратного брака, женитьба по обычаю сорората дале-
ко не всегда была обязательной. После смерти своей невесты или жены 
мужчина имел право объявить тестю, что хотел бы жениться на неза-
сватанной младшей сестре умершей. Но тесть без объяснения причин 
мог отказать в просьбе зятю. Единственным условием обязательного 
заключения сороратного брака оказывалась смерть невесты за которую 
полностью был уплачен калым, в доме своего отца. Даже в этом случае 
тесть мог сослаться на нарушение обычая, согласно которому жених с 
товарищами должны были явиться к нему сразу после смерти невесты 
и объявить свое право на сороратный брак. Следует напомнить, что со-
роратное право распространялось только на младших сестер покойной. 
В случае достижения согласия между тестем и зятем последний платил 
за девушку балдыз калым — половину полного калыма, когда-то упла-
ченного за первую дочь. Пышных свадебных торжеств не устраивали и 
женили молодых быстро, не дожидаясь окончания годового траура по 
умершей жене или невесте.

Если в основе права левирата лежит в первую очередь экономическая 
заинтересованность сородичей в том, чтобы имущество умершего не по-
кинуло его род (на этом основывается система наследования имущества 
покойного), то обычай сорората связан, скорее, с желанием сохранить 
уже сложившиеся социальные связи между двумя семейно-родственны-
ми группами. Поэтому если отец умершей невесты или жены понимал, 
что связи его семьи с семьей зятя прочные и многообещающие, то обыч-
но не отказывал в желании зятя заключить сороратный брак, даже в тех 
случаях, когда имел на это полное право.

Исследователи традиционной социальной организации изучаемого 
общества отмечали, что еще в конце XIX в. у казахов сохранялись неко-
торые варианты кузенного брака. У них были распространены обе раз-
новидности кросскузенного брака (женитьба на дочери братьев матери 
и на дочери сестер отца). Так как счет родства у казахов признавался 
только по мужской линии, то заключение браков между детьми родных 
братьев (разновидность ортокузенного брака) рассматривалось, по тра-
диционным нормам, как нарушение экзогамного барьера и было запре-
щено, а брачные союзы между детьми родных сестер, наоборот, были 
разрешены и встречались достаточно часто12.

По нормам адатно-шариатной системы, существующей у казахов 
в XIX — первой четверти ХХ в., невеста становилась законной женой 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



99

Брак и семья у казахов в конце XIX — начале ХХI в.

после мусульманского обряда бракосочетания (неке қию), проходяще-
го в доме невесты, как правило, на второй день свадебных торжеств. 
Однако некоторые моменты традиционной практики казахов, имеющие 
явное доисламское происхождение, указывают на то, что переход про-
сватанной девушки в статус жены происходил уже после начала так на-
зываемых тайных посещений женихом невесты13. Это предположение 
подтверждается тем, что невеста в случае смерти своего жениха, кото-
рый уже посещал ее в ауле родителей, соблюдала по нему траур в тече-
ние года как полноправная жена, а затем по обычаю левирата выходила 
замуж за его родственника. 

Кроме того, и невеста, умершая в доме своего отца, перед самым 
свадебным тоем, то есть после совершения праздника, связанного с 
первым посещением ее женихом, по-видимому, считалась уже законной 
женой, так как все расходы по ее похоронам ложились на плечи жениха. 
В этом случае отец невесты, даже при наличии незасватанной младшей 
дочери, мог отказать жениху-вдовцу в праве сорората, но был обязан 
отдать жениху покойной дочери причитающееся приданое — тул отау. 
Если же невеста умирала до начала тайных свиданий с женихом, а под-
ходящей кандидатуры для заключения сороратного брака не было, то 
калым семье жениха возвращался полностью, что, по сути, является 
подтверждением того, что жених не успел вступить в права мужа. Если 
же некого было выдать за жениха, который ходил на тайное свидание 
с умершей, то ему возвращалась только половина уплаченного за нее 
калыма.

Родившиеся до официального бракосочетания дети безоговорочно 
признавались законными и принадлежащими жениху. Подобных пре-
цедентов старались избегать, и если у невесты признаки беременности 
становились очевидными, заключали «срочный» брак по обычаю умы-
кания (с соглашения обоих сторон), а неке қию совершали уже в доме 
жениха. Основываясь на данных опросов, произведенных российски-
ми исследователями XIX — начала ХХ в.14, можно констатировать, что 
сами казахи рассматривали установление сватовства (обещание родите-
лей, подтверждаемое молитвой — бата), уплату большей части калыма 
как совершение «половины свадьбы», что, несомненно, подчеркивает 
ключевое значение этих двух моментов свадебного обряда, который по 
нормам традиционной практики мог растягиваться на годы. 

Российские исследователи неоднократно отмечали свободу нравов 
казахской молодежи. Однако несмотря на то что тайные свидания жени-
ха и невесты (с обязательными совместными ночевками) сохранялись в 
традиционной культуре казахов, одним из их условий стало сохранение 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



100

И.В. Стасевич

девушкой целомудрия. Вероятно, что более ранний вариант традиции 
первых свиданий жениха и невесты подразумевал обратное — лише-
ние невесты девственности, что и становилось признанием ее чистоты, 
а следовательно, залогом полной выплаты калыма и будущей свадьбы. 
Вполне естественно, что подобное мероприятие сопровождалось значи-
тельным тоем. 

Лишь с утверждением норм ислама в среде кочевников половые от-
ношения между просватанными молодыми людьми, до момента переез-
да невесты в аул жениха, стали признаваться обществом недопустимы-
ми, а неподтвержденная в первую брачную ночь после совершения неке 
қию девственность невесты становилась поводом к расторжению бра-
ка. Хотя, как показывает анализ источников, даже такое недоразумение 
отец невесты старался разрешить путем уплаты штрафов семье жениха. 
Да и жених, посещавший невесту в доме ее родителей, обычно не афи-
шировал «нечестность» молодой жены, так как это могло стать поводом 
к скандалу, а отец опороченной девушки в случае несогласия с претен-
зиями зятя мог подать иск в суд. Так или иначе с принятием кочевника-
ми ислама законность брака закреплялась совершением мусульманского 
ритуала соединения жениха и невесты, хотя сам свадебный обряд на 
этом не заканчивался, а продолжался уже в доме родителей жениха, куда 
молодую перевозили через несколько дней после совершения неке қию.

Исследователи юридических норм центральноазиатских народов 
отмечали, что в XIX — начале ХХ в. у казахов господствующей фор-
мой семьи была индивидуальная. Известный современный казаховед 
В.П. Курылев в своих работах, посвященных социальной организации 
казахского общества, отмечал, что в традиционном обществе кочевников 
форма семьи напрямую зависела от типа хозяйства (кочевое, полукоче-
вое)15. Основываясь на архивных, письменных и собственных полевых 
материалах, В.П. Курылев обоснованно утверждал, что в XIX— начале 
ХХ в. для кочевых казахов была характерна малая семья, а для полуко-
чевых — неразделенная16. 

Однако следует заметить, что, несмотря на серьезные изменения в 
хозяйственной сфере и структуре поселений, преобладающей формой 
семьи для казахов в XIX — первой половине ХХ в. остается малая ин-
дивидуальная семья, объединенная властью и авторитетом старшего 
мужчины. Естественно, были исключения, касающиеся в первую оче-
редь полуоседлых казахов, ведущих комплексное хозяйство. Но как по-
казывает анализ имеющихся в нашем распоряжении материалов, в про-
центном отношении неразделенных семей было значительно меньше, 
чем малых. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



101

Брак и семья у казахов в конце XIX — начале ХХI в.

Во второй половине XIX в. отмечен переход значительной части 
кочевых казахских хозяйств к зимней оседлости, однако зимнее жили-
ще, как и летняя юрта, принадлежало отдельной малой семье. Большие 
дома, в которых бы жили несколько семей, не разделявшихся на протя-
жении нескольких поколений, ни в литературе, ни в полевых материа-
лах не упоминаются17. У кочевников раздел семьи обычно происходил 
в каждом следующем поколении. В этом отношении все известные у 
них формы семьи можно охарактеризовать скорее как нуклеарные, чем 
большие18.

По традиционным казахским нормам, отделение сыновей в самосто-
ятельное хозяйство происходил после их совершеннолетия, женитьбы и 
признания дееспособности. При этом женитьба сыновей совершалась 
строго по старшинству, никто не имел права женить младшего сына 
раньше старшего. Отец был обязан дать выделяемому в отдельное хо-
зяйство сыну часть своего имущества (еншi) — скот, приданое его не-
весты, юрту. Размер выдела определялся на собрании старших родс-
твенников семьи, если отец задерживал выдел или без видимых причин 
отказывал сыну в нем, то старшие родственники имели право самостоя-
тельно наложить на причитающийся сыну скот его метку (ен) и помочь 
отогнать этот скот на новое пастбище19. Решение, принятое на собрании 
родственников, считалось окончательным и обжалованию не подлежа-
ло20. Если отец при жизни не успевал выделить всех своих сыновей, то 
эту обязанность брал на себя старший сын, который и наследовал соци-
альный статус умершего главы семьи. В случае смерти бездетного выде-
ленного сына все его имущество поступало в хозяйство его отца21.

Дочери также имели право на еншi, которое получали после заму-
жества и рождения первого ребенка. Однако еншi полностью переходи-
ло в собственность их мужей и, по сути, составляло часть приданого.

С момента выделения сын начинал самостоятельно вести свое 
хозяйство и формально освобождался от кровных обязанностей по 
отношению к родителям. С этого времени обществом признавалась 
правоспособность выделенного сына. Однако выделенные в само-
стоятельные хозяйства сыновья продолжали нести обязательства по 
отношению к членам своих семейно-родственных групп: участвова-
ли в выплате калыма, куна; оказывали посильную помощь сиротам; 
принимали участие в баранте, в совместном проведении разного рода 
торжеств календарного и жизненного циклов. Выделенные малые се-
мьи, объединенные главным отцовским или дедовским очагом (қара 
шаңрақ), составляли семейно-родственную группу. Состоятельные 
отцы даже после выдела своих женатых сыновей могли подкреплять 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



102

И.В. Стасевич

их хозяйства, увеличивая тем самым первоначальное еншi. По адату с 
родителями чаще всего оставался жить младший сын (обычай минора-
та), который и наследовал имущество отца после его смерти22. Только 
с согласия единственного наследника старшие братья могли рассчиты-
вать на дополнительные наделы из отцовского имущества. Младший 
сын получал в наследство бóльшую часть по сравнению с другими 
братьями, так как в нее входила его личная доля, определяемая отцом 
в зависимости от количества сыновей, и доля отца. Только в случае 
смерти наследника все оставшееся от отца имущество делилось между 
выделенными братьями.

Живущий при отце сын не считался полностью правоспособным, 
его самостоятельность всегда ограничивалась волей отца. Только после 
утраты отцом способности самостоятельно вести хозяйство (по старо-
сти или болезни, в случае смерти) младший сын становился законным 
распорядителем наследуемого отцовского имущества и получал право 
участвовать в решениях совета семейно-родственной группы.

Таким образом, «классический» вариант традиционной казахской 
семьи включал одно или два поколения женатых мужчин (генеалоги-
ческие сегменты внутри единой семьи) — старшего мужчину с женой 
(женами), их незамужних детей, один из которых, обычно младший 
сын, после женитьбы оставался со своей семьей в доме отца. Если глава 
семьи был младшим или единственным сыном, то вместе с ним про-
живали и его престарелые родители. Иногда женатый старший сын ос-
тавался жить с родителями до женитьбы следующего брата. Нередко в 
семье проживали и младшие неженатые братья старшего мужчины или 
его незамужние сестры. Известны случаи, когда отец, отделяя женатого 
сына, отправлял с ним его неженатого брата, выделяя и для него еншi, 
обладателем которого он становился после женитьбы, и определенное 
количество скота для уплаты будущего калыма23. Таким образом, состав 
семей мог колебаться и зависеть от экономических факторов и от внут-
реннего цикла каждой конкретной семьи, при этом минимальной соци-
альной ячейкой казахского общества оставалась брачная пара, обладаю-
щая частносемейной собственностью.

Как упоминалось выше, в XIX — начале ХХ в. у казахов встреча-
лись и неразделенные, а точнее — расширенные семьи, но они скорее 
носили временный характер. Женатые сыновья по каким-либо причи-
нам, чаще всего экономического характера, какое-то время оставались 
жить с отцом или, уже имея отдельные юрты и свои стада скота, не 
получали полной доли еншi24. Эти малые семьи (отау) при первой же 
возможности старались окончательно отделиться от отцовского хо-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



103

Брак и семья у казахов в конце XIX — начале ХХI в.

зяйства. В летний период семьи выделенных сыновей и внуков могли 
собираться вокруг отцовского/дедовского очага (үлкен үй), составляя 
на время один аул.

Отмечу еще раз, что в советский период наблюдается заметный спад 
в изучении вопросов семейно-брачных отношений у казахов. Тем не 
менее, оставив в стороне идеологические размышления советских эт-
нографов относительно искоренения «патриархально-феодальных ин-
ститутов», попытаемся на основе некоторого фактического материала, 
содержащегося в публикациях того времени, реконструировать картину 
жизни казахской семьи второй половины ХХ в. Статистические данные 
свидетельствуют о том, что в советский период наблюдается сокраще-
ние состава казахских семей. Господствующей формой остается малая 
моногамная семья, состоящая из одного, максимум из двух поколений 
женатых мужчин. Наиболее характерный вариант семьи — из родите-
лей и неженатых детей при главенстве отца. 

Однако наряду с этим увеличивается число неполных семей (осо-
бенно в годы Великой Отечественной войны) без отцов, с матерью во 
главе25. Это связано в первую очередь с официальным запрещением ле-
виратных браков и с упрощением процедуры развода. Значительно реже 
встречаются неразделенные семьи, члены которых проживают совмес-
тно и ведут общее хозяйство, складывая основные доходы воедино и 
имея общие расходы. Неразделенные семьи, как правило, представляют 
собой хозяйственное объединение семей двух братьев, один из которых 
работает в области животноводства и поэтому часто отсутствует дома, а 
другой работает и постоянно живет в ауле26.

Выдел женатых сыновей происходит по традиции, при этом обычай 
минората соблюдается менее строго, чем раньше. Родители редко оста-
ются жить одни, но в доме отца, наследуя его хозяйство, может прожи-
вать любой из женатых сыновей. Один из основных факторов, повлияв-
ших на затухание обычая минората, — специфика профессиональной 
занятости населения. С целью получения образования, приобретения 
новых профессий молодежь разъезжается из родных аулов. Обязан-
ность заботы о престарелых родителях ложится на плечи оставшихся. 
Получило распространение следующее явление: в семьях, не имеющих 
сыновей, родители живут в доме своей замужней дочери. И это не осуж-
дается общественным мнением, как было прежде27.

В советское время происходит заметное упрощение обрядового 
оформления брака, получают распространение т.н. студенческие и ком-
сомольские свадьбы. Как отмечают авторы советских лет, обычай из-
бегания старших родственников молодоженами, традиционные формы 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



104

И.В. Стасевич

взаимоотношения свекрови и невестки (келiн) были целиком изжиты, а 
такие традиционные институты, как калым, левиратный и сороратный 
брак, полигамия, брак умыканием были запрещены советскими закона-
ми28. Признание того, что и в советское время некоторые «положитель-
ные» обычаи из казахского прошлого продолжали существовать, было 
продиктовано попыткой оправдаться перед более «прогрессивными» 
народами и советским руководством. Модернизированные советским 
образом жизни обряды рассматривались как «национальные по форме, 
но социалистические по содержанию традиции», а запрещенные тра-
диции, естественно продолжающие существовать, но в скрытой форме, 
относились к досадным и вредным пережиткам прошлого29, ликвидация 
которых рассматривалась как шаг на пути к социальному прогрессу.

В общественном сознании твердо закрепился новый стереотип по-
нимания социального прогресса, связанного с обязательной и безогово-
рочной ломкой старых устоев. Идеализированные модели взаимоотно-
шений супругов, старшего и младшего поколений, новой системы иму-
щественных отношений в семье, детально описанные (а на самом деле 
во многом сконструированные под прикрытием идеологических уста-
новок) советскими этнографами, предстают перед читателями в образах 
национальных обычаев, переработанных социалистическим сознанием 
в новую форму. Нередко в публикациях того времени можно встретить 
противоречивые мнения. Так, по словам одного из исследователей быта 
казахов советского времени, родовая принадлежность «не имеет ныне 
никакого значения ни в производственной, ни в общественной жизни 
современного казахского аула»30. При этом тот же автор утверждает, что 
экзогамный барьер при выборе брачного партнера сохраняется и моло-
дой человек все же избегает жениться на девушке своего рода31.

Для того чтобы восстановить достоверную картину жизни казахс-
кой семьи в советский период, приходится обращаться к памяти инфор-
мантов и на ее основе пытаться реконструировать интересующую нас 
модель взаимоотношений членов семьи, их повседневную и обрядовую 
практику. К сожалению, информантов старшего поколения, воочию на-
блюдавших интересующие нас обычаи и традиции в середине ХХ в., 
остается все меньше.

С обретением Казахстаном независимости в стране начался новый 
исторический этап, характеризующийся в том числе и возрождением 
национальной культуры. Социальные процессы, происходящие в насто-
ящее время в казахском обществе, сложны и нередко противоречивы. 
Многие традиции, существовавшие в советское время в скрытой фор-
ме, ныне вышли из «подполья» и признаны общественным мнением как 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



105

Брак и семья у казахов в конце XIX — начале ХХI в.

исконно народные. Но время не стоит на месте, меняется образ жизни, 
менталитет человека, а следовательно, традиционная культура должна 
адаптироваться к новым экономическим и социальным условиям. Сов-
ременные традиции уже далеки от «классических» форм, существовав-
ших в XIX — начале ХХ в., однако сохранение устойчивого ядра неко-
торых из них говорит в пользу того, что традиционное виденье мира 
продолжает оставаться одним из действенных механизмов познания 
окружающего пространства и самоидентификации человека в нем.

До настоящего времени наиболее распространенным типом семьи в 
сельской местности остается семья, включающая одно или два поколе-
ния женатых родственников. В городских условиях наблюдается сокра-
щение численного состава семьи, что, вероятно, связано со спецификой 
проживания в отдельных небольших по площади квартирах. Несмотря 
на то что молодежь, особенно в городе, стремится жить отдельно от ро-
дителей, авторитет старшего мужчины в семье сохраняется, что еще раз 
подчеркивает временнýю устойчивость традиционной социальной ор-
ганизации семейно-родственной группы.

Обычай минората, постепенно угасавший начиная со второй полови-
ны ХХ в., в настоящие время не является обязательным. Родители редко 
остаются жить одни, но совместно с ними может проживать любой из 
женатых сыновей, не обязательно младший. Этот факт уже не рассмат-
ривается казахами как нарушение традиции наследования имущества 
отца. Традиционная система распределения наследства среди женатых 
сыновей сохраняется, но доля отца переходит к тому из сыновей, кто 
остается в доме родителей, остальные получают еншi в виде денежной 
суммы, квартиры, машины, бытовой техники, мебели и т.п.

Возросший в постсоветское время интерес к своей родословной и 
знание шежире способствуют сохранению семипоколенного брачного 
барьера. Нарушение этого обычая расценивается как «недопустимое 
преступление» и встречается достаточно редко, сохраняется и запрет на 
брак для детей родных братьев (разновидность ортокузенного брака). 
В то же время брачная изоляция женщин из торе нарушена — запре-
щенные в прошлом браки мужчин, принадлежащих к қара суйек, и жен-
щин из торе в наше время время достаточно широко распространены.

Процент межнациональных и межконфессиональных браков, по 
сравнению с советским временем, заметно сократился. Несомненно, это 
связано с национальным размежеванием этносов, в прошлом составляв-
ших «единый советский народ». При заключении межнациональных 
браков предпочтение отдается следующему варианту: муж — казах, 
жена — представительница другого этноса. Только при таком варианте 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



106

И.В. Стасевич

дети, рожденные в межнациональном браке, наследуют родство по ли-
нии отца и включаются в казахскую родовую структуру.

Комсомольские и студенческие свадьбы ушли в прошлое, впрочем, 
как и такие традиционные формы заключения брака, как колыбельное 
сватовство (бесiк күда), обменный брак (карсы күда), брак с отработкой 
калыма в хозяйстве будущего тестя. В целом можно отметить, что на 
современном этапе свадебная обрядность как в сельской местности, так 
и в городской среде сохраняет традиционную «классическую» структу-
ру: сватовство-сговор, период свиданий жениха и невесты, собственно 
свадьба. Свадьба в классическом варианте (со сватовством) делится на 
два этапа: первый той проходит в доме невесты в момент приезда за 
ней жениха и сватов, второй — в доме жениха. Но если в прошлом, как 
уже говорилось, невеста переходила в статус молодой жены еще в доме 
своих родителей, то сейчас основным считается праздник в доме жени-
ха, где традиционно и проходит обряд беташар («открывание лица не-
весты»), по мнению информантов, все еще являющийся символическим 
признанием заключенного брака родственниками жениха. В доме роди-
телей невесты молодым не стелют совместную постель, так как рели-
гиозно брак освещается только по приезде брачующихся в дом жениха, 
откуда вся процессия и отправляется в мечеть, а затем в ЗАГС.

Обязательными элементами свадебной обрядности остаются тра-
диции скрывания невесты в доме жениха за специальным занавесом 
(шымылдык); помазание лица невесты разогретым маслом как факт 
приобщения молодой к новой семье; обсыпание молодых шашу (сухоф-
руктами, орехами, конфетами, баурсаками); система традиционного да-
рообмена между семьями жениха и невесты.

Наиболее устойчивой традицией в свадебной обрядности казахов 
является подготовка приданого для невесты. Даже во времена комсо-
мольских и студенческих свадеб этот обычай, по словам информантов, 
сохранял свое значение как обязательная подготовка девушки к заму-
жеству. Состав приданого традиционен: повседневная и праздничная 
одежда, украшения, постельные принадлежности, напольные и настен-
ные ковры, войлоки, посуда, мебель.

В отличие от традиции подготовки приданого, обычай выплаты ка-
лыма в советское время был запрещен на официальном уровне. Поэтому 
передача калыма семье просватанной девушки нередко принимала скры-
тые формы, например, оформления через администрацию рынка фик-
тивной продажи скота семье невесты или тайной передачи родителям 
невесты оговоренной денежной суммы. Свое значение калым сохранял 
преимущественно в южных районах Казахстана, тогда как на севере и 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



107

Брак и семья у казахов в конце XIX — начале ХХI в.

западе страны этот обычай, особенно в советский период, не соблюдал-
ся. В настоящее время обычай выплаты калыма получил традиционное 
оформление, несмотря на то что в отдельных районах Казахстана он за-
менен традиционными подарками семье невесты и собственно свадеб-
ными расходами, которые берет на себя семья жениха.

До сегодняшнего дня среди казахов существует несколько спосо-
бов заключения брака, самый распространенный — через сватовство 
при обоюдном согласии родственников жениха и невесты (был описан 
выше). Другой способ — умыкание невесты. Умыкание девушки при 
ее согласии и с разрешения ее родителей является своего рода игровой 
формой обычая. К ней прибегают в случае необходимости сократить 
расходы семьи невесты на проведение свадебных торжеств, так как в 
этом случае свадебного тоя в доме невесты не совершают и ее родс-
твенники не присутствуют на празднике в доме жениха. Первое свида-
ние молодых и родителей невесты происходит через несколько месяцев 
после свадьбы. Тогда же родители молодой жены передают ей собран-
ное приданое. 

Умыкание девушки без ее согласия, тем более умыкание чужой за-
сватанной невесты — более серьезный поступок, целью которого явля-
ется в первую очередь принуждение девушки к замужеству. До сих пор 
традиционные представления о правомерности тех или иных действий 
остаются значимым фактором при разрешении кризисных ситуаций. 
Поэтому, даже если родственники украденной девушки обращаются в 
органы правозащиты, что случается достаточно редко, обычно конфликт 
разрешается усилиями двух семей, а девушка предпочитает остаться в 
новой семье и выйти замуж, так как возвращение в дом своих родителей 
по традиции рассматривается как позор для всей семьи. Так же, как и в 
прошлые времена, на умыкание девушки без согласия ее семьи решают-
ся только те потенциальные женихи, социальный статус семей которых 
достаточно высок, и в случае конфликта их родственники смогут си-
лой своего авторитета и материальными штрафами сгладить возникший 
скандал.

Как показал опрос информантов, устойчивым поведенческим сте-
реотипом является система запретов в общении невестки с родителями 
мужа и его старшими родственниками. К примеру, невестка не имеет 
права называть их по именам. Этикет повседневного поведения оказал-
ся более гибким по сравнению с вербальными запретами, хотя до насто-
ящего времени невестка, даже если не живет в одном доме со свекром и 
свекровью, в их присутствии старается придерживаться определенных 
правил: носить головной платок, длинное платье или халат с длинными 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



108

И.В. Стасевич

рукавами, носки, как бы демонстрируя этим старшему поколению свою 
приверженность традициям.

Нужно отметить, что устойчивость отдельных элементов традицион-
ной культуры в разных районах Казахстана различна. Жители районов, 
подвергшихся русификации (север, запад страны), на сегодняшний день 
оказываются более лояльными в традиционном обосновании и оформ-
лении тех или иных жизненных событий, в сохранении традиционных 
стереотипов поведения. Население южных районов, наоборот, активно 
выступает за сохранение традиционных устоев культуры в их консерва-
тивном виде. Именно в этих районах сохраняются практика выплаты ка-
лыма, традиционные формы отношения в семье к невестке, традицион-
ная социальная иерархия среди членов семейно-родственной группы. 

В зависимости от степени влияния традиционных норм поведения 
на повседневную жизнь отдельной семьи рассматриваются и вопросы, 
связанные с прекращением брака. По традиции дети после развода ос-
тавались в семье отца и воспитывались им (нередко в его новой семье) 
или его родственниками, чаще всего родителями. Дети передавались 
на воспитание матери только в одном случае — когда она оставалась в 
роду бывшего мужа и обещала не выходить больше замуж. Таким об-
разом, имущество семьи, наследуемое сыновьями, оставалось в роду 
отца, и право рода мужа на фертильный потенциал жены оказывалось 
ненарушенным. 

В настоящее время, несмотря на то что все имущественные вопросы 
при расторжении брака решаются на основе официального государс-
твенного законодательства, традиционные нормы разрешения кризис-
ной ситуации, направленные на сохранение за семейно-родственной 
группой мужа прав на воспитание его потомства, сказываются на даль-
нейшей судьбе как самой женщины, так и ее детей. Достаточно часто 
родители мужа просят бывшую невестку оставить им на воспитание 
(«по традициям семьи отца») хотя бы одного из ее сыновей. Бывают 
случаи, когда женщина просит родственников мужа взять на воспита-
ние ее детей («пусть останутся в своем роде»), а сама выходит замуж и 
живет в новой семье.

Традиционная оценка непререкаемости родства по линии отца и со-
хранения родовой организации общества хорошо прослеживается и в 
обычае заключения левиратного брака. В настоящее время (так же, как и 
в советское) левиратный брак может быть официально заключен только 
при условии наличия в семье неженатого брата покойного мужа и при 
согласии вступающих в брак. Если семья покойного мужа живет, руко-
водствуясь обычно-правовыми нормами, то родители покойного могут 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



109

Брак и семья у казахов в конце XIX — начале ХХI в.

настоять на заключении подобного брака, хотя сейчас этот обычай за-
меняется практикой проживания вдовы, которая остается незамужней 
до конца жизни, с семьей умершего мужа. В таком случае к женщине 
относятся с большим уважением, считая, что она посвящает свою жизнь 
воспитанию детей по традициям семьи их отца. Если вдова решается на 
повторное замужество с представителем другой семейно-родственной 
группы, то часто она поступает как в случае развода: оставляет детей 
или хотя бы одного сына на воспитание родителям и родственникам 
умершего мужа.

Устойчивость традиционных представлений об общей родовой кро-
ви можно увидеть и в широко распространенном обычае усыновления 
детей родственников бездетными семьями (по линии отца), и в тради-
ции воспитания сирот в семьях братьев покойного отца.

Нужно признать, что, несмотря на серьезную борьбу с родовой орга-
низацией, которую вели как имперские власти, так и советское руководс-
тво, элементы родового самосознания не потеряли своей актуальности 
в настоящее время и остаются важными факторами при определении 
основных ценностных ориентиров современного казахского общества. 
Именно через систему традиционных социальных связей происходит 
регулирование межличностного общения как в повседневной жизни, 
так и в обрядовой практике. Крепость родственных связей оказалась 
сильнее экономических преобразований. Устойчивая генеалогическая 
организация характерна в первую очередь для кочевых обществ и обус-
ловлена спецификой передачи информации и прав собственности в ко-
чевой среде. Однако при переходе казахов на полукочевой, а затем на 
полностью оседлый образ жизни она не утратила своего значения. 

Это вовсе не означает, что «каркас» социальной модели казахского 
общества лишен подвижности. Естественно, общественные структуры 
реагируют на изменения действительности и адаптируются к новым ус-
ловиям, но такие понятия, как «родство» и «происхождение» остаются 
действенными при характеристике уровня развития социальных связей 
в современном казахском обществе и характера его взаимоотношений с 
внешним миром. В настоящее время групповая идентичность продол-
жает быть одним из основных этнических символов казахов, активно 
пропагандируемых государством и поддерживаемых обществом. 

Это позволяет на современном этапе говорить о том, что знание сво-
ей родословной и осознание себя в рамках этой структуры становят-
ся фактором обыденного сознания и дополняют тот запас культурных 
ценностей и традиций, который, по сути, составляет этническое само-
сознание. Представления о социальной организации в основном бази-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



110

И.В. Стасевич

руются на традиционных общинных нормах и в значительно меньшей 
степени — на политических и экономических факторах. Несомненно, 
что при современном уровне развития мировой экономики, процессах 
глобализации осознание жизнеспособности традиционной социальной 
организации (или даже отдельных ее элементов) становится одним из 
действенных механизмов сохранения и адаптации традиционных форм 
культуры в современном мире.

***

1 В этнографической литературе по кочевым этносам за отдельным таксономическим 
подразделением закрепилось не совсем удачное название «род». В контексте своей работы 
я буду рассматривать «род» как объединение минимальных линиджей — семейно-родс-
твенных групп (или расширенных семей; по: Bacon E. Obok а Study of Social Structure in 
Eurasia // Viking Fund Publications in Anthropology. N.Y., 1962. № 25. P. 68–69, 84; Szunkiewich 
Siawoi Kin Groups in Medieval Mongolia // Ethnologia Polona. Vol. 1. P. 115–116; и др.) У ка-
захов семейно-родственная группа называлась бир ата баласы, у киргизов — бир атанын 
балдары, что в дословном переводе означает «дети одного отца» (Абрамзон С.М. Киргизы и 
их этногенетические и историко-культурные связи. Л., 1971. С. 185, 189; Курылев В.П. Се-
мейно-родственные группы у казахов в конце XIX — начале XX в. (по некоторым литера-
турным источникам) // Семья и семейные обряды у народов Средней Азии и Казахстана. 
М., 1978. С. 133). Семейно-родственные группы могли жить разобщено, но были связаны 
родством (могли называться по имени предка-мужчины, отстоящего от старших членов 
семьи на 3–5 поколений), хозяйственно-экономическими интересами, имели некоторые 
общие права и обязанности и объединялись различными формами материальной взаимо-
помощи (Абрамзон С.М. К вопросу о патриархальной семье у кочевников Средней Азии // 
Краткие сообщения Ин-та этнографии АН СССР. М., 1958. Вып. 28. С. 28–35; Джумагу-
лов А.Семья и брак у киргизов Чуйской долины. Фрунзе, 1960. С. 14–19). Семейно-родс-
твенные группы заметно менее устойчивы, чем семьи, составляющие их, раздельно вла-
деющие скотом и ведущие самостоятельное хозяйство.

2 Аргынбаев Х.А. Традиционные формы брака у казахов // Этническая история и тра-
диционная культура народов Средней Азии и Казахстана. Нукус, 1989. С. 248.

3 Гродеков Н.И. Киргизы и кара-киргизы Сыр-Дарьинской области. Ташкент, 1889. 
Т. 1: Юридический быт. С. 29.

4 Аргынбаев Х.А. Традиционные формы брака у казахов. С. 248–249.
5 Загряжский Г. Юридические обычаи киргиз и о народном суде у кочевого населения 

Туркенстанского края по обычному праву (зан) // Материалы для статистики Туркестанс-
кого края. СПб., 1876. Вып 4. С. 155–156, Гродеков Н.И. Указ. соч. С. 28–29.

6 Баллюзек Л.Ф. Народные обычаи, имевшие, а отчасти и ныне имеющие в малой кир-
гизской орде силу закона // ЗОО Русского географического общ-ва (РГО). Казань, 1871. 
Вып. 2. С. 79–80; Добросмыслов А.И. Суд у киргиз Тургайской области в XVIII–XIX веках. 
Казань, 1904. С. 45–46

7 Аргынбаев Х.А. Традиционные формы брака у казахов. С. 254.
8 Тронов В.Д. Обычаи и обычное право киргиз // Записки РГО по отделению этногра-

фии. СПб., 1891. Т. 17. Вып. 2. С. 75.
9 Материалы по казахскому обычному праву, опубликованные семипалатинским об-

ластным статистическим комитетом в 1886 году // Материалы по казахскому обычному 
праву. Алматы, 1998. С. 326.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



111

Брак и семья у казахов в конце XIX — начале ХХI в.

10 Аргынбаев Х.А. Традиционные формы брака у казахов. С. 255.
11 Подробнее об обычае левирата у казахов см. статью автора: Стасевич И.В. Левират-

ный брак в обычном праве казахов // Материалы II Междунар. конф. «Россия и тюркский 
мир. Востоковедение и африканистика в университетах Санкт-Петербурга, России, Евро-
пы». СПб., 2007. С. 256–272.

12 Аргынбаев Х.А. Традиционные формы брака у казахов. С. 257.
13 Подробнее о добрачных отношениях между женихом и невестой у казахов см. ста-

тью автора: Стасевич И.В. Добрачные отношения в традиционном обществе казахов // 
Лавровский сборник: материалы Среднеазиатско-Кавказских исследований 2006–2007 гг. 
СПб., 2007. С. 181–184.

14 Дмитриев С.В. Материалы ревизии сенатора К. К. Палена по традиционному семей-
ному праву казахов конца XIX — начала ХХ века // Вестник Новосибир. гос. ун-та. Серия 
«История, филология». Новосибирск, 2006. Т. 5. Вып. 3. С. 124.

15 Курылев В.П. О формах семьи у казахских кочевников и полукочевников и у не-
которых других тюрко-монгольских народов (конец XIX — начало ХХ в.) // Этническая 
и этносоциальная история народов Кавказа, Средней Азии и Казахстана. СПб., 1995. 
С. 140–170.

16 Курылев В.П. Указ. соч. С. 161.
17 Артыкбаев Ж.О. Социальная организация и структура казахского общества в XIX 

веке // Библиотека казахской этнографии. Астана, 2007. Т. 10. С. 187.
18 Хазанов А.М. Кочевники и внешний мир. Алматы, 2002. С. 228.
19 Вообще, по нормам адата, отец и мать не могли быть осужденными за неисполнение 

своих обязанностей по отношению к детям. При возникновении конфликта старшие родс-
твенники старались как можно скорее восстановить согласие в семье, ведя переговоры со 
спорящими сторонами, давая советы по мирному решению насущной проблемы.

20 Дмитриев С.В. Указ. соч. С. 125.
21 Левшин А.И. Описание киргиз-казачьих или киргиз-кайсацких орд и степей. СПб., 

1832. Ч. 3. С. 167–184.
22 В англоязычной литературе такая форма семьи получила название stem-family. 

Подробнее см.: Хазанов А.М. Социальная история скифов. Основные проблемы развития 
древних кочевников евразийских степей. М., 1975. С. 94–98.

23 Гродеков Н.И. Указ. соч. С. 45.
24 Материалы по киргизскому землепользованию. СПб., 1989. Т. 1: Кокчетавский уезд. 

С. 70.
25 Кармышева Дж.Х. Семья и семейный быт // Культура и быт казахского колхозного 

аула. Алма-Ата, 1967. С. 185.
26 Кармышева Дж.Х. Указ. соч. С. 190–195.
27 Аргынбаев Х.А. Семейно-брачные отношения у казахов в советскую эпоху // Акту-

альные проблемы истории советского Казахстана. Алма-Ата, 1980. С. 304.
28 Аргынбаев Х.А. Семейно-брачные отношения у казахов в советскую эпоху. С. 302–

315.
29 Аргынбаев Х.А. Семейно-брачные отношения у казахов в советскую эпоху. С. 315; 

Сабинов Н.С. Общественная жизнь и семейный быт казахов-колхозников (по материалам 
Алма-Атинской и Джамбульской областей) // Труды Института истории, археологии и эт-
нографии Академии наук Казахской ССР. Алма-Ата, 1956. Т. 3. С. 199–202.

30 Сабинов Н.С. Указ. соч. С. 192.
31 Там же. С. 202.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



Н.С. Терлецкий

НЕКОТОРЫЕ ДРЕВНИЕ АТРИБУТЫ МУСУЛЬМАНСКИХ 
МЕСТ ПАЛОМНИЧЕСТВА И ПОКЛОНЕНИЯ 

(к вопросу о функциях и символизме туга)

Практика совершения паломничеств и поклонения (зийарат) к по-
читаемым объектам (мазарам), вероятно как никакая другая мусуль-
манская традиция, впитала элементы доисламской эпохи. Подавляющее 
большинство действий паломников, сопровождающих посещение мно-
гочисленных мест поклонения Центральной Азии, как и фактически все 
атрибуты этих почитаемых объектов1, уже давно обретшие статус кано-
ничных в рамках региональной специфики ислама, по своему существу 
принадлежат стадиально более ранним формам религиозных представ-
лений. Они были восприняты мусульманской религией из доисламских 
верований и культов, переработаны и инкорпорированы в ее рамках, об-
ретя новое эмоциональное и смысловое наполнение2.

Тесно связанный с традицией почитания праведников (аулийа), пер-
сонажей мусульманской агиологии, пиров, шайхов и других деятелей 
суфизма, прославившихся своим благочестием, зийарат распространен 
по всему исламскому миру. Однако мало где он играет столь важную 
роль, как в Центральной Азии, по сути представляя собой ключевой 
компонент, определяющий местную особенность религиозной жизни. 
В полной мере отмеченное выше влияние древних представлений и ве-
рований на традицию зийарата относится и к такому атрибуту объектов 
паломничества, как туг (особое сооружение, возводимое на мазарах). 
Это обычай, несомненно уходящий корнями в эпоху, предшествовав-
шую появлению и установлению в регионе ислама. 

Рассмотрению данного специфического элемента мазара в контексте 
прослеживания судьбы традиции, ее трансформации или же, напротив, 
сохранения ее характерных особенностей в условиях смены мировоз-
зренческих установок, уделено особое внимание.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



113

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

Следует отметить, что степень изученности данной проблематики 
далека от удовлетворительной, а имеющиеся на настоящей момент све-
дения научной литературы относительно тугов весьма скудны. Боль-
шинство из них носит фрагментарный характер и ограничивается лишь 
беглым упоминанием, зачастую лишенным даже краткого описания. 
Среди исследований, в той или иной мере затрагивающих эту темати-
ку, следует отметить несколько работ Г.П. Снесарева, В.Н. Басилова, 
О.А. Сухаревой, А.Л. Троицкой, Л.А. Чвырь и других авторов. 

Впрочем, можно констатировать, что ни в одной из них туг не был 
самостоятельным и главным объектом внимания, а справочный харак-
тер и объем единичных словарно-энциклопедических статей3 по дан-
ному вопросу вряд ли позволяет отнести их в разряд полноценных на-
учных изысканий, в достаточной степени заполняющих имеющиеся на 
данный момент лакуны. Между тем вопрос о происхождении, функциях 
и символизме туга в рамках традиции мусульманского паломничества 
представляется весьма любопытным, а его более детальная разработка 
позволяет полнее раскрыть особенности данной сферы религиозного 
поведения жителей центральноазиатского региона.

Внешний облик туга, являющегося важным (хотя и необязатель-
ным) атрибутом мазара, может варьироваться. Однако в своем наиболее 
общем и широко распространенном виде он представляет собой вер-
тикально расположенный деревянный шест, установленный в непос-
редственной близости от почитаемого объекта. Туг обычно венчается 
навершием (тадж-и туг) разнообразной конфигурации, хотя наиболее 
распространенными являются изображения раскрытой ладони (панд-
жа, хамса) или нераскрывшегося бутона4. 

Исследователи отмечают, что в различных районах Центральной 
Азии пользовались популярностью различные формы наверший. Так, 
в Хорезме почти не встречаются навершия в форме человеческой ладо-
ни, столь характерные для мазаров других районов Центральной Азии5. 
Тадж-и туг обычно выковывался или отливался из металла, преиму-
щественно железа, реже из бронзы или серебра (навершие из более до-
рогого материала свидетельствовало о значительных популярности и 
благосостоянии мазара). Сам шест может быть изготовлен в виде цель-
ной деревянной жерди либо же быть составным и представлять собой 
несколько звеньев, скрепляемых друг с другом. Под навершием обычно 
установлена горизонтальная перекладина небольшой длины, к которой 
крепятся кусок материи, часто треугольной формы (в основном красно-
го или белого цвета), пучки конского волоса (или конский хвост), иногда 
колокольчики и разноцветные ленты6.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



114

Н.С. Терлецкий

Размеры туга также могут существенно различаться. По всей веро-
ятности, не в последнюю очередь на высоту шеста оказывала влияние 
его функция служить своеобразным ориентиром — указателем маза-
ра. Следовательно, высота определялась особенностями окружающего 
ландшафта. Таким образом, логично предположить, что чем в менее от-
крытом месте располагается объект паломничества (например, в глуби-
не квартала, в удалении от дороги, если он скрыт от взгляда прохожего 
деревьями, формами рельефа местности и т.п.), тем выше должно быть 
древко. Определенное воздействие на габариты туга мог оказывать и 
«ранг», «статус» мазара: атрибуты более популярных мест паломничес-
тва, привлекавших многочисленных посетителей даже из отдаленных 
регионов (что естественным образом отражалось на благосостоянии ма-
зара), имели более внушительный вид, чем атрибуты небольших маза-
ров, обладавших статусом «местных» святынь, удовлетворявших нужды 
жителей отдельного селения или городского квартала, проявляясь как в 
качестве и стоимости используемых для их сооружения материалов, так 
и в их габаритах. 

Впрочем, о каких-либо жестких закономерностях вряд ли можно 
говорить, поскольку имеется достаточно много примеров, иллюстри-
рующих наличие весьма высоких тугов на малопосещаемых объектах, 
располагающихся в хорошо просматривающейся, например степной, 
местности, и весьма скромных — на популярных; или же вовсе их от-
сутствие. По всей видимости, наиболее стандартной следует признать 
длину шеста порядка 5 м, хотя имеются и исключения. 

В этом отношении весьма примечательна т.н. «усыпальница» Йусуфа 
Хамадани, находящаяся в селении Беш-мерген («пять охотников») в значи-
тельном отдалении от основных центров Хорезма. К задней стене мазара, 
представляющего собой примитивное каркасное сооружение с глиняной 
обмазкой типа жилого дома с плоской крышей, прислонены гигантские 
туги — ритуальные знамена. Большинство из них представляли собой 
срубленные под корень стволы тополей с прикрепленными полотнищами 
флагов, опутанными обетными тряпочками — дарами паломниц7.

Отсутствие четких регламентаций наблюдается и в отношении места 
расположения туга. Конструктивные особенности объекта паломничес-
тва, в первую очередь наличие погребального сооружения — могилы 
почитаемого персонажа, а также архитектурно оформленной надмогиль-
ной постройки — мавзолея, оказывают определенное влияние на места 
установки. Так, среди общих черт центральноазиатских мазаров, име-
ются в виду прежде всего хорезмские святилища, Г.П. Снесарев называ-
ет знамена, которые помещаются внутри, около надгробия или снаружи 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



115

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

у входа8. Туги могут находиться как с правой, так и с левой стороны у 
изголовья или подножья надгробного сооружения, а также в других мес-
тах внутреннего помещения. На мазаре Мухаммада Башшара в кишлаке 
Мазар-и Шариф внушительных размеров туг, представляющий собой 
грубо отесанный ствол дерева около 8 м высоты, расположен в центре 
главного помещения, перекрытого куполом, являя собой, по сути, доми-
нанту всего интерьера. Что касается месторасположения шестов со зна-
менами и навершиями, установленных снаружи помещений, то и здесь 
особых закономерностей отметить не удается. Туги располагаются как 
в непосредственной близости от основного объекта почитания, так и на 
относительном удалении.

Туги помещаются не только в мазарах-усыпальницах, представля-
ющих собой архитектурные сооружения, или близ них. Так, приводя 
описание святилища, связанного с именем Султан Ваиса, Г.П. Снесарев 
информирует, что объект располагался в значительном удалении от са-
мой усыпальницы, в пустынной местности, и представлял собой искус-
ственно сооруженную на скальном выступе огромную груду больших 
и малых камней, увенчанную шестами (тугами), повязанными обет-
ными тряпочками. «Это было типичное обо из числа тех примитивней-
ших святилищ, которые разбросаны на огромных территориях Средней 
Азии, Казахстана, Бурятии, Монголии и других мест Азии»9.

Следует отметить, что туг не только является атрибутом мазара, но 
иногда и сам может служить объектом паломничества. Характерный при-
мер подобного святилища — памятник, именуемый Шахи-Мардан, кото-
рый находится в 9 км к юго-востоку от озера Тудакуль. На данном мазаре 
отсутствуют какие-либо постройки. На одном из холмов установлен вы-
сокий деревянный столб — туг с белым треугольным полотнищем. В ос-
новании туга лежит ничем не примечательная крохотная полоска плотно 
сцементированного песчаника. Этот клочок каменистой почвы вместе со 
знаменем обнесен невысокой, около 30 см, оштукатуренной кирпичной 
оградой. С наружной стороны ограды, напротив туга, имеется несколь-
ко захоронений. Их могильные холмики обложены тонким квадратным 
кирпичом. Таким же кирпичом выложен ствол полувысохшего колодца, 
расположенного в 150–200 м к югу от Шахи-Мардан.

В лексику народов современной Центральной Азии термин туг был 
заимствован из средневековых тюркских языков. В словарях приводит-
ся несколько вариантов его перевода. Так, в Словаре тюркских наречий 
В.В. Радлова слово туг переводится как «знамя, штандарт, навешанный 
на кончик знамени или штандарта»10. В уйгурском языке «знамя» обоз-
начается близкой формой т╛╗. Словарь древнетюркских наречий так-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



116

Н.С. Терлецкий

же в качестве основного значения термина туг11 приводит «знамя», или 
«бунчук»12. Среди реже встречающихся форм написания отмечаются 
ту╗, ╚╛╒, ╚╛╗13. Клосон (Clauson) возводит происхождение термина к 
китайскому ту, обозначающему знамя14. Среднекитайское док, а также 
само заимствование, по всей видимости, имело место ранее15. Ряд оте-
чественных ученых — Б.Я. Владимирцов, С.Е. Малов, М. Рясянен — 
также считают термин туг заимствованным из китайского языка16. 
Наряду с этим некоторые исследователи утверждают, что слово имеет 
исконно тюркское происхождение17.

Что касается знамени, то здесь речь шла о боевом штандарте и зна-
мени, обозначающем место сбора на поле битвы. Традиционный древ-
нетюркский туг представлял собой конский хвост, или пучок конского 
волоса, прикрепленный к жерди. В районах глубинной Центральной 
Азии (Тибете и прилегающих территориях) использовался также хвост 
яка — кутас18.

Появление флагов в регионе относится к глубокой древности. Бо-
евые знамена (туги) были неотъемлемой принадлежностью военного 
снаряжения кочевников; особое знамя имел каждый род19. Для их обоз-
начения в мусульманской Евразии существовало несколько терминов, 
некоторые из которых были привнесены арабскими завоевателями. На-
иболее распространенным и общим из них был ‘алам — букв. «флаг, 
указатель», в своем первом значении совпадает с арабскими терминами 
лива’ и райа, персидскими банд и дирафш, тюркским байрак и санджак. 
Во времена Мухаммада для обозначения флага, по всей видимости, в 
равной мере использовались слова лива’ и райа, реже — ‘алам20. В бо-
лее поздний период флаги стали играть важную роль в исламе21. Что 
касается Центральной Азии, то в этом регионе, наравне с привнесенны-
ми обозначениями, сохранился и термин туг. Успешные завоевательные 
походы правителей Мавераннахра способствовали распространению 
этого термина в других землях. Любопытно отметить, что тюркские 
войны способствовали распространению данного термина, в частности, 
на Индийский субконтинент: Гийас ад-Дин Туглук (туглук — буквально 
человек с тугом) в начале VIII/XIV в. стал основателем новой линии 
делийских султанов — Туглукидов (720–815/1320–1412).

В средневековых литературных источниках и памятниках изобрази-
тельного искусства упоминания о знаменах встречаются неоднократ-
но22. Прикрепленные к основному полотнищу конские хвосты, означав-
шие боевые заслуги, а также пышный бунчук на копье являлись само-
стоятельным знаком отличия. Монгольские знамена ХII–ХIII вв. имели 
небольшой размер, были прямоугольной формы и представляли собой 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



117

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

полотнища, укрепленные на длинном древке с пикообразным наверши-
ем. К основному полотнищу были прикреплены треугольной формы 
«хвосты», сделанные из ткани другого цвета. О разнообразии знамен и 
их модификаций свидетельствуют, в частности, миниатюры Тимурид-
ской эпохи. В армии самого амира Тимура флаги играли важную роль 
в управлении войсками, служа определенным средством визуальной 
коммуникации во время боя. В значении «боевое знамя» слово туг пе-
решло из тюркских языков в монгольский и даже в тибетский и тунгус-
ский языки. Марко Поло заявляет, что данный термин использовался 
для обозначения военного корпуса армии великого хана численностью 
в 100 тыс. человек23. 

Памятники центральноазиатской письменности также часто упоми-
нают туги — военные знамена. Так, историк ат-Табари рассказывает о 
тукат ат-турк, тех из тюркских хаканов, которые наблюдали арабс-
кие передовые разведывательные части, когда под руководством Аса-
да б. ‘Абд Аллаха ал-Касри совершали военную кампанию в Хуттале в 
верховьях Амударьи в 119/737 г.24 Несмотря на то что из приведенного в 
сочинении контекста нельзя с полной уверенностью установить, в каком 
именно значении употребляется здесь термин туг (как знамя или как 
символ из конских хвостов), логично было бы ожидать, что для опреде-
ления обыкновенного флага в сочинении ат-Табари использовалось бы 
традиционное слово ‘алам25. 

Внешний вид знамени главнокомандующего мог варьироваться, од-
нако обычно включал высокое древко, навершие (махча) и собственно 
полотнище прямоугольной или треугольной формы, которое крепилось 
вертикально. Ал-Кашгари описывает туг как знамя (‘алам) правителя, 
изготовленное из парчи или шелка оранжевого цвета. По всей видимос-
ти, последнее следует считать следствием влияния со стороны Китая26. 
Навершия также были разнообразны, могли быть фигурными или про-
стыми, пикообразными, изготавливались из латуни, позолоченной меди 
или жести. Так же, как и туги, устанавливаемые на мазарах, навершия 
боевых знамен часто имели вид раскрытой пятерни или орнаментиро-
ванного раскрывшегося или закрытого бутона. Часто на них имелись 
каллиграфические надписи религиозного содержания. Иногда к вер-
хушке знамени прикреплялся кутас, служивший знаком храбрости и 
воинской доблести27.

Боевые знамена (туги) являлись не только указателями места сбора 
и ориентирами в ходе битвы. Будучи символами определенных племен 
или родов, они также способствовали поднятию и поддержанию боево-
го духа. Так, в сочинении «Фирдаус ал-Икбал» в разделе о завоеватель-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



118

Н.С. Терлецкий

ных походах времен хивинского правителя Елтюзер-хана, в частности, 
рассказывается, что «у племени йомут есть один особый обычай, всякий 
раз, когда они приведены в смятение или находятся в безысходном поло-
жении в результате нападения неприятеля, они сплачиваются, переходят 
в атаку и сражаются в боевом строю (йасал) и с [поднятыми] знамена-
ми (туг). Ежели им не суждено победить, то они вскоре оставляют эти 
попытки и спасаются бегством. Ни один другой народ не атакует столь 
ожесточенно, как они, и ни одна армия не может сдержать подобной 
атаки. В тот период йомутская армия в боевом строю и с [поднятыми] 
знаменами (туг) подобным образом, бросалась на победоносные войска 
и начиналась жестокая битва»28.

Тесно связано с военной тематикой и второе значение термина 
туг — «барабан»29. Свидетельства этому имеются, в частности, у Мах-
муда ал-Кашгари в «Диван-и лугат ат-турк». Он говорит о тугах как 
о барабанах, в которые били в присутствии (или предвещая прибытие) 
правителя. В исламскую эпоху схожее значение приобрел термин нак-
кара, обозначающий ударный музыкальный инструмент, составляющий 
основу наккара-хана — своеобразных придворных оркестров, совме-
щающих функции военного оркестра и музыкального сопровождения 
придворных церемоний30.

У древних тюрков и знамя, и барабан были одними из символов вер-
ховной власти. Подобная роль туга иллюстрируется в описаниях це-
ремонии обретения Темучином власти: на курултае провозгласив себя 
Чингисханом улуса Эке-Монгол, он учредил свой туг — знамя или 
штандарт, подобный штандартам (бунчукам) тюркских ханов. Он пред-
ставлял собой шест, с верхнего конца которого свисали девять хвостов 
белого яка31. В персоязычных источниках подобный девятиножный туг 
именовался тук-и нухпайи32. Монгольский вариант — есун колту чахаан 
тух — «белый девятиножный бунчук (знамя)», вероятно, связан с бун-
чуком с девятью навешанными на него хвостами (число 9 у тюрков и 
монголов всегда имело символическое значение и обозначало предель-
ное количество подношений, подарков). Знамя являлось одним из вне-
шних признаков ханской власти. 

Ссылаясь на сведения, приведенные в вышеупомянутом сочинении 
Махмкда ал-Кашгари33, академик В.В. Бартольд говорит, что «высшее 
число знамен, которое могло быть у одного хана, было девять; когда го-
ворили о хане с девятью знаменами (токуз туглуг хан), то это вызыва-
ло представление о самых могущественных ханах»34. Этот штандарт во 
время сражений всегда несли впереди, когда Чингисхан сам присутство-
вал на поле битвы. У каждого из военачальников имелись свои, менее 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



119

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

пышные штандарты. После смерти Чингисхана возникла легенда, что 
его душа поселилась в туге и слилась с сульдэ, или духом, охраняющим 
борджигинов и защищающим всех монголов35.

О туге как отличительном признаке носителя верховной власти со-
общает в своих знаменитых записках Плано Карпини, повествуя «об 
устройстве двора императора и его князей»: «Если мы хорошо помним, 
то думаем, что пребывали там [т.е. при дворе правителя. — Н.Т.] в до-
вольстве четыре недели, и мы полагаем, что там справляли избрание, но 
там его не обнародовали. И об этом можно было догадываться главным 
образом потому, что всякий раз, как Куйюк выходил там из шатра, то, 
пока он пребывал вне ограды, пред ним всегда пели, а также наклоняли 
какие-то красивые прутья, имевшие вверху багряную шерсть. Этого не 
делали ни перед каким другим вождем. А ставка эта, или двор, имену-
ется ими Сыра-Орда»36. По всей вероятности, под прутьями с багряной 
шерстью подразумевался туг — своеобразные знамена, украшенные 
конскими хвocтами.

В описаниях военной жизни эпохи Тимура также фигурируют 
туги. В «Уложении Тимура» рассказывается о традиции проведения 
особых мероприятий, поднимающих дух и настрой воинов37. Эти тор-
жества проходили в виде военных смотров, иногда длившихся более 
двух дней, и сопровождались ударами в барабаны, имеющими патети-
ческое звучание.

Туги (в значении как знамени, так и ударного инструмента) исполь-
зовались и при определении статуса воинского ранга. Так, в разделе 
«Вручение знамени и барабанов» упоминается: «Повелеваю каждому 
из двенадцати старших амиров вручить по одному знамени и наккара. 
Амир ал-умара вручить знамя, наккара, туг и чартуг. Старосте — минг-
баши вручить туг и карнай. Амирам из нашего рода вручить по одному 
бургу. Каждому из четырех беков вручить по одному знамени, наккара, 
чартугу, бургу. Любому из двенадцати амиров, кто укротит порыв врага 
и покорит или отвоюет какое-либо государство из-под патронажа и гне-
та противника, тому в награду вручить знамя, туг, наккара, повысить 
в должности амира двенадцатой степени»38. В качестве поощрения для 
каждой степени присуждалось определенное количество знаков отли-
чия: «Если степень четвертая, то вручить по 4 наккара, 4 туга, 4 туман-
туга и чартуга, ежели степень двенадцатая — то в соответствии с этим 
по 12 наккара, туга, тумантуга, чартуга»39. 

Размышляя о роли туга как особого рода маркера ранга придворных, 
статусного подарка, повышающего социальное положение человека, не-
обходимо упомянуть о том, что данный термин также обозначал кисть 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



120

Н.С. Терлецкий

из волос конского хвоста на знамени или шлеме в качестве степени, 
жалуемой пашам40. Таким образом, туг мог обозначать не только то, 
что мы называем словом «знамя, штандарт», но и «султан» на головном 
уборе Чинигизидов. В качестве такого знака могли выступать и перья, 
например, на боевом шлеме, на котором часто для них делались одно-
два гнезда на маковке либо спереди по бокам. Такие шлемы — шлемы 
социально высоких лиц, полководцев — назывались тугулга/туглуга41.

Статусное значение, неотъемлемый признак носителя власти, кото-
рое имел туг, в частности, демонстрирует фраза из «Джами’ ат-тава-
рих»: «Тук-ра йагламиши кард»42, то есть буквально «намазал туг мас-
лом», что означает высокую степень уважения, почета и доверия43. Еще 
один показательный пример приведен в словарной статье «туг» «Слова-
ря тюркских наречий» В.В. Радлова: «Фылан пашанын туђлары алын-
ды» — «Этот паша уволен от должности»44, то есть буквально «этот 
паша лишился своих тугов». 

Пример подобного рода приводится и в сочинении Мухаммада Риза 
Мираб Агихи «Джами ал-вакиат-и султани» в разделе «История царс-
твования Мухаммада Амин-хана»: «На другой день, в понедельник, хан 
занялся здесь смещением и назначением должностных лиц. У некото-
рых военачальников, которые проявили в работе негодность и нераспо-
рядительность, были отобраны знамена и вручены тем военачальникам, 
которые отличались своей храбростью и искренней преданностью его 
величеству. Например, туг (бунчук) Эвез-ходжи шейх-уль-ислама был 
отнят ханом и передан преданному и распорядительному Мухаммед Са-
лих-аталыку, а знамя Пир Назар-инака передано храброму и достойному 
амиру Торе Мурад-аталыку, знамя Карлы-юзбаши было передано храб-
рому и исполнительному Бекешу-халифе и т.д.»45

При ранних Османах туг продолжал оставаться символом верхов-
ной власти. Султаны выступали в боевые походы под своими знамена-
ми (иногда на древке водружалась, наряду с прочими, эмблема в виде 
полумесяца хилал) и семью или девятью тугами — конскими хвостами, 
свешивающимися с шеста, увенчанного золотым шаром. Правители, за-
нимавшие подчиненное султану положение, обладали меньшим коли-
чеством тугов: санджак бей и мир-ливас имели по одному тугу; бейлер-
бей — два; визири, как куббе визири, относящиеся к верховному дивану, 
так и местные, — по три; а великий визир — пять46. 

Источники более позднего периода рассказывают о несколько иной 
иерархии: бунчук, или туг, являлся знаком достоинства паши и был со-
ставлен из двух или трех белых длинных конских хвостов, заплетенных 
и подвешенных к копью, древко которого выкрашивалось в красный 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



121

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

цвет с полумесяцем на верхушке. Султан имел бунчук с семью хвос-
тами; великий визир — с пятью; бейлербей — с тремя; румынский гос-
подарь — с двумя; санджакбей — с одним. Бунчуки несли впереди сул-
тана, господаря в торжественных случаях и при выступлении на войну. 
При разжаловании господаря либо паши у него отнимался и бунчук. Туг 
был отменен при султане Махмуде II47.

Желание продемонстрировать собственное величие и мощь своей 
армии подталкивало правителей к обладанию особого рода «парадны-
ми» тугами, использовавшимися, видимо в сугубо церемониальных 
целях. Так, в упоминавшемся выше сочинении «Фирдаус ал-Икбал» 
говорится, что хивинский правитель Елтюзер-хан «дабы превознести 
знамена своего величия и принизить врагов государства, изготовил туг 
из золота, который сиял подобно солнцу и был достоин Его Величества; 
для сверкающего полумесяца на его флагштоке было потрачено тысяча 
мискалей золота, и он был украшен драгоценными камнями»48.

Туг как военный атрибут и показатель ранга военного чина продол-
жал бытовать в Центральной Азии и в эпоху позднего cредневековья и 
Нового времени. Например, в бухарской армии существовало военное 
звание минг-баши, командира тысячи человек, которого также называли 
туксаба, так как он командует полком, имеющим знамя (туг). Об этой 
должности упоминает в своих записках Филипп Ефремов, российский 
унтер-офицер, посетивший Бухарию, Хиву и другие страны Востока в 
конце XVIII в. Он определял носителей тугов как «князей»49. Туксаба 
представлял собой седьмой чин в бухарском военном сословии, так на-
зывали и градоначальников, которые имели и придворные функции (в 
частности, они ставили блюда с кушаньями перед государем).

Несомненно, туг как боевое знамя не только служил утилитарным 
целям, будучи, например, ориентиром на поле битвы или показателем 
социального статуса владеющего им придворного, но и был предметом, 
заключавшим глубокий сакральный символизм. В монгольской тради-
ции туг издревле имел сакральное значение, символизируя духа-защит-
ника народа и войска50. 

Весьма красочное описание отношения к тугу как к особо почита-
емому объекту приводится в записках Захир ад-Дина Мухаммада Бабу-
ра, в рассказе о приготовлениях к выходу в боевой поход: «…По мон-
гольскому обычаю заколдовали знамя. Хан сошел с коня. Перед ханом 
водрузили девять бунчуков (туг). Один монгол, привязав белую бязь к 
средней бычачьей мозговой кости, взял ее в руку, а другой монгол при-
вязал три куска длинной бязи к трем бунчукам пониже хвостов (кутас). 
Пропустил их под бунчужными древками. На край одной бязи вступил 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



122

Н.С. Терлецкий

хан; на край другой бязи — султан Мухаммед Ханикэ (сын хана). Тот 
монгол, который эти куски привязывал, взяв в руку обвязанную бязью 
среднюю бычачью мозговую кость, произнося что-то по-монгольски 
и обратившись к бунчукам, делает знаки. Хан и все присутствующие 
брызгают кумысом в сторону бунчуков… Все стоящие в строю воины 
издают один боевой клич (суран). Трижды так проделывают. После это-
го, сев на коней и кликнув боевой клич, все это войско мчится вдаль. 
Среди монголов установление Чингиз-хана тузук держится и поныне 
точь-в-точь, как Чингиз-хан их создал и оставил»51.

Те значение и ценность, которыми обладало знамя у народов Цент-
ральной Азии, являя собой символ племенной гордости, наглядно ил-
люстрирует Махмуд б. Вали во второй части своего сочинения «Бахр 
ал-асрар фи манакиб ал-ахйар» в «Рассказе о некоторых делах Рашид-
хана в странах Кашгар и Могулистан», когда приводит сведения о воен-
ных действиях ‘Абд ар-Рашид-хана против объединенных сил казахов 
и киргизов во главе с Буйдаш-султаном. В частности, здесь говорится, 
что в день решающей битвы «в руки [войска яркендского] двора попало 
девять [казахских] знамен. Воспользовавшись [своей] постыдно сохра-
ненной жизнью, Буйдаш-султан с немногочисленными [остатками вой-
ска] спасся благодаря быстроте [своих] ног. И с того дня у казахов исчез 
обычай поднимать бунчук (туг) и возвышать знамя (‘алам). До сих пор 
их приметой служит то, что [у них] нет знамени и [у них в обычае] — 
формировать свое войско без [всякого] знамени»52.

Исследователи отмечают, что боевой штандарт, увенчанный свобод-
но свисающим хвостом яка, являлся предметом особого желания и да-
ровался лишь героям53. Еще одним подтверждением важности туга как 
символа племени, воинского подразделения и его ценности как военного 
трофея служат слова из летописи ат-Табари, повествующей о своего рода 
рыцарских поединках между арабским полководцем ал-Ахнафом б. Кай-
сом и противостоящими ему тюркскими воинами: «Подошли тюрки с 
теми, кого они собрали, и расположились около них. И сражались они с 
тюрками по утрам и вечерам, а ночью отходили от них, и так было не-
которое время. Ал-Ахнаф производил разведку их расположения ночью. 
Раз ночью вышел он после того, как получил сведения о них, как раз-
ведчик своих воинов, и, приблизившись к лагерю хакана, остановился. 
Когда рассвело, выехал один тюркский всадник с тугом и ударил в свой 
барабан. Затем он встал на таком расстоянии от лагеря, на каком ему 
полагается. Ал-Ахнаф напал на него и они обменялись ударами копий. 
И ударил его ал-Ахнаф копьем и убил и сказал раджазом… Затем он 
стал там, где стоял тюрок, и взял его туг. Вышел второй тюрок и сделал 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



123

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

то же, что и его первый товарищ. Затем он стал перед ним. Ал-Ахнаф 
напал на него и они обменялись ударами копий. Ал-Ахнаф ударил его 
копьем и убил и сказал раджазом… Затем он стал там, где стоял второй 
тюрок, и взял его туг. Потом из тюрков вышел третий и сделал то же, 
что те два мужа. Он стал перед вторым из них. Ал-Ахнаф напал на него 
и они обменялись ударами копий. Ударил его ал-Ахнаф копьем и убил и 
сказал раджазом…»54. 

Потеря туга в бою считалась большим позором, и поэтому он осо-
бенно охранялся: «Между мной и рекой [имеется в виду Ганг. — Н.Т.] 
располагалась армия 27 амиров, каждый из которых нес знамя (туг)… 
В день битвы когда Шир Шах выстроив свои боевые порядки, выдви-
нулся на битву, из всех этих 27 тугов ни одного не было видно, посколь-
ку высокопоставленные благородные мужи спрятали их из опасения, 
что неприятель может приблизиться к ним»55.

Однозначно определить, в какой степени в бытовом исламе видоиз-
менились изначальные доисламские ритуальные и религиозные фун-
кции туга, непросто. Видимо, в Центральной Азии уже с XIV в. туг 
становится непременным атрибутом мест поклонения, несмотря на 
весьма неоднозначное отношение к нему (вернее — к окружавшим его 
действиям, носившим явно языческий характер) со стороны суннитско-
го духовенства (даже представителей ханафитского мазхаба, наиболее 
терпимого к проявлениям и сохранению в тех или иных формах обычаев 
(‘урф, ‘адат), имевших доисламское происхождение)56. Тем не менее 
некоторые источники указывают, что установка нового туга (или об-
новление старого) над могилой почитаемого праведника считалась бо-
гоугодным делом, относящимся к поступкам категории саваб57.

Письменные памятники повествуют о традиции возведения тугов на 
местах захоронения мусульманских праведников. Так, в сочинении «Та-
зкира-йи Хваджа Мухаммад Шариф», посвященном жизни и деяниям 
известного деятеля суфизма58, в частности, говорится: «Остаток жизни 
Хазрата Великого Ходжи59 прошел в Яркенде. Он ежедневно выезжал и 
совершал прогулки по окрестностям города. Повсюду в земле лежали 
святые, но никто не знал этого. Хазрат Великий Ходжа вонзал в зем-
лю на таких местах туг, устраивал мазар и проезжал дальше, назначив 
шайха, подметальщика, имама и му’аззина»60.

Любопытную информацию о традиции возведения на могилах ту-
гов можно почерпнуть из плана-миниатюры Бухары, приобретенного в 
1858 г. в числе прочих материалов известным востоковедом П.И. Лер-
хом (1827–1884) для Азиатского археологического общества61. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



124

Н.С. Терлецкий

Рис. 1. Памирцы, Нагорная Бухара. И.И. Зарубин. 
Камень с изображениями и надписью. Выше с. Сучан на р. Гунте.

Рис. 2. Таджики, Искандер. Среднеазиатская этнологическая экспедиция, 
1927 г. Мазар Хугиво (Хучиво?)–Ходжи (с восточной стороны).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



125

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

Рис. 3. Таджики. Искандер. 
Среднеазиатская этнологическая экспедиция, 1927 г. Мазар в с. Шурмашк.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



126

Н.С. Терлецкий

Рис. 4. Таджики, Искандер. Среднеазиатская этнологическая экспедиция, 
1927 г. Мазар на дороге из с. Пасруд в с. Шурмашк.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



127

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

Р
ис

. 5
. Т

ад
ж

ик
и,

 с
. А

нз
об

, И
ск

ан
де

р.
 С

ре
дн

еа
зи

ат
ск

ая
 э

тн
ол

ог
ич

ес
ка

я 
эк

сп
ед

иц
ия

, 1
92

7 
г. 

М
аз

ар
 Д

ж
ан

да
-П

ут
 (

ли
це

во
й 

ф
ас

ад
).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



128

Н.С. Терлецкий

Рис. 6. Таджики, с. Канти, Искандер. 
Среднеазиатская этнологическая экспедиция, 1927 г. 

Мазар-кадамгох на дороге в с. Канти.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



129

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

Рис. 7. Таджики, с. Анзоб, Искандер.
 Среднеазиатская этнологическая экспедиция, 1927 г. 

Крыша мазара в с. Анзоб (МАЭ, № 3557–174).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



130

Н.С. Терлецкий

Рис. 8. Белуджи, Туркменская ССР, Байрам-Алийский р-н. 
Среднеазиатская этнологическая экспедиция, 1929 г. Могила святого шахида.

Рис. 9. Узбеки, Хива. От А.Л. Мелкова, 1947 г. 
Священное дерево в окрестностях Хивы.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



131

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

Рис. 10. Таджики, Таджикская ССР, Таджикская комплексная экспедиция, 
1932 г. Кладбище в кишл. Санвор Тав. Дар р-на. 

На переднем плане могила, окруженная глинобитной стеной.

Рис. 11. Таджики, Таджикская ССР. Таджикская комплексная экспедиция, 
1932 г. Культовое изображение голубей и поднятой кисти руки 

выше могилы девушки кишл. Санвор Тав. Дар р-на.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



132

Н.С. Терлецкий

Рис. 12. Таджики, Таджикская ССР. Таджикская комплексная экспедиция, 
1932 г. Общий вид гробницы Хазрат-и Бурха.

Рис. 13. Туркмены, Туркменская ССР. От Задыхиной, 1946 г. Куски тканей 
и тряпок, навешанные на шесты. Мавзолей Наджмеддина Кубры.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



133

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

Рис. 14. Шесты-флаги с полотнищами ткани и навершиями. 
Паро, Бутан. 1 апреля 2008 г. Фото Н.С. Рожновской.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



134

Н.С. Терлецкий

В двух больших надписях на миниатюре — своеобразной эксплика-
ции — помещена информация, предназначенная для людей, не знавших 
Бухары и обычаев ее жителей. Возле панорамы города слева приведен 
следующий текст: «Правило бухарцев таково, что если умрет кто-либо 
из вельмож или шейхов, вообще из падишахов или знати, или из суфиев 
и юродивых, то после его смерти, когда похоронят, у края могилы уста-
навливают четыре очень длинных деревянных [шеста]. На конце каждо-
го шеста вешают один туг из хвоста быка китайской [породы] для того, 
чтобы каждый человек, видя, узнавал»62.

Несомненно, эти сооружения выполняют вполне утилитарные за-
дачи, являясь определенным маркером почитаемого места, позволя-
ющим паломнику издалека определить месторасположение мазара, а 
прохожему — вовремя прочитать положенную благопожелательную 
заупокойную молитву (ду‘а). Туги широко используются паломниками 
и для привязывания лоскутов материи, лент, тряпочек, выполняющих 
функции вотивных предметов, особенно в условиях пустынной мест-
ности, когда невозможно использовать для этой цели ветви деревьев или 
кустов, находящихся поблизости. Однако, несомненно, функции туга не 
исчерпываются лишь целями практического характера и имеют глубо-
кий сакральный символизм.

Г.П. Снесарев, рассматривая вопрос о том, каким образом знамя со 
стягом, бунчуком и навершием как явно военный аксессуар, стал не-
пременной принадлежностью культа аулийа, указывает на напрашива-
ющееся объяснение этого факта — воинственный характер процесса 
распространения ислама63. Подобное предположение можно было бы 
подтвердить широко распространенной традицией, по которой могилы 
гази64 также отмечаются тугами65, что, возможно, является отголоском 
изначальной функции туга как военного атрибута. О том, что похоро-
ненный здесь праведник был гази, обычно свидетельствовал красный 
или белый цвет полотнищ знамен66. 

Некоторые исследователи говорят о том, что погребения арабских 
полководцев, участвовавших в первых завоевательных походах и при-
нявших активное участие в распространении ислама за пределами Ара-
вии, отмечались боевыми штандартами и были объявлены почитаемы-
ми местами, т.е. мазарами. Обычай водружать на могиле праведников 
знамя сохранился с тех времен, утратив свое первоначальное значение67. 
Однако отсутствие знамен как культовых атрибутов в мечетях и зачас-
тую миролюбивый характер многих персонажей мусульманской агиоло-
гии делают подобное истолкование не вполне логичным. 

В то же время широкое применение знамен или их имитаций в погре-
бально-поминальной обрядности более древних культур наталкивает на 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



135

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

предположение, что туги в качестве обязательной принадлежности маза-
ров могли проникнуть в эту область религиозных представлений вместе 
с той основой, на которой и развился культ аулийа, — погребально-по-
минальной обрядностью, связанной с поклонением родовым предкам и 
вождям68. Вероятно, различная религиозная и военная функции знамени 
нашли отражение и в терминологии, по крайней мере, это справедливо по 
отношению к словам арабского и персидского происхождения. 

Встречающиеся в мусульманской эпиграфике сопоставления слов 
сайф с ‘алам и банд с ‘алам позволяют предположить, что первые из 
них обозначали военный флаг, а вторые — религиозное знамя69. Следует 
отметить, что, судя по этнографическим данным, традиция использо-
вания подобных знамен в области погребального культа при обрядах 
похорон и поминок у народов Центральной Азии, у которых ислам ут-
вердился относительно поздно, очень древняя70. Сооружение тугов, ве-
роятно, является продолжением, возможно, возникшего еще в глубокой 
древности обычая отмечать каким-либо образом могилу родственника 
или соплеменника71.

Указанная традиция использования неких аналогов знамен в погре-
бально-поминальной обрядности зафиксирована, в частности, у кирги-
зов (кайназар) и связана с туу — копьем (найза) покойного, под нако-
нечником которого привязывался хвост яка. После поминок копье лома-
ли и сжигали в очаге, где варили мясо для поминок72. У казахов также 
наблюдался схожий обычай: «На 40-й день пику покойника выставляют, 
проткнув сквозь кошму наружу, …притом если покойник был старый, с 
белым платком на конце, если молодой — с красным»73. Правда, отме-
чается, что на могилу копья не ставили74.

Ф.А. Фиельструп также указывает, что у казахов во время аша75 «над 
юртой, где помещается байбиче76 с детьми…, поднимают знамя умер-
шего; если есть жалованное ханом — то это знамя, если нет, то собс-
твенное»77. Казахский автор К. Халиди (1846–1913) в своем сочинении 
«Таварих-и хамса-йи шарки» о цвете флага приводит схожие сведения: 
«Если умер молодой человек, флаг делают из красного полотна, если 
старый, то из белого, если же это был человек средних лет, то флаг дела-
ют двухцветный: одну сторону из черного78, другую — из красного или 
белого полотна. Этот знак характерен для простонародья. Представите-
ли же сословия тюре водружают флаг в соответствии со своим знаме-
нем: если тюре при жизни носил красное знамя, то после смерти по нем 
поднимают красное знамя, если же носил белое или синее знамя, то и 
кончина его знаменуется белым или синим знаменем, причем старые и 
молодые не различаются»79.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



136

Н.С. Терлецкий

Копье покойного или шест с платком на конце — это не только знак, 
указывающий на то, что в доме покойник. Оно также может иметь фун-
кцию временного заместителя покойного80. В поминальных ритуалах 
многих народов мира используются символические изображения по-
койного, играющие роль его временного заместителя на земле, являясь, 
согласно представлениям, вместилищем души покойного81. Подобную 
роль, в частности у некоторых тюркских народов Центральной Азии, иг-
рает и копье покойного, выставляемое из юрты с траурным «флагом»82.

К древнейшим представлениям следует отнести восприятие верти-
кально установленного шеста или столба как символа связи земной и 
небесной сфер, мира людей и духов, живого и мертвого. И в условиях 
господства мусульманской религии частью населения туг воспринима-
ется как средство связи почившего праведника с Богом, или паломника 
с духом вали, вознесшимся к «трону Аллаха»83.

В описаниях знахарских (шаманских) практик приводятся любо-
пытные сведения о другой функции туга. В частности, у населения 
Восточного Туркестана (в первую очередь у уйгуров) обычным мес-
том проведения камланий было помещение, в центре которого зара-
нее вертикально натягивали веревку (туг), и все происходило вокруг 
нее84. Согласно С.Е. Малову у сартов Восточного Туркестана имеется 
особого рода знамя (туг), представляющее собой скрученную веревку, 
которая натягивалась при шаманских камланиях вертикально в центре 
помещений. 

«Необходимой принадлежностью полного шаманского моления яв-
ляется туг — знамя. Его приготовление таково: берется веревка, не быв-
шая в употреблении, и свивается в два или три раза; затем один конец 
веревки привязывается к жерди в потолке, а другой привязан к неболь-
шому колу, который весь забивается в пол — землю, так, чтобы веревка 
была туго натянута и чтобы, держась за нее одной рукой, можно было 
вертеться быстро вокруг нее, не опасаясь, что веревка оборвется свер-
ху, или что силой тяжести человека забитый кол выскочит из земли. За-
тем, по мере состоятельности больного, к тугу сверху, почти под самым 
потолком-крышей, привязывают два–три куска материи (например, зе-
леного, красного цвета); тут же к тугу втыкается ветка от “грудного” 
дерева джикда (جکده), увешанная ленточками, взятыми от семи домо-
хозяйств; втыкается в знамя даже одна игла (в Аксу)»85.

Согласно другим сведениям «черная шерстяная веревка (туг), натя-
нутая вертикально в центре комнаты между вбитым в пол колышком 
и потолочной балкой, в прямом и переносном смысле была центром 
шаманского действа у уйгуров. На высоте человеческого роста к ней 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



137

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

прикрепляли небольшой белый платок (яхлик), а еще выше — связку 
разноцветных лент (хелем)…»86

Среди других описаний туга, зафиксированных в литературе, мож-
но привести следующее: «Посередине крыши есть отверстие (тун-
дук), заменяющее окно, под этим окном садят больного или больную, 
привязывают к балке аркан (веревку), а другой конец аркана больной 
должен держать в руках, сидя на коленях и склонив голову»87. В дру-
гом варианте описания нижний конец туга также закреплялся: «В собс-
твенном доме больного прикрепляют посреди дома к балкам потолка 
веревку (аргамчин), свободный конец которой закапывают в земляной 
пол. К этой веревке привязывают кусок белой материи. После этого ве-
ревка называется туг. В верхней части надо еще привязать семь сортов 
(кысма) лоскутов материи»88. Иногда веревку обвязывали отрезом белой 
материи посередине. К верхней части туга прикрепляли ветку джиды, 
урюка или чигана, имеющую семь колючек. К каждой из колючек при-
цеплялся разноцветный лоскуток материи, взятый хозяином у кого-либо 
из соседей. «Все это называется журун, куда собираются злые духи по 
выходе из больного; закрывающая ветку тряпка должна быть красная 
или белая»89. По одним описаниям, к веревке на высоте человеческого 
роста прикреплялся белый платок90, по другим — сверху укреплялась 
«большая связка тонких разноцветных лент»91.

В отдельных случаях уйгурский туг мог быть высоким шестом. Со-
гласно сведениям, приведенным В.Н. Басиловым, на подобном шесте 
на высоте человеческого роста прикреплялось белое полотнище. Уже в 
советскую эпоху наблюдался обряд, когда шаман-уйгур для излечения 
больной женщины укрепил в помещении вертикально поставленный 
шест. Больная сидела около шеста и держалась за него, шаман же, гово-
ря, что недуг уйдет, понуждал ее встать, держась за туг92.

Нельзя утверждать, что веревочный туг, характерный для уйгуров 
Восточного Туркестана конца XIX — начала XX в., был распространен 
лишь в этом регионе. Имеются сведения о наличии подобного рода при-
способлений, в частности, у населения Ферганской долины. Так, некая 
женщина, решившая стать шаманкой, сделала одну из комнат своего 
дома ритуальным помещением (чилтан-хона): в нем был установлен 
туг — с потолка свисала веревка, привязанная к крепко вбитому в зем-
ляной пол колу. Из рассказа неясно, был ли туг укреплен раз и навсегда 
или же веревку отвязывали после обряда и вновь натягивали по мере 
надобности93.

Приведенные выше описания, а также символизм как всего сооруже-
ния, так и отдельных его элементов, позволяют сделать предположение, 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



138

Н.С. Терлецкий

что деревянный и веревочный туги если и не являются разными видами 
одного предмета, то по меньшей мере имеют общее происхождение и 
обнаруживают значительное совпадение в деталях.

Упоминания об исполнении больным, шаманом-знахарем и прочи-
ми участниками церемонии своеобразного ритуального «танца» вок-
руг туга (круговых обходов) как части подготовительных действий 
для призывания и задабривания духов94 позволяют провести аналогию 
с практикой суфийских радений, включающей и ритуальные обходы (в 
частности, круговые обходы (таваф) мазаров или тугов при мазарах). 
В контексте рассмотрения туга как неотъемлемого атрибута шаманских 
практик также вызывает интерес этимологически близкий алтайский 
термин туга, обозначающий подвески на колотушке, бубны шамана95.

Центральное положение туга во многих обрядах подразумевает его 
ключевое сакральное значение. К древнейшим представлениям следует 
отнести восприятие вертикально установленного шеста или столба как 
символа связи земной и небесной сфер, мира людей и духов, живого 
и мертвого. Уподобление туга «мировому древу»96 вполне логично ук-
ладывается в научные представления о типичной для шаманов картине 
мира. Так, в частности, имеется свидетельство, что посредством туга 
(веревочного) шаман поддерживает связь с духом предков; туг необ-
ходим для жертвоприношений, а привязанные к нему платки и ленты 
обозначают различные уровни Неба, или ступени лестницы, по которой 
можно подняться наверх97. 

Впрочем, для реалий оседлого населения Центральной Азии подоб-
ные представления о своеобразном путешествии шамана в потусторон-
ний мир, характерные для шаманизма, являются скорее исключением 
(по всей вероятности, они остались в далеком прошлом). Довольно ар-
хаичная схема мироздания, типичная для шаманизма, была вытеснена 
(или, что вероятнее, дополнена) мусульманской космологией98. Так, зна-
чение туга как символа связи шамана с «верхним миром» четко просле-
живается и в исламизированном объяснении этого явления, зафиксиро-
ванном С.Е. Маловым: «Такая веревка [т.е. туг. — Н.Т.] в первый раз 
была спущена с неба на землю архангелом Гавриилом по приказанию 
Бога во времена Мухаммада»99.

Подобные представления о тугах прослеживаются также на при-
мере знахарских практик, когда в процессе процедуры изгнания хвори 
из тела больного часто «переводили» болезнь (или злотворных духов, 
вызывающих ее) на другие объекты. Для этой цели применялись разно-
образные обрядовые предметы (исследователи сообщают о применении 
пучков растений или веток, хлебных лепешек, легких животного, живых 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



139

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

или мертвых птиц, специальных кукол (кончак, койчак) и т.д.100). Повсе-
местно использовалась и ткань, куски материи разнообразного размера, 
привязываемые к тугу101. 

Употребление туга в подобных практиках, основной задачей кото-
рых являлось «выманивание» недуга из тела больного и последующие 
заклинания, уговоры или принуждение этого зло-(болезне-)творного 
духа покинуть мир людей и вернуться в мир иной, подкрепляет указан-
ные выше предположения о древнем символизме туга как о своеобраз-
ном связующем звене между мирами.

В этом контексте весьма интересным представляется рассмотрение 
обычая опираться на посох (чаще ивовый102) во время оплакивания по-
койника, который известен у многих народов Центральной Азии103 и, 
по всей видимости, демонстрирует определенную схожесть с традицией 
устанавливания на могилах тугов. Так жители Аулие-ата, приходя пок-
лониться умершему в своем махалла, подпоясываются поверх халата и 
держат в руках палки. Провожая покойника на кладбище, старики идут 
с палками (посохами) в руках104. Причем в одних районах на посох опи-
рались только мужчины, в других — мужчины, женщины и даже дети. 
Часто с посохами шли на кладбище, затем их втыкали в холмик над мо-
гилой, или бросали рядом с могилой или даже у входа на кладбище, или 
клали в могилу рядом с покойником. 

Следует отметить, что к посоху вообще и погребальному в частнос-
ти у народов центральноазиатского региона было почтительное отноше-
ние, так как он считался спутником человека, охраняющим его в пути, 
причем не только в этом, но и в ином мире 105. Посох в погребальной 
обрядности представляет собой явление многофункциональное, как и 
многие другие предметы в семейной обрядности. Так, посох выполняет 
функцию обеспечения будущего плодородия, ибо дерево и его произ-
водные (посох, ветвь и т.п.) есть вегетативное божество. Посох, види-
мо, соотносится и с «мировым древом»106. Неслучайно среди некоторых 
групп населения Центральной Азии существует обычай помещать его 
на могильный холм.

Главная идея, определяющая культ деревьев, проявляется в разных 
вариантах, но в целом восходит к весьма примитивным анимистичес-
ким представлениям о том, что дерево (или его определенный вид) 
служит вместилищем для духов и душ107. Подобные взгляды в полной 
мере относятся и к предметам, изготовленным из дерева, и, возмож-
но, отчасти имеют отношение к деревянным деталям тугов. Одним из 
древнейших типов амулетов у народов Центральной Азии были пред-
меты, сделанные из определенного дерева, кустарника, а также из се-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



140

Н.С. Терлецкий

мян различных растений. К деревьям и кустарникам, которые согласно 
верованиям наделялись сверхъестественными свойствами у народов 
Центральной Азии, относятся: шелковица, джида (лох серебристый), 
боярышник, шиповник, гранат и др. В частности с культом шелковицы 
связана традиция разнообразных деревянных треугольных оберегов — 
тумаров, предохраняющих от болезней и сглаза, обеспечивающих жен-
щин многочисленным потомством. Обереги из тута имели различные 
название — тумар, тог, дагдан и др.108 Любопытно отметить, что одно 
из названий подобных изделий — туг.

Неожиданные параллели с символизмом туга (в первую очередь 
соотнесение его с «мировым древом») демонстрирует насест для лов-
чих птиц. У кочевых народов региона одна из разновидностей, по всей 
видимости наиболее древняя, насеста для ловчих птиц имеет название 
туур, или тұғыр. Чаще всего он представляет собой корневище с ниж-
ней частью ствола дерева109. Г.Н. Симаковым было выдвинуто предпо-
ложение, что этот насест некогда обозначал символическое шаманс-
кое мировое древо, а затем — заменивший его шест с живой хищной 
птицей на вершине (позже — ее изображение). Этот шест-насест был 
своеобразным ритуально-магическим центром совершения различных 
обрядовых действий, и эволюция в использовании этого шеста-насеста 
в утилитарном направлении шла постепенно и была связана с угасанием 
культа хищных птиц и осознанием их утилитарной пользы110.

Изображение туга или его составных элементов часто используется 
в декоративных целях. Так, в орнаментике бухарских (как и других цен-
тральноазиатских) вышивок встречается немало узоров, которые изоб-
ражают предметы, имеющие магическое значение, и носят их название, 
в том числе узор панджа («пятерня») — цветочный элемент, который 
довольно точно воспроизводит руку с растопыренными пальцами111. 
В художественной керамике Центральной Азии часто встречающимся 
элементом композиции являются стилизованные изображения лист-
ка, водружаемого на конце древка знамени (тугбарг) или наконечника 
знамени в виде бутона (туггул) — элемента росписи, применяемого в 
любых композициях, особенно характерного для украшения дна блюд 
и чаш у мастеров Каттакургана112. Однако, очевидно, в этом прослежи-
вается изначальная сакральная функция туга — по всей вероятности, 
охранительная, свойственная ему как элементу мазара.

Следует отметить, что, видимо, имеет место и ассоциации туга с его из-
начальными функциями атрибута власти, когда шест с полотнищем ткани и 
пучком конского волоса, установленный на могиле почитаемого человека, 
символизирует его авторитет, «власть над душами» посетителей мазара.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



141

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

Практически все элементы туга, их символизм и сакральные фун-
кции относятся к доисламской эпохе. Они обрели новую смысловую 
нагрузку уже в процессе распространения мусульманской религии. Рас-
смотрим в качестве примера некоторые из них.

Очевидно, определенную символическую нагрузку несет такой эле-
мент туга, как конский хвост, грива или пучок волос, подвешенный на 
его вершине. Как указывает в своей работе С.В. Дмитриев, обширный 
комплекс представлений кочевого населения Центральной Азии, свя-
занных с конским волосом, гривой, в значительной степени мог быть 
представлен в идеологии оформления знамени и может быть использо-
ван для его интерпретации113. 

Представления о магическом значении волос, а также шерсти жи-
вотных хорошо известны и имеются у многих народов мира, обычно 
символизируют множество, богатство, изобилие. Особое отношение на-
блюдается по отношению к челке — волосам на передней части головы. 
Вероятно, можно предполагать, что эта часть, как и некоторые другие, 
относится к числу т.н. «сакральных» частей, находящихся в ведении 
«другого мира» и в силу этого предназначенных богам, предкам и т.д. 
Ряд авторов рассматривает конскую гриву в качестве «душехранили-
ща», «где пряталась душа человека, преследуемая злыми духами»114. 

Подобное особое отношение средневековых монголов к гриве лоша-
ди зафиксировано Гильомом Рубруком: «Всякий раз, когда они соберут-
ся для питья, они сперва обрызгивают напитком то изображение, кото-
рое находится над головой господина, а затем другие изображения по 
порядку. После этого слуга выходит из дома с чашей и питьем и кропит 
трижды на юг, преклоняя каждый раз колена, и это делается для выра-
жения почтения к огню; после того он повторяет то же, обращаясь на 
восток, в знак выражения почтения воздуху; после того он обращается 
на запад для выражения почтения в воде; на север они кропят в память 
об умерших. Когда господин держит чашу в руке и должен пить, то, 
прежде, чем пить, он выливает на землю соответствующую часть. Если 
он пьет, сидя на лошади, то до питья делает излияние ей на шею или 
гриву»115.

Весьма показательно в плане выявления древних черт и представ-
лений навершие шеста, в Центральной Азии обычно имеющее форму 
раскрытой ладони. Рука (особенно ладонь) наполнена символическим 
содержанием. Перечисление только символики положений рук может 
занять не одну страницу116, причем в различных культурах значение од-
них и тех же жестов может демонстрировать существенные различия. 
Практически во всех религиях образ руки имеет особый сакральный 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



142

Н.С. Терлецкий

смысл, а его повсеместное распространение и зачастую схожесть содер-
жания позволяют говорить о нем как о древнейшем архетипе.

Различные формы изображения ладони, встречающиеся во многих 
древних цивилизациях, их функции и использование связаны с подоб-
ными представлениями. Амулет, часто изготавливаемый в виде ювелир-
ного украшения и известный как «рука Фатимы»117 (также именуемый 
мухаммса, хамса, хумса и т.п.), является одним из наиболее распростра-
ненных примеров использования данного символа. Он символизирует 
Руку Божью, божественную силу, провидение и щедрость. Большой па-
лец означает пророка Мухаммада, другие пальцы — четырех его ком-
паньонов: указательный — его дочь Фатиму; средний — ‘Али б. Аби 
Талиба; безымянный и мизинец — их сыновей Хасана и Хусейна118. 
Согласно другим представлениям — четырех праведных халифов: Абу 
Бакра, ‘Умара, ‘Усмана и ‘Али. Мизинец, будучи своеобразным отраже-
нием большого пальца, также указывает на выдающиеся духовные и мо-
ральные качества. Дополнительную смысловую нагрузку образу кисти 
придает отождествление пальцев с пятью фундаментальными догмами 
и пятью столпами ислама.

Вера в определенную магическую силу и обережные свойства пятер-
ни широко распространена в мусульманском мире. В настоящее время, 
как и в более древние эпохи до утверждения на обширной территории 
религии пророка Мухаммада, многие люди верят в то, что открытая ла-
донь является действенным средством против «дурного глаза». Способов 
использования этой магической силы довольно много. В наиболее прос-
той форме один из способов выглядит следующим образом. Вытянув по 
направлению к человеку, способному сглазить, правую руку ладонью 
вперед, как бы преграждая путь скверне и отсылая ее обратно к источни-
ку опасности, следует произнести некое заклинание. Данная вербальная 
формула, как правило, содержит слово, обозначающее пятерню (число 
пять): в арабских странах это хамса, в иранском мире — панджа119. 

Любопытная связь между символом раскрытой ладони и магичес-
кими охранными функциями прослеживается и в следующем обряде, 
направленном на уменьшение или избавление от негативного воздейс-
твия со стороны другого (в первую очередь имеющего более высокий 
социальный статус) человека. Следуя предписаниям, тот, кто терпит 
притеснения от правителя или другие бедствия, должен произнести бук-
вы, открывающие суры «Марйам» (19) и «Совет» (42): «Каф, ха’, йа’, 
‘аин, сад; ха’, мим, ‘айн, син, каф!» При произнесении каждой из букв 
следует загибать по пальцу сперва на правой, а затем на левой руке. 
После этого необходимо раскрыть ладони рук и повернуться лицом к 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



143

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

человеку, на которого были направлены данные действия. Выполнив 
указанные манипуляции, человек получит искомую защиту и не пост-
радает от обидчика.

Несомненную магическую обережную функцию выполняют также 
широко распространенные изображения (или отпечатки) ладони, сде-
ланные хной или иным красящим веществом и оставляемые на стенах 
жилища. Г.П. Снесарев отмечает, что во многих местах, например в пе-
щерных мазарах на чинке Усть-Урта, на стенах около гробниц имеется 
немало изображений человеческих рук и ног. Это вотивные рисунки, ос-
тавляемые паломниками с больными руками или ногами с целью скре-
пить магическую связь с объектом паломничества120. Прикосновения к 
могилам аулийа, двери или порогу мазара, к светильникам, деревьям, 
тугам и прочим аксессуарам святилищ (после которых паломник той же 
рукой проводит по лицу, глазам), являющиеся одним из неотъемлемых 
атрибутов зийарата, есть не что иное как стремление приобщиться к 
сверхъестественной силе фетиша121. В значительной степени обережные 
свойства панджи отразились и в использовании этого символа в туге.

Подводя итог предложенной вниманию читателя статьи, следует от-
метить несколько ключевых моментов. Устанавливаемые на мазарах (в 
первую очередь на могилах мусульманских праведников) шесты-знамена 
демонстрируют явные черты преемственности древних представлений 
и их адаптации исламом. Древнее семантическое значение туга как свя-
зующего звена между земной и небесной сферами, символа верховной 
власти находят отражение и в мусульманский период. Средневековые 
мусульманские письменные памятники содержат неоднократные упо-
минания о тугах, прежде всего подчеркивая их функции как военного 
атрибута, в котором, тем не менее, очевидно прослеживаются более ран-
ние представления. Внедрение знамени со стягом и навершием в культ 
мусульманских праведников и традицию совершения паломничеств, по-
видимому относящееся к XIV в., вероятно, следует признать отголос-
ком использования подобных сооружений в погребально-поминальной 
обрядности более древних культур, следы которых прослеживаются в 
среде кочевых народов Центральной Азии. Дальнейшее изучение дан-
ного вопроса позволит полнее представить особенности религиозного 
поведения и традиционное мировоззрение народов, населяющих этот 
обширный регион.

***

1 Здесь, в частности, можно отметить обычаи кругового обхода (таваф) могилы или 
иного объекта паломничества, прикосновения к постройке мазара или находящимся на 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



144

Н.С. Терлецкий

его территории предметам, привязывание близ него обетных тряпочек — лоскутов мате-
рии или обрывков одежды (латта, латта-банд), жертвоприношения и т.п. По существу, 
лишь совершаемая на мазаре молитва является сугубо исламским компонентом. Впрочем, 
и в самом молитвенном обряде также можно уловить влияния предшествовавших эпох. 
Довольно подробному описанию ритуала, сопровождающего посещение могил, уделяют 
внимание некоторые письменные памятники. Предписанные молитвы, необходимое число 
рак‘атов намаза, дни, благоприятные для совершения зийарата, в частности, упомянуты 
на страницах двух однотипных сочинений, озаглавленных «Дар байан-и аукат-и зийарат-и 
кабур» и «Дар байан-и зийарат кабур», дошедших до нас в рукописном виде (рукописи 
ИВР РАН В1977 и С2105 соответственно).

2 См.: Снесарев Г.П. Реликты домусульманских верований и обрядов у узбеков Хорез-
ма. М., 1969. С. 267–268.

3 В данной категории научных исследований в первую очередь следует упомянуть ра-
боты Б.М. Бабаджанова и Е. Некрасовой (Бабаджанов Б.М., Некрасова Е. Туг // Ислам на 
территории бывшей Российской империи : энциклопед. слов. М., 1999. Вып. 2. C. 85) и 
Босворта (Bosworth C.E. Tugh. The Encyclopaedia of Islam : CD–ROM Edition v. 1.0, Konin-
klijke Brill NV, Leiden (далее — EI)).

4 Возможно, название некоего сорта лилии туг шахи (см.: Радлов В.В. Опыт словаря 
тюркских наречий. СПб., 1903. Т. 3. Вып. 17. С. 1425) связано с обычаем изображать на-
вершие туга в виде цветка или, вернее, цветочного бутона.

5 Снесарев Г.П. Реликты домусульманских верований… С. 273.
6 Бабаджанов Б.М., Некрасова Е. Указ. соч. С. 85.
7 Снесарев Г.П. Хорезмские легенды как источник по истории религиозных культов 

Средней Азии. М., 1983. С. 115.
8 Снесарев Г.П. Реликты домусульманских верований… С. 273.
9 Снесарев Г.П. Хорезмские легенды… С. 88–89.
10 Радлов В.В. Указ. соч. С. 1429.
11 В двух вариантах написания — без долгой гласной (tuγ) и с ней (tūγ).
12 В качестве примера тут приведено любопытное высказывание: Iki neŋ bedütür bu 

beglär čavī/ elindä tuγï kör törindä livi — «две вещи увеличивают славу бека: бунчук [т.е. 
туг. — Н.Т.] у входа и яства в почетном месте юрты» (ссылаясь на сочинение «Кутадгу Би-
лиг», принадлежащее перу Йусуфа Баласагунского (р. 462/1069/70) (см.: Древнетюркский 
словарь / под ред. В.М. Наделяев, Д.М. Насилов и др. Л., 1969. С. 584). Бунчук — длинное 
древко с шаром или острием, прядями из конских волос и кистями на верхнем конце; знак 
власти у турецких пашей, польских и украинских гетманов и атаманов русского казачьего 
войска в XV–XVIII вв.

13 Данэшнаме-йи джахан-и ислами; см. также: Уйгуро-русский словарь / сост. 
Э.Н. Наджип; ред. Т.Р. Рахимов. М., 1968. С. 335; Вербицкий В. Словарь алтайского и ала-
дагского наречий тюркского языка. Казань, 1884. С. 370.

14 Clauson. An etymological dictionary of pre-thirteenth century Turkish. P. 464.
15 Bosworth С.Е. Op. cit.
16 Владимирцев Б.Я. Сравнительная грамматика монгольского письменного языка 

и халхасского наречия. Введение и фонетика. М., 1989. 2-е изд. С. 159; Малов С.Е. Па-
мятники древнетюркской письменности. М.; Л., 1951. С. 433; Рясянен М. Материалы по 
исторической фонетике тюркских языков. М., 1955. С. 103; Шерваншидзе И.Н. Фраг-
менты общетюркской лексики. Заимствованный фонд // Вопросы языкознания. 1989. 
№ 2. С. 68–69; и др. Более подробно о вопросах терминологии знаменного комплекса 
у народов Центральной Азии см.: Дмитриев С.В. Знаменный комплекс в военно-поли-
тической культуре средневековых кочевников Центральной Азии // Para Bellum. СПб., 
2008. № 29.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



145

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

17 См.: Скрынникова Т.Д. Представления о харизме и культ Чингисхана у монголов // 
Историография и источниковедение истории стран Азии и Африки. СПб., 1995. Вып. 15. 
С. 152.

18 Данный термин иногда использовался и по отношению к лошадиным хвостам, при-
крепленным к тугу.

19 Кляшторный С.Г., Султанов Т.И. Казахстан: летопись трех тысячелетий. СПб., 
1992. С. 341.

20 Согласно некоторым преданиям утверждается, что райа был черным знаменем Му-
хаммада, в отличие от белого лива’ (David-Weill J. ‘Аlam. EI.)

21 Ibid.
22 Их изображения часто встречаются на различных объектах, в частности, в мини-

атюрной живописи (см.: David-Weill J. ‘Аlam. EI).
23 Поло Марко. Книга Марко Поло. М., 1997. С. 221.
24 II, 1598. Ср. Также: 1611, 1616.
25 Bosworth С.Е. Op. cit.
26 Ibid.
27 См.: Рахимова З. «Под сенью зоревых знамен» (к истории боевых знамен Амира 

Темура и Темуридов) // San‘at. Ташкент, 2005. № 9.
28 Firdaws al-Iqbāl (History of Khorezm) by Shir Muhammad Mirab Munis and Muhammad 

Riza Mirab Agahi. Translated from Chaghatay and Annotated by Yuri Bregel. Leiden; Boston; 
Koln, 1999. P. 199.

29 Bulït kökrädī urdī nävbät tuγï — «в облаках загремело: ударил караульный барабан», 
т. е. туг — приводится в Кутадгу Билиг (см.: Древнетюркский словарь. C. 584).

30 См.: Lambton A.K. S. Nakkara-khana (Nakara-khana), EI.
31 См.: Трепавлов В.В. Государственный строй Монгольской империи XIII в.: проблема 

исторической преемственности. М., 1993. C. 71.
32 См., например: Джама ат-таварих. C. 40 и др.
33 Мухаммад б. ал-Хусайн б. Мухмаммад ал-Кашгари, Китаб диван лугат ат-турк 

(Стамбул, 1333–1335). Т. III. С. 92.
34 Бартольд В.В. Двенадцать лекций по истории турецких народов Средней Азии // 

Сочинения. М., 1968. Т. 5. С. 101.
35 Филлипс Э. Монголы. Основатели империи Великих ханов. М., 2004.
36 Джиованни дель Плано Карпини. История монголов. М., 1957. С. 74.
37 Кэрен Л. … С. 65.
38 Амир Темур тузуклари… С. 82.
39 Ibid.
40 Радлов В.В. Указ. соч. С. 1429.
41 Дмитриев С.В. Указ. соч. С. 35.
42 От тюрк. глагола йагламак — мазать.
43 Рашид ад-Дин Табиб. Сборник летописей / пер. А.К. Арендса. М., 1946. Т. 1. Ч. 2. 

С. 40.
44 Радлов В.В. Указ. соч. С. 1430.
45 Материалы по истории туркмен и Туркмении. М., 1938. Т. 2. C. 506.
46 Bosworth С.Е. Op. cit.
47 Турецкий источник 1740 г. о Валахии, Молдавии и Украине // Восточные источники 

по истории народов Юго-Восточной и Центральной Европы. М., 1964. Т. 1. C. 134.
48 Firdaws al-Iqbāl. P. 178.
49 Путешествия по Востоку в эпоху Екатерины II. М., 1995. С. 159.
50 Кычанов Е.И. Властители Азии. М., 2004. С. 324.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



146

Н.С. Терлецкий

51 Самойлович А.Н. Монголо-шаманский обряд завораживания бунчуков в начале 
XVI в. (Бабуровское описание) // Живая старина. М., 1911. Вып. 3–4. С. 431–432; ср.: Ба-
бур-наме. Записки Бабура. Ташкент, 1958. С. 117.

52 Здесь игра слов: туг — «примета», «признак» и «знамя», «штандарт»; туг — «зна-
мя», «бунчук», первоначально являлось и названием «войска», «армии» (Будагов. Срав-
нительный словарь турецко-татарских наречий. 1869 (1960). Т. 1. С. 398). Материалы по 
истории казахских ханств XV–XVIII веков (Извлечения из персидских и тюркских сочи-
нений). Алма-Ата, 1969. С. 331.

53 Erskine W. History Of India Under Humayun. L., 1994. P. 541.
54 История ат-Табари / пер. В.И. Беляева, О.Г. Большакова, А.Б. Халидова. Ташкент, 

1987. С. 20.
55 Sharma S.R. Mughal Empire in India 1526–1761. 2007. Part 1. P. 94–95. См. также: 

Erskine W. History Of India Under Humayun. P. 187.
56 См.: Бабаджанов Б.М., Некрасова Е. Указ. соч. C. 85.
57 Саваб (букв. правильность, благоразумие) — категория, характеризующая правиль-

ные и верные поступки, помыслы или слова, в противоположность ошибкам (хата’).
58 Хваджа Мухаммад Шариф (ум. 973/1565–66 или 963/1555–56) — духовный на-

ставник и политический советник кашгарского правителя ‘Абд ар-Рашид-хана. Он был 
руководителем (пиром) суфийского братства увайсиййа; именно с его именем связывают 
период расцвета этой группы в Восточном Туркестане (см.: Baldick J. Imaginary Muslims. 
The Uwaysi Sufi s of Central Asia. L., 1993).

59 То есть Хваджи Мухаммада Шарифа.
60 Цит. по: Тазкира-йи Ходжа Мухаммад Шариф // (Материалы по истории казахских 

ханств XV–XVIII веков (Извлечения из персидских и тюркских сочинений). Алма-Ата, 
1969. C. 235 (прим. 8).

61 Документ форматом 52 × 44 см выполнен в технике миниатюры разноцветными 
чернилами и акварелью на лощеной самаркандской бумаге. На план нанесено около 300 
топографических пунктов, располагающихся как в самой Бухаре, так и в ее окрестностях. 
Большая их часть сопровождается надписями на персидском языке, в которых, помимо 
пояснений к отдельным элементам, содержатся различные сведения о Бухаре и бухарцах.

62 См.: Некрасова Е. План-миниатюра Бухары // San‘at. Ташкент, 2003. № 4.
63 Снесарев Г.П. Реликты домусульманских верований… C. 275.
64 Термин гази, изначально применявшийся в отношении воинов — павших борцов за 

веру, позднее стал распространяться на всякого мусульманина, погибшего насильствен-
ной смертью.

65 Снесарев Г.П. Хорезмские легенды… С. 44.
66 Снесарев Г.П. Реликты домусульманских верований… С. 273.
67 Камол Хамза (Хамзахон Камолов). История мазаров Северного Таджикистана. Ду-

шанбе, 2005. С. 112.
68 См.: Снесарев Г.П. Реликты домусульманских верований… С. 275.
69 David-Weill J. Catalogue general du Musee arabe du Caire, Bois a epigraphes depuis 

l’epoque mamlouke. P. 57–58.
70 Катанов Н. О прогребальных обрядах у тюркских племен центральной и восточной 

Азии. Казань, 1894. С. 23; Левшин А. Описание киргиз-казачьих и киргиз-кайсацких орд 
и степей. СПб., 1832. Ч. 3. С. 110–113; Рычков Н. Дневные записки путешествия капитана 
Николая Рычкова в киргиз-кайсацкие степи 1771 года. СПб., 1772. С. 16.

71 Поляков С.П., Черемных А.П. Погребальные сооружения населения долины Зерав-
шана // Домусульманские верования и обряды в Средней Азии. М., 1975. С. 277.

72 Фиельструп Ф.А. Из обрядовой жизни киргизов начала ХХ века. М., 2002. C. 134.
73 Там же. С. 134, 137.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



147

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

74 Там же. С. 134.
75 Аш — пища, здесь поминальная пища и сами поминки в годовщину смерти.
76 Байбиче — старшая жена (при наличии другой жены или других жен); хозяйка в 

доме, жена.
77 Фиельструп Ф.А. Указ. соч. С. 134.
78 По всей видимости, от черного цвета бороды (см.: Баялиева Т.Д. Доисламские ве-

рования и их пережитки у киргизов. Фрунзе, 1973. С. 70; Симаков Г.Н. Общественные 
функции киргизских народных развлечений. Конец XIX — начало XX века. Историко-
этнографические очерки. Л., 1984. С. 142).

79 Халиди К. Очерки истории пяти восточных народов (Таварих-и хамса-йи шарки). 
Казань, 1910. С. 492. (Цит. по: Фиельструп Ф.А. Указ. соч. С. 180).

80 Баялиева Т.Д. Указ. соч. С. 70; Симаков Г.Н. Общественные функции… С. 142.
81 См.: Абрамзон С.М. Киргизы… С. 328–337; Басилов В.Н., Кармышева Д.Х. Рели-

гиозные верования // Казахи. Историко-этнографическое исследование. Алматы, 1995 
С. 259–260.

82 Шишло Б.П. Среднеазиатский туг и его сибирские параллели // Домусульманские 
верования и обряды в Средней Азии. М., 1975. С. 249.

83 Привязывание вотивных лоскутов ткани к тугу, прикосновения паломников к нему 
как к атрибуту святилища являются не только формальным знаком обета, но также пред-
ставляют собой акт, устанавливающий магический контакт между объектом культа и че-
ловеком.

84 Чвырь Л.А. Обряды и верования уйгуров в XIX–XX вв.: очерк народного ислама в 
Туркестане. М., 2006. С. 148.

85 Малов С.Е. Шаманство у сартов Восточного Туркестана // Сборник Музея антропо-
логии и этнографии Академии наук. Пг., 1918. Т. 5. Вып. 1. С. 6.

86 Чвырь Л.А. Указ. соч. С. 148.
87 См.: Певцов М.В. Путешествие в Кашгарию и Кун-Лунь. М., 1949. С. 135.
88 Menges K. Volkskunliche Texte aus Ost-Türkistan. Aus dem Nachlass von N. Th. Ka-

tanov. Berlin, 1933. S. 84. (Цит. по: Басилов В.Н. Шаманство у народов Средней Азии и 
Казахстана. М., 1992. С. 88.)

89 Пантусов Н.Н. Танранчинские бакши. Пери уйнатмак // Известия Туркестанского 
отдела Императорского русского географического общества. Ташкент, 1907. Т. 6. С. 39.

90 Басилов В.Н. Указ. соч. С. 88.
91 Тенишев Э.Р. О центральноазиатском шаманстве // Историко-филологические ис-

следования. М., 1974. C. 340.
92 Басилов В.Н. Указ. соч. C. 88–89.
93 Там же. С. 89.
94 Чвырь Л.А. Указ. соч. С. 154, 156.
95 См.: Радлов В.В. Указ. соч. С. 1430.
96 Малов С.Е. Шаманство… C. 6.
97 Чвырь Л.А. Указ. соч. С. 148.
98 Басилов В.Н. Указ. соч. С. 88, 230.
99 Малов С.Е. Шаманство… С. 6.
100 Басилов В.Н. Указ. соч. С. 134, 139.
101 Чвырь Л.А. Указ. соч. С. 153.
102 В том, что посох обычно изготавливался из ивы, можно предположить связь с охра-

нительной функцией, характерной для этого дерева.
103 См.: Наливкин В.П., Наливкина М. Очерки быта женщины оседлого населения Фер-

ганы. Казань, 1886. С. 233–234; Валиханов Ч. Тенкри (Бог) // Избранные произведения. 
М., 1986. С. 211; Андреев М.С. Материалы по этнографии Ягноба (записи 1927–1928 гг.). 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



148

Н.С. Терлецкий

Душанбе, 1970. С. 130–131; Кармышева Б.Х. Архаическая символика в погребально-по-
минальной обрядности // Древние обряды, верования и культы народов Средней Азии. 
М., 1986. С. 146; Писарчик А.К. Смерть. Похороны // Таджики Каратегина и Дарваза. Ду-
шанбе, 1976. Ч. 3. С. 124, 180–181; Баялиева Т.Д. Указ. соч. С. 71; Толеубаев А.Т. Реликты 
доисламских верований в семейной обрядности у казахов (XIX — начало XX в.). Алма-
Ата, 1991. С. 94.

104 Фиельструп Ф.А. Указ. соч. С. 99.
105 Писарчик А.К. Указ. соч. С. 181.
106 Традиционное мировоззрение тюрков. Т. 1. С. 33.
107 Снесарев Г.П. Реликты домусульманских верований… С. 196.
108 Андреев М.С. Таджики долины Хуф. Сталинабад, 1958. С. 417–418.
109 Симаков Г.Н. Соколиная охота и культ хищных птиц в Средней Азии (ритуальный 

и практический аспекты). СПб., 1998. С. 275.
110 Там же. С. 275–281.
111 Сухарева О.А. Сузани: среднеазиатская декоративная вышивка. М., 2006. С. 117.
112 Рахимов М.К. Художественная керамика Узбекистана. Ташкент, 1961. С. 231. См.: 

Там же. Ил. 3 табл. XIV, ил. 4 табл. XXXIX.
113 Дмитриев С.В. Указ. соч.
114 См.: Галданова Г.Р. Доламаистские верования бурят. Новосибирск, 1987. С. 40–41; 

Неклюдов С.Ю. О функционально-семантической природе знака в повествовательном 
фольклоре // Семиотика и художественное творчество. М., 1977. С. 219.

115 Рубрук Г. де. Путешествие в восточные страны // Путешествия в восточные страны 
Плано Карпини и Рубрука / пер. А.И. Малеина. М., 1957. С. 94.

116 Например, руки, возложенные на что-то, означают перенос силы и благодати либо 
исцеление; руки, помещенные на груди, — подчинение (поза слуги или раба); соединение 
рук — союз, мистический брак, дружбу, верность, лояльность; сложенные руки — отдых, 
неподвижность; глаза, прикрытые рукой, — позор, ужас; руки на затылке — жертву http://
dic.academic.ru/dic.nsf/simvol/256; открытые руки — блаженство, снисходительность, 
справедливость; руки, сжатые в кулак, — угрозу, агрессия; вытянутые руки — благосло-
вение, защиту, гостеприимство; руки, сложенные вместе, — беспомощность, подчинение, 
безобидность, приветствие, лояльность; поднятые руки — восхищение, богослужение; 
руки, поднятые ладонями наружу, — благословение, Божью Благодать и благосклонность; 
поднятые обе руки — мольбу, слабость, невежество, зависимость, капитуляцию, также 
молитву и обращение; руки, поднятые к голове, — мысль, заботу (более подробно см.: 
Denny F.M. Hands. Encyclopedia of Religion. / еd. L. Jones. 2-е. еd. Vol. 6. P. 3769–3771).

117 Несмотря на то что изображение раскрытой ладони ассоциируется с культом му-
сульманской праведницы, оно, несомненно, имеет более древние корни, в частности обо-
гащено рядом сюжетов, восходящих к культу Богородицы.

118 Подобные представления характерны для шиитов в целом и исмаилитов Памира в 
частности, называющих свою религию дин-и панджтани («религия пяти особ»), а себя, 
приверженцев этой религии, — панджтани. Символическим знаком принадлежности к 
панджтани служит раскрытая ладонь, изображения которой повсеместно можно встретить 
на скалах и камнях в Шугнане, Рушане, Ишкашиме, Вахане. (См.: Емельянова Н.М. О не-
которых особенностях религиозной практики ираноязычных народов Памира и Кавказа // 
http://lit.lib.ru/e/emelxjanowa_n_m/text_0060.shtml.)

119 Укоренившееся в сознании людей представление о пятерне (числе пять) как о маги-
ческом средстве от сглаза проявляется в различных сферах. Во многих арабских странах 
(особенно в Северной Африке) четверг ([йаум] ал-хамис, букв. «пятый день») считается 
благоприятным днем. Аналогично этому и в ираноязычном мире присутствие в слове пан-
джшамба (перс. «четверг») цифры пять с ее охранными и обережными функциями ассо-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



149

Некоторые древние атрибуты мусульманских мест паломничества и поклонения

циирует четверг с подходящим временем для проведения и начала важных дел (напри-
мер, для начала путешествия), исполнения важнейших церемоний и обрядов жизненного 
цикла (свадеб, обрезания и т.п.). Произнесение слова хамса в заклинаниях против сглаза 
или, вернее, укоренившееся восприятие его как обязательного элемента противоборства 
дурному воздействию зачастую делают использование этого числительного в повседнев-
ной жизни неуместным или даже неприемлемым. Таким образом, чтобы избежать произ-
несения слова «пять» и не обидеть собеседника, используются своеобразные эвфемизмы, 
например: «число пальцев на руке»; или называются два числа, в сумме дающие «пять» 
(см.: Khamsa. EI).

120 Снесарев Г.П. Реликты домусульманских верований… С. 270.
121 Там же. С. 267–268.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



К.С. Васильцов

‘АЛАМ-И САГИР: К ВОПРОСУ О СИМВОЛИКЕ 
ТРАДИЦИОННОГО ПАМИРСКОГО ЖИЛИЩА

Тема настоящей статьи — символика традиционного памирского жи-
лища (чид). Мы уже рассматривали этот вопрос ранее в двух небольших 
публикациях, однако некоторые положения и выводы, которые были 
тогда сделаны, требуют известной коррекции, а в ряде случаев и сущес-
твенного пересмотра. Кроме того, в результате полевых исследований 
сезона 2007 и 2008 г. в составе Центральноазиатской этнографической 
экспедиции (МАЭ РАН) мною был собран полевой материал, который 
в некоторых случаях позволил дополнить имеющиеся в настоящее вре-
мя этнографические сведения. Впрочем, следует заранее оговорить, что 
поставленная задача — рассмотрение традиционного памирского дома 
как целостного семиотического пространства — едва ли может быть 
окончательно решена в предлагаемой работе, что связано как с извес-
тными ограничениями, налагаемыми объемом настоящей публикации, 
так и с кругом вопросов, который мы рассматриваем.

Традиционное жилище памирцев, будучи одновременно и местом 
повседневной жизнедеятельности, и ритуальным, а также символичес-
ким пространством, отражает специфику их материальной и духовной 
культуры, воплощает особенности мировоззрения горских народов, на-
селяющих Западный Памир. Можно сказать, что памирский чид — это 
своего рода синкретический текст, в котором с той или иной степенью 
полноты зафиксированы идеи и представления памирцев о структуре 
космоса, восходящие как к домусульманским верованиям, так и к уста-
новлениям ислама.

Большинство населения Западного Памира исповедуют ислам шиит-
ского толка и принадлежат к исмаилитской его ветви. В рамках данной 
статьи нет необходимости останавливаться на общих моментах исто-
рии исмаилизма, тем более что эта тема достаточно подробно (насколь-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



151151

‘Алам-и сагир: к вопросу о символике традиционного памирского жилища

ко позволяют имеющиеся в настоящее время в распоряжении ученых 
нарративные источники) разработана в современной науке. Отметим 
лишь, что об истории исмаилитов Бадахшана до падения низаритского 
государства в Иране с центром в горной крепости Аламут (1256) нам 
известно немного. Это связано прежде всего с отсутствием надежных 
письменных свидетельств об этом. 

Вплоть до XI в., то есть до образования исмаилитского-низаритского 
государства в Аламуте, этот горный регион, скорее всего, не был полно-
стью исламизирован, а местное население оставалось приверженным 
различным древним иранским верованиям и культам. Известную роль 
в религиозной жизни горцев играл также и буддизм, о чем свидетельс-
твуют обнаруженные археологами на территории Бадахшана развалины 
буддийских храмов. Можно предполагать, что проникновение и утверж-
дение исмаилизма на Памире шло достаточно медленно и, несмотря на 
деятельность низаритских да‘и, к середине XIII в. исмаилитская общи-
на Горного Бадахшана оставалась весьма незначительной. 

Вероятно, ситуация изменилась с разгромом низаритского государс-
тва в Иране, когда, вынужденные скрываться от преследований монго-
лов, многие исмаилиты бежали в Центральную Азию и Индию, способс-
твуя тем самым пропаганде и популяризации исмаилитского вероучения 
среди местного населения. Впрочем, как замечает современный исследо-
ватель Ф. Дафтари, собственно бадахшанская традиция относит приня-
тие исмаилитского да‘ва к более раннему периоду1. По его словам, пер-
выми низаритскими да‘и (букв. проповедник) были Саййидшах Маланг 
и Мир Саййид Хасаншах Хамуш, которые основали династии пиров и 
миров в Шугнане и Рушане, а также в верховьях Амударьи2. Не вдаваясь 
в подробности политической истории Бадахшана, отметим, что этот гор-
ный регион, избежав монгольского завоевания, впоследствии оказывался 
попеременно под властью тимуридских эмиров, бухарских и афганских 
правителей вплоть до вхождения в состав Российской империи.

Особенности географического положения, а также специфика ис-
торического пути развития Западного Памира естественным образом 
сказались на формах бытования здесь ислама, что, соответственно, поз-
воляет поставить вопрос о характере памирской религиозности — спо-
собе функционирования и существования «регионального ислама», кон-
кретном проявлении тех или иных общемусульманских представлений 
в условиях Горного Бадахшана.

В отечественной и зарубежной (прежде всего таджикской) научной 
литературе имеется ряд публикаций, непосредственно посвященных 
интересующей нас проблематике. Архитектурные особенности чида 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



152152

К.С. Васильцов

подробно рассматриваются в работах М.С. Андреева, М.А. Бубновой, 
М.Х. Мамадназарова3. Этнографические сведения об обрядовых и ри-
туальных практиках, связанных с домостроительством, приводятся в 
трудах И.И. Зарубина, И. Мухиддинова, О. Олуфсена4. Значительный 
интерес для нашей темы представляют работы А. Шохуморова5. В его 
статье в сборнике «Памир — страна ариев» специально рассматривает-
ся космологическая символика традиционного памирского дома, одна-
ко, несмотря на то что автор приводит много интересных сведений по 
данному вопросу, с некоторыми его постулатами и общими выводами 
трудно согласиться.

Устройство чида

Специфическая среда обитания повлияла на формирование архитек-
туры Горного Бадахшана. Кишлаки на Памире состоят из отдельно сто-
ящих домов, окруженных обработанными полями. Каждый дом вмещает 
родовую семью. Селения Горного Бадахшана располагаются по-разному: 
на речных террасах, ровных участках по берегам рек, пологих склонах 
гор. Наиболее распространенными являются два первых типа поселения. 

Для кишлаков, расположенных на речных террасах, характерна ли-
нейная, часто сильно вытянутая на несколько километров вдоль долин 
застройка. Линейное расположение кишлаков нередко способствует 
слиянию их в одно большое селение. На ровных участках кишлаки, как 
правило, располагаются в местах слияния притоков, вытекающих из бо-
ковых ущелий, с главной рекой. В верхнем течении р. Пандж (Вахан) 
часть кишлаков расположена на пологих склонах. Они отличаются ком-
пактной планировкой домов, что привело к формированию небольших 
кварталов с криволинейными улочками.

Горнобадахшанский жилой дом и сегодня является основным типом 
жилища памирских народностей. Он представляет собой слитный кон-
гломерат жилых и хозяйственных строений, среди которых выделяется 
основное жилое помещение — чид. Оно по форме напоминало квадрат 
со стороной 6–10 м (высота 3–5 м) и вмещало когда-то всю патриар-
хальную семью, насчитывавшую до 50 человек. К чиду примыкают про-
ходная комната дарундалидз с глиняными суфами по обеим сторонам 
и открытый колонный навес с антовыми стенами пехвоз6. Многофун-
кциональность чида предопределила усложненную, но строгую, даже 
каноническую организацию внутреннего пространства. 

Широкие, разновысотные и многофункциональные глиняные суфы 
нех высотой 0,5–1,5 м тянутся вдоль стен, окаймляя расположенную в 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



153153

‘Алам-и сагир: к вопросу о символике традиционного памирского жилища

центре углубленную квадратную площадку пойга и прерываясь только у 
входа. Под суфами у входа устраивалось зимнее помещение для молод-
няка. Традиционный очаг кицор встраивался в самую высокую суфу, ак-
кумулирующую тепло в доме. На края суф устанавливались пять мощ-
ных опор ситан (3 + 2), несущих два длинных прогона вус, на которых 
в центре устраивалось деревянное ступенчатое перекрытие чорхона из 
четырех уменьшающихся кверху и диагонально уложенных квадратов. 
Конструкция завершается квадратным светодымовым отверстием рез 
(раузан, рузан). Два входных «столба приветствия» скреплены вверху 
горизонтальной декоративной планкой бучкигич, обращенной в сторону 
чида. На бучкигич (в дословном переводе — «убиватель козлов») веша-
ли туши свежуемых животных. Под световым люком на уровне пола 
устраивалась водопоглощающая яма обхин, которую накрывали камнем 
с отверстием в центре. 

Ступенчатая конструкция чорхоны равномерно распределяет нагруз-
ку крыши через два больших прогона на четыре мощных столба, кото-
рые, в свою очередь, опираются на деревянные, связанные между собой 
брусья на суфах. Эта отшлифованная веками конструктивная система 
представляет собой взаимосвязанный несущий каркас, выдерживаю-
щий частые и сильные (до 9 баллов) землетрясения. Большие размеры 
чида позволяют во время праздников использовать его как своеобраз-
ный театр: зрители рассаживаются на разновысоких суфах, подчиняясь 
строгой иерархии, а танцы, пантомима и другие действа разворачивают-
ся в центре, на пойге.

Внешний вид традиционного горнобадахшанского дома крайне ла-
коничен и вместе с тем отличается пластичностью. Хозяйственные 
пристройки примыкают к чиду с куполообразным возвышением, об-
разуемым ступенчатой чорхоной. Внешняя замкнутость дома оживля-
ется открытым навесом пехвоз, как бы приглашающим войти в жили-
ще. Пластическая градация чида от более открытого на высоте 1700 м 
над уровнем моря до замкнутого и предельно компактного на высоте 
3500 м отмечается в пределах отдельных долин протяженностью не бо-
лее 100 км, но с перепадами высот около 1,5 км. Ареал распространения 
жилищ горнобадахшанского типа охватывает большой высокогорный 
массив Памиро-Гиндукушского этнолингвистического региона (Таджи-
кистан, Афганистан, Пакистан, Индия и Китай).

Широкое распространение ступенчато-балочных перекрытий в Цен-
тральной Азии подтверждают реконструкции четырехстолпных замкну-
тых залов Бактрии, Согда, Уструшаны, Ферганы, Парфии и Хорезма, где 
они возводились отдельно или включались в комплексы как компози-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



154154

К.С. Васильцов

ционные центры. Наиболее древний из известных примеров четырех-
столпных структур был обнаружен в храме огня Джаркутан на юге 
Узбекистана (II тыс. до н.э.). Во дворе над алтарем огня был возведен 
деревянный четырехстолпный навес (центрический, равнофасадный, 
раскрытый арками на четыре стороны купольный киоск) — прообраз 
будущего чортака. 

В раннесредневековых центральноазиатских сооружениях сущест-
вовали более сложные потолки со световыми люками, сочетающие эле-
менты скатных кровель, ступенчатых конструкций и скульптуры. Сту-
пенчатый потолок уструшанского замка Уртакурган (VIII в., Согдийская 
область Таджикистана) имел шестиугольную форму. Горнобадахшанс-
кая чорхона, на наш взгляд, является самым простым, но вместе с тем 
одним из наиболее архаичных вариантов. Ступенчатая структура чорхо-
ны еще в древности приобрела сакральный характер и позже органично 
сочеталась с буддийской символикой верха, которую воспроизводили в 
дереве, камне, лессе в монастырях и храмах Северо-Западной Индии, 
Афганистана, проникнув в Восточный Туркестан, а через него — в ки-
тайские и корейские гробницы.

Второй регион распространения жилищ со ступенчато-балочным 
перекрытием — Закавказье и Малая Азия (Турция). Это и грузинские 
дарбази, и армянский тун, и нагорнокарабахский карадам, и южноосе-
тинский эрдояни сахли. В качестве таких жилищ в малоазиатском регио-
не могут рассматриваться неолитические жилища и святилища Южной 
Анатолии Чатал Хююк и Хаджилар (VI тыс. до н.э.). Напоминающие по 
форме квадрат замкнутые строения с двумя и более опорами, идущими 
вдоль стен разновысокими суфами, заглубленной площадкой в центре 
и очагами внутри не оставляют сомнений в том, что изначально в по-
толке наличествовал световой люк, одновременно являвшийся входом 
в жилище. 

Архаичный тип подобных жилищ с различными ступенчатыми струк-
турами сохранился также в Восточной Анатолии. Наличие перекрытий 
со световыми люками в замкнутых четырехстолпных квадратных залах 
в различных сочетаниях можно предположить в Персепольском дворце 
(Пропилеи, Тетрапилон, гаремы Ксеркса) и ахеменидских храмах огня 
(VI–IV вв. до н.э.). Последние с распространением зороастризма про-
никли в Закавказье и оказали, на наш взгляд, существенное влияние на 
формирование четырехстолпных структур в христианских храмах Си-
рии, Византии, Армении и Грузии. 

Третий регион распространения зальных жилищ со ступенчатыми 
перекрытиями находится в Средиземноморье. Это трехчастное в плане 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



155155

‘Алам-и сагир: к вопросу о символике традиционного памирского жилища

жилище, состоящее из расположенных на одной оси замкнутого зала 
мегарон, проходного продомос и открытого портика в антах (Троя, Крит, 
Микены, Тиринф). Два или четыре столба мегарона (с очагом между 
ними) несли деревянное перекрытие со свето-дымовым отверстием. Ис-
следователь Л. Сумбадзе вслед за М. Ильиной предполагает, что древ-
нейшие мегароны были перекрыты деревянным ступенчатым потолком, 
но эти деревянные купола, очевидно, не получили полного развития. 

«Одиссея» дает нам представление об интерьере эгейского жили-
ща, в котором закопченный потолок сочетался с богатым убранством: 
«…стены кругом огибая, во внутренность шли от порога лавки богатой 
работы». Более убедительное продолжение этой темы с различными ва-
риантами ступенчатых покрытий мы находим в гробницах и погребаль-
ных урнах этрусков, имитирующих жилище. В главном помещении эт-
русского, а позже и римского дома атрий вертикальная ось «отверстие 
(комплювий) — бассейн (имплювий)» идентична оси горнобадахшанско-
го чида резобхин. Даже название — «черный дом», связанное с отопле-
нием по-черному, — одинаково для римского (атрий), нагорнокарабах-
ского (карадам) и горнобадахшанского (тер чид) жилищ. 

Мнение о том, что мегароны эгейского мира имели продольно-осе-
вую композицию, в отличие от четырехстолпных центрических квад-
ратных ахеменидских и восточноиранских построек, было поколебле-
но раскопками продольно-осевого храма мегаронного типа в Иерихоне 
(Палестина, VII тыс. до н.э.). Он на три с лишним тысячелетия древнее 
мегаронов Трои, распространившихся далее на Запад. 

Согласно наиболее популярной версии, этруски пришли на Апенни-
ны из Малой Азии, а в архаических частях греческих мифов прослежи-
ваются и древневосточные мотивы. Нет сомнений в том, что сходные 
природно-климатические и социально-бытовые условия способствуют 
выработке схожих архитектурных решений. Но обширный историко-
культурный материал позволяет говорить о заимствованиях в зодчестве 
географически удаленных друг от друга регионов. Культура общества, 
мифологические представления, ритуалы, социально-нормативные от-
ношения, по справедливому утверждению А. Флиера, маркируются ар-
хитектурной формой: «При миграции данного общества на иную терри-
торию архитектурные формы как маркеры его культуры уходят вместе с 
ним, а вот строительные приемы, привязанные к условиям места, оста-
ются новому населению»7.

Учитывая, что исследуемый здесь архитектурный тип распростра-
нен среди индоиранских народов, обратимся к связанным с ними, гене-
тически родственным андроновской и срубной археологическим куль-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



156

турам, локализованным в Поволжье, Зауралье, Северном Казахстане и 
Западной Сибири. Во II тыс. до н.э. ведийские арии (андроновцы) пер-
выми прошли через Центральную Азию в Индию и Иран, а собственно 
иранцы (срубники) переселились несколько позже. Открытие крупных 
культовых центров Аркаим и Синташта на юге Урала расширяет наши 
представления об истоках строительной и духовной культуры индо-
иранцев, распространившейся «от Урала до Западной Сибири, от зон 
тайги на севере до вершин Памира и пустыни Каракум на юге». Архео-
лог Е. Кузьмина считает, что эти народы привнесли на юг тип жилища 
в виде большой (площадью от 70 до 250 м2) полуземлянки с очагами 
и лежанками вдоль стен, шатровым или ступенчатым перекрытием на 
опорных столбах и световыми отверстиями в кровле8.

Строительство чида. Обряды, связанные со строительством

Сведения о строительстве чида, относящиеся к началу ХХ в., мы 
приведем из опубликованной работы И.И. Зарубина «Шугнанские текс-
ты и словарь»: «Постройка дома такова. Сначала идут к мастеру и гово-
рят ему: “Мастер, мне нужно построить дом, что ты скажешь? Выстро-
ишь мне дом или не выстроишь? Скажи по правде!” Тогда мастер гово-
рит: “Ну хорошо, выстрою. Иди справляй свои дела, а я подойду”. Тогда 
хозяин дома возвращается домой и немедленно принимается за приго-
товления. Он несет на мельницу один-два кафча (1 кафч — 20 кг) пше-
ницы, мелет ее и приносит домой. Потом к вечеру он идет и приглашает 
всех своих соседей на помочь. Наутро они приходят и собираются. Мас-
тер тоже приходит. Потом туда приводят барана и отрезают ему голову 
на месте фундамента дома. Один человек читает молитву, а другой кир-
кой роет место для фундамента. Он немного покапает, и чтение молитвы 
подходит к концу, и говорят: “Бог велик!” Потом мастер принимается 
веревкой измерять пространство для дома. Он меряет четыре стороны, а 
также снимает мерку от одного угла до другого угла; хорошенько вырав-
нивает, чтобы было совсем одинаково, чтобы ни одна стена не была 
больше другой, чтобы все были совершенно одинаковы. После того как 
он сделает совершенно правильными все четыре стороны, принимаются 
за рытье киркой. Копают и землю выбрасывают лопатой с бечевой; 
опять копают и опять выбрасывают. Когда рытье закончено, принима-
ются возводить стены. Мастер и еще сколько найдется каменщиков, три 
или четыре человека, выводят стену. Другие перетаскивают камень, еще 
два человека его укладывают. Будь то двадцать человек, или двадцать 
пять, или тридцать, сколько бы ни было, все они работают. Одни выво-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



157

дят стену, другие носят камень, третьи его укладывают. Вот так-то и 
работают. Утром, при рытье фундамента, дают две или три лепешки — 
их считают жертвенными — или всухомятку, или с молоком и топленым 
маслом. Ими завтракают и опять немного работают, тем временем пос-
певает какая-нибудь похлебка. Ее хлебают и опять работают. А кто-ни-
будь режет барана и когда кончит, то режет мясо на мелкие куски, а кос-
ти разбивает теслом. Когда он и мясо, и кости разобьет на куски, все 
кладут в котел и зажигают огонь. Одновременно женщины приготовля-
ют тесто и пекут много хлеба; тем временем мясо варится. Когда все 
готово и поспеет и мясо и хлеб, солнце уже дойдет до полудня; тогда 
прекращают работать. Народ входит в дом и рассаживается на нарах. 
Приносят воды для мытья рук, ее поливают на руки и моют руки. А жен-
щины накладывают по четыре-пять хлебных лепешек на деревянные 
блюда, а поверх хлебных лепешек кладут мясо с мясным отваром, потом 
передают на нары и ставят перед мужчинами. Те принимаются за еду. 
Когда они поедят и прочтут молитву, они произносят: “Бог велик!” — и 
встают работать. Каждый опять принимается за свою работу. Потом, 
если стена готова, сразу начинают накладывать глину. У кого и глино-
битная работа кончается, у кого только кладка стены, а у кого и стена 
еще остается, еще не готова. Работают до предвечерней молитвы. Перед 
вечером поспевает похлебка, ее хлебают, и каждый идет к себе домой. 
Но тот, кому принадлежит дом, немедленно принимается за работу. Сна-
чала он вместе с мастером раз или два вымазывает дом глиной. Потом, 
если где-нибудь у него есть деревья, он их срубает, а мастер обтесывает. 
Сколько ни найдется у него деревьев, он начисто их вырубает, а мастер 
обтесывает и подготовляет. Когда у него не остается деревьев, он идет и 
сначала просит у своих родственников и свойственников, а потом идет 
просить у тех односельчан, у которых есть дерево. Когда он достаточно 
выпросит дерева и все подготовит, мастер обтесывает. Повсюду они ру-
бят дерево, обтесывают и оставляют. Оно сохнет. Когда дерево приго-
товлено, к тому времени заканчивается и обмазка дома глиной. Потом 
вымеряют место для нар, чтобы наметить пол и нары: вот здесь будет 
пол, тут — нары, а там — очаг. И если внутри будет излишняя земля или 
камень, все это вытаскивают, чтобы выровнять пол и нары. После того 
как нары, пол и очаг заполнят, если еще будет земля и камни, их вытас-
кивают при помощи лопаты с бечевой. Два человека насыпают ее (зем-
лю) в корзину, а один взваливает ее себе на спину, несет наружу и вы-
брасывает. Когда это готово, мастер еще работает над деревом, тешет и 
строгает. Две главных поперечных балки, две боковых лежащих по сте-
нам, четыре столба — их все обтесывает большим теслом и потом стро-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



158158

К.С. Васильцов

гает скобелем. После того, как он две основных балки с четырех сторон 
обтешет, две стороны обстрагивает, а с двух сторон оставляет обтесан-
ными. Так же он поступает и с боковыми балками, но четыре столба он 
сначала обтесывает с четырех сторон большим теслом, а потом их еще 
вымеряет. Потом он их еще раз обтесывает по этой мерке, чтобы они 
были правильными. Потом он опять вымеряет их грани и обтесывает 
эти грани небольшим топориком. Когда он закончит это, он обстрагива-
ет их скобелем, а переход от четырехгранной части столпа к круглой 
срезает ножом. Когда все это устроено, хозяин опять созывает на по-
мочь: найдет ли он двадцать человек, или больше, или меньше, сколько 
бы ни нашел, он с вечера идет из дома в дом и собирает помочь. Когда 
он созовет на помочь своих соседей, он возвращается домой, ночь про-
спит, а на утро встает на рассвете, умывается, и к тому времени прихо-
дят его помочане. Он им дает что-нибудь, они завтракают и тотчас при-
нимаются за работу. Если еще нужно бросать землю или камень, они 
работают над этим, пока не наступит время укладывать основные балки. 
Когда наступит время, будь то на рассвете, или на восходе солнца, или 
после восхода, или перед полднем, или в полдень, — какое бы время ни 
назначил мулла, в это время укладывают основные балки. Но и при ры-
тье фундамента для дома точно также спрашивают время у муллы или 
халифы. И когда бы ни было назначено время, именно тогда приступают 
к рытью фундамента. При этом шкуру барана, его грудь, сердце и пе-
чень дают мастеру. Таков уж обычай при укладывании основных балок. 
Когда наступит время укладывания основных балок, мастер поднимает-
ся на стену, а снизу ее подталкивают три-четыре человека. Те, которые 
на крыше, подхватывают балку, чтобы она не упала. Один или два чело-
века внутри дома поддерживают балку шестами, чтобы ее конец не упал 
вниз. Они так делают, чтобы конец балки достал до другой стены. Отту-
да подходит мастер, набирает камней, подкладывает под нее и укрепля-
ет ее на месте. Он подходит также и с этой стороны и точно также ук-
репляет ее на месте. Толстой частью ее кладут со стороны нар, а тон-
кой — со стороны очага. После того как обе основные балки уложат на 
место, мастер спускается вниз и устанавливает на место столбы. С са-
мого начала, когда главную балку поднимают на стену, в тоже время 
поднимают также еще и барана. Его ставят на балку и отрезают голову. 
При этом один человек читает молитву. Когда ему (барану) отрежут го-
лову, кровь стекает по стене и балка и стена покрывается кровью. Потом 
его (барана) спускают вниз, свежуют, мясо и кости режут на куски, кла-
дут в котел и варят. А мастер подставляет те четыре столба под основ-
ные балки. Сначала он ставит на место главный столб, а один человек 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



159159

‘Алам-и сагир: к вопросу о символике традиционного памирского жилища

его поддерживает. У прохода внутрь жилища он (мастер) также ставит 
два столба и между ними кладет перекладину “для свежевания козлов”. 
Эта перекладина из тутового дерева; потом ее украшают резьбой, и он 
мастер накрепко вделывает ее и в этот столб и в тот столб; и это место 
называют проходом (dupẽčā). Когда он поставит эти три столба на мес-
то, их поддерживают три человека. Между длинными нарами и нарами, 
примыкающими к очагу, он также устанавливает столб, и один человек 
его придерживает. Потом он скрепляет в переплет концы двух крайних 
брусьев, и когда он как следует их сделает, он ставит сверху их столб. 
У одного конца крайнего бруса верхних нар он ставит верхний столб, у 
другого конца — главный столб. Один крайний брус с верхней стороны, 
а другой крайний брус со стороны длинных нар, и как раз между ними 
ставится главный столб. Когда он поставит по местам эти четыре стол-
ба, он опять поднимется на стену и заделывает в стену основные балки, 
закрепляя их, чтобы они не двигались. Потом он обтесывает еще две 
пары бревен — их называют jufta-pǔl, длинною в два или полтора 
маха — и обстругивает их с двух сторон, чтобы они были гладкими. Два 
парных бревна он кладет над нарами, вдоль от верхушки верхнего стол-
ба на верхушку главного столба, а два других — от верхушки столба у 
длинных нар до верхушки столба у малых нар. Два бревна над очагом и 
два бревна над нарами, то есть jufta-pǔl, должны быть толще и крепче 
остального бревенчатого настила крыши. Итак, крайние парные бревна 
над нарами и очагом, главные поперечные балки и столбы устроены. 
И теперь мастер кладет на стены еще две боковые балки, а потом уже 
принимается тесать бревенчатый настил крыши. Над верхними нарами 
должно быть шесть хороших бревен. Он их вымеряет, а потом обтесы-
вает большим теслом. Если они слишком толсты, он их обтесывает с 
четырех сторон; если же они тонкие, то сверху их обтесывает и подстру-
гивает и, выровняв их, кладет. Точно также он обтесывает и укладывает 
шесть других бревен для нар над очагом. Для длинных нар требуется 
настил из восемнадцати бревен. Сверху он их точно также обтесывает, 
имея в виду облицовку дощатую или из жердочек, и подстругивает; вы-
равнивает и потом уже укладывает. Для помещения за входом он точно 
также обтесывает еще восемнадцать бревен, выравнивает их и уклады-
вает. Этим настил оканчивается. Потом мастер работает над верхней 
частью стены; ее обмазывают глиной и оставляют, чтобы она подсохла, 
а мастер работает внутри дома: он кладет брус для скамьи у очага и де-
лает две скамьи: одну — с одной стороны, другую — с другой, а посере-
дине, у отверстия очага, делает углубление вроде ящика. Потом он отде-
лывает этот брус и кладет еще два совсем маленьких бруска по краю 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



160160

К.С. Васильцов

скамьи у очага. Потом он делает стену для кладовушки (малых нар) со 
стороны помещения за входом. Потом он на этих малых нарах устанав-
ливает еще один столб, так, чтобы три столба были в один ряд. При этом 
малые нары покрывают и устраивают ягнятник, чтобы зимою помещать 
в него телят и ягнят. От столба при входе внутрь жилища по направле-
нию к двери он делает стену высотою в человеческий рост, ее называют 
переборкой (mundāl). Кроме того, от верхнего столба до наружной сте-
ны он также делает переборку. В этой глиняной переборке он оставляет 
две-три ниши. В доме делают две переборки. Одна кладовка находится 
со стороны помещения за входом ближе очага, а соответствующее поме-
щение с нижней (противоположной очагу) стороны называют “коровни-
ком”, оно примыкает к переборке верхних нар. У кладовки за входом 
кладут небольшой брус, от столба при проходе внутрь жилища под столб 
у очага, и мастер наглухо вделывает конец этого бруса в столб при про-
ходе внутрь жилища. Когда он здесь (со стороны входа закончит), он 
принимается за работу над еще одной кладовой с другой внутренней 
стороны. Сначала он спереди делает стену. Потом ее заполняют, чтобы 
она была, как следует, ровной. Потом эту стену вымазывают глиной, и 
мастер вдоль нее кладет еще небольшой брус. С одной стороны он на-
глухо вделывает его конец в столб у длинных нар, а с другой стороны он 
ставит на его конец, вплотную к стене, столб до лежащей на стене бал-
ки. Этим заканчиваются малые нары. Еще два столба, вплотную приле-
гающих к стене, находятся напротив главного столба: один он укрепляет 
от длинных нар до лежащей на стене балки, а другой — напротив глав-
ного столба со стороны главных нар, до главной поперечной балки. Еще 
два прилегающих к стене столба он ставит в помещении за входом, до-
водя их до лежащей на стене балки: один сверху от дверей (т.е. со сторо-
ны очага), другой — снизу (т. е. с противоположной стороны). Эти при-
легающие к стене столбы узкие и необтесанные, он их только строгает 
и выравнивает, а потом ставит. Нужно поставить восемь прилегающих к 
стене столбов: четыре — под главные поперечные балки, еще четыре — 
под балки, лежащие на стене. Поставил и их, теперь кладет очаг. Снача-
ла он выкладывает внутреннюю стену очага, а когда окончит ее, выкла-
дывает переднюю стену и ее обмазывает обыкновенной глиной. Но для 
внутренних частей очага приносят горшечную глину и ее размачивают 
пять-шесть дней, чтобы она как следует размякла. Горшечная глина — 
красная. Из нее изготовляют также посуду, кувшины и горшки, большие 
и маленькие. Женщины изготовляют много такой посуды. Для очага 
приносят вот этой глины и хорошенько размешивают ее с водой, чтобы 
она размякла. Потом очаг один раз покрывают ею, это называют грун-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



161161

‘Алам-и сагир: к вопросу о символике традиционного памирского жилища

товкой, а затем еще раз обмазывают, это уже называют — начисто. По-
том очаг полируют и в течении десяти-двенадцати дней отбивают поли-
ровальным камнем, втирают горькие абрикосовые косточки и опять от-
бивают. Когда и это закончено, мастер принимается накладывать обли-
цовочные жердочки на потолок. Он измеряет промежутки в бревенчатом 
настиле, делает себе из прута мерку, берет жердочки и обрезает их по 
этой мерке. Так он их нарезает, пока их не будет много. Потом он их 
укладывает и опять снимает мерку по другому бревну, опять нарезает 
жердочки для этого гнезда и опять укладывает. Таким образом он весь 
дом покрывает облицовочным настилом (дощатым или же из жердочек) 
и заканчивает это. Когда это окончено, приносят девять-десять охапок 
тростника и равномерно расстилают этот тростник по облицовочным 
жердочкам. Потом он опять приглашает на помощь семь-восемь чело-
век, и они взрыхляют мотыгой какое-нибудь место на поле и там на зем-
лю льют воду. Получается смесь (воды и земли), и тогда два человека 
накладывают ее в корзины лопатами с бечевой, а пять-шесть человек их 
переносят. Два других человека поднимают корзины с землей им на спи-
ны, и те относят их на крышу дома и сразу раскидывают ее с одной 
стороны. Таким образом они перетаскивают и везде обильно наклады-
вают это месиво из земли воды. Если это месиво быстро кончится, свер-
ху опять насыпают земли. Когда и эту землю насыпали и вполне закон-
чили, опять просеивают побольше земли. Ее приносят в дом и весь дом 
трижды покрывают глиной: сначала грунтовка, потом так называемая 
облицовка, после чего покрывают глиной, смешанной с мякиной, это — 
обмазка вручную. Таким образом просеянную землю приносят и накла-
дывают ее. В нее прибавляют еще много мякины. Потом один человек 
берет деревянную лопату, другой — бечеву, и принимаются ее (землю) 
месить. Когда ее хорошенько размешают, она становится мягкой. Потом 
ее в какой-нибудь посуде несут мастеру, и он ее размазывает. Сначала он 
покрывает ею внутренние стены, затем внутренние перегородки, нары, 
кладовки, очаг; потом он спускается на скамьи у очага и работает над 
ними, потом — на пол. Когда он и это сделает, внутренняя обмазка за-
кончена. Тогда он выходит наружу и с четырех сторон работает над сте-
нами дома, и тогда уже обмазка закончена. Потом мастер опять прини-
мается тесать; как только он обтешет главные доски, он их обстругивает 
и с одной стороны делает гладкими. Потом он кладет ее (главную доску) 
на главную балку, против длинных нар, поверх концов бревен настила. 
В крайних брусьях над главными нарами он выпиливает отверстие и 
туда вкладывает один конец главной доски. Другой ее конец он точно 
также помещает в крайние брусья над очагом. Со стороны прохода в 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



162162

К.С. Васильцов

жилище он точно так же кладет еще одну главную доску. Когда он хоро-
шенько закрепит и положит эти главные доски, тогда принимается выте-
сывать четырехугольную раму в потолке. Приносят разного рода дерево, 
и мастер большим теслом обтесывает его с четырех сторон и оставляет. 
Четыре деревянных перекладины, хорошо обтесанных с четырех сторон 
и измеренных, он обстругивает, чтобы они, как следует, были гладкими. 
Потом он наглухо скрепляет их друг с другом, а для пространства за 
ними большим теслом обтесывает доски, обстругивает их с нижней сто-
роны и кладет. При этом он хорошенько соединяет их друг с другом. 
И если кто-нибудь посмотрит снизу, то непременно скажет, что это одна 
доска. Крайние брусья бревенчатого наката и главные доски он (мастер) 
измеряет и делает на них заметку, как раз в середине. Концы деревянных 
перекладин он наглухо скрепляет как раз в месте тех заметок; с четырех 
сторон так с ними делают и оставляют. В пространство за перекладина-
ми он накладывает доски, какие найдутся. Когда эта клетка будет готова, 
он тешет дерево еще для одной клетки, но для нее дерево должно быть 
поменьше: и уже, и короче. Эта клетка поменьше, и доски для нее также 
нужны мельче. Когда он ее уложит, уже две клетки готовы, а для третьей 
клетки нужно уже совсем мелкое дерево. В соответствии с этим он об-
тесывает дерево, вымеряет и обстругивает, чтобы оно было гладким, и 
укладывает; как раз посередине он снимает мерку и делает заметку. Ког-
да он с четырех сторон обтешет дерево и приложит мерку, он опять его 
обтесывает по мерке, гладко выстругивает и наглухо скрепляет одну 
штуку с другой. Концы их он вставляет перед теми заметками, которые 
находятся в четырех местах на нижних перекладинах, а пространство за 
перекладинами он закладывает досками: сначала побольше, за ними по-
меньше, а затем еще меньше; таким образом он накладывает доски во 
все клетки. Самая верхняя клетка совсем маленькая, перекладины у нее 
также маленькие и доски совсем маленькие. Когда он уложит еще одну 
клетку и заберет досками, тогда уже все готово. Когда четырехугольная 
рама потолка готова, по ней раскладывают тростник. Потом три-четыре 
человека хорошенько покрывают ее глиняным месивом, а поверх этого 
месива насыпают побольше земли. Когда кончают насыпать землю, про-
сеивают еще немного земли и натаскивают ее на крышу. Потом прино-
сят соломы и мякины и перемешивают ее, приносят еще воды, размина-
ют и принимаются за обмазку. Потом обмазывают всю крышу, и когда 
все окончено, тогда оканчивается и работа по постройке дома. Но нужно 
сделать еще окна в крыше и дверь. Мастер уходит к себе домой, через 
некоторое время возвращается и принимается вырубать окно в крыше и 
дверь. Сначала он большим теслом вырубает доски, потом выравнивает 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



163163

‘Алам-и сагир: к вопросу о символике традиционного памирского жилища

их по мерке, сращивает их друг другом и накладывает поперечину. По-
том он сверху и снизу прикладывает мерку и опиливает по этой мерке. 
Сверху и снизу он оставляет по болту и принимается вытесывать кося-
ки, порог и притолку и их тоже прилаживает, как следует. Когда он окон-
чит дверь, он ставит ее на место, вбивает клинья в порог и притолку и 
заколачивает особым теслом. Накрепко их прилаживает и вокруг двери 
кладет стену в один камень. Ее обмазывают глиной, и одна женщина ее 
разглаживает специальным плоским камнем. Точно так же он вытесыва-
ет ставень для окна в крыше, для него также вытесывает косяки и попе-
речины, все это тоже прочно закрепляет и устанавливает на место, а в 
середине просверливает отверстие. Через это отверстие пропускают ве-
ревку, а к веревке приделывают палку. Эта палка свешивается через 
окно в крыше внутрь дома; иногда ставень поднимают и опускают. На 
этом кончается постройка дома. Теперь мастеру дают вознаграждение: 
одного быка стоимостью в двенадцать пис, один суконный домотканый 
халат высшего достоинства — в четыре пис, одно большое тесло, пару 
мягких сапог местной работы, пару шерстяных чулок, одну рубашку и 
штаны, одну шапочку и чалму или двенадцать аршин соответствующей 
ткани. Вот сколько вознаграждения он дает мастеру, а тот обухом своего 
большого тесла ударяет по главному столбу и говорит: “Будь непоколе-
бим!” Три раза он так ударяет и говорит. Потом они целуют друг другу 
руки, и мастер уходит к себе домой. Вот это-то и была постройка дома. 
Закончено»9.

Приведенный выше материал нуждается в некоторых комметариях. 
Большое значение придается выбору места для строительства. Кроме 
того что место для нового чида должно отвечать чисто практическим це-
лям, существуют также определенные предпочтения и ограничения при 
выборе места. Прежде всего строящееся жилище должно располагаться 
подальше от «святого места» или кладбища. В большинстве районов 
Центральной Азии «святое место» называют либо арабским термином 
мазар, либо персидским зийаратгах. На Западном Памире используется 
обычно древнеиранское слово остон10. 

Остонами называются могилы почитаемых мужей — религиозных 
деятелей (пиров или халифа), праведников и людей, пользовавшихся 
почетом и уважением среди местного населения, например известных 
мастеров или ремесленников. Остоны такого рода часто встречаются 
в Горном Бадахшане. Они связываются как с реальными исторически-
ми лицами, так и с полулегендарными11. В научной литературе не раз 
обращалось внимание на связь культа предков с почитанием святых и 
святилищ12. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



164164

К.С. Васильцов

В данном случае вызывают интерес прежде всего причины ограни-
чений и запретов. Как известно, отношение к духам предков на Памире, 
как, впрочем, и в остальных районах Центральной Азии и других реги-
онов, двоякое: с одной стороны — почтение, с другой — боязнь. Остон, 
как и кладбище, по представлениям памирцев, — «место, где обитают 
духи» (джа-йи рух аст). Человек в повседневной жизни не всегда был 
ритуально чистым. В том случае, если жилище располагается в непос-
редственной близости к остону или кладбищу, существует опасность 
случайно «осквернить» его, что естественным образом может вызвать 
гнев предка (отца, деда). Неслучайно всякое изменение в чиде, его пе-
репланировка, пристройка каких-либо помещений рассматриваются как 
нежелательные: «Не дай Бог дух предка побеспокоить». В Шугнане су-
ществует поговорка: «Будь поражен Богом, но не духами предков». Как 
отмечает Т.С. Каландаров, по представлениям памирцев, «Бог, разгне-
вавшись может смилостивиться и простить грешников, но дух умерше-
го не прощает обидевшего его или забывшего о нем»13. 

Вообще, новый дом нельзя строить на месте, где прежде стоял дом 
отца или деда. В том случае если старый дом начинает разрушаться и 
восстановить его не представляется возможным, необходимо произвес-
ти некоторые обрядовые действия, дабы умилостивить духов предков. 
Прежде чем сносить дом отца, его сыновья либо другие наследники или 
близкие родственники приглашают трех-четырех стариков и угощают их 
мясным супом и мясными лепешками. После трапезы старики читают 
молитву, посвященную духам предков, которую сопровождают благопо-
желаниями в их адрес, просят, чтобы те помогали, а не препятствовали 
или вредили при постройке нового дома.

Сходные в типологическом смысле обряды производятся также и в 
том случае, если старый чид, все еще крепкий, по тем или иным причи-
нам необходимо снести, а на его месте построить новый. Сыновья или 
братья покойного, устраивают угощение для соседей и других родствен-
ников, при этом обязательным условием является приглашение халифы. 
Приготовленные ритуальные блюда относят на кладбище и затем съе-
дают у могилы предка. После этого читают молитвы, просят у предка 
разрешение на снос дома, а затем зажигают на могиле светильники и 
оставляют их на два-три дня. Считается, что эти действия способствуют 
тому, чтобы дух предка «благосклонно» отнесся к просьбе и разрешил 
снести старый и построить новый чид14.

Нарушение этих обычаев, согласно представлением памирцев, мо-
жет привести к несчастьям. И.М. Мухиддинов упоминает о некоторых 
подобных случаях со слов местного населения. В кишлаке Баджив (Ру-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



165165

‘Алам-и сагир: к вопросу о символике традиционного памирского жилища

шан), Андарбак (Язгулем) нарушали этот обычай — при строительстве 
нового жилища не получали разрешения духов предков, не устраивали 
угощения и т.д. Спустя год по окончании строительства не только пос-
троившие новый чид, но также и их родственники, сыновья и другие 
близкие умерли.

Обрядовые действия сопровождали и закладку фундамента. Ее 
обычно начинали в «счастливый» день, который определял халифа. 
«Счастливым» днем считается воскресенье, ибо этот день — начало со-
творения мира (пятница — завершение). В связи с этим следует отме-
тить, что в мусульманской традиции существуют различные варианты 
порядка сотворения Богом мира. 

Так, в одном из хадисов пророк Мухаммад говорит: «Бог сотворил 
землю (турба) в субботу, горы в воскресенье, деревья в понедельник, 
макрух во вторник и свет в среду. В четверг Он распространил живот-
ных (давабб) по земле и Он сотворил Адама в конце творения, после 
‘аср пятницы в последний час последнего дня, в течение периода, како-
вой отделяет ‘аср и ночь». В другом хадисе приводится история о том, 
как Мухаммад, отвечая на насмешки иудеев, что Бог сотворил в воскре-
сенье и понедельник, горы и всю полезную материю в них — во втор-
ник, деревья, воду, благосостояние обрабатываемых земель (‘умран) и 
разрушение (харах) — в среду, что составляет четыре дня. Аналогич-
ным образом говорится об этом и в Коране: «Скажи: Разве вы не веруете 
в того, кто сотворил землю в два дня, и делаете Ему равных? Это — Гос-
подь миров! И устроил Он на ней прочно стоящие сверху ее; и благосло-
вил ее и распределил на ней пропитание в четыре дня — равно для всех 
просящих»15. В четверг Бог сотворил небеса, в пятницу вплоть до трех 
часов прежде окончания дня — звезды, солнце, луну и ангелов. 

Так же и в суре «Разъяснены»: «Потом утвердился Он к небесам — а 
они были дымом — и сказал им и земле: Приходите добровольно или 
невольно! И сказали они: Мы приходим добровольно. И установил Он 
из них семь небес в два дня и внушил каждому небу его дело; и ра-
зукрасили Мы ближайшее небо светильниками и для охраны. Таково 
установление великого, мудрого»16. Затем, в течение первого из трех 
оставшихся часов, Он сотворил устойчивые формы для всех существ, 
которые живут и умирают, во второй час он бросил разрушительную 
молнию (афа) на все, что может использовать человек, и, наконец, в 
третий час Бог сотворил Адама, дал ему сад (джанна) для обитания и 
повелел Иблису преклонить перед ним колени17.

В целом традиционная, наиболее распространенная схема такова: в 
первый день Бог сотворил небеса (асман) и звезды (нуджум); во вто-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



166166

К.С. Васильцов

рой — столп огня (рукн-и аташ); в третий — столп воздуха (рукн-и 
хава); далее в четвертый день был сотворен столп земли (рукн-и замин); 
в пятый день появился столп воды (рукн-и аб); в последний, шестой 
день Бог сотворил растения (набат) и животных (хайван)18.

Возвращаясь к закладке фундамента чида, добавим, что, если «счас-
тливого часа» в «счастливый день» не было, то закладку переносили на 
следующее воскресенье, что, впрочем, случалось редко19. В назначен-
ный халифой день в «счастливый час» хозяин дома приносит веревку 
и священное курение в глиняной чаше, чтобы «накормить» духов пред-
ков, святых и ангелов и одновременно изгнать с места постройки дома 
злых духов. Чашу с курением ставят на площади жилого помещения 
или рядом, обязательно по направлению юго-запад, т.е. в сторону киблы. 
После этого мастер вбивает в землю деревянные колышки и намечает 
периметр фундамента нового чида, натягивая по этим колышкам верев-
ку. В это время халифа читает молитву, а хозяин берет в руки кирку и, 
повернувшись лицом в сторону киблы, принимается копать канаву под 
фундамент дома. Считается, что рытье фундамента непременно должен 
начать хозяин, поскольку это обеспечит его семье долгую и счастливую 
жизнь в новом чиде, в противном случае, как говорят местные жители, 
семья не будет счастлива и распадется.

Ко времени, когда канавы будут выкопаны, подготавливают барана 
для закалывания. Барана подводят к халифе, который читает молитву, а 
затем режут у канавы, именно на том месте, где должен быть заложен 
первый камень фундамента, как правило, под порогом входной двери 
или под нишей, место которой в стене также укладывает хозяин. Кровь 
барана, принесенного в жертву, стекает на камень. Из мяса барана гото-
вят угощение для строителей.

При закладке первого камня принято класть под него дорогие вещи: 
золотые или серебряные кольца, браслеты, золотые или серебряные 
монеты, бусы — это должно принести семье достаток, сулит долгую и 
счастливую жизнь в новом доме. Обыкновенно все эти вещи заклады-
вает мастер, произнося при этом: «О мавло, чтобы корни проросли и 
умножились, все были здоровы, обеспечь спокойствие родины!»20 Пока-
зательно, что при кладке фундамента мастер всегда работает, повернув-
шись лицом в сторону киблы.

Также важна и ориентация дома по частям света, от чего зависит бла-
гополучие жизни семьи21. В кишлаке Басид (Бартанг), например, вход-
ная дверь всегда должна быть ориентирована строго на север или на 
юг, поскольку на востоке находится так называемая «Восточная звезда», 
которую связывают с именем ‘Али (Муртуза-‘Али), а на западе — «За-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



167167

‘Алам-и сагир: к вопросу о символике традиционного памирского жилища

падная звезда», называемая хазрат-и Мухаммад22. Как уже отмечалось, 
тело человека не всегда бывает ритуально чистым, и если лицо такого 
человека будет обращено в сторону данных «святых», то это может вы-
звать их гнев и соответственно повредить человеку.

При возведении кровли (хозяин вновь просит халифу определить 
счастливый день и час начала работ; при этом завершить укладку кров-
ли также необходимо в установленное халифой время) наиболее ответс-
твенным моментом считается процесс поднятия и укладки двух основ-
ных балок (вус). В долине Шахдары эти балки укладывают концами по 
направлению течения реки: как считают местные жители, в этом случае 
жизнь в новом доме будет бесконечна, как бесконечно течение реки. 
В Ишкашиме концы балок должны быть направлены на север–юг, пос-
кольку на севере находится Ситара-йи кутб (Полярная звезда, олицет-
воряющая Бога-Творца), а на юге — звезда Имам-и заман, или Муртуза 
‘Али. Когда начинают поднимать балки, мастер и помощники говорят 
хозяину: «Не поднимается», тем самым давая понять, что хотят поско-
рее получить угощение. После того как подняты и уложены на опорные 
столбы главные балки, барана, предназначенного для угощения, ставят 
на конец одной из балок со стороны киблы и режут таким образом, что-
бы кровь жертвенного животного оросила балки и главный опорный 
столб. Малоимущие семьи, особенно в Язгуляме (кишлак Вишхарв, 
Андарбак), вместо барана режут курицу (так же и во время закладки 
фундамента).

Символика чида. Сандж

Вдоль стен, непосредственно под пятью хаситанами в чиде, распола-
гаются нары, на которых памирцы работают, отдыхают, принимают пищу 
и спят. Эти нары, которые равнинные таджики называют суфа, на Памире 
имеют собственное название — нех. В своей статье «Сказание о первом 
кузнеце в Шугнане» И.И. Зарубин пишет: «В памирском доме спят и сидят 
на глинобитных нарах, расположенных вдоль стен и разделенных на отсе-
ки. Отсек слева от дома называется малыми нарами, напротив них по дру-
гую сторону очага находятся большие нары, занимающие все пространство 
вдоль стены, напротив очага. Под прямым углом к большим нарам вдоль 
стены, напротив очага, расположены нижние нары. Часть больших нар, 
примыкающая к очагу, считается местом для почетных гостей, на малых 
нарах обычно сидят женщины, а во время свадьбы — жених с невестой»23. 

Каждый нех символизирует собой три царства, составляющие мате-
риальную структуру Вселенной. Первый из них, чалакнех, помещаю-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



168168

К.С. Васильцов

щийся непосредственно перед очагом (аташдан), олицетворяет собой 
царство минералов (‘алам-и джамадāт). Второй — лашних сандж, 
или вайзних — символизирует царство растений (‘алам-и набатат). 
И наконец, третий, который называется барних, связывают с царством 
животных и человека (‘алим-и хайван ва инсан)24. Поскольку чалакнех 
является символом мира минералов (иными словами, соотносится с не-
живой природой), то он по высоте своей несколько ниже по сравнению 
с двумя другими нарами.

В естественно-научных и космологических учениях исмаилитов на-
иболее распространенной являлась трехчастная система деления божес-
твенного творения. В соответствии с ней все сотворенные Богом вещи 
(мувалладат) относятся к трем различным царствам (‘алам): минералы, 
растения и животные. Термин мувалладат происходит от арабского сло-
ва таввалуд, буквально означающего «зарождение». «Порожденные» 
вещи возникают из «смешения» различных элементов, соединения вы-
сшего и низшего начал. Они отличаются друг от друга по своим свойс-
твам (или качествам, сифат), которые человек определяет посредством 
чувств. 

Каждое из перечисленных царств имеет определенный набор харак-
теристик, которые в каждом отдельном случае могут быть представлены 
с той или иной степенью полноты. На уровне минералов основным ка-
чеством является естество (таби‘а) — сила, благодаря которой неоду-
шевленные вещи обладают присущими им свойствами и характеристи-
ками. При этом таби‘а трактуется именно как «сила», а не «самость» 
(худ) вещи, ибо минералы относятся к низшей (неодушевленной) кате-
гории порожденного. Как в растениях, так и в животных наличествует 
множество других характеристик, помимо тех свойств, которыми обла-
дают минералы. Каждая из этих характеристик обозначается словом кув-
ва25. По сравнению с неодушевленными объектами, растения проявляют 
скрытые силы, из которых наиболее очевидными являются, во-первых, 
сила роста и, во-вторых, сила питания.

Животные обладают большим количеством сил. Человека от них от-
личает способность к речи, мышлению, которые отсутствуют в других 
творениях Бога. Каждый более высокий уровень включает те силы, ко-
торые наличествуют в объектах, относящихся к более низким уровням, 
и, в свою очередь, отличается от них теми силами, которые добавляются 
к силам более низкого уровня. Иными словами, растение обладает при-
родной силой и растительной душой, животное — природной силой, 
растительной и животной душой, человек — природной силой, расти-
тельной, животной и собственной, человеческой душой. Важно отме-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



169169

‘Алам-и сагир: к вопросу о символике традиционного памирского жилища

тить, что в данном случае речь не идет о том, что, например, животное 
обладает двумя душами. Животная душа располагает теми силами, ко-
торые характеризуют растительную душу. И кроме того, к этим силам 
«добавлены» силы, присущие животной душе и соответственно отсутс-
твующие у растительной.

Пандж сутун

Одним из основных конструктивных элементов традиционного па-
мирского чида являются пять столбов (сутун), на которых покоится 
крыша жилища. Каждый из этих столбов имеет собственное название и 
символическое значение.

Хаситан (шахсутун). Центральным столбом памирского дома явля-
ется хаситан. Прежде, хотя этот обычай в некоторых памирских кишла-
ках сохранился до настоящего времени, хаситан изготавливали из счи-
тающегося священным у местного населения дерева — арчи26. Хаситан 
символизирует пророка Мухаммада. Впрочем, это, вероятно, поздняя 
символика, связанная с утверждением ислама на Памире. Если семан-
тику главного столба рассмотреть более подробно, то можно говорить о 
наличии в памирской народной архитектуре древних мифологических 
представлений о мировом дереве. 

Существует множество примеров-отголосков этих представлений в 
различных обрядовых практиках. Например, в Южном Таджикистане 
после похорон берут две палки из погребальных носилок и втыкают их 
у изголовья и у ног лежащего в могиле покойника. В условиях Цент-
ральной Азии эти палки, сделанные, как правило, из ивы, укореняются и 
превращаются в деревце. На могилах мулл или ишанов принято сажать 
деревья. Одним из атрибутов мазаров (остонов) является дерево. Все 
это вполне согласуется с ретроспекцией М. Элиаде, заметившего: «Пос-
ле космического катаклизма, приведшего к отделению небес от земли, 
некоторые благочестивые люди могут восходить на небеса, используя 
священную веревку, дерево или скалу»27. 

Как уже было отмечено выше, столбы, на которых держится пере-
крытие памирского чида, в особенности главный столб, наделяются 
особой благодатью. Можно предположить, что это происходит вследс-
твие того, что на них переносятся свойства верхнего мира, куда по 
столбу возносятся жертвенные животные, души людей. Любопытно в 
связи с этим замечание А.К. Писарчик, которая отмечала, что в бога-
тых домах главный столб смазывают маслом, что считается богоугод-
ным делом28. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



170170

К.С. Васильцов

Интересно в этой связи привести некоторые параллели. В Атхарва-
веде о вселении в жилище говорится:

Внеси, о жена, этот полный кувшин,
Поток жира, смешанный с амритой!
Смажь амритой этих защитников!
Да охранит эту хижину то, что
пожертвовано и исполнено29!
Амрита — это божественный напиток бессмертия, приготовляе-

мый из растения сома, защитники в данном случае — конструктивный 
каркас дома. В распоряжении памирцев не было амриты, поэтому они 
довольствовались смазыванием главного столба жиром. Вообще, для 
горцев характерно почтительное отношение к главному столбу. Каждый 
входящий в дом, если в чиде нет людей, обращает к нему свое приветс-
твие. Показательно, что приветствует столб не только посторонний вхо-
дящий, но и сам хозяин30. Согласно сведениям М.С. Андреева, хозяин 
дома повторяет это приветствие всякий раз, когда входит в дом, даже 
если отлучился всего на минуту31.

В этой связи любопытными представляются сведения К. Йеттмара, 
приводимые в его труде «Религии Гиндукуша». В разделе, где речь идет о 
религиозных традициях Кхо (Читрал), немецкий ученый замечает, что в 
традиционном читральском жилище, также имеющем в ряде случаев сход-
ную с памирским чидом конструкцию, столб у задней стены общей ком-
наты называется шеротун, что обычно переводится как «львиный столб». 
Согласно этимологии Афдаля ‘Али столб у задней стены общей комна-
ты — шротун, т.е «молочный столб». Он богато украшен, в особенности 
в зажиточных домах, и располагается в том месте, где и доска Джестак у 
калашей32. Женщины могут дотрагиваться до этого столба только в том 
случае, если они не являются нечистыми (т. е. не в период менструации). 
Во время праздника Пиндик этот столб украшают листьями. 

Можно также привести и некоторые аналогии из обрядовых прак-
тик памирцев, связанных с «шахским столбом». Например, шероту-
ну принято приносить жертвоприношения в различных случаях: если 
отелилась корова, то его обмазывают молозивом или первым маслом; 
при забое животного к празднику его мажут жиром; к шеротуну привя-
зывают сноп ячменя. Собираясь принести клятву или дать какое-либо 
обещание, необходимо прикоснуться рукой к этому столбу. Когда член 
семьи по тем или иным причинам уезжает из дома, он прощается с ше-
ротуном, при этом посыпает его мукой, те же действия совершаются и 
по возвращении. Как пишет Йеттмар, «если с кем-то из членов семьи 
плохо обошлись, например, выданная замуж дочь получила слишком 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



171171

‘Алам-и сагир: к вопросу о символике традиционного памирского жилища

скудные подарки, слышно, как столб скрипит и потрескивает от неудо-
вольствия»33.

В Атхарваведе говорится, что входящий совершал поклон хозяину 
жилища, огню и пуруше. Пуруша — одно из сложных и многофункци-
ональных понятий индийской теологии. Буквально означает «человек» 
или «мужчина». Пуруша — это антропоморфное существо, игравшее 
важную роль в космологии, поскольку из него как космического гиганта 
произошла Вселенная в процессе принесения богами этого существа в 
жертву. Позднее пуруша приобретает более отвлеченное значение — в 
качестве космического универсума и одновременно конкретного эле-
мента. Пуруша был тесно связан с идеей мирового дерева34. 

Следует отметить, что дом в индийских представлениях является ар-
хитектурной реализацией мирового дерева: дом сопоставляется с дере-
вом в целом, колонны — с его стволами, дверные косяки — с ветвями. 
Главные колонны называются по божествам: Брахмаканта, Виснуканта, 
Сиваканта, Скандаканта35. В зодчестве господствовала идея воплощения 
формы Пуруши в виде жилища, храма или других сооружений. Строи-
тельство начиналось с того, что в центре на грунте рисовали изображе-
ния Пуруши. В центральной точке основания закладывался камень, на 
котором покоилась колонна, отдельные части которой символизировали 
землю, воздушное пространство, небеса36. Таким образом, централь-
ный столб памирского жилища и Пуруша в архитектурной его ипоста-
си — явления изофункциональные: антропоморфизация центрального 
столба у памирцев восходит, вероятно, к представлениям об опорном 
столбе жилища как воплощении Пуруша. Кстати, согласно Ригведе при 
принесении в жертву первозданного Пуруши он превратился в масло: 
«Из этой жертвы, полностью принесенной, было собрано расплавлен-
ное жертвенное масло», из которого возникли разные части мироздания. 
Полагаем, что это делает более ясной исходную мотивацию смазывания 
центрального столба маслом.

Вайзних ситан символизирует ‘Али ибн Абу Талиба.
Кицар ситан ассоциируется с Биби Фатима-йи Зухрой, женой ‘Али 

ибн Абу Талиба и матерью Хасана и Хусайна.
Пайгах ситан символизирует имама Хасана и, наконец, Барних си-

тан — имама Хусайна.
Ду вус (тадж. тирак или тир чуб) — две перекладины, одна из кото-

рых размещается над лашнух сандж (или иначе вайзних сандж — самой 
длинной суфой) и вторая — напротив нее. Согласно сообщениям наших 
информантов, они символизируют две духовные субстанции, сотворен-
ные Богом, соответственно ‘акл-и кулли и нафс-и кулли.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



172172

К.С. Васильцов

Дараз сипахчин (тадж. тирчубха-йи дараз) — балки, шесть (иног-
да семь) из которых располагаются на потолке параллельно друг другу 
непосредственно над очагом (аташдан), а другие семь — над барних. 
Шесть балок символизируют шесть пророков: Адама, Ибрахима, Нуха, 
Мусу, ‘Ису, Мухаммада. В Коране говорится: «Скажите: Мы уверова-
ли в Аллаха и в то, что ниспослано нам, и что ниспослано Ибрахиму, 
Исма‘илу, Исхаку, Йа‘кубу, и коленам, что было даровано Мусе и ‘Исе, 
и что было даровано пророкам от Господа их. Мы не различаем между 
кем-либо из них, и Ему мы предаемся»37. В связи с числом шесть умес-
тно привести и другие аналогии. 

Например, Насир-и Хусрав пишет: «Всевышний Господь при уст-
роении мира установил шесть направлений: верх и низ, право и лево, 
вперед и назад. А седьмым в этом случае является сама Вселенная, 
дабы указать имеющим очи посредством зрительного восприятия, что 
божественная религия также установлена в шести причинах, ибо седь-
мая соразмерна первым шести. Потому божественную религию должно 
уподобить Вселенной, ибо плодом Вселенной является человек, кото-
рый, в свою очередь, является последним порождением Вселенной, и 
ничто из сотворенного не достигает знания о [божественном] творе-
нии. А обладателем [божественной] религии является человек. И че-
ловек непреложным образом [сотворен] ради [божественной] религии, 
подобно тому как Вселенная непреложным образом [сотворена] ради 
человека, и человек по отношению к [божественной] религии уподо-
бился Вселенной, ибо [божественная] религия суть причина причин 
Вселенной»38.

Здесь необходимо отметить, что согласно исмаилитской доктрине 
в земной истории человечества присутствуют семь пророков. Вернее, 
первые шесть подготовляют человечество к появлению седьмого, «ибо 
их призыв, а равно и цель их [посланнической] миссии суть явление 
седьмого Господина Воскресения, да благословит его Господь, могу-
щество которого равно могуществу всех шестерых вместе взятых»39.

Исмаилитская концепция временных циклов, насколько можно су-
дить по дошедшим до нас отрывочным сведениям из ранних исмаилит-
ских трактатов, представленных в позднейших фатимидских и после-
фатимидских религиозно-философских сочинениях исмаилитов и их 
противников, была в общем виде сформулирована на рубеже IX–X вв. 
и включала эпохи, представленных в Коране пророков. «Свои разработ-
ки, — пишет современный исследователь исмаилизма Ф. Дафтари, — 
исмаилиты прилагали к иудео-христианским откровениям, а также к 
таким доисламским религиям, как зороастризм и манихейство»40.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



173173

‘Алам-и сагир: к вопросу о символике традиционного памирского жилища

Согласно представлениям ранних исмаилитов история человечества 
состоит из шести различных по своей продолжительности пророческих 
циклов (давр). Начало каждого такого цикла, соответствующего кора-
ническим эпохам пророков, провозглашает ниспосланный Богом глаша-
тай (т. е. пророк, натик — букв. «провозглашающий»). Таким образом, 
первый цикл открывал Адам, второй — Нух, третий — Ибрахим, чет-
вертый — Муса, пятый — ‘Иса и, наконец, начало шестого давра было 
возвещено Мухаммадом. В исмаилитском трактате Калам-и пир гово-
рится по этому поводу: «В эпоху Адама Нашего Господина называли 
Малик Шулим, т.е. Сетх; последователей Адама называли Сабиййа. Они 
говорят, что Малик Шулим должен возвратиться в День Оный, когда он 
провозгласит свои веления людям и раскроет сокровенные тайны бо-
жественной мудрости, сокрытые в религиозном законе (шари‘ат). Со-
бытия, имевшие место в сказании о Адаме и Иблисе, а также все то, что 
произошло, были с ним связаны.

В эпоху Нуха Нашего Господина называли Малик Йаздак, а после-
дователей его — Барахима (брамины). Они верили, что он вернется в 
День Оный, дабы провозгласить веления свои, а также препроводить 
тех из людей, кто того достоин, в рай, а грешников — в ад. Нух пожало-
вался ему, что иные из людей не вняли его учению (да‘ват), так, что он 
велел, чтобы все люди руководствовались внешними установлениями 
(захир) религиозного закона (шари‘ат). Так, люди погрузились во вне-
шние установления (захир) религиозного закона (шари‘ат), лишь те из 
них обрели спасение, кто находился на Ковчеге Нуха. Пророк сказал: 
“Истинные мои приверженцы (зурриййат) подобны Ковчегу Нуха: те, 
кто остается в нем, обретают спасение, те же, кто избегает его, гибнут 
в пучине”41.

В эпоху Ибрахима Нашего Господина называли Малик ас-салам, и 
по сей день эта община истинно верующих призывает его в своих мо-
литвах. Общину Ибрахима называют гебрами, и они также верят, что 
Малик ас-салам возвратиться в День Оный. История о том, как Ибрахи-
ме глядит на звезды, луну и солнце, соотносится с да‘и, баб и худжат. 
Он не знал отдыха до тех пор, пока не увидел Господина Нашего, когда 
же он увидел его, он служил ему и отдал десятину. Заратуштра был худ-
жат Нашего Господина, который явился в конце эпохи Ибрахима.

В эпоху Мусы Нашего Господина называли Зу-л-карнайн. История о 
том, как он увидел ночью Свет над деревом, означает внешнюю сторо-
ну (захир) религиозного закона (шари‘ат). Дерево — это человек, Свет 
означает исповедание единобожия, и единство Нашего Господина. Муса 
имел обыкновение называть Нашего Господина Шанба или Саббас.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



174174

К.С. Васильцов

В эпоху ‘Исы Нашего Господина называли Ма‘адд, а в эпоху Проро-
ка его называли Мавла-на ‘Али. То, что ‘Иса обещал возвратиться вновь 
и явить Бога людям, [в действительности] было указанием на ‘Али. 
Пророк сказал, что ‘Али ибн Аби Талиб возвратится в Судный День и 
поднимет знамя Воскрешения (кийāмат).

Все имамы суть Мавла-на ‘Али и все они содержатся в нем, “подоб-
но тому, как одна лампада зажигается от другой”»42.

Эти пророки провозглашали внешние стороны божественного пос-
лания человечеству каждого исторического периода (цикла), устанав-
ливали для людей согласно с ниспосланным им откровением заповеди, 
обряды и запреты. Кроме того, Бог наделил их сокровенным знанием 
(батин), недоступным обыкновенному человеку, которое передавалось 
лишь наиболее близким к пророкам лицам.

Здесь, вероятно, следует пояснить последнее положение. Еще на этапе 
разработки доктринальной стороны исмаилитского вероучения, прибли-
зительно в конце IX — начале X в., были установлены и четко разграни-
чены различия между внешней, экзотерической (батин) и сокровенной, 
эзотерической (захир) сторонами божественного откровения. В общем 
виде эта теория сводилась к следующему. В ниспосланных человечес-
тву Священных Писаниях (китаб) содержатся божественные законы и 
установления, не требующие специального толкования, т.е. имеющие 
смысл буквальный и потому понятные всяким верующем и доступные 
ему (иными словами, речь идет о внешней (захир) стороне религиозного 
послания). В то же время в Священных Писаниях (и особенно в Коране) 
присутствует сокровенный (батин) смысл. Внешняя сторона религии 
может претерпевать те или иные изменения, сокровенная ее составля-
ющая, которая содержит вечные духовные истины (хака’ик), во все вре-
мена остается неизменной. Эти вечные истины были ниспосланы Богом 
иудеям, христианам и мусульманам, однако смысл их оказался сокрыт 
за различными эзотерическими формулировками. 

Познание сокрытых истин происходит благодаря эзотерическому 
толкованию (тав’ил)43. В эпоху ислама, согласно представлениям исма-
илитов, в полномочия ‘Али входило толкование (тав’ил) сокровенных 
истин (хака’ик) религии ислама (Мухаммад рассматривался как пере-
датчик божественного откровения)44. ‘Али у исмаилитов также имеет 
почетное имя сахиб ат-тав’ил (владыка тав’ила). Таким образом, он 
является хранителем истинного знания, ниспосланного Мухаммаду, и 
имеет исключительное право на толкование божественных истин, кото-
рое затем унаследовали его потомки (имамы). Способность постигать 
вечные истины, как уже было сказано выше, доступна избранным чле-
нам общины (хаввас) — «людям толкования» (ахл ат-тав’ил)45.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



175175

‘Алам-и сагир: к вопросу о символике традиционного памирского жилища

Возвращаясь к исмаилитской концепции временных циклов, сле-
дует добавить, что согласно исмаилитской иерархии у каждого проро-
ка (натик) был свой духовный преемник — васи (асас), который был 
наделен исключительным правом толкования сокровенного послания 
своего исторического цикла. Таким образом, исмаилиты считали васи 
эпохи ислама ‘Али ибн Абу Талиба. При этом эпоха каждого васи со-
стояла из семи эпох, каждой из которых соответствовал свой имам. 
Седьмой имам каждого цикла «поднимался в ранге» и становился на-
тиком (пророком) следующего семилетнего цикла, отменяя старый за-
кон (ша‘риат) и устанавливая новый. Так происходило в течение всех 
шести исторических эпох. 

Порядок меняется с наступлением последнего, седьмого цикла, т.е. с 
провозглашением эпохи ислама. Седьмым имамом этой эпохи стал Му-
хаммад ибн Исма‘ил (80/699 или 83–148/702–3–765), который согласно 
исмаилитской традиции ушел в сокрытие (гайб). С его новым пришест-
вием наступит эра махди, когда Мухаммад ибн Исма‘ил восстановит ис-
тинный ислам и утвердит в мире справедливость. В эру махди не будет 
утвержден новый закон (ша‘риат), а провозгласят последний цикл в ис-
тории человечества, раскроют все божественные истины, ниспосланные 
пророкам в другие периоды. Сам Мухаммад ибн Исма‘ил будет править 
человечеством до скончания времен.

Другие семь балок обозначают небесные тела: Солнце, Луну, Сатурн, 
Юпитер, Марс, Венеру, Меркурий.

Чахар хуна — четырехступенчатая крыша — символизирует четыре 
первоэлемента: огонь, воду, воздух, землю.

Заключение

Жилище в традиционном обществе является не только материальным 
объектом, но и одним из ключевых символов культуры. В той или иной 
степени с понятием «дом» соотносятся все наиболее важные катего-
рии картины мира человека. В культуре традиционного типа «о каждом 
предмете, помимо ограниченных сведений, касающихся его физической 
природы, существовало еще и иное знание: знание его символического 
смысла»46. Иными словами, всякий артефакт (в том числе жилище) об-
ладает как утилитарными, так и символическими свойствами. 

Как было показано выше, структура чида обнаруживает космичес-
кую символику, т.е. жилище определенным образом уподоблено миро-
зданию: «Жилище — это не предмет, не “машина для жилья”, оно — 
Вселенная, которую человек создает, имитируя примерное творение 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



176176

К.С. Васильцов

Богов, т. е. космогонию»47. Такого рода уподобление дома космосу или 
представление о доме как о космосе, безусловно, особенным образом 
влияет на отношение шугнанцев к чиду. Чид, как и весь мир, будучи 
творением (ар. халк, перс. афарида или афариниш) Бога и одновре-
менно указанием на него (ар. ‘алам)48, рассматривается не просто как 
нечто «природное», в известном смысле «священное», но и как жили-
ще, уподобленное божественному творению, являет собой «освящен-
ное» пространство. 

Таким образом, памирский чид представляет собой некое единство 
материального и духовного, что также подтверждается ритуальной де-
ятельностью человека. При этом многие обряды, связанные с чидом, 
несомненно, являются отголосками древних домусульманских верова-
ний, что, в свою очередь, играет важную роль в реконструкции религи-
озных и мифологических представлений иранских народов. Памирцы 
на протяжении более чем тысячелетия являются мусульманами. Ислам 
в различных своих формах наложил глубокий отпечаток на их миро-
воззрение. Домусульманские верования составляют древнейший пласт, 
включающий изолированные представления, не отличающиеся непре-
рывностью и цельностью. Вместе с тем некоторые из представлений 
проявляют устойчивость и жизнеспособность, сохраняясь и эволюцио-
нируя в рамках иной религиозно-философской системы.

***

1 Дафтари Ф. Краткая история исмаилизма. Традиции мусульманской общины. М., 
2004. С. 170.

2 Там же. К основным источникам по истории Бадахшана периода Средневековья и 
Нового времени следует отнести: Бадахши Мирза Санг-Мухаммад, Фазл-Али-Бек Мирза, 
Сурх Афсар. Тарих-и Бадахшан // под ред. А.Н. Болдырева. Л., 1959; Курбон Мухаммад-
зода, Мухаббат Шах-зода. Тъарих-и Бадахшон (История Бадахшана) // под ред. Б.И. Ис-
кандарова; изд. текста, примеч. и указ. А.А. Еганин. М., 1973; Семенов А.А. История Шуг-
нана. Ташкент, 1916.

3 См.: Андреев М.С. Таджики долины Хуф. Сталинабад, 1958. Вып. 2. С. 420–486; Буб-
нова М.А. Сельская усадьба X–XI в. в Вахане // Археологические работы в Таджикистане. 
Душанбе, 1984. Т. 8 (1978). С. 208–216; Бубнова М.А. Средневековые памятники Шугна-
на (материалы 1972 г.) // Археологические работы в Таджикистане. Душанбе, 1976. Вып. 
12 (1972). С. 146–157; Воронина В.А. Жилища Ванча и Язгулема. Архитектура республик 
Средней Азии. М., 1951; Мамадназаров М.Х. Народная архитектура Западного Памира. 
Душанбе, 1980; Мамадназаров М.Х. Видоизменение горонбадахшанского жилища в за-
висимости от его местонахождения // Памироведение. Душанбе, 1985. Вып. 2. С. 171–
182; Мамадназаров М.Х., Якубов Ю.Я. Конструктивные и функциональные особенности 
горнобадахшанского ступенчатого потолка чорхона // Памироведение. Душанбе, 1985. 
Вып. 2. С. 183–202.

4 Зарубин И.И. Шугнанские тексты и словарь. М.; Л., 1960; Мухиддинов И. М. Обычаи 
и обряды, связанные со строительством жилища у припамирских народностей в XIX — 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



177177

‘Алам-и сагир: к вопросу о символике традиционного памирского жилища

начале XX в. // Этнография Таджикистана. Душанбе, 1985. С. 24–29; Olufsen O. Trough the 
Unknown Pamirs. The Second Danish Pamir Expedition 1898–1899. L., 1904.

5 Шохуморов А. Воплощение философских принципов митраизма и исмаилизма в ар-
хитектуре памирского дома // Вклад иранских народов в развитие мировой цивилизации: 
история и современность: тез. докл. и сообщ. Душанбе, 1992. С. 95–96; Шохуморов А. 
Памир — страна Ариев. Душанбе, 1997.

6 Как отмечает в своей статье М.Х. Мамадназаров, подобного рода осевое расположе-
ние трех частей дома сближает его с композицией мегарона эгейского мира.

7 Флиер А. Рождение жилища: пространственное самоопределение первобытного че-
ловека // Общественные науки и современность. 1992. № 5.

8 Кузьмина Е. Происхождение индоиранцев в свете новейших археологических данных. 
Этнические проблемы истории Центральной Азии в древности. Душанбе, 1981. С. 106.

9 Зарубин И.И. Указ. соч. С. 15–31.
10 Относительно этимологии этого термина см.: Каландаров Т.С. Шугнанцы (истори-

ко-этнографическое исследование). М., 2004. С. 375.
11 Существует также особый тип почитаемых мест — кадамджай, по всей вероятнос-

ти генетически связанный с древним культом камней. Кадамджай может представлять 
собой как отдельный камень или валун, так и искусственно сложенную груду камней. 
Согласно свидетельствам этнографов и путешественников начала ХХ в., памирцы произ-
носили молитвы у этих камней, оставляли около них подношения, просили исцеления от 
болезней, совершали обряд зажигания светильника (чараг равшан) и т. п.

12 См., например: Каландаров Т.С. Указ. соч. С. 375.
13 Там же. С. 373.
14 Мухиддинов И.М. Обряды и обычаи припамирских народностей, связанные со стро-

ительством жилища у припамирских народностей // Этнография Таджикистана. Душанбе, 
1985. С. 25.

15 41:8–9.
16 41:10–11.
17 Kalam-i Pir / еd. by W. Ivanov. Bombay, 1949. P. 34.
18 Мусаннафат. С. 293–294.
19 Мухиддинов И.М. Указ. соч. С. 25. Следует оговориться, что, согласно приводимым 

А.К. Писарчик сведениям, закладка фундамента производится в четверг. (См.: Таджики 
долины Хуф. Вып. 2. С. 423). По сообщению И.М. Мухиддинова, в четверг происходит 
новоселье.

20 Мухиддинов И.М. Указ. соч. С. 28.
21 Ср. по этому поводу: Писарчик А. К. Указ. соч. С. 420–432.
22 Мухиддинов И.М. Указ. соч. С. 29.
23 Зарубин И.И. Сказание о первом кузнеце в Шугнане // Изв. Академии наук СССР. 

1926. VI серия. № 12. С. 1166.
24 Эти сведения, как, впрочем, и многие другие относящиеся к традиционному памир-

скому жилищу, нам сообщил мастер, житель кишлака Тусиен, Мамадназар Алимшоев. 
Ср.: Шохуморов Абусаид. Памир — страна Ариев. Хонаи пайравони рости (Инъикоси кос-
мологияиориен ва ахкоми мазхабии шиаи исмоили дар тархи меъмории хонаи помири — 
чид). Душанбе, 1997. С. 127 (тадж. текст). С. 9 (перс. текст). Далее в тексте при ссылках на 
эту работу мы будем сначала приводить страницу из таджикского текста, а затем в скобках 
соответствующую страницу из персидского текста.

25 В богословских или философских трактатах термин кувва употребляется в трех ос-
новных значениях — сила, способность, потенциальность. Вместе с тем хотя словари и 
предлагают подобного рода значения, средневековые авторы зачастую не дают четкого 
их толкования: кувва трактуется как некая сила, характеристики которой могут меняться 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



178178

К.С. Васильцов

в зависимости от той или иной ситуации или контекста. Например, с одной стороны, ал-
Кави является божественным именем (атрибутом), с другой — это также атрибут человека 
или животного, и в этом значении кувва, как правило, противопоставляется да‘ф (букв. 
«слабость»). В значении «способность» кувва рассматривается как сила души, раститель-
ной, животной или человеческой. В результате обсуждаются сила роста, сила питания, 
способность к чувственному восприятию (слух, зрение, обоняние, осязание), способность 
к запоминанию и т. д. Что же касается третьего значения кувва (потенциальность), то в 
этом случае термин обычно противопоставляется актуальности — вслед за Аристотелем 
многие мусульманские мыслители широко обсуждали вопрос о том, как вещи из потенци-
ального состояния переходят в актуальное.

26 Там же. С. 129 (С. 11). Многие древние верования и мировые религии рассмат-
ривают деревья в качестве культовых объектов. Они могут символизировать божество 
либо какое иное священное существо, являясь, таким образом, своего рода посредниками 
между земным и небесным. Нередко деревья считались также и местом обитания ангелов 
или демонов (например, в доисламской Аравии джинны соотносились с определенными 
видами деревьев, а в Хорезме грецкий орех и шиповник считали обиталищем злых духов). 
Относительно этого предмета существует довольно обширная научная литература (См.: 
Trees // Encyclopedia of Religion. 2 еd. Vol. 15. P. 9936–9939). Впрочем, сведения о культе 
деревьев в традиционной культуре народов Западного Памира, которыми мы располага-
ем, довольно скудны. Насколько мы можем судить, этот сюжет пока не стал предметом 
самостоятельного исследования в отечественной и зарубежной науке, хотя, разумеется, 
различные авторы вскользь упоминают о тех или иных проявлениях почитания деревьев 
на Памире (См., например: Зарубин И.И. Архив Санкт-Петербургского филиала Институ-
та востоковедения РАН (Институт восточных рукописей). Ф. 121. Оп. 1. Д. 240. Л. 63).

27 В погребальных памятниках роль дерева часто выполняет примыкающая скала или 
само намогильное сооружение, которое можно, вероятно, рассматривать как гору в мини-
атюре или основание жертвенного столба.

28 Андреев М.С. Указ. соч. С. 341.
29 AV, III, 12, 8 (перевод Т.Я. Елизаренкова).
30 Цит. по: Литвинцкий Б.А. Семантика…  
31 Андреев М.С. Указ. соч. С. 340. 
32 Йеттмар К. Религии Гиндукуша. М., 1986. С. 455. Джестак (Jectak или Je╬█ak) — 

женское божество калашей. Моргенстьерне называет ее «богиней домашнего очага», но, 
как подчеркивает Йеттмар, «она выходит за рамки этого определения, олицетворяя жиз-
ненную силу всего калашского народа в его совокупности, а также отдельных кланов и 
семей». (Йеттмар. Указ. соч. С. 369). Джестак почитают как мужчины, так и женщины. 
Она является покровительницей детей и рожениц. Ей также отводятся функции «храни-
теля дома». Символом Джестак является резная, орнаментированная в центре доска, ко-
торую по обыкновению украшают деревянными бараньими или лошадиными головами. 
Эта доска устанавливается у задней стены жилого помещения или, в богатых семьях, — в 
специально построенном доме (джестак-хана), где клан калашей совершает религиозные 
отправления (там же. С. 352).

33 Там же. С. 456.
34 Топоров В.Н. О структуре некоторых архаических текстов, соотносимых с концеп-

цией мирового дерева // Труды по знаковым системам. М., 1971. Т. 5.
35 Shukla D.N. Vāstu-sāstra. Vol. 1. Hindu science of architecture. Chandigarh, 1961. 

P. 310–312.
36 Gonda J. Die Religionen Indiens. I. Veda und alterer Hinduismus. Stuttgart, 1960. 

P. 327–329.
37 2:135.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



179179

‘Алам-и сагир: к вопросу о символике традиционного памирского жилища

38 Носири Хусрав. Куллиет. Душанбе, 1991. Ч. 1. С. 359.
39 Там же.
40 Дафтари Ф. Традиции исмаилизма в средние века: сб. статей: пер. с англ. М., 2006. 

С. 204–205. По этому поводу см.: Ibn Hawshab Mansur al-Yaman. Kitab al-Rushd wa’l-hi-
daya / еd. M. Kamil. Husayn // Collectanea / еd. W. Ivanov. Leiden, 1948. P. 185–213; al-Yaman 
Ja‘far Mansur. Kitab al-Kashf / еd. R. Strothmann. L., 1952; ас-Сиджистани Абу Йакуб. Исбат 
ан-нуббувва / изд. ‘А. Тāмира. Бейрут, 1960; Corbin H. Cyclical Time and Ismaili Gnosis / 
Trans. R. Manheim and J. W. Morris. L., 1983; Walker P. E. Eternal Cosmos and the Womb of 
History: Time in Early Ismaili Thought // International Journal of Middle East Studies. 1978. 
№ 9. P. 355–366; Daftary F. Dawr // Encyclopedia Iranica. Vol. 7. P. 151–153.

41 Известный шиитский хадис, который часто цитирует Ибн Бабуйа ал-Кумми.
42 Kalâm-i Pir. Bombey, 1949. P. 120–22.
43 Тав’ил — (букв. «возвращение к истоку, к началу») метод символико-аллегорическо-

го толкования Корана. Термин употребляется в Коране в значении «толкование сна» (сура 
12). Приверженцами тав’ила были мутазилиты. Наиболее широко метод символико-алле-
горического толкования Корана применялся шиитами и исмаилитами. Первые, как прави-
ло, искали при помощи тав’ила в тексте Священного Писания скрытые намеки на ‘Али 
и первостепенную роль имамов в жизни мусульманской общины. Исмаилитский тав’ил 
имел ряд особенностей — служил для обоснования да‘ва, тайной иерархии «посвящен-
ных», подготовке неофитов. Кроме того, исмаилиты прибегали к тав’илу для обоснова-
ния и доказательства истинности своей космологии и учения о спасении. См.: Кныш А. 
Тав’ил // Иллюстрированный энциклопедический словарь. С. 218.

44 В данном случае Мухаммад рассматривается как непосредственный передатчик 
божественного откровения — танзил. Данный термин у исмаилитов употребляется в 
смысле, сходном со значением термина вахй. Последний восходит к Корану: «И внушили 
Мы Мусе (авхайна): “Брось свой жезл!” И вот, — он поглощает то, что они поглощают» 
(7:117). Здесь вахй означает божественное внушение. В другом месте в Коране сказано: 
«И прочитай то из книги Господа твоего, что открыто тебе» (28:27): вахй в этом случае 
имеет значение божественного откровения. Вахй ниспосылается пророкам: «Мы ведь от-
крыли тебе также, как открыли Нуху и пророкам после него, и Мы открыли Ибрахиму, и 
Исма‘илу, и Исхаку и коленям, и Исе, и Аййубу, и Йунусу, и Харуну, и Сулайману, и дали 
Мы Да‘уду псалтырь» (4:163). Источником вахй может являться не только Бог, но также 
джинны и Иблис: «Ведь шайтаны внушают своим сторонникам, чтобы они препирались с 
вами, а если вы их послушаете, вы тогда — многобожники» (6:121). (Wensinck A.J., Rippin 
A. Wa╩y // EI.)

45 Ф. Дафтари пишет по этому поводу: «Обращение в исмаилизм, известное как балаг, 
включало обряд принесения новообращенным клятвы верности — ‘ахд или мисак. Дав 
присягу, неофит принимал на себя обязательство хранить в тайне сокровенное знание, 
батин, ниспосланное через иерархию наставников, худуд, получивших полномочия от 
имама. Эзотерическое знание, таким образом, является не только скрытым, но и тайным». 
(Дафтари Ф. Указ. соч. С. 204.)

46 Гуревич А.Я. Категории средневековой культуры. М., 1972. С. 63.
47 Элиаде М. Священное и мирское / пер. с фр., предисл. и коммент. Н.К. Грабовского. 

М., 1994. С. 43.
48 Термин, которым в мусульманской богословской или научной литературе принято 

обозначать «мир» или «вселенную», т. е. ‘алам, происходит от того же корня, что и сло-
ва ‘алама («значить») и ‘алам («знак», «знамение») и ‘илм («знание»). Таким образом, 
происхождение данного слова предполагает, что космос (мир) является одновременно и 
источником знания, и знамением или знаком, указывающем на нечто, отличное от него.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



Р.Р. Рахимов

ОДИНОКИЙ МАЗАР В ТЕСНИНЕ ГОР

В предлагаемой статье автор обращается к одному из интереснейших 
объектов почитания в традиционной религиозной практике таджиков в 
верховьях долины Вахио в горах Припамирья. Данный ритуальный объ-
ект, как и рассказы и предания о фигуре его эпонима — Бурхи Сармасти 
Абдоли Вали, представляет собой весьма сложный и, как кажется, во 
многом оригинальный синтез, в котором ощущаются элементы многих 
интеллектуальных составляющих. По ряду признаков сюжет представ-
ляет интерес как пример интегрирования особенностей языческих рели-
гиозных практик в живую ткань культа святых в центральноазиатском 
(среднеазиатском) региональном исламе, нормы и принципы которого 
таджики исповедуют с VIII в. Рассматриваемый высокогорный мазар 
(«место паломничества и поклонения»), ритуальное посещение которо-
го возможно только в теплое время года (май–октябрь), расположен у 
истоков реки Оби Мазор. Этот бурный поток — один из двух, наряду 
с Арзингом, притоков Хингоу, который, сливаясь с Сурхобом, образует 
Вахш, а последний вместе с Пянджем формирует одну из центральных 
водных артерий Центральной Азии — Амударью. Уже это обстоятельс-
тво свидетельствует о том, какими убеждениями руководствуется веру-
ющий мусульманин, отправляясь паломником в хаос камнеломов, где 
берет начало Хингоу.

Принимаясь за написание этой статьи, я первым делом оглядываюсь 
назад — к началу 30-х годов XX в., когда Н.А. Кисляков исследовал 
этот объект мусульманского культа1. Эту святыню он рассматривал в 
аспекте «описания эксплуататорской экономики, выросшей на основе 
почитания святости Бурха»2. Конечно, избранный тогда еще молодым 
исследователем угол зрения для оценки практики паломничества к это-
му уникальному мемориалу был продиктован актуальным в тот период 
классовым подходом к изучаемой проблеме. Но это нисколько не ума-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



181181

Одинокий мазар в теснине гор

ляет значимости работы Н.А. Кислякова. Ее автор прекрасно понимал 
важность исследования данного объекта. Представленная статья явля-
ется естественным продолжением публикации Николая Андреевича. 
Я предпринимаю попытку сравнить данные этого автора, относящиеся 
к идейным основам, определившим облик самого комплекса, с тем, что 
он представляет собой в наше время. Обращение к этому сюжету пре-
следует также цель поисков дополнительных рассказов и преданий об 
эпониме культового объекта.

Интересующее нас место поклонения в паломнической практике в 
центральноазиатском исламе русскоязычному читателю известно в ос-
новном благодаря названной работе Н.А. Кислякова. Легенды об эпони-
ме данного сакрального места, зафиксированные им, с весьма незначи-
тельными изменениями вошли в «Сказки и легенды горных таджиков»3. 
О.А. Сухарева установила, что рассказ о святом Бурхе известен и в Бу-
харе4. Из работ В.Н. Басилова, который уделял много внимания анализу 
этого образа, мы узнаем, что под именем Буркут-девана («Буркут-одер-
жимый / юродивый, бесноватый») Бурх популярен также в верованьях 
и легендах туркмен5. Достаточно большой объем информации о святом 
Бурхе накоплен таджикскими исследователями6. Интерес представля-
ет публикация на эту тему в издании «Святые места Таджикистана»7. 
Много интересных мифов и сказаний о Бурхе читатель найдет в книге 
А. Шехова8. К ней мы будем обращаться как к наиболее основательному 
источнику об эпониме ритуального объекта. Об интересующем нас ма-
заре имеется публикация и в Интернете9.

Как мы видим, историография рассматриваемого вопроса достаточ-
но богата. Опубликованные о хазрате Бурхе работы дают ясное пред-
ставление об образе героя как странника, юродивого и чудотворца.

Представленная статья скомпонована из параграфов, в основании 
которых лежат такие сюжеты, как архитектурный облик усыпальницы 
Бурха; мифология эпонима объекта почитания; отношение к пещере 
(лону земли) и дереву как к мистическим объектам, а также к родни-
ку и глине-краснозему. Акцент внимания на фольклорных сюжетах, в 
фокусе которых — представления и поверья о пещере и дереве, продик-
тован тем, что указанные объекты природы связаны с двумя версиями 
сказаний таджиков о месте ритуальной концентрации мусульманского 
святого: соответственно, в пещере и под деревом. Обозначенные сюже-
ты вследствие их сложности подвергаются разбору в контексте места 
названных объектов в системе традиционных религиозно-мировоззрен-
ческих представлений и мифоритуальной практике местного населения. 
Что касается отношения верующих к роднику и глине, они представля-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



182182

Р.Р. Рахимов

ют интерес как объекты почитания, входящие в комплекс исследуемого 
мазара.

Для решения поставленной задачи автор использует данные указан-
ной литературы. Привлекаются также некоторые сведения, зафиксиро-
ванные им в результате двух поездок (2007 и 2008 гг.) к изучаемому ма-
зару. Анализ внутреннего стержня граней мифологии святого Бурха, с 
именем которого святыня ассоциируется, призван дать ответ на вопрос, 
какие убеждения обращают верующего мусульманина в трудный путь к 
одинокому ритуальному объекту в царстве камней и гор на высоте почти 
2700 м над уровнем моря. Описанию двух основных маршрутов к ме-
мориалу Бурха посвящена работа автора этих строк, которая находится 
в печати.

1. Архитектурный облик мемориала

Вид на мазар (это отмечал и Н.А. Кисляков) открывается километ-
ра за четыре от крутого поворота. Собственно говоря, уже отсюда на-
чинается первая ступень зиерата («поклонения») верующими мазара. 
Какого рода церемонии предполагают первые ритуалы, совершаемые 
верующими на пути к мавзолею святого Бурха, — мы узнаем из рабо-
ты Н.А. Кислякова10. По этому поводу он отмечает, что паломник после 
указанного выше поворота «спускался с лошади и, сложив молитвенно 
руки, читал одну или две суры Корана. Затем, поднявши камешек с зем-
ли, он клал его на один из больших камней, которые находятся здесь в 
изобилии. Весь этот участок пути покрыт такими большими камнями с 
десятками и сотнями лежащих на них маленьких камешков»11. И в са-
мом деле, участок после канатного моста, когда паломник, переходя на 
правый берег Оби Мазор, поворачивает к усыпальнице Бурха, следуя 
вдоль горной системы Петра I, представляет собой огромное царство 
обломков в виде скал, валунов и камней, оползней и осыпей.

Мне казалось, что современные паломники, следующие к мазару 
на машине по очень сложному пути не имеют возможности для выпол-
нения «каменных ритуалов». Но водитель арендованного нами УАЗика 
пояснил, что, увидев глыбы с мелкими камнями наверху, они просят 
остановиться для выполнения обряда салом («приветствие»). Бывает, 
что водители сами останавливаются, предлагая паломникам выполнить 
процедуру «приветствия» мазара с камнями. Следовательно, обряд 
«приветствия» пилигримами гробницы мусульманского святого с помо-
щью камней существует и в наше время. Сакральные камни различных 
форм и размеров или груды небольших камней при мусульманских свя-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



183183

Одинокий мазар в теснине гор

тынях в горном Таджикистане — явление не редкое. Вопрос об отноше-
нии к камням в религиозной практике таджиков автором разбирается в 
самостоятельной работе.

Наш УАЗик с ревом двигателя забирается на узенькую площадку про-
тив ворот глинобитного дворика, разворачивается, совершая несколько 
движений взад-вперед, и останавливается на пригорке у обрывистого 
берега реки (это на тот случай, если машина не заведется от зажигания. 
Тогда можно использовать спуск — это известный опыт, накопленный 
водителями старых автомобилей). За воротами комплекс мазара Бурха. 
Его полное название — Мазори хазрати Бурхи Сармасти Абдоли Вали, 
где сармаст значит «одержимый», абдол относится к обозначению свя-
тых заместителей пророка Мухаммада, значение слова вали — человек, 
обладающий знанием сокровенного. В форме Бурхи Сармасти Вали из-
вестно также название ледника, находящегося в 20 км от гробницы свя-
того, где берет свое начало р. Оби Мазор.

Нас встречает мутавалли (здесь «настоятель») мазара Шокир Зокири. 
Его величают также словом «шайх» в том же значении, иногда, как и в 
других районах современного Таджикистана, для обозначения храните-
ля употребляется слово «джорубкаш» («подметальщик»). Зокири 48 лет, 
живет в селении Сангвор в 25 км от почитаемого объекта, у места слия-
ния названных рек Оби Мазор и Арзинг. Настоятель не потомственный, 
в мусульманском богословии он самоучка, хотя в своей сфере доста-
точно компетентен. Он приглашает нас в упоминавшийся глинобитный 
дворик, состоящий из двух комнат, а также навеса и предлагает сесть на 
скамейку, установленную у стены тут же под навесом. Сидя на скамей-
ке, застланной матрасиком, пилигрим оказывается лицом к трем очагам, 
расположенным вдоль ограды. На них установлены большие котлы для 
варки паломниками жертвенной пищи.

Чтобы понять, что собой представляет комплекс места паломничест-
ва и поклонения хазрату Бурху, сначала обратимся к данным Н.А. Кис-
лякова. Согласно его описанию, гробница возвышается «посередине 
кишлака Хазрати Бурх, на крутом, обрывистом берегу речки Оби Ма-
зор»12. Когда Николай Андреевич посещал кишлак Хазрати Бурх (по 
другим данным, Шайхон13 или Боршид14), он состоял из 36 домов15. Се-
годня этот кишлак не существует. Он, как и соседние с ним поселения, 
был переселен сначала в Лангари Боло, а затем, в начале 50-х гг. ХХ 
столетия, в долину Вахш16. И сегодня культовый комплекс стоит совер-
шенно одиноко на правом берегу Оби Мазор, который берет свое начало 
в массивах Дарвазского хребта17. Этот хребет, возвышаясь, затем под-
ходит к горному узлу, замыкая системы гигантских хребтов Дарвазско-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



184184

Р.Р. Рахимов

го, Петра I и Академии наук. Дарвазский хребет дает мощный отрог, 
носящий название Мазарских Альп. Долина Оби Мазор зажата между 
самым хребтом и его отрогом. При описании этой долины Н.А. Кисля-
ков отмечает, что «она тесна и мрачна. Ледники спускаются почти к са-
мой реке»18. Эта долина — один из самых отдаленных горных уголков 
Центральной Азии. Можно согласиться с В.А. Сазоновым: «Место, на 
котором стоит мазар, воистину чудесное. Облака разбиваются о горы, 
одна из которых шеститысячной высоты, и в районе мазара создается 
особый микроклимат». Автор публикации свидетельствует, что «видел 
сильный ливень с грозой, буквально в десятке метров бушевала стихия, 
но на мазор не падало ни одной капли, и скоро появилась радуга»19.

Об архитектурном облике объекта культа Н.А. Кисляков писал, что 
это «здание местного типа, глинобитное, четырехугольной, почти квад-
ратной формы. Над крышей возвышается желтый купол. Вход украшен 
двумя колоннами типа минаретов и резной дверью. Колонны и пере-
дняя часть стены побелены алебастром»20. В.А. Сазонов, посетивший 
святыню Бурха дважды (1982, 1984), отмечает, что «в 1982 г. мазор пред-
ставлял собой круглый зал с правильным сферическим куполом, около 
3 метров в диаметре, с двумя минаретами перед входом… Перед входом 
в мазор оборудована красивая резная веранда, к которой примыкала не-
большая деревянная пристройка». К мазару примыкала также чилла-
хона — помещение для сорокадневного добровольного (ритуального) 
затворничества верующих, стремящихся к очищению души. По этому 
источнику, перед входом в гробницу стоял священный камень (по на-
шим наблюдениям, в настоящее время этот камень отсутствует). В ис-
точнике отмечается, что территорию мазара отгораживает арык и спле-
тенные между собой тополь и береза. Сбоку от мазора располагаются 
несколько домиков, предназначенных для паломников21.

Относительно формы мемориального сооружения данные, содержа-
щиеся в источниках, расходятся. Н.А. Кисляков пишет о нем как о поч-
ти квадратном в плане, а В.А. Сазонов, посетивший этот объект спустя 
примерно полвека после Н.А. Кислякова, свидетельствует, что гробница 
представляет собой круглый зал. Дело в том, что мавзолей неоднократно 
перестраивался, в основном из-за разрушения конструктивных частей. 
Так, было время, когда упоминавшиеся колонны, проваливаясь, оказы-
вались в обрыве. Есть и сведения о том, что усыпальница, возведенная 
на каменном фундаменте из жженого кирпича, когда-то в основании 
имела форму круга. Было и время, когда в основе конструкции стен 
присутствовал усеченный конус, на котором и был установлен купол22. 
Исследуя вопрос об эволюции планировки и конструктивных черт риту-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



185185

Одинокий мазар в теснине гор

ального объекта, таджикский археолог Ю. Якубов установил, что пер-
воначально он представлял собой каменную постройку. Кирпичной она 
стала в XVIII–XIX вв. Использование круглой в плане формы для стро-
ительства гробницы исследователь аргументирует тем, что ротонда яв-
ляется повторением формы известных из археологической литературы 
древних (II–III вв.) культовых сооружений на территории Центральной 
Азии. По его мнению, планировка усыпальницы Бурха и примененные 
для нее строительные приемы характерны для средневековых культо-
вых сооружений, известных на территории Ирана23.

Все это свидетельствует о том, что мавзолей неоднократно перестра-
ивался, в основном из-за разрушения конструктивных частей. После 
восстановительных работ в 1983 г. в долине произошло новое землетря-
сение. В результате купол, который и так находился в состоянии разру-
шения, обвалился, минареты сильно пострадали. Для предотвращения 
полного разрушения святыни силами и средствами выходцев из доли-
ны Оби Мазор, в свое время переселенных в другие районы, все было 
наскоро восстановлено. Дальше дело не шло. Позже вопрос о полном 
восстановлении памятника рассматривало правительство республики. 
Для этой цели были выделены деньги. Но грянула Гражданская война 
(1992–1996), «отбросившая» реализацию проекта на неизвестное время. 
В 2004 г. купол рухнул. Тогда было решено разобрать стены и присту-
пить к новым восстановительным работам, используя кирпич прежней 
кладки. Для выполнения комплекса восстановительных работ были 
приглашены мастера из Истаравшана (бывший Ура-тюбе) и Исфары. 
Эти работы, носящие характер основательной реконструкции, выпол-
няются за счет пожертвований отставного генерала Мирзо Зие. Проект 
реконструкции включает не только восстановление усыпальницы, но и 
строительство мечети с мужским и женским молельными помещения-
ми, а также благоустройство территории всего комплекса. В планах так-
же строительство гостиницы для паломников.

На сегодня восстановление мавзолея полностью завершено. Он име-
ет в основе восьмиугольную форму. Присутствуют все атрибуты мусуль-
манского культового здания: минареты колонно-башенных форм, купол, 
который венчает изображение полумесяца, резные двери. Восстановле-
на упоминавшаяся выше чилла-хона для сорокадневного внутреннего 
созерцания. Ступеньки, ведущие на небольшое крыльцо, облицованы 
плитками. Обновлена площадка перед культовым зданием. На стадии 
завершения находится строительство мечети.

Н.А. Кисляков писал, что, «по распространенным сведениям, внутри 
мазара имеются два помещения. Могила находится во втором, внутрен-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



186186

Р.Р. Рахимов

нем помещении, первое служит как бы преддверием в святое святых. 
Могила — прямоугольное возвышение, вид христианского престола. 
О каких-либо знаках и украшениях как самой могилы, так и обоих по-
мещений, мне неизвестно. Но две подробности внутреннего убранства 
мазара представляют… исключительный интерес. Это “cadar” (чадар-
палас) из козьей шерсти, которым покрыта сама могила, и “navarda” 
(наварда — ткацкое веретено), к которому прикладываются верующие 
при совершении поклонения»24. К этим особо почитаемым паломника-
ми предметам, якобы принадлежавшим Бурху, в наше время прибави-
лось бердо — обтесанное в форме посоха каменное приспособление, 
употреблявшееся в традиционном кустарном ткачестве. По рассказам, 
с помощью этих инструментов Бурх учил население прясть, ткать и вя-
зать ковры. Эти реликвии святого дополняют также четырехрожковый 
металлический светильник. 

В нынешнем виде внутреннее пространство мавзолея выглядит зна-
чительно шире. Это относится и к высоте потолков. В этом можно убе-
диться, глядя на склеп, который имеет форму, как говорят таджики, га-
хворы — колыбели в покрытом виде. Размеры склепа — 7,5 × 1,5 м. Он 
покрыт нарядным ковром зеленого цвета, подаренным Президентом 
Республики Таджикистан Имомали Рахмоном при посещении им святы-
ни в 2000 г. Для поклонения могиле во внутреннее помещение гробни-
цы допускаются мужчины, женщины этот ритуал совершают, находясь в 
преддверии. Дверь мавзолея двухстворчатая, резная, изготовлена из дере-
ва чинор (платан). Как уже отмечалось, в восстановленном виде мавзолей 
имеет форму восьмигранника. Сохранены, конечно в обновленном виде, 
отмеченные в работе Н.А. Кислякова минаретообразные колонны.

Место паломничества и поклонения святому Бурху — не помпезное 
сооружение, как это характерно для культовых сооружений Самарканда 
и Бухары. Не может оно быть помпезным в принципе: в Боршиде нет 
достаточного количества земли для лепки кирпича под строительство 
монументального здания. Гробница в отдаленной горной области под-
купает своей нарядностью и безукоризненностью исполнения. Эти до-
стоинства во многом воспроизводят неповторимые черты архитектуры 
монументальных культовых зданий Бухары и Самарканда, которые тад-
жики считают своими историческими городами, волей Ленина оказав-
шимися на территории современного Узбекистана. Оттенки культовой 
архитектуры древнейших центров центральноазиатской цивилизации, 
запечатлевшиеся в облике одинокого комплекса мемориально-культово-
го сооружения в теснине трех величественных гор, придают окружаю-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



187187

Одинокий мазар в теснине гор

щему суровому и безлюдному миру впечатляющие черты вновь осво-
енного человеком пространства. Станет ли это началом нового этапа в 
духовном возрождении таджиков — покажет время.

Несколько слов нужно сказать о минарете мавзолея. Как известно, 
минарет представляет собой атрибут того культового здания мусуль-
ман, которое называется масджид25. Он служит для аз’ана — призыва 
му’аззином прихожан к молитве. Му’аззин забирается на верхнюю пло-
щадку по внутренней винтовой лестнице. В колоннах же мазара Бурха 
лестницы нет. Ее не должно быть в принципе, поскольку в рассматри-
ваемом случае речь идет о мавзолее, а не о мечети для канонических 
молитв. Отсюда можно заключить, что эти колонны (минареты) служат 
неким маяком для пилигримов. Это легко можно понять: как уже гово-
рилось, вид на святыню открывается километра за четыре от нее. Она 
стоит одиноко в безлюдном месте, в царстве каменных скал. Здесь мож-
но долго блуждать. А колонны, выполняющие функцию маяка, позволя-
ют паломнику сориентироваться на местности.

2. Мифология объекта культа

Согласно версии предания, записанной Н.А. Кисляковым, однажды 
некий Бобо Ходжи26 отправился в горы Боршида за дровами27. Только он 
схватил один сук дерева чабарг28 и сломал его29 как послышался голос: 
«Эй марди Худо, Бор шид!»30 («Эй муж (созданный) Богом! Достаточно 
(твоей) ноши»!)31 По версии, записанной мною, Бобо Ходжи услышал 
этот голос, когда, ухватившись двумя руками за колючий кустарник, 
пытался вырвать его с корнями из земли. Так или иначе, услышав та-
инственный голос, Бобо Ходжи не увидел никого, кому бы он мог при-
надлежать. Он продолжил вырывать куст32, как вдруг увидел под своими 
ногами частично обнажившийся плоский камень (у Н.А. Кислякова — 
просто «зеленый камень»). Внутренний голос подсказал Бобо Ходжи 
расчистить камень от толстого слоя земли. Он расчистил его, сдвинул, 
взявшись за край, и вдруг увидел, что под ним в лоне земли (гор33) сидит 
человек, который назвал свое имя, говоря (в русском переводе): «Я — 
Бурх Абдола Вали». Стих:

Тот увидел Бурха лицо — точно Луна,
Черные волосы на грудь его ниспадают.
Ночная мгла вся из волос его исходит,
Свет Солнца34, воистину, из лица его исходит35.
Сообщают, святой Бурх пребывал в этой пещере 300 лет. Далее сооб-

щает Н.А. Кисляков: «Поднял Бурх кверху голову и сказал: “Ой, чело-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



188188

Р.Р. Рахимов

век, не бойся. Ты меня должен явить людям. Пойди и собери весь народ 
от Санги Хлоза36 до границ Бохуда и Боршида37. Пусть придут и сделают 
мне гробницу”»38.

Бобо Ходжи сказал: “Ой, султан мира! Для этого дела будет ли знак?” 
Тогда Бурх достал жемчуг и сказал: “Этот знак возьми и иди”. Бобо Ход-
жи взял благословенный жемчуг и пошел. Собрал весь народ от Санги 
Хлоза до границ Бохуда и Боршида. Народ принялся делать гробницу 
Бурху39.

Сказал Бурх: “Окончите ее в один день”. И окончили гробницу в 
один день. Не кончили своей работы лишь плотники, делавшие двери. 
Как только наступила ночь, головы этих мастеров повернулись лицом к 
спине. Увидевши это, народ бросил их в гробницу, чтобы они покаялись. 
И с рассветом их головы стали на прежнее место»40.

Таким образом, все, что нам известно об обитателе подземной 
тьмы — пещеры, явившемся в мир света, мы знаем от Бобо Ходжи. 
Явился ли Бурх ему во сне или наяву, предание не сообщает. В любом 
случае рассказ дровосека (пастуха) об увиденном формирует его имидж 
участника события и, следовательно, знаковой фигуры. Этим достига-
ется повествовательный эффект, благодрая которому образ профанного 
дровосека в определенном смысле сливается с образом святого Бурха, 
становясь неотъемлемой его частью. Благодаря этому дровосек и святой 
обретают черты почти равновеликих персонажей. Элемент этой тож-
дественности выражен в фиксации реальной ситуации одного героя, в 
данном случае мифического Бурха, реальной ситуацией другого, пред-
положительно, также мифического дровосека Бобо Ходжи. Как резуль-
тат, культ Бобо Ходжи становится частью культа святого Бурха: ныне 
место его упокоения с каменной оградой примыкает к мемориальному 
комплексу Бурха. Основанием для почитания могилы Бобо Ходжи слу-
жит, кроме того, тот факт, что он, по преданию, был первым служителем 
культа усыпальницы Бурха в качестве ее джорубкаша-подметальщика; 
эту обязанность он якобы выполнял до конца своей жизни41.

Уже известно, что в лексике таджиков слово джорубкаш часто за-
меняется словом шайх («хранитель», «настоятель») или мутавалли (по-
печитель над пожертвованным богоугодному заведению имуществом). 
Ю. Якубов подчеркивает, что за время существования места упокоения 
святого Бурха обязанность его настоятеля один за другим выполняли 35 
служителей культа, продолжительность служения которых в суммарном 
выражении (из расчета 30 лет на каждого) составляет 1050 лет42. Опира-
ясь на свидетельства исторических источников, а также сведения, полу-
ченные опросным путем относительно более поздних настоятелей маза-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



189189

Одинокий мазар в теснине гор

ра, А. Шехов приводит список имен лиц, выполнявших эту обязанность 
вплоть до 1980 года. В его списке, первую позицию в котором занимает 
Бобо Ходжи, 36 человек43. На основе избранной им методики исчисле-
ния, он приходит к выводу, что общая продолжительность их служения 
культу Бурха составляет 1000 лет44. Есть сведения и о том, что «хроника 
перечисляет 43 поколения шейхов от пастуха Бобо Ходжи до начала XX 
столетия». Но это не меняет дела: итоговый результат времени начально-
го строительства мазара практически тот же самый — 1000 лет45.

Как мне кажется, не нужно больших усилий, чтобы представить себе 
главную идею, заложенную в основании изложенной части мифа о свя-
том Бурхе. Она сводится к представлению о человеке, в качестве обите-
ли избравшем полость земли и замуровавшемся в ней. В конце концов 
именно это представление становится основным мотивом для сооруже-
ния усыпальницы хазрата Бурха в ныне безлюдном горном месте. Таким 
образом, в повествовании о святителе перед нами во всю полноту встает 
образ первопоселенца в хаосе камней в теснине гор Припамирья. Как 
первопоселенец он предстает и покровителем селения Боршид, полу-
чившего затем название Шайхон (букв. «шейхи»), уже по деятельности 
семейных кланов осуществлявших функции служителей культа Бурха.

Миф о пещере, в которой затворником, к тому же амуровавшимся, 
пребывает святой Бурх, представляет собой сложный вопрос. Выбор 
человеком лона земли в качестве обители совершенно непостижим. По-
этому нам придется немного расширить рамки темы за счет введения 
раздела о круге представлений таджиков о пещере как о мифическом, 
так и о реально существующем объекте природы. Возможно, таким об-
разом нам удастся прощупать нить, ведущую к мыслительной основе 
подобных поверий и представлений.

3. Пещера как мистический объект

В мифологии Бурха наиболее захватывающим является его затвор в 
наглухо замурованной пещере (гор). Заметим, что ассоциирующееся со 
святителем лоно земли в качестве его обители представляет собой не 
реально существующий, а таинственный, мифический объект; как лан-
дшафтный объект он не зафиксирован и не существует в реальности. 
Таким образом, миф становится аргументом для сооружения в реальном 
месте интересующей нас усыпальницы хазрата. Естественно, понима-
ние смысла пребывания святого в мифической пещере будет невозмож-
но, если мы не рассмотрим этот феномен в общей системе религиозно-
мифологических представлений таджиков.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



190190

Р.Р. Рахимов

Многочисленные мифы и сказания таджиков, повествующие о му-
сульманских хазратах / ходжах, которые выбирали в качестве обители 
гроты и пещеры часто в труднодоступных или вовсе не доступных гор-
ных скалах, представляют собой ни с чем не сравнимую тайну. Кажется, 
что никакая попытка разгадки невозможна из-за опасности заблудиться, 
как во тьме любой из реально существующих пещер. Поэтому пред-
ставленный параграф имеет своей целью кратко охарактеризовать ми-
фологию небольшой группы гротов и пещер, являющихся ритуальными 
объектами в религиозной практике современных таджиков. Что каса-
ется попытки их осмысления, то в этом направлении предпринимается 
лишь первый шаг. На этом этапе нас интересуют не гроты и пещеры 
вообще как объекты природы, а преимущественно те из них, которые 
воспринимаются как обиталища мифических мусульманских святых, 
по ряду признаков олицетворяющих собой ключи истоков вод. Следует 
отметить, что в рассказах и преданиях о Бурхе персонаж выступает как 
олицетворение ключа облаков и осадков, рождающих воды (об этом бу-
дет сказано отдельно).

Число мифов и сказаний, подобных приведенным, и связанных с 
ними культовых объектов в таджикской среде достаточно велико. Одна 
из таких святынь, которая представляет собой два камара (грота) в 
светло-серой мраморной скале, находится на пути из Душанбе к гроб-
нице святого Бурха. Эти гроты ассоциируются с именем Ходжи Алоу 
ад-Дина, ставшего эпонимом существующего ритуального объекта. 
По рассказам, помолившись в одном гроте, святой воздел руки к небу, 
прося Предвечного о втором — для укрытия. Тогда рядом появлился 
второй камар, который стал обителью святого при жизни и местом 
его упокоения после смерти. На это указывает могильный холмик из 
камней. Он как бы напоминает об извечном хозяине струйкой живи-
тельной влаги, которая вытекает из мраморной скалы, служа началом 
впадающей в бурный поток Хингоу прозрачной речки. Ее монотонный 
шум постоянно напоминает жителям горного селения в бархатно-зе-
ленной долине о своем извечном присутствии и предназначении «оду-
хотворять» Хингоу.

Получается, что ритуальный магнетизм пещеры как природного объ-
екта заключается не только в ее таинственности, но и в том, что там, в 
лоне земли, рождается вода — первопричина оплодотворяющих и рож-
дающих потоков. Описанию пути к одной из таких святынь в горах, в 
35–40 км к югу от города Куляба, посвящена специальная статья авто-
ра46. Объекты почитания в этой глубокой пещере: могила (предположи-
тельно, без мощей) одиннадцатого шиитского имама47 Хасана Аскари в 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



191191

Одинокий мазар в теснине гор

кромешной темноте и струйка воды. Как и в случае с находящимся неда-
леко от пещеры камаром, в котором якобы имам совершал полуденную 
молитву, струйка падает в лунку вблизи его могилы с потолка пещеры 
под прямым углом. Существует ритуал испития паломниками священ-
ной воды. Кроме того, ее берут с собой, как говорят, «по глоточку» для 
членов семьи и соседей.

Выше говорилось, что пещера, в которой якобы сидел замурован-
ным мусульманский святой Бурх, представляет собой не исторически 
зафиксированный, а мифический объект. Аналогия с подобными пред-
ставлениями прослеживается в рассказах об одном из объектов при усы-
пальнице Ходжи ‘Абд ал-Алло Ансори (Ходжа ‘Абд ал-Аллохи Сурхи), 
известной также под названием Калачаи Мазор («Почитаемое укрепле-
ние»), находящейся в пригороде Исфары (север РТ). «Почитаемое ук-
репление» — довольно сложный комплекс, к которому я рассчитываю 
вернуться для самостоятельного рассмотрения. На этих страницах отме-
чу лишь, что, по преданию, один из праведных братьев святого — Ход-
жа Гайб — забрался на вершину существующего красноземного холма 
и скрылся за ним неведомо куда (отсюда и буквальное значение его име-
ни: Ходжа Гайб — «скрытый святой»). По другой версии, Ходжа Гайб 
скрылся в пещере, вход в которую волею Бога был затем замурован. 
Местные жители рассказывали, что археологи не сомневаются в сущес-
твовании входа в пещеру и предпринимают попытки раскопать его, но 
духовенство не соглашается. Как неизменный спутник мистической пе-
щеры обращает на себя внимание целебная чашма / чишма («родник») у 
подножья холма-краснозема. Существует поверие, что исток этого род-
ника находится в горе, где и сейчас пребывает святой. Отсюда — убеж-
дение, что чишма, живительная влага которой используется верующими 
для исцеления кожных болезней и избавления женщин от бесплодия, 
является результатом актуализации Ходжи Гайбом функции ее хозяина. 
Как видно, представления исфаринцев о Ходже Гайбе проливают опре-
деленный свет на понимание смысла пребывания Бурха в пещере.

Сказание жителей Исфары о Ходже Гайбе как о скрытом духе бла-
гословенного родника созвучны убеждениям жителей кишлака Артуч в 
долине Киштуддарьи на Зеравшане с той разницей, что рассказы, услы-
шанные мной в этом горном кишлаке, изобилуют более красочными эпи-
зодами. Персонажи их повествований — трое чудотворцев, два брата и 
сестра. Братьев величают Худжа Шайхона и Худжа Антар, а сестру — Зу-
лайхо. Им было даровано мистическое знание, благодаря которому они 
совершали невообразимые чудеса (каромат). Стоило, например, одному 
или другому воткнуть палец в землю, как тут же из-под земли начина-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



192192

Р.Р. Рахимов

ла течь вода. Чудотворцы обладали способностью проникать не только 
в землю, но и в горную породу, пробивая в ней брешь. Был якобы когда-
то в отдаленные времена такой случай: чудотворцы условились, что все 
трое одновременно проникнут в лоно горной вершины (она дугообразно 
окаймляет Артуч), в разных местах, а выйдут с противоположной ее сто-
роны в одном месте близ кишлака Ревад. Они так и сделали. И высоко 
в недоступной горной вершине образовались четыре пещеры в скалах: 
три со стороны Артуча и одна со стороны Ревада, там, где святые братья 
и сестра вышли из горной скалы в одном месте. Произошло следующее 
чудо: из щелей пещер бурлящим потоком начала вытекать благословен-
ная вода в двух противоположных направлениях — северо-восточном и 
юго-западном. Первый (Северо-восточный) пещерный ручей наполняет 
озеро Сароб (букв. «Головная вода»), являющееся истоком одноименной 
с кишлаком Ревад речки, которая служит небольшим боковым притоком 
Зеравшана, а остальные три (юго-западные) несут свои воды к Артучу, 
где, сливаясь с другой речкой со стороны Кули Калон, образуют единый 
поток, питая, таким образом, Киштуддарью — второй, сравнительно бо-
лее крупный рукав реки Зеравшан. Горные скалы, в которые проникали 
чудотворцы, соответственно, и пещеры со стороны Артуча, являющие-
ся результатом их святого деяния, называются именами святых — Худ-
жа Шайхона, Худжа Антар и между ними Биби Зулайхо. Интересно, что 
пещерные воды, стекая вниз по крутым горным склонам, на некотором 
расстоянии от места своего происхождения (пещер), уходят под землю и 
вновь появляются на поверхности земли, последовательно присоединя-
ясь одна к другой, уже вблизи селения.

Черты подобных рассказов о пещерах и связанных с ними персона-
жах повторяют друг друга в самых разных, подчас весьма отдаленных 
друг от друга местах. Благодаря этому повествование становится еще 
более живым, а герой — еще более объемным. В этом убеждает мифо-
логия эпонима одинокой святыни у истоков Варзобдарьи (южная сторо-
на Гиссарского хребта), в основных своих чертах близко напоминающая 
сказания жителей Артуча о своих чудотворцах. Речь идет о мазаре Ход-
жи Санг-Хока48. Центральный объект культа — могила ходжи под от-
крытым небом с каменным ограждением на склоне горы. По соседству 
находится источник, вкус воды в котором напоминает «Нарзан». Чабаны 
из равнинных районов Гиссарской долины, которые из года в год пасут в 
окрестности мазара отару овец, волею случая ставшие единственными 
нашими собеседниками (исключая женщину, которая устраивала жер-
твенный хомталош — раздачу мяса жертвенного барана)49, пояснили, 
что родник берет свое начало в пещере к северу от мазара. Она нахо-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



193193

Одинокий мазар в теснине гор

дится почти на одном уровне с Анзобским перевалом, высота которого 
ок. 3700 м над уровнем моря. Ручей, который вытекает из грота, стре-
мительно бежит вниз по крутому склону а затем, как в Артуче, на неко-
тором расстоянии от пещеры уходит под землю. На поверхность земли 
он выходит далеко внизу от грота (на одной линии с ним), формируя там 
названый источник «Нарзана».

По сообщению чабанов (это уже вторая версия рассказа), Ходжа 
Санг-Хок живет наверху, в недоступной пещере (или гроте), уже много-
много веков. Его преследовали неверные. Он спасся, найдя убежище в 
недоступной для преследователей пещере, которая служит ему обите-
лью и поныне (ср. предание жителей кишлака Лангари Боло о Ходже 
Алоу ад-Дине). Надо сказать, что пещера (грот) является своеобразным 
водоразделом в том смысле, что, находясь практически на гребне горы, 
он дает одновременно начало двум рекам — Варзобдарье на южной 
стороне и Фандарье — на северной. Первая является, наряду с Кафер-
ниганом, притоком Вахша на юге Таджикистана, вторая — притоком 
Зеравшана на севере республики. Это напоминает рассказ о водоразде-
ле между селениями Артуч и Ревад, речки которых питают Зеравшан в 
разных местах.

Замечательным примером представлений таджиков о пещере как 
обиталище того или иного праведника является предание, повествую-
щее о Ходже / Хазрате Султане (по другой версии — Ходжи Давуде или 
Шах Давуде; Давуд соответствует библейскому Давиду), чей мазар на-
ходится в фарабско-шахрисябзской части Фанских гор. Это достаточно 
сложный сюжет. Здесь отмечу лишь то, что, согласно ривоятам мест-
ного населения, хазрата преследовали противники шиитской партии 
‘Али б. Аби Талиба (четвертого праведного халифа и зятя пророка Му-
хаммада). Уходя от изматывающих продолжительных преследований, 
грозящих ему смертью, святой нашел убежище сначала в тахтгохе (под 
этим названием, буквальное значение которого «место трона», подразу-
мевается вершина конусообразной горы), а затем в пещере в невидимой 
части «конуса». Из рассказов можно сделать вывод, что она находится 
на северо-восточной стороне тахтгоха и доступна разве что птицам. По 
преданию, был все же один смелый человек, ставший затем известным 
праведником, который спустился с тахтгоха и проник внутрь пещеры, 
за что и был прозван Хаджадж Паранда (букв. «Хаджадж Крылатый»). 
Спустившись на землю, он якобы показал однообщинникам три ябло-
ка, три груши (по другой версии, три граната) и три грозди винограда, 
которые он взял с собой как дары пещеры. При этом он рассказывал 
об увиденных в горе райских садах и прозрачных родниках, наполняю-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



194194

Р.Р. Рахимов

щих звенящие ручьи и речки, несущие свои воды во все уголки пещеры. 
Грот утопает в зелени и благоухает цветами. В центре пещеры — ог-
ромное дерево. Четыре его ветви обращены к четырем сторонам света. 
На одной из них висит голова убиенного имама Хусейна — сына Али 
б. Аби Талиба, который был мученически убит сторонниками халифа 
Йазида — враждебного ‘алидам, т.е. партии его отца. Голова имама за-
вернута в белую материю, из которой сочится кровь50.

По преданию, когда имам Хусейн был убит, злодеи отделили его го-
лову от тела и целую неделю забавлялись, пиная ее ногами как фут-
больный мяч. Ходжа Султан глубоко переживал, видя, как безумцы из-
деваются над головой его племянника. В порыве гнева и беспредельно-
го возмущения он отрезал голову собственного сына и, улучив момент, 
подбросил ее к ногам обезумевших сторонников Йазида, забрав, таким 
образом, голову племянника-имама. С ней в сопровождении группы во-
инов, святой обратился в бегство на восток. Противник преследовал его 
до Фанских гор. Божьей милостью здесь он нашел недоступную обыч-
ному человеку пещеру, которая и стала его убежищем.

Пока остается неуточненным, связана ли пещерная обитель Хаз-
рата Султана с вытекающей наружу водой. Зато сведения о райских 
садах и множестве родников, которые якобы наполняют ручьи и реч-
ки, которые, по преданию, сообщил окружающим Хаджадж Паранда, 
подтверждают устойчивость подобных представлений в сознании мес-
тного населения.

О почитаемых пещерах и гротах, являющихся мифическими оби-
телями мусульманских святых и служащих истоками вод в Централь-
ной Азии, можно говорить долго. По рассказу, записанному автором в 
Санкт-Петербурге от информанта, происходящего из таджикоязычного 
кишлака Дарбанд (Бойсунский район Республики Узбекистан), располо-
женного относительно недалеко от места паломничества и поклонения 
Хазрату Султану, местные жители совершают ритуальные посещения 
пещеры, именуемой Мазори Худжа Майхона. Из этой пещеры вытекает 
речка, которая дает начало реке Дарбанд, являющейся рукавом Шера-
баддарьи — притока Сурхандарьи.

К интересующей нас теме пещеры как мистического объекта близ-
ки сюжеты, рассмотренные В.Л. Огудиным51. Известен целый святой 
заповедник, называемый Шахимардан (букв. «Князь мужей») на юге 
Ферганской долины на высоте 1540–1570 м, связанный с именем ‘Али 
б. Аби Талиба52. Основной мотив преданий соотносится с горной ска-
лой, у подножья которой протекает бурная река Оксу. Внизу этой скалы 
находится узкий вход в пещеру. «По словам местных жителей, обычно 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



195195

Одинокий мазар в теснине гор

туда никто не ходит», не только потому, что она труднодоступна, но из 
опасения вызвать негодование якобы обитающих там «чильтанов — (со-
рока. — Р.Р.) мифических существ, которые в данном случае рисуются 
в женском обличии»53. В другом месте О.В. Горшунова пишет о святом 
объекте Хур-кыз в горах в Ферганской области54. Она не упоминает о 
пещере, но подчеркивает, что в окрестностях святыни «находятся не-
сколько водных источников — два озера, две реки, несколько родников 
и ручей, которые также считаются святынями и объединены централь-
ным образом покровительницы женщин (Хур-кыз)»55.

В Центральной Азии мазары, эпонимами которых выступают жен-
ские персонажи мифологии, нередки. В качестве примера можно при-
вести священную гору (высота более 4000 м над уровнем моря), называ-
емую феминным именем Кухи Аелони Пок («гора праведных женщин»). 
Она расположена относительно недалеко от охарактеризованного выше 
маскулинного культового объекта Хазрата Султана в Фанских горах. 
Она связана с культом святых жен самого святого и жен его сторонни-
ков, спасшихся от преследования воинов Йазида, забравшись на верши-
ну труднодоступной горы. С северо-восточной и юго-западной сторон 
горы Праведных женщин мелкими ручьями течет вниз вода, которая 
впадает в относительно небольшое озеро, а из него (вместе со вторым 
рукавом со стороны перевала Бузот) — в речку Гурдара, несущую свои 
воды в Магиандарью.

Другая феминная святыня находится на территории Муминабадско-
го района (юг РТ). Она названа именами двух праведных сестер — Биби 
Савро и Биби Навро. Гробница сестер (современная постройка) нахо-
дится на краю, внизу — родник. Его современное каменное ограждение 
выполнено в форме довольно большого круга на цементном растворе. 
В двух местах вода бьет ключом под прямым углом, периодически вы-
брасывая мелкий сероватый песок, который сначала плавно распростра-
няется по небольшому участку дна прозрачной воды, а затем сливается 
с ним, не оставляя следов. Что интересно, иногда вместе с песком из-
под земли выбрасываются 2–3 шарика величиной с горошек, напоми-
нающие перламутр, которые, не достигая поверхности воды, почти тут 
же исчезают из виду вместе с песком. Существует примета: кто увидит 
«перламутр», тот достигнет цели ритуального посещения мазара. Ко-
нечно, этот феномен притягивает посетителей. Мазар двух сестер посе-
щают в основном женщины по дням чоршанбе («среда»). Цели, которые 
они преследуют, — избавление от болезней, в частности кожных, и бес-
плодия. Считается, что для достижения этих целей к мазару желательно 
совершить три паломничества.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



196196

Р.Р. Рахимов

Рис. 2. Мазар св. Бурха. Надгробие святого. 
Тавильдаринский район Республики Таджикистан. Фото автора

Рис. 1. Усыпальница св. Бурха. 
Тавильдаринский район Республики Таджикистан. Фото автора

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



197197

Одинокий мазар в теснине гор

Рис. 3. Почитаемое священное дерево. 
Тавильдаринский район Республики Таджикистан. Фото автора

Рис. 4. Мазар Абдуллах и Сурхи. Паломники в молитвенной позе. 
г. Исфара, Республика Таджикистан. Фото автора

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



198198

Р.Р. Рахимов

Рис. 6. Мазар Ходжа Такроут. Паломницы за приготовлением пищи. 
г. Канибадам, Республика Таджикистан. Фото автора

Рис. 5. Паломницы за приготовлением пищи. 
г. Исфара, Республика Таджикистан. Фото автора

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



199199

Одинокий мазар в теснине гор

Рис. 7.

Рис. 8.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



200200

Р.Р. Рахимов

Рис. 7–10. Почитаемые горные скалы и вершины.
Фото автора

Рис. 9.

Рис. 10.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



201201

Одинокий мазар в теснине гор

Из всего вышесказанного складывается впечатление, что у тад-
жиков пещеры, святые и родники связаны теснейшими узами мыс-
лительного единства (ниже мы увидим, что в этом отношении не яв-
ляется исключением и «пещера Бурха»). Об укорененности убежде-
ний, согласно которым триада «пещера — святой — источник (живи-
тельной влаги)» представляет собой концентрированное выражение 
«объективной» реальности, свидетельствует тот факт, что, когда есть 
святитель и родник, но нет пещеры, она создается искусственным пу-
тем. Примером тому может служить искусственного происхождения 
пещера у основания откоса холма рядом с усыпальницей мифическо-
го святого Дониера / Данияра (библ. Даниил) у северной стены горо-
дища Афрасиаб в Самарканде. Она служила (и продолжает служить) 
местом сорокадневного ритуального созерцания (чилла). Что касается 
гробницы святого, она расположена у края обрыва, спускающегося к 
речке Оби Рахмат. Рядом с речкой (перпендикулярно к ней) под сво-
дами небольшого современного купольного строения — родниковая 
вода, которая течет сверху, по поверьям, «из головы» мифического 
Данияра, и сливается с речкой. В городах и других равнинных райо-
нах таджикской оседлости функция скальных гротов и пещер перено-
сится на колодцы. Многочисленные примеры подобного отношения 
можно привести из реалий исторически таджикских городов — Буха-
ры и Самарканда.

Так, процесс и сакрализации священной воды воплощает колодец при 
культовом комплексе Баха’ ад-Дина Накшбанда (предместье Бухары). 
Колодец ныне закрыт, а его вода при помощи насоса по водопроводной 
трубе отведена немного в сторону от пути, ведущем к усыпальнице. Там 
в специально устроенном месте установлены краны, из которых свя-
тую воду можно пить или набирать. Колодцы райских вод — неотъем-
лемая часть многих мазаров в равнинных районах Центральной Азии, 
в частности комплекса святыни Чор Бакр, т.е. четырех мусульманских 
святителей (праведников-миссионеров) под Бухарой, и мазар Хазрати 
Зудмурад в черте самого города Бухары. В последнем случае колодец, 
над которым расположено купольное сооружение, находится на пути от 
мечети, носящей имя хазрата, к его мазару.

На территории Узбекистана колодцы при культовых объектах часто 
закрыты, как правило, тяжелыми металлическими листами, а кое-где, 
например, в культовом комплексе в кишлаке Пудина (Кашкадарьинс-
кая область) Мухаммада Кусама-оты, по рассказам учителя шейха Баха’ 
ад-Дина Накшбанда и двоюродного брата другого знаменитого суфия — 
Ахмада Йасави, колодезная вода при помощи насоса забирается на по-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



202202

Р.Р. Рахимов

лив прилегающих к святыне земель. Это значит, что практика почитания 
колодцев в этих мазарах прекратилась.

В Самарканде привлекает внимание колодец святой воды при куль-
товом здании Хазрати Хизр, стоящем одиноко в безлюдном месте у края 
кладбища на холме у развилки дорог, ведущих в местный аэропорт и в 
направлении Ташкента. Около колодца установлены скамейки, застлан-
ные стегаными курпача-матрасами. Верующие опускаются на скамейки, 
читают молитву, а желающие продолжают свой путь в культовое здание. 
По поверьям, колодец при указанном мазаре подземным каналом связан 
с другим колодцем — тем, который находится за стеной знаменитого ар-
хитектурно-мемориального ансамбля Шохи Зинда к востоку от мечети 
Хизра, справа от входных ворот (с внутренней стороны)56.

В контексте исследуемой темы мы подходим к вопросу о названии 
ансамбля Шохи Зинда. Исследовательское внимание к этому памят-
нику зодчества не ослабевает. Перечень основных работ приводится в 
статье Н.Б. Немцовой, которая сама активно и плодотворно работает в 
этом направлении57. Нас интересует название ансамбля. Традиционно 
оно связывается со сподвижником и двоюродным братом пророка Му-
хаммада Кусамом б. ал-‘Аббасом. Предание, услышанное нами, гласит, 
что при взятии Самарканда арабскими войсками Кусам б. ал-‘Аббас 
был обезглавлен защитниками города. Но произошло чудо: спустя не-
которое время физическое тело хазрата встало с места, взяло свою 
отрубленную голову и спустилось в указанный колодец, где он якобы 
живет по сей день58. По преданию, однажды Тимур, желая удостове-
риться в подлинности этой истории, велел спустить в колодец одного 
из своих слуг головой вниз, привязав его за ногу59. Бытует поверие, что 
этот человек затем рассказывал Тимуру об увиденном в колодце. Там 
якобы сущий рай с чудесными водами, садами и цветниками и лугами. 
В подземном рае Кусам б. ал-‘Аббас пребывает не один, а вместе с 
Хизром и Ильясом (библ. Илия) — каждый в своем дворце, сверкаю-
щем золотом60.

Изложенные сведения привлекают к себе внимание с точки зрения 
взаимозаменяемости пещеры естественного происхождения, характери-
зующей облик горного ландшафта, и колодца искусственного происхож-
дения, указывающего на равнину в плане рельефа местности. Причем 
и в одном, и в другом случае непоколебимым остается представление, 
согласно которому в подземном царстве пребывают персонифицирован-
ные духи вод.

В разговоре о сакрализации водных источников при культовых зда-
ниях Центральной Азии возникает вопрос, связанный с мифологизаци-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



203203

Одинокий мазар в теснине гор

ей святынь. Нужно сделать небольшое отступление, чтобы пояснить, 
что «колодец» в тюркских языках обозначается словом кудук; в лексике 
таджиков этому слову соответствует общеиранское название чох. Исхо-
дя из этого возникает вопрос, не происходит ли существующее назва-
ние ансамбля Шохи Зинда, в буквальном переводе означающее «Живой 
царь», от созвучного ему тадж./перс. названия чохи зинда, т.е. букваль-
но «живой колодец» или «колодец живой воды»? Конечно, пока рано 
утверждать что-либо определенное по этому поводу. Поставленный 
вопрос требует дальнейшей проверки. Но есть некоторые косвенные 
свидетельства, которые позволяют искать ответ на указанный вопрос 
в предложенном ключе. Это прежде всего изложенные выше данные, 
относящиеся к почтительному отношению к родникам и колодцам при 
культовых местах.

Для понимания мифологемы «Живого царя» в приложении к назва-
нию культового комплекса Шохи Зинда стоит также упомянуть мазар 
Хазрати Аюб (библ. Иов) в Бухаре. Он представляет собой могилу эпо-
нима и колодец с пресной водой, видимо родникового происхождения, 
под тем же, заметим, персонифицированным названием — Хазрат Аюб. 
Культовая постройка состоит из трех купольных помещений, располо-
женных вдоль одной линии и соединенных между собой. Во втором по-
мещении и «находится колодец, водой которого он [Аюб. — Р.Р.] якобы 
исцелился… К этому мазару приходили больные с кожными болезнями 
и проказой (чаще женщины), согревали в принесенных с собой сосудах 
воду и обмывались ею поблизости от мазара»61. Автор процитирован-
ных строк О.А. Сухарева не сомневается, что данный мазар «является 
местом какого-то древнего культа»62. Этот пример свидетельствующий 
о персонификации исцеляющей воды, проливает определенный свет 
на высказанную выше гипотезу о происхождении названия комплекса 
Шохи Зинда.

Прослеживая косвенные свидетельства, помогающие прояснить 
вопрос о названии ансамбля «Живой царь», вернемся к представлени-
ям жителей Самарканда о подземном сообщении, которое якобы су-
ществует между колодцем при культовом здании Хизра с Шохи Зинда. 
На мусульманском Востоке хазрат Хизр связан с духом вод — источ-
ником глобальной фертильности и очищения. По широко известной 
легенде, он испил живой воды из источника жизни. Вряд ли является 
случайным тот факт, что по соседству с источником воды при культо-
вом здании Шохи Зинда была возведена баня, построенная, согласно 
преданию, по приказу Тимура. Возможно, на идею постройки этой 
бани Тимура навело предание об Александре Македонском, якобы 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



204204

Р.Р. Рахимов

искупавшемся в источнике живой воды и благодаря этому достигшем 
всемирной славы и величия.

В связи с легендой о Кусаме б. ал-‘Аббасе нельзя полностью сбра-
сывать со счетов и некоторые представления, согласно которым святой 
Хизр иногда предстает подобием «всадника без головы». Небезынте-
ресна также точка зрения некоторых ученых, согласно которой Кусам 
б. ал-Аббас представляет собой синкретическую фигуру, в образ кото-
рой инкорпорированы элементы древних иранских героев (в первую 
очередь Сиявуша), а также мусульманского пророка Хизра63.

Чтобы немного приблизиться к уяснению происхождения названия 
ансамбля Шохи Зинда следует сказать и о таком явлении, как переми-
фологизация (реэпонимизация) культовых мест. Это можно проиллюс-
трировать на примере мазара, именуемого Хазрати Зудмурод в Бухаре. 
Данный ритуальный объект когда-то назывался феминным именем Биби 
Зудмурод (букв. «Святая, (дающая) желаниям скорое исполнение»). Ны-
нешнее его маскулинное название произошло путем замены женского 
титула биби («госпожа / патронесса») на мужской — ходжа («госпо-
дин / святой») или хазрат. А само имя — Зудмурод — осталось пре-
жним. Мы считаем, что для прояснения вопроса о возможном позднем 
переосмыслении названия Шохи Зинда эти сведения имеют большое 
значение. Они дают основание предположить, что нынешнее название 
ансамбля происходит из персонификации «первоначального» чохи зин-
да в современной форме Шохи Зинда.

Как мы видим, поверья и представления о пещерах и гротах как о 
ритуально оформленных природных объектах в древних оседло-зем-
ледельческих районах Центральной Азии представляют собой заме-
чательный пример проявления мифологического сознания населения. 
В большинстве случаев эти объекты ассоциируются с обителями му-
сульманских святых (маскулинных или феминных), объективная обя-
занность которых — выполнение роли хозяев / хозяек мест рождения 
вод, формирующих истоки рек. Осмысление этого явления в религи-
озно-мировоззренческих представлениях автохтонного оседло-земле-
дельческого населения региона в центре Евразии — задача последую-
щих исследований.

Говоря о пещере, ставшей обиталищем Бурха, мы отмечали, что пре-
дание, повествующее об этом событии, послужило основой для опре-
деления места под сооружение его мавзолея. В принципе большинство 
мифов и сказаний о пещерах концептуально созвучны в том плане, что 
они основываются на периоде «пещера — святой — вода». В этом трех-
частном аспекте миф о затворе Бурха в зримо не отмеченной пещере 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



205205

Одинокий мазар в теснине гор

отнюдь не стоит особняком. Он практически созвучен подобным рели-
гиозно-мировоззренческим представлениям таджиков о мыслительном 
триединстве «пещера — святой — вода». Вспомним, что мемориал свя-
того находится на берегу р. Оби Мазор в 20 км от ледника. Кроме того, 
на левом берегу этой реки, напротив мазара, расположен почитаемый 
родник (речь о нем немного ниже). В этом плане мифология «пещеры 
Бурха» обнаруживает общие черты не только с мотивами рассказов и 
легенд из фольклорной традиции современных таджиков, но и во мно-
гих других традициях. Принято, например, считать, что этот объект 
как предмет многочисленных и богатых символами культов, мифов и 
сказаний народов мира представляет собой таинственные врата в дру-
гой мир. С пещерой часто связывается место рождения богов и геро-
ев, место пребывания пророчествующих отшельников, отрешенных от 
мирских дел людей, которые благодаря аскетической самоизоляции от 
житейской суеты и достигнутому таким образом ограничению своего 
общения лишь «общением с Богом» получают особое видение вещей и 
могут оказывать благодатное воздействие на окружающих. По одному 
из мифологических эпизодов, который занимает важное место в искус-
стве Гандхары, Индра, сопровождаемый сонмом богов, спустился с неба 
в Магадху, где Татхагата медитировал в пещере горы Ведияка. Или Буд-
да, чья медитация была прервана пением гандхарвы64 (ср. прерывание 
сосредоточения Бурха дровосеком Бобо Ходжи), волшебным образом 
расширил пещеру так, что его гости смогли войти, и милостиво принял 
их. Пещеру озарил ярчайший свет (ср. ярчайший свет, озаривший «пе-
щеру Бурха», когда дровосек сдвинул камень, которым она была замуро-
вана). Он исходил от богов. По другой версии, этот свет был пламенным 
экстазом Будды65. Я.В. Васильков обратил внимание автора на мифы 
из эпоса народов Индии «Махабхараты», где пещера (полость земли) 
переосмыслена как «пустое здание». Так, побежденный Бали — асура 
(бывший царем вселенной), до того как его победил и сменил в этой 
роли глава богов — Индра, находится в пещере, куда к нему приходит 
Индра [Мбх. XII.216.8]. Или однажды в горной пещере у морского бе-
рега Владетель ваджры Бали увидел сына Вирочаны и приблизился к 
нему [Мбх. 220. 11]. Нечто близкое прослеживается и в мусульманской 
мифологии. Один из наиболее почитаемых святых — вездесущий Хизр, 
который занимает едва ли не первое место в иерархии «друзей Бога», 
наряду с другими местами (дном рек, озер, водоемов, горной верши-
ны и проч.), пребывает также в пещере или в гроте под горной скалой. 
Согласно кораническому рассказу, библейско-коранический Муса (Мо-
исей) встречается с Хизром (не названным по имени) у скалы. Источ-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



206206

Р.Р. Рахимов

ники, привлеченные Ю.А. Аверьяновым, сообщают, что «возле скалы, 
под которой сидел или лежал Хызр, протекал “Источник жизни” (‘айн 
ал-хайат), капли воды которого даруют новую жизнь»66.

М. Элиаде обстоятельно пишет о мистериях иранского бога-побе-
дителя Митры (Mithrakana), бывшего покровителем парфянских царей. 
Исследователь указывает, что с конца эпохи Ахеменидов помпезные 
церемонии почитания Митры происходили публично. По его мнению, 
в позднеримскую эпоху, когда почитание этого бога распространилось 
на Западе67, его культовое пространство представляло собой скальную 
пещеру68. Таким образом, тайный культ Митры сумел соединить иран-
ское наследие с греко-римским синкретизмом. М. Элиаде установил, 
что один из мифов рассказывает о рождении Митры из скалы. Именно 
поэтому в мистериях этого иранского по своему происхождению Бога 
пещера играет первостепенную роль. Так, принесение в жертву быка 
происходит в пещере перед лицом Солнца и Луны. Скрепление Митрой 
и Солнцем своей дружбы пиром происходит в космической пещере69.

Согласно традиционным представлениям восточной церкви, еван-
гелист Иоанн получил свое видение конца света в пещере на острове. 
М. Элиаде обратил внимание и на то, что, по преданию, дошедшему до 
нас в трудах ал-Бируни, «парфянский царь накануне своего вступления 
на престол удалялся в пещеру, а его подданные оказывали ему почес-
ти, словно новорожденному, или, точнее младенцу сверхъестественного 
происхождения»70. Ученые продолжают исследование темы пещеры в 
трудах ал-Бируни. Основу легенд, приводимых им, составляют пред-
ставления о пещерном рождении, сопровождающем право на царскую 
власть. С.Г. Кляшторный, подвергавший анализу культ пещеры в госу-
дарстве древних тюрков, приводит следующий текст ал-Бируни: «У ин-
дийцев были в Кабуле цари из тюрков, происходивших, как говорили, из 
Тибета. Первым из них пришел Бархатакин. Он вошел в пещеру в Кабу-
ле, в которую нельзя было войти иначе как боком и ползком; там была 
вода, и он положил туда еду на несколько дней. Пещера эта известна до 
сих пор и называется Вар. Люди, ищущие в этом доброе знамение, по-
сещают ее и приносят оттуда, с большими трудностями, немного воды. 
Толпы крестьян работали у входа в пещеру… Через несколько дней пос-
ле того, как Бархатакин вошел в пещеру, вдруг выходит кто-то из нее, 
когда люди были в сборе и видели, что он как бы рождается из чрева 
матери. Он был в тюркской одежде, состоявшей из каба, высокой шапки, 
башмаков и оружия. Народ воздал ему почести как чудесному существу, 
предназначенному на царство, и он воцарился над теми краями с титу-
лом Кабульского шаха. Царство оставалось за его сыновьями в течение 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



207207

Одинокий мазар в теснине гор

поколений, число которых около шестидесяти»71. С.Г. Кляшторный при-
влекает также краткий вариант этой легенды уже в другом сочинении 
ал-Бируни (его «Минералогии»): «Жители Кабула в дни невежества (т.е. 
принятия мусульманства. — С.К.)72 верили в то, что Барахмакин (Бар-
хатакин? — Р.Р.) первый из тюркских царей, был сотворен в некоей та-
мошней пещере, называемой сейчас Бугра, и вышел оттуда в [царской] 
шапке (калансува)»73.

Рассказы ал-Бируни о пещерном рождении тюркского царя основа-
ны скорее на дани «моде» сотворения в пещере, которая существова-
ла задолго до этого в индоевропейской религиозной практике74. В этом 
убеждают приведенные выше мифы, в частности миф о рождении Мит-
ры из скалы. М. Элиаде уточняет, что чудесное рождение Митры не-
разрывно входило в иранский синкретический миф о Космократе-Ис-
купителе75. По источникам, привлеченным им для своего капитального 
труда, армянские предания повествуют о некоей пещере, где «пребывал 
в затворе» Мгер (т.е. Mihr, Mithra), откуда он выходил только раз в году. 
В новом царе воплощался и заново рождался Митра»76. Исследователь 
говорит, что «мы находим эту иранскую тему в христианской легенде о 
Рождестве Христа — в вифлеемской, исполненной света пещере (дру-
гой пример — усыпальница Ииусуса Христа представляет собой гроб-
ницу-пещеру, высеченную в скале)»77.

Пещерная идеология породила в Иерусалиме такой феномен, как 
«дублирование» католиками и православными подземных святынь в гро-
тах и пещерах Святого города. По свидетельству Т. Носенко78, соперни-
чающие конфессии связывают их с тем или иным эпизодом священной 
истории. С XII в. католики чтут пещерку в крипте церкви Св. Анны на 
Виа Долороса как место рождения Девы Марии. Католическая традиция 
размещает первые эпизоды крестного пути, в частности темницу Хрис-
та, на территории францисканского монастыря Бичевания. Поблизости 
на Виа Долороса, располагается так называемый греческий Преторий, 
где православные греческие монахи показывают паломникам свою тем-
ницу, в которой якобы римляне содержали Спасителя.

В контексте пещеры заслуживают упоминания многочисленные 
гроты в горе Мукаттам, нависшей с востока над столицей Египта. 
Коптскими мусорщиками, поселившимися в районе Маншеит Наср в 
начале 70-х гг. XX в., один из них был превращен в церковь. Она на-
звана именем св. Макара, основателя христианской общины в Египте. 
В ней поставлены скамейки для двух тысяч прихожан. В 1991 г. «ра-
бочие, реставрировавшие древнюю церковь в старом Каире, нашли 
на глубине трех метров глиняный склеп, а в нем — останки мужчины 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



208208

Р.Р. Рахимов

невысокого роста. Надпись на склепе гласила, что в нем похоронен 
Семаан Кожевенник — человек, сотворивший тысячу лет назад вели-
кое чудо… Находка дала толчок строительству пещерного храма таких 
размеров, в сравнении с которым церковь св. Макара может считаться 
миниатюрной»79. Отмечается, что «после обретения мощей св. Сема-
ана в одной из пещер Мукаттама был заложен гигантский собор его 
имени. Пещеру значительно расширили и в ней построили амфитеатр 
на 20 тыс. мест»80.

Известны также представления о пещерных погребениях. Они нахо-
дят отражение в библейских и восходящих к ним коранических преда-
ниях, согласно которым по сей день в качестве могилы Харуна (библ. 
Аарона) почитается пещерное погребение в скале в Южной Иордании. 
С гробницей Харуна связана легенда, которая гласит, что однажды Муса 
и Харун обнаружили пещеру, которая излучала свет. Братья вошли туда 
и увидели золотой трон, на котором было написано: «Тому, кто боль-
ше соответствует». Мусе трон показался слишком маленьким. Тогда на 
него воссел Харун. Только он уселся, как появился ангел смерти, чтобы 
забрать его душу. Тогда ему было 127 лет — на три года больше, чем 
Мусе. Когда Муса прибыл в Израиль, его спрашивали о брате. Узнав о 
смерти Аарона, люди стали обвинять Мусу в причастности к случивше-
муся. Тогда явились ангелы, говоря: «Не обвиняйте Мусу в преступле-
нии!» Согласно другой версии, Муса привел израильтян в гробницу Ха-
руна, где, будучи возвращенным к жизни, он подтвердил невиновность 
брата в его смерти.

Таким образом, мы рассмотрели две категории пещер. Одна из 
них — объективно существующие объекты, как, например, Ходжа Алоу 
ад-Дин, Ходжа Санг-Хок, имам Хасан Аскара. Другая, к примеру, ходжа 
‘Абд ал-Аллох Сурхпуш, Хазрат Султан, несуществующие. Если вер-
нуться к «пещере Бурха», то можно увидеть, что она тяготеет ко второй 
категории исследуемых объектов. Однако независимо от того, существу-
ют они в опыте или нет, объекты представляют собой единство образов 
«пещера — святой — источник». Другая функция отмеченных катего-
рий пещер состоит в том, чтобы являть собой обитель богов, пророков, 
святых и царей, что перекликается с другими традициями. При любом 
варианте мировоззренческая основа пещер, реально существующих и 
не существующих, остается единой, за исключением, быть может, слу-
чаев, когда мифическая полость земли является и образом внутренней 
концентрации.

Уникальность ситуации Бурха состоит, кроме того, в том, что он 
пребывает в пещере наглухо замурованным, объект уже давно зарос 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



209209

Одинокий мазар в теснине гор

травой и кустами. По сути, это не пребывание героя в самом подзем-
ном царстве, где человек уединен в затворе (хилват)81 и погружен в 
сокровенный мир (гайб), в основание физического мира, где он один с 
Богом и наполнен Им, где общение возможно только с Богом в богопо-
минании (зикр). Если вдуматься, то в этом состоянии не-бытия (фана), 
состоянии отделенности от всего сущего, которое Будда назвал бы 
нирваной, мерцают впечатления лишь из области прошлого. Настоя-
щее и будущее отсутствуют. В такой пустоте постижение невозможно, 
поскольку в ней нет объекта знания: когда знание освободится от объ-
ектов, субъект обратится к себе, к своей самости. Это уже шаг к про-
светлению. Стоит на экране появиться объекту, познающий субъект, 
иначе говоря, самосознание, исчезает, оно перемещается в другое из-
мерение. Читатель помнит — объект, т.е. новое впечатление, в данном 
случае переживание ослепительного потока, света уносит душу героя 
в обитель праведных. Это тот миг, к которому стремился Бурх: его де-
визом было исполниться светом и зреть все сущее просветленным. Он 
достигает этого мига, отныне он в экстазе, торжествует, ликует. Имен-
но это происходило с Бурхом, когда Бобо Ходжи сдвинул камень, под 
которым в кромешной тьме разыгрывалась драма жизни затворника в 
царстве тьмы. Разгадать эту загадку при нынешнем уровне накоплен-
ного материала представляется делом чрезвычайно трудным. Но поис-
ки продолжать нужно.

Раньше говорилось об объекте почитания, представляющем со-
бой пещеру конгломератного происхождения в горной скале к югу от 
г. Куляба. Предположительно в центре глубокой пещеры, до которого 
приходится добираться ползком, извиваясь, при свете зажженной све-
чи или фонарика открывается могила — по виду и на ощупь каменная, 
предположительно без мощей, накрыта куском однотонной (белой) ма-
терии. По поверьям, это склеп одиннадцатого шиитского имама Хасана 
Аскари. Склеп в кромешной темноте в скале, как говорится, на высоте 
птичьего полета производит потрясающее впечатление. Рядом с моги-
лой, примерно в 35–40 см от нее, находится песчаная лунка, в которую 
падает тоненькая струйка воды с потолка под прямым углом. Вода из 
лунки не вытекает, при этом, держится на одном уровне. Значит, она 
уходит в могилу.

Опускаясь на корточки у края могилы (она по левую руку, а лун-
ки — по правую), я думал: «В чем смысл такого трепетного отношения 
к этой пещере, к могиле в царстве мрака, а также к живительной влаге? 
Никто из верующих, ценой неимоверных усилий забравшихся на такую 
высоту и проникших в эту пещеру, по форме напоминающую сковороду 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



210210

Р.Р. Рахимов

с деревянной рукоятью, этого не объяснит!» Конечно, про могилу и пе-
щеру расскажут, что им известно из мифа. Но про отношение к воде — 
приходится думать.

Вскоре наступает «озарение» (это уже из области детективной эт-
нографии): я вспоминаю давно читанное (и тогда же отброшенное как 
сомнительное). Теперь вспоминаю то, к чему относился скептически. 
То, что перед глазами теперь в тусклом мерцании восковой свечи, — это 
поистине яркий пример физиологической аллегории! Тут есть все. Есть 
«рукоять сковороды», через которую паломник (в буквальном и пере-
носном смысле) ползком забирается в пещеру, — точный образ канала 
в женское лоно; есть и могила, накрытая полотном, — олицетворение 
эмбриона в оболочке, содержащего в себе будущего человека; тут есть 
и падающий в лунку с потолка ручеек близ могилы — символ пупови-
ны для питания зародыша. Когда зародыш сформирован в физического 
человечка, выход из мира тьмы в мир света у него один: тот же, по кото-
рому паломник проникал в пещеру (в прямом и переносном смыслах). 
Прослеживаются и другие детали, которые аллегорически могут быть 
интерпретированы как соитие и рождение.

Индусы с незапамятных времен чрево Вселенной, как и солнечное 
чрево, уподобляли женскому; да и само солнце восходит только из чре-
ва темной ночи. В индуистской мифологии о Вселенной сказано: «Ее 
чрево обширно, как Меру». Будущие мощные океаны, которые спят в 
водах, которые заполнили ее полости — материки, моря и горы, звезды, 
планеты, боги, демоны и человечество — все это «было похоже по сво-
им внутренним и внешним покровам на кокосовый орех, заполненный 
изнутри мягкостью, а внешне покрытый шелухой и коркой»82.

Как мы видим, предложенные сопоставления, относящиеся к мифи-
ческой теме пещеры, оказываются не напрасными. Не приходится, по-
видимому, сомневаться в том, что идеология пещеры корнями уходит ко 
временам, предшествующим индо-ирано-эллинистическому синкретиз-
му. Значит, в этом направлении предстоит вести будущие поиски. Для 
того, чтобы приблизиться к уяснению рассмотренных парадоксальных 
форм затворничества Бурха и связанных с этим представлений в сис-
теме традиционного мировоззрения таджиков, необходимо подвергнуть 
анализу комплекс существующих у них поверий и представлений, в 
фокусе которых мотив «пещера — святой — вода» выступает в одном 
концептуальном корпусе.

Мы видим, что как Бурх, ушедший в конце концов из мглы пещеры 
на небо, так и другие персонажи мифов и сказаний, избравшие свою 
вечную обитель во мраке этих природных объектов, оставили нам много 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



211211

Одинокий мазар в теснине гор

загадок. Нужно надеяться, к их разгадке исследователи будут обращать-
ся. Очевидно, есть основание утвердиться во мнении, что, к примеру, 
«пещера Бурха» представляет собой и другую аллегорию, а именно 
аллегорию внутренней концентрации (сосредоточения). Иначе говоря, 
она являет собой образ обращенности вовнутрь, когда никакие мирские 
феномены не должны отвлекать ум человека или пересекать его мысли. 
В таком состоянии человек существует и в то же время его нет. Достиг-
нув очищения и духовного просветления и освободившись от всех мир-
ских благ, он уходит из мира, полного страданий, и вступает в нирвану.

4. Дерево Бурха-маджнуна

В числе сакральных объектов мемориального комплекса святого 
Бурха — культовое дерево бурудж (букв. «береза»)83. По преданию, 
зафиксированному нами, первоначально на этом месте росло тутовое 
дерево. Традиция повествует, что в отдаленные времена в селении из 
года в год происходила вспышка кожных заболеваний, которая каждый 
раз уносила жизни многих детей. Матери в отчаянии искали средства 
избавления от беды. Для этой цели они наиболее часто прибегали к ис-
пользованию листьев и коры тутовника, которым мазали пораженные 
места на кожном покрове детей. Но это не помогало. Волею Всевышне-
го тутовое дерево высохло, а на его месте вырос раскидистый бурудж, а 
рядом — тополь. По прошествии времени эти деревья сплелись, образуя 
единую надземную крону березы. Оказалось, что листья и кора такой 
березы являются эффективным средством избавления детей от кожных 
заболеваний. Это подтверждается данными современной медицины. 
Как оказалось, березовая кора содержит битулин, широко применяемый 
в терапевтической практике.

Есть основания полагать, что сакрализация буруджа при культовом 
объекте Бурха связана с почтительным отношением таджиков к опреде-
ленным деревьям. У Абу Райхана Бируни имеется упоминание, согласно 
которому еще в древние времена существовало представление о связи 
некоторых деревьев и растений с именами пророков и праведников. На-
пример, средневековый ученый ссылается на «дерево Авраама» и «дере-
во Девы Марии». Сакрализация дикорастущих кустов и деревьев зани-
мает значительное место в практике паломничества таджиков. В долине 
реки Ехсу имеется святыня, именуемая Хазрати Зелолак («святой бар-
барис»). Зелолак является и названием самого селения, расположенного 
посреди огромной рощи кустов барбариса. У таджиков почитаемыми 
являются также боярышник и рощи алычового дерева. Особо почитают-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



212212

Р.Р. Рахимов

ся можжевельник, платан и карагач. С каждым из этих деревьев связаны 
определенные поверья и представления. Можжевельник соотносится с 
воззрением о преодолении трудностей, надеждой на обретение долгой 
и благополучной жизни. Традиция повествует, что Всевышный дал во-
рону каплю воды из священного колодца Замзам на территории мечети 
ал-Харам в Мекке, чтобы тот доставил ее человеку. Если бы ворон до-
носил эту каплю живительной влаги человеку, она дала бы ему тысячу 
лет жизни. Но подлый ворон при первом же зловещем карканье, сиг-
нализирующем о приближении смерти человека, выронил священную 
каплю изо рта. Она упала на можжевельник. С тех пор это дерево веч-
нозеленое: напоенное священной влагой из Замзама, оно живет тысячу 
лет. При совершении паломничества к культовым объектам женщины 
привязывают к веткам этого дерева лоскутки разноцветных тканей в на-
дежде на избавление от бесплодия и исцеление болезней, устранение 
разных форм проявления «черной полосы» или благополучный исход 
задуманного дела.

В районах, где нет можжевельника, культовым становится чинор (пла-
тан). Мощные реликтовые платаны, возраст которых часто исчисляется 
сотнями лет, являются атрибутом многих почитаемых объектов. Более 
того, бывает, что название самой святыни связано с платаном. В качес-
тве примера сошлюсь на мазар Чор Чинор («Четыре платана»)84 в ок-
рестности Ургута (Самаркандская область). По рассказам, еще в первые 
годы советской власти в дупле одного из этих платанов размещалась 
мактаби савод — старометодная школа начального образования. Уст-
ные повествования таджиков связывают дерево платан с именем ‘Али 
б. Аби Талиба. Кое-где оно так и называется — али-чинар85. Создается 
впечатление, что платаны как объекты культа часто располагаются по 
углам определенного пространства в форме квадрата или прямоуголь-
ника.

Почитаемо и дерево карагач. Мотивы сакрализации карагача (тадж. 
сада) достаточно подробно проанализированы О.В. Горшуновой на 
примере отношения к этому дереву, являющемуся частью Ходжи Барор 
(букв. «Господин удача») — одного из уникальнейших святых мест в 
окрестности г. Маргелана. Исследовательница подчеркивает, что, «хотя 
склеп Ходжи Барора формально является центральным культовым объ-
ектом, главная достопримечательность этого святого места, обеспечива-
ющая популярность ему среди паломников, — деревья карагач»86.

Из фруктовых деревьев наиболее почитается тутовое. Как отмеча-
лось выше, раньше одним из объектов почитания при мазаре Бурха 
было тутовое дерево, которое высохло. О сакрализации этого дерева 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



213213

Одинокий мазар в теснине гор

свидетельствуют сведения Ю.А. Аверьянова и П.В. Башарина, содержа-
щиеся в их совместной статье «Мазар Баха ад-Дина вчера и сегодня» 
в представленном сборнике. У таджиков существует устойчивое пред-
ставление, согласно которому плоды тутового дерева, даже если оно 
растет на частном садово-земельном участке единообщинника, прина-
длежат всем. Поэтому если возникает необходимость срубить его, то 
этому должно предшествовать выполнение соответствующего обряда, 
предполагающего чтение молитвы семью авторитетами в области ис-
ламской обрядности. У таджиков также существует представление, что 
тутовое дерево цветет позже, чем прочие плодовые деревья, а его пло-
ды созревают раньше, чем плоды всех остальных деревьев. Известно, 
что листья этого дерева служат основным кормом тутового шелкопряда, 
разведение которого традиционно играет большую роль в экономике 
Центральной Азии.

Возвратимся к культу указанного выше дерева бурудж при мемо-
риальном комплексе Бурха. Почитание этого дерева обращает нас к 
версии предания, согласно которой в Боршиде святой Бурх поселился 
не в пещере, а под деревом чабарг, где он просидел 40 лет. Эта история 
напоминает миф, повествующий о том, как Будда после длительных 
занятий аскезой под деревом бодхи (букв. «пробуждение») достиг ду-
ховного просветления. Мотивы почитания «дерева Бурха» могут быть 
правильно поняты, если вспомнить образ героя как сармаста / мадж-
нуна. Как известно, образ Маджнуна является излюбленным мотивом 
в суфийской поэзии. В восточной поэзии, в частности согласно попу-
лярной «печальной повести» о Лайли и Маджнуне, например, в версии 
‘Абд ар-Рахмана Джами (она была закончена поэтом в 1484 г.), однаж-
ды страстно влюбленный Маджнун встречает свою возлюбленную на 
дороге и падает без чувств. Она кладет его голову себе на колени и 
приводит его в сознание. Прощаясь с ним, Лайли обещает, что на об-
ратном пути поедет той же дорогой. Но обстоятельства (запрет родите-
лей и неодобрение обществом свиданий влюбленных) не позволяют ей 
прийти на встречу. «Когда много времени спустя она снова попадает 
на место их встречи, оказывается, что Маджнун с тех пор стоит там 
настолько неподвижно, что птица свила себе гнездо у него на голове. 
Лайли заговаривает с ним, но он не узнает ее. Когда ей наконец удается 
втолковать ему, кто она, Маджнун гонит ее от себя, ибо любовь так его 
поглотила, что внешний облик (сурат) возлюбленной ему уже более 
не нужен»87.

Истории о Лайли и Маджнуне — это суфийская история о подлин-
ной любви к Богу. Это история отречения человека от самого себя во 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



214214

Р.Р. Рахимов

имя любви к Богу. Именно таким предстает перед нами Бурх. Ошо 
Раджниш более подробно излагает близкую к версии Джами кульми-
нацию трогательной повести о Лайли и Маджнуне. По нему, увидев 
Лайли, Маджнун решил, что теперь он видел все, на что только стоит 
смотреть в этом мире, и поэтому уже нет более смысла держать гла-
за отрытыми. Он решил, что будет открывать глаза лишь тогда, когда 
рядом будет Лайли, а в остальное время будет слеп, ибо ничто иное 
в мире не заслуживает того, чтобы на него смотреть. Лайли долго не 
приходила на обещанное Маджнуну свидание (ср. 40-летнее безмол-
вие Бурха в полости земли в ожидании просветления) — родители и 
все общество были против. Таковы нравственные нормы, вытекающие 
из строгих правил общежития. А Маджнун ждал ее с закрытыми гла-
зами под тем деревом, где они обычно встречались. Шли дни, неде-
ли, миновали месяцы, а он по-прежнему не открывал глаз88. Согласно 
источнику, Бог почувствовал сострадание к Маджнуну. «Он явился 
Меджнуну и сказал: “Бедный Меджнун, открой глаза — перед тобой 
сам Бог. Ты видел в мире все, но еще не видел меня. Посмотри же, кто 
стоит перед тобой”. Но Меджнун сказал: “Уходи. Я решил смотреть 
только на Лейлу, а все прочее того не заслуживает. Быть может, ты 
и вправду Бог, но меня это не волнует. Уходи прочь, не мешай мне”. 
Пораженный Бог сказал: “Что ты говоришь? Я никогда не являлся ни-
кому по собственному почину. Ищущие и верующие молятся, и ищут, 
и предаются практикам, и все же им очень, очень трудно узреть меня, 
но сейчас я явился сам, ведь ты не звал меня. Я явился как дар, а ты от-
вергаешь меня?” И Меджнун сказал: “Если ты действительно хочешь, 
чтобы я посмотрел на тебя, явись в облике Лейлы, ибо я просто не 
смогу увидеть ничего иного. Даже если я открою глаза, я не увижу 
ничего другого. Я смотрю на дерево, но это Лейла. Я смотрю на звез-
ды, но там Лейла. Лейла — в моем сердце, она овладела всем моим 
сердцем, и на что бы я ни смотрел, я вижу это своим сердцем. Мне 
очень жаль, но я не смогу увидеть тебя, потому что в моем сердце не 
осталось места для чего-то другого. Мне очень жаль. Прости меня, 
но уходи. Не мешай мне”»89. Таким образом, страстная любовь Мадж-
нуна к Лайли — это исполненная глубины истинная любовь к Богу. 
Она овладевает человеком. От нее человек становится сармастом / 
маджнуном («одержимым», «опьяненным», «безумным»), отрекается 
от самого себя, переходит в состояние не-бытия, освобождая телесную 
оболочку для Бога. Такова суфийская формула любви. Таков и образ 
Бурха, безумно влюбленного в мистическую возлюбленную. Именно 
эта мистическая формула дает нам ключ к пониманию образа Бурха 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



215215

Одинокий мазар в теснине гор

как сармаста или маджнуна, поселившегося под деревом чабарг, все-
цело предавшегося сосредоточению на Боге. Следовательно, мисти-
ческое дерево может быть интерпретировано как суфийская аллегория 
места ожидания божества.

5. Чудо прозрачного родника и глины-краснозема

Предание о Бурхе гласит, что однажды во время строительства гроб-
ницы святого возникли трудности с питанием строителей. Отчаявшийся 
Бобо Ходжи обратился к святителю, спрашивая его, как накормить голода-
ющих людей. Хазрат ответил: «Вот остановился на камне у родника гор-
ный козел. Спустись, переходи на другой берег реки, схвати его, зарежь 
и накорми народ!» Следуя предписанию святого, Бобо Ходжи спустился 
вниз по крутому склону, направляясь к роднику. Перешел он по леднику 
на другой берег, схватил козла, зарезал его там же, разделал тушу для при-
готовления горячей пищи и досыта накормил строителей гробницы.

Данный рассказ, который вновь обращает нас к сюжету о связи 
«пещеры святого Бурха» с водой, породил особый объект ритуального 
посещения-зиерата, составной частью входящий в комплекс усыпаль-
ницы святого Бурха. Он состоит в том, что пилигримы по указанному 
склону спускаются вниз к берегу Оби Мазор и направляются к почи-
таемому роднику сайд («дичь», «горный козел») на противоположном 
берегу реки. Условия посещения родника зависят от времени года, в 
связи с чем возникают определенные трудности, которые приходится 
учитывать: зиерат сакрального родника становится возможным тогда, 
когда река покрыта ледником, в другое время это невозможно из-за 
бурного ее течения в узкой теснине между крутыми склонами гор90. 
Достигнув чишмы, паломники читают молитву, испивают святой воды 
и набирают ее домой вместе с небольшим количеством глины красно-
кирпичного цвета из дна и стен родника. Глину сушат, толкут и в таком 
виде употребляют внутрь, запивая водой из священного источника. По 
существующим поверьям, свойства, которыми обладает этот природ-
но-терапевтический источник, помогают избавиться от некоторых бо-
лезней: страдающим от кожных болезней восстановить здоровый кож-
ный покров, имеющим глазные болезни — исцелиться, бесплодным 
женщинам — зачать и т. д.

Сложное переплетение повествования (родник, горный козел, цвет 
глины, из которой пробивает ключ) диктует необходимость сделать не-
которое отступление, чтобы сказать о некоторых образах, отраженных 
в легенде. Прежде всего это отношение верующих к роднику сайд как к 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



216216

Р.Р. Рахимов

сакральному объекту. Разумеется, сакрализация родника связана с кон-
центрированным выражением отношения к воде вообще. Такой акцент 
важен еще и потому, что интересующий нас родник благодаря своему 
нахождению на берегу Оби Мазор как бы заряжает ее неиссякаемой 
энергетикой, которой, по поверьям, она обладает.

Б.А. Литвинский и И.Р. Пичикян уделяют много внимания культу 
воды в доисламской общеиранской традиции, в том числе практике пос-
вящений предков современных иранцев Оксу, т.е. божеству реки Окс, 
совр. Вахш91. Как известно, Вахш это первоначальное наименование 
Амударьи, а позже (предположительно после VII–VIII вв.) — наимено-
вание одного из главных притоков Амударьи. Он берет свое начало в 
месте слияния рек, уже знакомых читателю: Хингоу и Сурхоб. Установ-
лено, что Вахш является и именем ангела, поставленного над водами во-
обще и над рекой Вахш / Амударья в частности. Из всего этого вытекает 
ряд предположений. Основное сводится к тому, что, вероятно, у вос-
точных иранцев (таджиков) существовали какие-то верования, которые 
вели свое происхождение из индо-иранской древности о блестящем (и 
живущем в пещере в высокогорном месте) божестве Вахша, дарующем 
собственно полноводной реке Вахш (через нее и Амударье) силу для 
оплодотворения порождающей земли.

Мазар святого Бурха находится на крутом и обрывистом берегу ли-
кующей реки Оби Мазор. Название Оби Мазор на русский язык можно 
перевести как «Река (для ритуального) посещения», иначе говоря — 
«Священная река». Как уже отмечалось, сакральная река берет начало 
в леднике в массивах Дарвазского хребта, именно там, где последний 
достигает своей наибольшей высоты; здесь хребет дает мощный отрог, 
который носит название Мазарских («почитаемых») Альп. Во всем этом 
природа противостоит человеку как нечто безгранично великое, вызы-
вающее страх и в то же время возвышенное и величественное. Лишь 
там, где Оби Мазор протекает мимо усыпальницы святого Бурха, все 
пугающее постепенно начинает преобразовываться в нечто восхити-
тельное и воодушевляющее. Именно тут приходит постижение связи 
местоположения мазара с пробуждающейся, как из глубокого сна, при-
родой. И именно тут приходится вспомнить, как согласно преданию 
IV в. до н.э. волны священного озера Касаойя, в котором искупался сле-
дующий после Заратустры Спаситель — Саошьянта, чудесным образом 
сохраняют семя зороастрийского пророка92. Если волны озера Касаойя 
сохраняют семя Заратустры, то течение чистой и прозрачной реки Оби 
Мазор, ликуя, несет его вниз, последовательно вливая в Хингоу, Вахш и 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



217217

Одинокий мазар в теснине гор

Амударью, в свою очередь несущих потоки живительной влаги в оазисы 
Центральной Азии до Аральского моря.

Не нужно много воображения, чтобы представить себе, как все это 
наполняет восторгом сердце пилигрима, отправляющегося против тече-
ния этих рек к мазару святого Бурха у истоков Хингоу. Восторг в сер-
дце —  это первый толчок к источнику культа. Уже по этому признаку 
центр природной силы в существовавшем еще в недалеком прошлом 
селении Шайхон (Хазрати Бурх) на берегу Оби Мазор был обречен за-
крепить за собой славу места паломничества и поклонения.

Здесь мы подходим к представлениям об идеологическом обоснова-
нии возвышенного отношения к водной стихии с точки зрения образов 
этого природного элемента. Разобраться в этом вопросе поможет иссле-
дование М. Элиаде, посвятившего воде и символике вод целую главу 
в своем «Трактате по истории религий»93. Подвергнув анализу много-
численные данные, характеризующие представления разных народов о 
воде, он заключает, что вода изобилует зародышами, она оплодотворяет 
землю, животных, женщин. По его мнению, в этом качестве вода со-
поставляется или прямо отождествляется с Луной. «Лунарные и водные 
ритмы, — пишет он, — подчинены одной и той же судьбе; они управля-
ют периодическим возникновением и исчезновением всех форм и прида-
ют процессу всеобщего становления циклическую структуру. А потому 
уже в доисторические времена комплекс «Вода — Луна — Женщина» 
воспринимался как антропокосмический круговорот плодородия»94.

С точки зрения представлений о воде как о зародыше жизни интерес 
представляют и такие данные М. Элиаде, согласно которым в шумерс-
ком языке а означало «воду» и в то же время «мужское семя», «зачатие», 
«рождение»95. Точно так же у современных таджиков вода называется 
об, а мужское семя — оби мани. Опираясь на данные своих источников, 
М. Элиаде подчеркивает: «В одном из мифов, существующих на о. Ваку-
та, фигурирует девушка, которая, позволив каплям дождя прикоснуться 
к своему телу, утратила невинность, а важнейший миф о-ва Тробрианд 
рассказывает о том, как Болутукава, мать героя Тудава, стала женщиной, 
когда на нее упали несколько капель со сталактита»96. Все это говорит о 
том, что вода — источник жизни, принцип порождения и размножения 
на всех уровнях бытия. В нем «находятся все потенции бытия и созре-
вают все зародыши жизни. Поэтому «легко понять те мифы и предания, 
согласно которым весь человеческий род или отдельные племена про-
исходят из воды»97. Продолжая эту мысль, М. Элиаде отмечает, что на 
южном побережье Явы существует миф о «море, дарующем детей»98. 
Все подобные воззрения — разные мифологические выражения одно-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



218218

Р.Р. Рахимов

го и того же религиозно-метафизического факта. В них вода — фактор 
природной и социальной жизни, в ней пребывают сила, энергия и веч-
ность. Поэтому разнообразию религиозных значений воды у таджиков 
соответствуют многочисленные мазары, где под покровом культа му-
сульманских святых мерцает свет доисламской практики почитания чу-
додейственных источников, подобно роднику сайд, ставшему одним из 
ритуальных объектов при посещении мемориального комплекса Бурха. 
Соответственно, почитание Мазарских Альп и родника сайд означает и 
почитание Оби Мазор, на берегу которой находится мазар Бурха. Она 
уносит жертвенную кровь горного козла в поток Арзинг — Хингоу — 
Вахш — Амударья. Поклонение водам, в частности культ целебных ис-
точников и термальных вод у таджиков, дает многочисленные примеры. 
Почитание родников отличается поразительной устойчивостью, что ни 
исламу, ни атеистической революции 1917 г. не удалось упразднить его 
в полной мере. Отрадно, что в наше время в горном Таджикистане этот 
культ повсеместно вступает в новую фазу своего развития.

Изложенные данные проясняют мотивы сакрализации родника сайд 
при мазаре святого Бурха: он чудодейственный, вода в нем — зародыш 
жизни, фактор природного и антропологического оплодотворения. Из 
множества вариантов благоговейного отношения к родниковой воде 
упомяну лишь ритуал испития паломниками и набора воды из этого ис-
точника домой из-за целебных свойств, которыми она якобы обладает; 
это и дар исцеления в иерархии духовных даров (харизма), которыми 
наделяется святой Бурх.

Отмеченное отношение к святому роднику органически связано с 
сакрализацией «краснозема». Вспомним, что пилигримы, преимущес-
твенно, бесплодные женщины — берут с собой домой не только воду, 
но и немного глины из этого родника. Мотивы такого отношения к этим 
субстанциям отражены в поверьях местного населения, согласно кото-
рым на месте, где горный козел был зарезан, земля стала красной, и 
родник, который до этого бился из-под земли совершенно прозрачным 
ключом, приобрел красный оттенок. Кирпично-красный цвет происхо-
дит якобы от крови горного козла, смешавшейся с землей. Благодаря 
этому случаю глина источника, называемая также хоки Бурх («земля / 
прах Бурха») — и родниковая вода, получившая название чишмаи оби 
сайд — «родник (вода которого) от (крови) дичи», в представлениях 
местного населения приобрели целебные свойства.

Внутренняя связь святой воды и глины, которые паломники берут 
домой в целях целебной практики, заставляет вспомнить мифы, по-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



219219

Одинокий мазар в теснине гор

вествующие о сотворении богами первого человека из земли или гли-
ны. В мусульманской мифологии первый человек, соответствующий 
библейскому Адаму, сотворен из праха земного (Коран, 3:59); по дру-
гой версии, он создан из глины (Коран, 7:11). Глина из краснозема для 
моделирования человека фигурирует в египетских и шумеро-аккадских 
антропологических мифах. Как известно, глиняный сосуд как тело че-
ловека и оболочка души представляет собой яркий поэтический образ 
всемирно известного Омара Хайяма. Последую примеру, В.Ю. Крюко-
вой, удачно использовавшей несколько четверостиший поэта99, и приве-
ду один из них (в переводе О. Румера) как образчик отражения в стихах 
средневекового мыслителя древнейших представлений о сотворении 
человека из праха или гончарной глины:

Когда последний вздох испустим мы с тобой,
По кирпичу на прах положат мой и твой.
А сколько кирпичей насушат надмогильных
Из праха нашего уж через год-другой.
Все это лишний раз доказывает устойчивость древних поверий и 

представлений относительно креативной природы, которой обладают 
субстанции родниковой воды и глины-краснозема. В этом качестве они 
гармонично связаны. Отсюда можно строить предположение, что доис-
ламские представления предков современных таджиков о сотворении 
человека покоились на приоритете глины, преимущественно краснозе-
ма. Изложенные представления наглядно иллюстрируют смысл почти-
тельного отношения верующих к роднику сайд и красноземной глине 
его стен и дна.

Из рассмотрения почитания камней, пещер, деревьев и воды (родни-
ков, ручьев, речек и больших потоков) не только в контексте сакрали-
зации объектов, составляющих комплекс места паломничества и пок-
лонения мусульманскому хазрату Бурху, но и в системе традиционных 
религиозно-мировоззренческих представлений таджиков вытекает ряд 
выводов. В контексте тематики представленного сборника ограничимся 
лишь некоторыми предварительными предположениями относительно 
интеллектуальных истоков происхождения почитания этих объектов, 
составляющих мыслительный каркас святыни в целом.

Складывается впечатление, что в орбиту нового религиозного опыта 
(ислама) из доисламских времен попадали черты культа, которые ощу-
тимы в сакрализации:

а) камней и скал, по накопленному автором полевому материалу, чер-
пающих свой культовый смысл из поражающей человеческий дух твер-
дости, величия и незыблемости, из формы и символики метеоритного 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



220220

Р.Р. Рахимов

происхождения, из многочисленных космологических, эротических 
функций, из своего образа центра («пупа») земли или из воплотившихся 
в них внечеловеческих сущностей100, из их интерпретации как обладаю-
щих божественной властью, а также восприятия их фактором исцеления 
и оплодотворения (обретения потомства);

б) пещеры, олицетворяющей в одном случае обитель хозяина вод, в 
другом — таинственные врата в «другой мир», культовое пространство 
или место нового рождения богов, героев, царей, а также место пребыва-
ния пророков и отшельников с целью концентрации или сосредоточения 
(самадхи). Другими словами, пещера может быть не только рассмотрена 
как реально существующий объект, но и интерпретирована как аллего-
рия внутреннего сосредоточения;

в) сплетенных деревьев тополя и березы (или просто березы), сим-
волика которых, вероятно, связана с представлениями о парности оду-
шевленных существ или аналогии акта сотворения Вселенной. Культ 
этого дерева при мемориальном комплексе Бурха заставляет вспомнить 
версию рассказов, согласно которой в Боршиде святой поселился не в 
пещере, а под деревом, просидев там 40 лет. Эта история напоминает ис-
торию о том, как Будда после длительных занятий аскезой под деревом 
бодхи достиг просветления. Заслуживает упоминания и то, что в Индии 
концепция рая — это дерево исполнения желаний;

г) веретена и берда, представленных для поклонения как реликвии 
святого Бурха; вероятнее всего, они являются символами бесконечного 
тканья мистической сети, связывающей социальный и природный миры 
в единое незримое целое. Иначе говоря, образы веретена и берда ско-
рее метафоричны. Представляется, что они имеют отношение больше 
к нити времени, чем к причастности Бурха к ткачеству в антропологи-
ческом смысле;

д) родника, культовый знак которого связан с представлениями об 
исцеляющей, оплодотворяющей, очищающей и возрождающей воде, 
которая «разлагает, растворяет, упраздняет существующие формы», 
«смывает грехи»101 и всякий контакт с которой «заключает в себе два 
ключевых момента космического цикла — возвращение в стихию вод и 
новое творение»102;

е) глины-краснозема, символический удел которой — служить мате-
риалом для создания, в частности кораническим Богом первочеловека; 
нет сомнений в том, что данная концепция глины-краснозема на дне и 
стенках родника сайд ведет свое происхождение из убеждений о глине 
как факторе природной и антропологической фертильности (плодоро-
дия и обретения потомства);

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



221221

Одинокий мазар в теснине гор

ж) реки Оби Мазор (букв. «Святая вода / влага»), на берегу которой на-
ходится мазар святого Бурха; река, ликуя, несется вниз, последователь-
но вливаясь в Хингоу, Вахш и Амударью, несущих потоки живительной 
и оплодотворяющей влаги в Аральское море. Сакрализация этой реки 
подчеркивает, скажем, вслед за Я.В. Васильковым103 линейный характер 
маршрута паломничества; по большому счету, этот маршрут начинается 
почти от устья реки Хингоу, которая, как уже говорилось, сливаясь с 
рекой Сурхоб, дает начало реке Вахш.

Изложенные сведения о роли рассмотренного сакрального места в 
религиозной практике современных таджиков и его эпониме дают от-
четливое представление о специфике переосмысления доисламской 
(древней индо-иранской) религиозной практики уже в мусульманский 
период. Мы видим, что в данном конкретном случае переориентация до-
исламского культа в объект мусульманского места паломничества и пок-
лонения происходит путем перемифологизации объекта доисламского 
культа в мазар мусульманского святого. Мусульманским преломлени-
ем является передача гробнице святого черт, присущих мусульманской 
культовой архитектуре. Показателем такой трансформации выступают 
колонны, напоминающие минареты, купол, венчающий его полумесяц, 
размеры и убранство могилы хазрата и ряд других деталей. Как уже 
говорилось, на стадии завершения находится строительство другого 
культового здания — мечети. Все это в значительной степени усиливает 
мусульманский акцент существования мазара, но вряд ли, по крайней 
мере в скором времени, приведет к утрате ощущения исследователем 
его доисламских корней.

Как мы видим, обращение к культу мусульманского святого Бур-
ха и рассмотрение почитания объектов, в целом составляющих облик 
его мазара в контексте общей системы традиционных религиозно-ми-
ровоззренческих представлений таджиков об объектах природы, ока-
зались не напрасными. Избранный путь позволил нам в меру сил и 
возможностей проследить некоторые мотивы сакрализации камней, 
пещер, деревьев и воды (родников, ручьев, речек и рек) и глины-крас-
нозема в поверьях и представлениях изучаемого народа. В целом уда-
лось в определенной степени приблизиться к уяснению причин указан-
ных объектов в общем корпусе рассмотренного места паломничества 
и поклонения святому Бурху. Конечно, если бы автор избрал другой, 
менее трудоемкий и энергозатратный путь, ограничившись решением 
поставленных задач на материале, относящемся только к рассмотрен-
ному ритуальному объекту, результативность работы была бы значи-
тельно меньше. Как кажется, избранный путь оказался немного более 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



222222

Р.Р. Рахимов

продуктивным. Проделанная работа показывает, что дальнейшие ис-
следования в области паломнической практики и культа святых поз-
волят накопить недостающие на сегодня материалы и таким образом 
пополнить наши знания по данной сфере народного ислама в районах 
Центральной Азии.

***

1 Кисляков Н.А. Бурх — горный козел (Древний культ в Таджикистане) // Сов. этног-
рафия. 1934. №№ 1–2. С. 181–189. 

2 Там же. С. 186.
3 Сказки и легенды горных таджиков. Составл., пер. с таджик. и коммент. А.З. Ро-

зенфельд и Н.П. Рычковой; вступит. ст. А.З. Розенфельд. (Сер.: Сказки и мифы народов 
Востока.) М., 1990. С. 195–197.

4 Сухарева О.А. Ислам в Узбекистане. Ташкент, 1960. С. 46–47.
5 Басилов В.Н. Культ святых в исламе. М., 1970. С. 25–40; Он же. Буркут-Баба // Мифы 

народов мира: энциклопедия в 2 т. М., 1991. Т. 1. С. 195.
6 Яъкубов Ю. Археологические памятники древнего Рашта и Дарваза (работы 

1982 г.) // Археологические работы в Таджикистане. Вып. XXII (1982 г.). Душанбе, 1990. 
С. 296–300; Он же. Хазрати Бурхи Сармасти Вали // Чахордах мазор («Четырнадцать ма-
заров»). Душанбе, 2001. C. 31–42.

7 Джойхои мукаддаси Тоджикистон («Святые места Таджикистана»). Душанбе. 2005. 
Вып. 1. С. 27–32.

8 Шехов А. Хазрати Бурхи Сармасти Вали. Душанбе, 2006.
9 Сазонов В.А. Mazar Khazrati Burh. ULR: 2007: htth://www.strannik.de/travel/burx.htm).
10 Кисляков Н.А. Указ. соч. С. 181.
11 Там же. С. 183.
12 Там же С. 182.
13 Из данных Н.А. Кислякова известно, что у культового здания находился кишлак 

Шейхон (Шейхов), потому что его жители занимались исключительно приемом паломни-
ков (Кисляков Н.А. Бурх… С. 183]. 

14 Название Боршид дает А. Шехов (см.: Шехов А. Указ. соч. С. 30), что наиболее точно 
соответствует мифу (о нем немного ниже).

15 Кисляков Н.А. Указ. соч. С. 182.
16 После войны в Хаите было страшное землетрясение, в результате которого мно-

гие кишлаки оказались под гигантскими оползнями, погибло много тысяч людей. Эта 
катастрофа и послужила поводом для переселения жителей долины Хингоу в равнинные 
районы. А. Шехов отмечает, что фактически переселение населения этого района нача-
лось еще в конце 1930 — начале 1940-х гг. (Шехов А. Указ. соч. С. 49). Это совпадает с 
данными В.А. Сазонова, который отмечает, что во время насильственного выселения 
кишлака еще до Второй мировой войны «последний шейх Каландар попал под сталин-
скую тройку и его забрали, и никто не знает ничего о его судьбе» (Сазонов В.А. Указ. 
соч. С. 4].

17 А. Шехов со ссылкой на источники указывает, что гробница Бурха находится на 
высоте 2759 м над уровнем моря (Шехов А. Указ. соч. С. 30).

18 Кисляков Н.А. Указ. соч. С. 181.
19 Сазонов В.А. Указ. соч. 
20 Кисляков Н.А. Бурх… С. 182.
21 Сазонов В.А. Указ. соч. С.5.
22 Якубов Ю. Хазрати Бурх… С. 40–41.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



223223

Одинокий мазар в теснине гор

23 Якубов Ю. Археологические памятники… С. 296–300.
24 Кисляков Н.А. Указ. соч. С. 183.
25 О функциях минарета подробнее см.: Шукуров Ш.М. Образ храма. М., 2002. 

С 72–82.
26 Значение антропонима хожи — «старец-паломник», «старец, совершивший палом-

ничество».
27 У В.А. Сазонова Бобо Ходжи назван пастухом (Сазонов В.А. Указ. соч. С. 2). 
28 Дерево чабарг или просто дарахт («дерево») упоминается также в одной из проза-

ических версий предания, которую приводит А. Шехов (Шехов А. Указ. соч. С. 90–91), в 
другой — поэтической — версии говорится о бутта («куст»; Там же. С. 102). Слово бут-
та мы находим и в работе Ю. Якубова (Якубов Ю. Хазрати Бурх… С. 38). В источниках 
говорится также о дереве бурс, т.е. можжевельнике (Джойхои мукаддас… С. 28). 

29 Кисляков Н.А. Указ. соч. С. 184.
30 Видимо, из выражения «Бор шид» и происходит упоминавшийся топоним Боршид.
31 Приведенную фразу из лексики таджиков Н.А. Кисляков переводит как «доволь-

но грузу», т.е. «ноша твоя полна, не бери больше дров». (Кисляков Н.А. Бурх… С. 184, 
прим. 2). 

32 По Н.А. Кислякову, Бобо Ходжи хотел сломать другой сук (Кисляков Н.А. Указ. соч. 
С. 184). В этом контексте В.А. Сазонов говорит о кусте (Сазонов В.А. Указ. соч. С. 2).

33 Слово гор в значении пещерного обиталища Бурха употреблено также в книге 
А. Шехова (Шехов А. Указ. соч. С. 87, 91, 102). 

34 Слово «солнце», которому соответствует общеиранское офтоб, взято мной из сти-
хотворного повествования, которое приводит А. Шехов (Шехов А. Указ. соч. С. 102). Этим 
я исправляю неточность, допущенную в опубликованной мной версии этого четверости-
шия, где вместо слова «солнце» фигурирует «луна» (Рахимов Р.Р. Путь в пещерное пог-
ребение. (Из полевого дневника 2007) // Материалы полевых исследований МАЭ РАН. 
СПб., 2008. С. 68). Соответственно, в примечании 22 четвертая строка на языке оригинала 
дается в редакции, зафиксированной А. Шеховым. 

35 Руи Бурхро дид, чу мох,
Дар бараш афтода муйхои сиех.
Торикии шаб хама аз муи уст,
Равшани чун офтоб аз руи уст.
По В.А. Сазонову, когда Бобо Ходжи срубил второй куст, вдруг из-за него вышел чер-

ный человек с длинными волосами. Этот человек сказал пастуху: «Ты разрушил мое жи-
лье — строй теперь новое» (Сазонов В.А. Указ. соч. С. 2). 

36 Санги Хлоз — название селения в нижнем течении р. Хингоу.
37 Бохуд и Боршид — названия селений у истоков р. Оби Мазор.
38 Кисляков Н.А. Бурх… С. 184; см. также : Сказки… С. 196.
39 Рассказ, записанный В.А. Сазоновым, повествует о том, что много тысяч человек 

пришло в Сангвор, «там (чудесным образом. — Р.Р.) открылась яма, в которой лежало 
много кирпичей неизвестно откуда. Люди выстроились в (25-километровую. — Р.Р.) це-
почку и передавали кирпичи из рук в руки по воздуху. Так за один день построили ма-
зор» (Сазонов В.А. Указ. соч. С. 3). А. Шехов со ссылкой на частную беседу с мастером 
Абдурашидом из Истаравшана, под руководством которого производится восстановление 
усыпальницы Бурха, отмечает, что кирпич местного (боршидского) изготовления, о чем 
свидетельствует наличие множества мелких камешек в глине, из которой его лепили (Ше-
хов А. Указ. соч. С. 36). 

40 Кисляков Н.А. Указ. соч. С. 184. Некоторые дополнительные детали можно почер-
пнуть также в публикациях таджикских исследователей (см., например, Джойхои мукад-
дас… С. 28).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



224224

Р.Р. Рахимов

41 Следует сказать, что представления о достижении дровосеками (пастухами) богатс-
тва и вместе с ним власти и величия в мифологии иранских народов являются довольно 
популярным мотивом. Известны рассказы о правителях, которые, не имели наследствен-
ных прав на власть, их уделом была бедность и низкое происхождение, тем не менее они 
ее обретали. Так, по преданию, родоначальник династии Сасанидов — Сасан из рода Да-
рия — был пастухом, в детстве и отрочестве он пас овец. В детстве пастушеский образ вел 
также Ахеменидский царь Кир. Мне уже приходилось писать о персонаже традиционных 
обрядовых действий таджиков, бедном дровосеке, обретшем славу и почет (Рахимов Р.Р. 
Коран и розовое пламя (Размышления о таджикской культуре). СПб., 2007. С. 152–160). 
Рассказ о дровосеке Бобо Ходжи, ставшем джорубкашом гробницы Бурха и благодаря 
этому объектом культа, хорошо укладывается в рамки подобных представлений.

42 Якубов Ю. Хазрати Бурх… С. 41–42.
43 Шехов А. Указ. соч.  С. 21, 92–93.
44 Там же. С. 21–22.
45 Сазонов В.А. Указ. соч.  С. 3.
46 Рахимов Р.Р. Путь в пещерное погребение… С. 96–112. 
47 Слово имам означает «руководитель общей молитвы», «духовный руководитель», 

«глава мусульманской общины».
48 Слово хок у ягнобцев, с которыми, по рассказам, связаны жители верховьев Вар-

зоб-дарьи, например, кишлака Кук-теппа, означает «источник», «родник»; следователь-
но, название Ходжа Санг-Хок можно перевести как «святая скала, которая источает 
родник».

49 Хомталош верующая женщина устраивала ради спасения своих денег, обманным 
путем оказавшихся в руках основателей столичной (душанбинской) «пирамиды».

50 Могила, по мифу, очевидца чудес в пещере Хаджаджа Паранды, ставшего объектом 
паломничества и поклонения, находится на юго-восточной окраине кишлака Магиан (до-
лина одноименной реки).

51 Огудин В.Л. Культ пещер в народном исламе // ЭО. 2003. № 1. С. 69–86; Он же. Гора 
Бобои-об — древняя святыня народов северо-западной Ферганы // Подвижники ислама: 
Культ святых и суфизм в Средней Азии и на Кавказе / сост. С.Н. Абашин, В.О. Бобровни-
ков. М., 2003. С. 41–68; Он же. Трон Соломона. История формирования культа // Там же 
С. 69–102.

52 Абашин С.А. Шахимардан // Ислам на территории бывшей Российской империи: 
энциклопедический словарь. М., 1999. Вып. 2. С. 109–111.

53 Горшунова О.В. Женское божество в системе религиозно-мировоззренческих пред-
ставлений народов Средней Азии: дис. на соиск. уч. ст. д-ра ист. наук. М., 2007. С. 8–9. 

54 Горшунова О.В. Идея двух начал в культе плодородия у народов Средней Азии // 
Среднеазиатский этнографический сборник. М., 2001. Вып. V. С. 227.

55 Там же.
56 Существует представление, согласно которому колодец Замзам на территории ал-

Масджид ал-Харам (Мекка) соединен подземными каналами с колодцами при известных 
мечетях мусульманского мира. 

57 Немцова Н.Б. Машад Кусама в Самарканде: Историческая ретроспектива. Культур-
ные ценности. Международный ежегодник 2004–2006. Центральная Азия в прошлом и 
настоящем. СПб., 2008. С. 40–51.

58 О других версиях рассказа о Шах-и Зинда см.: Федченко А.П. Путешествие в Тур-
кестан. М., 1950. С. 143–144; Пугаченкова Г.А. Шедевры Средней Азии. Ташкент, 1986. 
С. 79–81.

59 Рассказ о спущенном в колодец человеке головой вниз напоминает повествование 
о форме аскезы, которую практиковал известный суфий Абу Са‘ид ибн Абу ал-Хайр (см.: 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



225225

Одинокий мазар в теснине гор

Шиммель А. Мир исламского мистицизма / пер. с англ. Н.И. Пригариной, А.С. Раппопорт. 
Изд. 2-е. М., 2000. С. 191–194). Традиция повествует, что он, будучи сосредоточенным на 
слове «Аллах», в течение семи лет занимался изнурительными аскетическими упражне-
ниями подвешенным за ноги в колодце (Там же. С. 191).

60 Относительно колодца, расположенного в комплексе Шохи Зинда любопытную ле-
генду рассказывал Каримберди Раззок (кишлак Мазари Шариф Пенджикентского района), 
весьма авторитетный человек, сведущий в области исламского вероучения и обрядности, 
знаток богословской литературы. В беседе с автором в 2006 г. он рассказывал, что эмир Ти-
мур приказал спустить в колодец, где пребывал с отрубленной головой Кусам б. ал-‘Аббас, 
его слугу по имени Худод головой вниз. На дне колодца взору Худода предстала следующая 
картина: под сенью деревьев райского сада сидят Хизр, Илйас и Кусам б. ал-‘Аббас, среди 
лужаек и цветников бьют родники, подобные райским; там свободно пасутся 124 лошади 
в золотом уборе. Подобные представления о «подземном» рае, обители праведников, чрез-
вычайно интересны (ср. отмеченное выше представление относительно пещеры, связанной 
с Хазратом Султаном). Некоторые дополнения к этому рассказу содержатся и в сообщении 
другого нашего информанта — 79-летнего Гиесиддина Ильяса из кишлака Ери Пенджи-
кентского района, длительное время проживавшего в Самарканде. Он рассказывал нам о 
представлении, согласно которому Хизр обычно облачен в одежды белого цвета, Илйас — 
цвета малла (светло-серый, русый), шах (Кусам б. ал-Аббас) — красного. Таким образом, 
многие данные свидетельствуют, что указанный ансамбль Шохи Зинда первоначально был 
связан с культом воды, обычно персонифицируемым со святым Хизром, и культом при-
родной растительности (изобилия), согласно местным поверьям, связанным с пророком 
Илйасом. Образы этих святых зачастую перекликаются друг с другом, или даже сливаются 
в единое целое, и подчас довольно трудно провести четкую грань между ними. Принци-
пиально важным здесь является представление, по которому Шохи Зинда связывается из-
начально с именами Хизра и Илйаса и лишь затем с Кусамом б. ал-‘Аббасом. Этот факт 
дает дополнительное основание полагать, что связь названия мазара с шахом (Кусамом 
б. ал-‘Аббасом) является поздним (исламским) переосмыслением доисламского культа, ве-
роятно, связанного с почитанием персонифицированной колодезной воды.

61 Сухарева О.А. Квартальная община позднефеодального города (в связи с историей 
кварталов). М., 1976. С. 135. 

62 Там же.
63 Bosworth C.E. Kutham b. al-Abbas. The Encyclopaedia of Islam. CD-ROM Edition v.1.0. 

Koninklijke Brill NV. Leiden, 1999.
64 Гандхарвы, чей мелодичный облик отражал музыку, были музыкантами богов. Само 

их присутствие являло небесную музыку.
65 Интернет-сайт: http://www.sunhom.ru/starch/religion.
66 Аверьянов Ю.А. Культ Хызра-Ильяса среди турецких суфиев. Образ святого Хызра 

в турецкой (османской) литературе // Иран-наме 2008. № 1. С. 193.
67 По поводу распространения культа Митры на Западе М. Элиаде цитирует своего 

предшественника, сказавшего: «Если бы христианство было остановлено в своем раз-
витии каким-то смертельным недугом, мир стал бы митраистским» (Элиаде М. История 
веры и религиозных идей. Том 2: От Гаутамы Будды до триумфа христианства: пер. с. 
франц. М., 2002. С. 275).

68 Там же. С. 271.
69 Там же. С. 272.
70 Там же.
71 Кляшторный С.Г. История Центральной Азии и памятники рунического письма. 

СПб., 2003. С. 251.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



226226

Р.Р. Рахимов

72 Нам думается, что выражение ал-Бируни «дни невежества» относится скорее к язы-
ческим временам, а не ко времени «принятия ислама».

73 Кляшторный С.Г. Указ. соч. С. 251.
74 Первый элемент имени тюркского царя Барах (Барахтакин, Барах-тегин) и имя 

интересующего нас святого Бурха лингвистически, возможно, связаны. Но происходит 
ли эта связь из тюркских мифоантропонимических моделей? Ответ на этот вопрос требу-
ет времени. По-видимому, нельзя в полной мере исключать его происхождение из индо-
иранских источников.

75 Элиаде М. История веры… Т. 2. С. 272.
76 Там же.
77 Там же.
78 Носенко Т. Три лика Иерусалима // Восточная коллекция. Зима 2001. № 4. С. 49.
79 Беляков В.В. Копты — это просто египтяне // Восточная коллекция. 2001. № 2 (5). 

С. 55.
80 Там же. С. 56.
81 Хилват / халват — суфийский идеал полного растворения в близости с Богом при 

нахождении среди толпы.
82 Блаватская Е. Тайная доктрина. Эзотерическое учение. М., 2005. Кн. 2. С. 216.
83 В некоторых источниках это дерево называется березой, сплетенной тополем (Са-

зонов В.А. Указ. соч. С. 5).
84 В числе объектов культа на территории данной святыни, наряду с мечетью, находят-

ся также склепы трех святителей (главный из них ассоциируется с ‘Али б. Аби Талибом), 
а также большая чашма — родник, имеющий форму водоема; родник называется Чашмаи 
Биби Фотима («Родник праведной Фатимы»; Фатима — дочь пророка Мухаммада, жена 
‘Али). В роднике плавают крупные рыбы, они считаются священными, поэтому их не ло-
вят.

85 Широкое распространение имеют также устные рассказы, в которых боярышник, 
джиде и тополь связаны с именем одного из почитаемых женских образов в мусульманс-
кой мифологии — Биби Фатимы, как уже говорилось, дочери пророка Мухаммада и жены 
праведного халифа ‘Али б. Аби Талиба. Предание гласит (устное сообщение узбекско-
го этнографа Н.У. Абдулахатова), что Фатима изливала свою печаль по поводу гибели 
сына — имама Хусейна, обняв тополь, отчего с той поры его листья дрожат, трепеща. По 
рассказам местного населения, ароматный запах джиды является отражением благоуханья 
Биби Фатимы.

86 Горшунова О.В. Священные деревья ходжи-барора. Фитолатрия и культ женского 
божества в Средней Азии // ЭО, 2008, № 1. С. 71–72.

87 Бертельс Е.Э. Избранные труды: Низами и Фузули, М., 1962. С. 284.
88 Раджниш Ошо. Тайна. Беседы о суфизме / пер. с англ. К. Семенова. Киев, 1998. 

С. 12.
89 Там же.
90 Это обстоятельство поясняет выбор Н.А. Кисляковым пути, по которому он шел к 

роднику (Кисляков Н.А. Бурх… С. 183, прим. 1). Предпринимая вторую поездку к гроб-
нице святого Бурха в 2008 г., автор этих строк преследовал также цель перейти на левый 
берег реки Оби Мазор по леднику, чтобы подойти близко к роднику сайд. Но эти ожидания 
оказались напрасными, поскольку ко времени нашего приезда сюда ледника уже не было, 
он растаял. Тогда пришлось ограничиться фотографированием этого объекта с высокого 
холма на правом берегу реки.

91 Литвинский Б.А., Пичикян И.Р. Эллинистический храм Окса в Бактрии (Южный 
Таджикистан). Т. 1: Раскопки, Архитектура. Религиозная жизнь. М., 2000. Ч. 3, параг. 3.

92 Элиаде М. История веры… Т. 2. С. 270.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



227227

Одинокий мазар в теснине гор

93 Элиаде М. Трактат по истории религий (Миф, религия, культура) / пер. с фр. А.А. Ва-
сильева. СПб., 1999. Т. 1. С. 346–391.

94 Там же. С. 348.
95 Там же. С. 349.
96 Там же.
97 Там же. С. 352.
98 Там же. 
99 Крюкова В.Ю. «Из звучащей глины» // Радловский сборник. Научные исследования 

и музейные проекты МАЭ РАН в 2007 г. СПб., 2008. С. 54–55. В.Ю. Крюкова обрати-
ла внимание на шумерский миф, где говорится о том, как боги Энки и Нинмах слепили 
первого человека из глины Абзу, подземного мирового океана (Там же. С. 55). Эта идея 
отражена в Библии и Коране (ср. «И Мы сотворили человека из звучащей, из глины, обле-
ченной в форму» (Коран 15:26).

100 Элиаде М. Трактат. Т. 2. С. 34.
101 Там же Т. 1. С. 384.
102 Там же. С. 385.
103 Васильков Я.В. Об одном способе организации сакрального пространства в индий-

ской практике паломничества // Радловский сборник. Научные исследования и музейные 
проекты МАЭ РАН в 2007 г. СПб., 2008. С. 128.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



Р.Р. Рахимов

МИФОЛОГИЯ БУРХА: 
НЕ ТАИТ ЛИ ОНА ИСТОРИЮ ВНЕ ВРЕМЕНИ?

В предлагаемой статье внимание сосредоточено на мифологии хаз-
рата Бурха, с которым ассоциируется объект мусульманского культа в 
долине Хингоу (Вахио). В традиции ираноязычных народов мира вряд 
ли найдется другая фигура, мифы и сказания о которой были бы столь 
богаты, разнообразны и противоречивы. 

В повествованиях Бурх, находясь в эпицентре драматических собы-
тий, демонстрирует неисчерпаемый и невероятный с точки зрения ло-
гики созидательный потенциал, которым обладает человек. Он словно 
говорит: «Сила, которой обладает человек, — безгранична. Стоит чело-
веку захотеть, величие его духа способно радикально преобразить об-
лик мира». 

Мифология Бурха приковывает к себе внимание, потому что в ней 
объединены черты подлинной истории и мифа. В рассказах о нем миф 
и история то следуют друг за другом, то подлинность растворяется в 
мифе, то миф сливается с историей. Когда миф тяготеет к истории, Бурх 
становится современником исторических личностей и повествование 
наделяется чертами, присущими преданию. И, наоборот, когда история 
приближается к мифу, «исторический» Бурх становится внуком треть-
его сына первочеловека Адама — Сифа — или современником корани-
ческого Мусы (библ. Моисей).

Разобраться в этом переплетении сюжетных линий чрезвычайно 
трудно. Преодоление трудностей, которые возникают на пути осмыс-
ления мифологии Бурха, в рамках одной работы не представляется воз-
можным. В то же время неоправданно оставлять этот сюжет без вни-
мания. Предлагаемая работа преследует следующую цель — обратить 
внимание исследователей на мифологию мусульманского «святого» 
Бурха как на чрезвычайно интересный сюжет. Задача автора статьи — 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



229

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

попытаться при первом приближении затронуть лишь некоторые грани 
мифов и преданий о Бурхе с точки зрения возможной их интерпретации 
как истории в мифологии этого святого.

Мифология эпонима рассматриваемого культового комплекса проис-
ходит главным образом из двух источников: а) памятников письменнос-
ти Средневековья и б) устных рассказов и преданий, в том числе мифов 
и сказаний в устно-поэтической традиции горных таджиков. Рассказы 
средневековых авторов, а также преобладающая часть фольклорных 
повествований о святом Бурхе выявлены в основном таджикскими ис-
следователями. Автор опирается на них как на источники. Что касается 
интерпретации привлекаемых легенд и рассказов в плане раскрытия по-
таенных смыслов, а также поисков интеллектуальных истоков формиро-
вания культа Бурха, ответственность за них автор берет на себя.

Сюжет о мифологии Бурха представляет интерес как пример интег-
рирования элементов доисламских религиозных практик в живую ткань 
культа святых в исламе, нормы и принципы которого таджики испове-
дуют с VIII в. В контексте мистического имиджа Бурха — являть собой 
чудотворца — автор предпринимает попытку интерпретации мифов и 
преданий о нем под углом зрения реальности / нереальности соверше-
ния святых деяний (карамат).

Сюжет о мифологии Бурха подвергается анализу в следующих на-
правлениях:

1. Мифический Бурх на пути исторического Абу Са‘ида.
2. Разоблачение Мусы или суфийская формула любви?
3. Бурх: отречение от Бога или от самого себя?
4. Не таит ли миф о Бурхе и Бурха «от истории»?
5. Феномен оцепенения горного козла.
6. Краткие выводы.

1. Мифический Бурх на пути исторического Абу Са‘ида

Согласно мнению Н.А. Кислякова, шейх Абу Са‘ида Руми(?) вла-
дел жемчугом, а в том жемчуге «было сто тысяч лучей Божьего света. 
Шейх Абу Са‘ид этот жемчуг потерял и бродил [он по миру. — Р.Р.] 
в поисках его. Тогда бог дал приказ Бурху найти жемчуг. И вот пос-
ле 40-летних бесплодных поисков шейх Абу Са‘ид встретился с Бур-
хом. Шейх Абу Са‘ид спросил его: “О, человек, как твое имя. Я до 
сего дня не видел подобного тебе раба божьего!” — “Мое имя Бурх”. 
Снова шейх Абу Са‘ид спросил: “Не ты ли из потомков шейхов На-
бийулло”1. “Да”, — отвечал Бурх. Тогда шейх Абу Са‘ид упал в ноги 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



230

Р.Р. Рахимов

Бурху и стал просить об отпущении грехов. Потом сказал: “Ой, Бурх, 
я должен расстаться с тобой”. Тогда Бурх вернул шейху Абу Са‘иду 
потерянный им жемчуг. Вот в поисках этого жемчуга Бурх стал юро-
дивым (блаженным)». 

И далее: «Из той страны, где Бурх повстречался с шейхом Абу 
Са‘идом, он вместе со своими братьями и матерью полетел в крепость 
Кабул. Там умер один из его братьев по имени Баркаб2. После этого сно-
ва полетел Бурх со своей матерью и оставшимся братом и спустился в 
[афганский. — Р.Р.] город Толикон. Несколько месяцев спустя умер его 
младший брат Турк Абдоль. Тогда сказал Бурх своей матери: “На голову 
мою снизошел гнев божий. Встань, пойдем отсюда”. И, взявши ее за 
руки, пришел в город Шахраб. Здесь умерла его мать — Биби Джоли-
лаи Аразоти. И поселился Бурх на могиле своей матери, где прожил он 
несколько месяцев; по другой версии — 7 лет. Однажды во сне увидал 
он, что мать говорит ему: “Я отпускаю тебя. Пойди, куда хочешь”. Тогда 
Бурх отправился в путь и, придя в горы Боршида [долина р. Хингоу. — 
Р.Р.], поселился под деревом чабарг»3.

Легенда, зафиксированная таджикскими исследователями, в основ-
ных чертах совпадает с версией Н.А. Кислякова лишь с тем различием, 
что в Афганистан святой Бурх попадает, направляясь c острова Сарандиб 
(Цейлон)4. В рассказах о Бурхе, в том числе записанном мною, фигури-
рует также Бухара. Имеются также сведения, что появлению святого в 
долине Об и Мазор (приток р. Хингоу) предшествовало его пребывание 
в Индостане, Арабистане и Египте5. 

Несколько характерных деталей биографии Бурха нашли отражение 
в рассказах о нем, зафиксированных А. Шеховым6. Согласно им Бурх 
нисходит с горы Тур (Синай?) и направляется к своей родине Арасат. 
В предании называется имя отца святого — хазрат Хашим Джабали 
(значение слова джабали — «горный»). Он внук похороненного в пеще-
ре горы около Мекки пророка Шиса (библ. Сиф) — третьего сына Ада-
ма. Имя его матери — Джамила Джабили (букв. «украшение горы»). 

Однажды Бурх пришел с братьями к матери и сказал: «Мать, мы ис-
пытали много обид от людей этой страны. Мы желаем, чтобы вы при-
соединились к нам отправиться в страну гор». Мать согласилась следо-
вать с сыновьями. Бог направил ангела, предписав ему: «Иди и вытяни 
жилы из земли, чтобы мои слуги не испытывали трудностей». Ангел 
прибыл туда и вытянул жилы из земли. Святой Бурх с матерью и брать-
ями перенеслись на остров Рум, где встретили одержимого Абу Са‘ида 
с непокрытой головой, бродящего по острову в поисках потерянного им 
жемчуга.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



231

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

Далее следует уже знакомый читателю рассказ. В частности, узнав, 
что Абу Са‘ид уже 40 лет ищет свой жемчуг, святой Бурх принялся мо-
литься Богу, прося помочь найти потерянную им драгоценность. «Он 
еще не закончил молитву, как тот жемчуг появился с неба и оказался у 
хазрата Бурха в руке». Когда он отдал Абу Са‘иду жемчуг, тот «пал ниц 
к ногам Бурха и во множестве извинялся перед ним». После этого они 
расстались. Бурх с матерью и братьями полетели в направлении Кабу-
ла. После смерти братьев и матери святой оказывается в Боршиде, где 
скрывался под деревом чабарг 40 лет7.

В небольшом отрывке легенды, повествующем о связи мифическо-
го Бурха с реально существующей Бухарой, говорится, что «Бурх был 
ткачом. Придя в Бухару, он занялся ткачеством. В сутки успевал соткать 
[ткани на. — Р.Р.] 50 одежд8. Эта весть распространилась среди народа, 
и старейшины Бухары решили произвести расследование»9, не исполь-
зует ли он в своем ремесле колдовство. Как иначе объяснить тот факт, 
что его ткацкий станок работал в автоматическом режиме10. В конце 
концов «Бурх взял орудие своего ремесла и ушел в Каратегин и Вахио. 
Придя в Вахио-боло, он умер»11.

Упоминание об отце святого (Хашиме Джабали) мы находим в ис-
точнике, который привлек А. Шехов. В других источниках данный факт 
не находит отражения. Это позволяет предположить, что святой Бурх 
был ниспослан на землю как сын Бога. В то же время можно полагать, 
что отец героя не дожил до начала его хождений по миру. Может быть, 
это обстоятельство и подтолкнуло святого к мытарству. Таким образом, 
мы имеем дело с мифом, у которого может быть своя подлинность.

2. Разоблачение Мусы, или Суфийская формула любви?

В рассказах о Бурхе мотив «Бурх — Муса» занимает одно из цент-
ральных мест. Традиция утверждает, что Бурх происходит из общины 
Мусы, родившегося, как полагают, в Египте приблизительно в 1570 г. до 
н.э. Эта дата указывает, к каким далеким доисламским временам восхо-
дят представления о культе эпонима места паломничества и поклонения 
в долине Вахио (Хингоу). Однако это не исключает предположения, что 
в индоиранском мире данный культ существовал, может быть, задолго 
до Мусы. 

Доминирующий в повествованиях об эпониме мазара мотив 
«Бурх — Муса» может иметь и такое объяснение: создатель Пятикни-
жия, возможно, является единственным или одним из немногих про-
роков, который осуществлял свои пророческие функции, опираясь на 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



232

Р.Р. Рахимов

помощников, по знанию и мудрости превосходящих его. Широко извес-
тный пример — история его встречи с «рабом из рабов Аллаха», под ко-
торым подразумевается пророк Хизр (ал-Хидр), во время путешествия 
в поисках места «слияния двух морей» (Коран, 18:60–82). Муса просит 
«раба из рабов» разрешить ему отправиться путешествовать вместе с 
ним, чтобы черпать из его мудрости. Тот соглашается, но ставит усло-
вие: во время путешествия не спрашивать у него о мотивах его поступ-
ков. Муса не выдерживает этого испытания и в конце концов покидает 
судно, не достигнув цели. Как мы увидим ниже, в этом эпизоде отноше-
ния «раба из рабов» и Мусы построено по той же схеме, что и отноше-
ния «Бурх — Муса». В мифологии народов Востока известна и другая 
пара — упоминавшийся Хидр и Илйас (ветхозаветный Илия). Устойчи-
вость пар сущностей (ср. авестийские пары Аша — Воху Манна, Амере-
тат — Хуарватат) и богов (ср. Арьямана — Бхаги в Древней Индии или 
Митра — Варуна в ведийских гимнах) хорошо прослеживаются в книге 
Ж. Дюмезиля12.

Более выразителен другой пример, иллюстрирующий опору Мусы 
на помощников. В коранических рассказах старший брат Харун бин 
Имран (библейский Аарон) часто упоминается как верный помощ-
ник Мусы13. Здесь возникает возможность для понимания отношений 
«Бурх — Муса»: Муса для Бурха является тем, кем для него — его стар-
ший брат Харун. Можно предполагать, что парности подобного рода в 
мусульманской мифологии своим происхождением обязаны первона-
чальным арийским мыслительным истокам.

О Харуне как верном помощнике Мусы имеются многочисленные 
рассказы как в коранических, так и в библейских текстах. Они хорошо 
иллюстрируют устойчивость древней схемы парности мифологических 
богов и пророков. Коранические предания о Мусе и Харуне сводятся 
к тому, что Аллах назначает Харуна помощником Мусы в его миссии 
вывести иудеев из египетского рабства. Мусе предстояло не только убе-
дить в бесполезности дальнейшего пребывания в Египте своих сопле-
менников, но и уговорить фараона разрешить иудеям покинуть страну. 
Но Муса не обладал необходимым красноречием. От природы он был 
косноязычен и, когда волновался, терял голос и сильно заикался. Харун, 
наоборот, был прирожденный оратор и трибун. Поэтому было решено 
использовать его потенциал переговорщика для благополучного исхода 
дела (ниже мы увидим, что там, где Муса не может вызвать дождь свои-
ми молитвами, используется чудотворный потенциал Бурха). После спа-
сения из Египта, когда Муса поднялся на гору Синай, чтобы получить 
скрижали Завета, Харун не сумел остановить израильтян, которые вмес-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



233

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

то Аллаха стали поклоняться отлитому из золота тельцу. По библейским 
преданиям, за этот грех Харун впоследствии не был допущен в Землю 
обетованную и умер (как и Муса) вблизи ее — на горе Ор. По сей день 
в качестве могилы Харуна почитается пещерное погребение в скале в 
Южной Иордании, недалеко от г. Петра.

Здесь можно обнаружить еще одну любопытную деталь в образе 
Мусы: в переговорах между фараоном и иудеями об освобождении из-
раильтян из египетского рабства он находится между договаривающи-
мися сторонами: фараоном, с одной стороны, и Харуном — с другой. 
Практически то же самое происходит в ситуациях, когда востребован 
карамат Бурха: Муса находится между Джабраилом и Бурхом.

В легендах о переговорах между Богом и Бурхом о дожде возника-
ет еще одна фигура — Бори. Его место — между Богом и Мусой, хотя 
наиболее часто эту посредническую миссию выполняет Джабраил. Мы 
видим, что в истории с исходом иудеев Муса не имеет возможности пря-
мого диалога с фараоном, а в рассказах о Бурхе — с Богом. Более того, в 
сказаниях о Бурхе Муса вообще не имеет доступа к Престолу Бога, он на-
ходится на периферии. Его обязанность — посредничество между Джаб-
раилом и Бурхом. Иная ситуация складывается с Харуном и Бурхом: в 
эпизодах повествований о связи с фараоном (Харун) и Богом (Бурх) они 
часто выступают на первых ролях (ниже мы увидим, что Бог и Бурх не 
только союзники, но в отдельных случаях и равноправные партнеры).

В этой легенде содержится упоминание о том, что Бог однажды яв-
лялся Мусе. По легенде Муса, вместе с семьей отправившийся в путь, у 
горы Хорив заметил ярко пламенеющий куст. Удивленный необычным 
зрелищем, Муса подошел к нему и увидел, что куст неопалим: он горит 
ярким пламенем, но при этом остается целым. Из пламенеющей серд-
цевины Муса услышал голос. Он направился к огню и оказался лицом 
к лицу с Богом, явившимся ему в огненном кусте14. Бог повелел ему 
вернуться в Египет и избавить народ от рабства.

Поразительно, как детали приведенного эпизода из рассказа об ог-
ненной манифестации Духа Божьего перекликаются с еще одним пре-
данием таджиков. Согласно преданию, записанному Н.А. Кисляковым, 
однажды некий Бобо Ходжи15 отправился в горы Боршида за дровами. 
Он схватил сук дерева чабарг и сломал его16. Послышался голос: «Эй 
мард- и Худо! Бор шид!» («Эй муж (созданный) Богом! Достаточно (тво-
ей) ноши!»)17. 

По версии, записанной мною, Бобо Ходжи услышал этот голос, ког-
да, ухватившись за колючий кустарник, пытался вырвать его с корнем 
из земли. Услышав голос, Бобо Ходжи посмотрел в одну сторону, в дру-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



234

Р.Р. Рахимов

гую — никого нет. Он продолжил вырывать куст18 и вдруг увидел под 
своими ногами частично обнажившийся плоский камень (у Н.А. Кис-
лякова — «зеленый камень»). Внутренний голос призвал Бобо Ходжи 
расчистить камень от толстого слоя земли. Расчистив камень, он поднял 
его за край и увидел, что под ним у гора («пещеры») сидит человек, ко-
торый называет свое имя: «Я Бурх Абдола Вали». Стих:

Тот увидел Бурха лицо — точно Луна,
Черные волосы на грудь его ниспадают.
Ночная мгла вся из волос его исходит,
Свет Луны, воистину, из лица его исходит19.
По рассказам, святой Бурх пребывал в этой пещере 300 лет. Далее 

приведем сведения, записанные Н.А. Кисляковым. «Поднял Бурх квер-
ху голову и сказал: “Ой, человек, не бойся. Ты меня должен явить лю-
дям. Пойди и собери весь народ от Санг и Хлоза до границ Бохуда и 
Боршида20. Пусть придут и сделают мне гробницу”»21.

«Бобо Ходжи сказал: “Ой, султан мира! Для этого дела будет ли 
знак?” Тогда Бурх достал жемчуг и сказал: “Этот знак возьми и иди”. 
Бобо Ходжи взял благословенный жемчуг и пошел. Собрал весь народ 
от Санг- и Хлоза до границ Бохуда и Боршида. Народ принялся делать 
гробницу Бурху»22.

«Сказал Бурх: “Окончите ее в один день”. И окончили гробницу в 
один день. Не кончили своей работы лишь плотники, делавшие двери. 
Как только наступила ночь, головы этих мастеров повернулись лицом к 
спине. Увидевши это, народ бросил их в гробницу, чтобы они покаялись. 
И с рассветом их головы стали на прежнее место»23.

В этом рассказе привлекает к себе внимание созвучие истории, по-
вествующей о пламенеющей купины, из которой Муса услышал голос 
Бога, повелевшего ему вернуться в Египет и вывести народ, избавить 
его из рабства. О кусте, под которым оказалась пещера Бурха, говорит-
ся, что Бобо Ходжи обратил на него внимание, потому что из него исхо-
дил яркий свет.

Феномен Бурха отражен прежде всего в рассказах средневековых 
восточных авторов, преимущественно представителей исламского мис-
тицизма (суфизма). Они вызывают интерес благодаря характерным чер-
там образов Мусы и Бурха. Анализ этих рассказов показывает, что в паре 
«Муса — Бурх» некоторые черты образа Бурха повторяют особенности 
образа Харуна в паре «Муса — Харун». 

Один из таких рассказов зафиксирован в обобщающем труде24 по ис-
ламскому мистицизму Абу Талиба ал-Макки (ум. 996) «Кут ал-кулуб» 
(«Пища сердец»). Рассказ средневекового автора А. Шехов приводит на 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



235

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

языке оригинала (арабском) с переводом на тадж./перс. язык на основе 
кириллицы25. Из этого источника мы узнаем, что у ал-Макки Бурх на-
зван ал-‘абд ал-асвад («черный раб/слуга»). По ал-Макки, кораничес-
кий Муса и Бурх молились Аллаху о дожде. В источнике говорится, что 
однажды Аллах сказал Мусе: «Бурх — мой добродетельный раб, хотя у 
него есть недостаток». Как выясняется, недостаток героя выражается в 
том, что он «радуется утреннему свету, и в нем он находит успокоение». 
Аллах говорит: «Кто привязан мне, тот не должен находить успокое-
ние ни в каком ином (бытии)»26. Смысл выражения «ни в каком ином 
бытии», очевидно, заключается в том, что проявленность совокупности 
всего иного объективно должна быть воспринята как происходящая от 
одного единого. А у Бурха этот источник субъективен и, следовательно, 
разграничен, иначе говоря, дифференцирован.

По ал-Макки, Аллах велел Мусе выведать у Бурха, как он молился за 
евреев во время семилетнего голода, который те пережили из-за своих 
грехов. Муса отправился на поиски Бурха, чтобы просить его «выйти 
наружу» (из состояния внутреннего сосредоточения на истине?). После 
длительных поисков ему удалось встретить Черного Раба. У того на лбу 
была печать земли от длительных поклонений Богу. По свету, исходяще-
му от Бога и отразившемуся на Бурхе, Муса узнал его. И сказал: «Уже 
много времени минуло, как я разыскиваю тебя. Выходи [ухрудж. — 
“прерви” сосредоточенность на Боге? — Р.Р.] и молись Богу за дождь». 
Тот вышел [«прервал» сосредоточенность? — Р.Р.] и произнес молитву, 
после этого пролился дождь. Евреи промокли. За полдня Аллах превра-
тил поверхность земли в зеленый ковер. В конце концов уровень воды 
поднялся до колен. Бурх сказал: «Происходящее от вспоминания имен 
и эпитетов Бога теми, кто обращен к Нему. [В этом] и привязанность 
жаждущих, и алчность мирян…»27

Осмысление некоторых сентенций из рассказа Макки для неспе-
циалистов представляет определенную трудность из-за скрытых в них 
суфийских символов. Очевидно, что в рассказе находит отражение 
идейно-эмоциональная направленность, призванная показать интеллек-
туальное превосходство Бурха над Мусой. На это указывает поручение 
Бога Мусе отправиться на поиски мусульманского святого и узнать (для 
которого источник происхождения многообразия в мире не один), как 
тот молился за евреев во время (предыдущего?) семилетнего голода. 
Муса безропотно отправляется на поиски Бурха и после долгих скита-
ний находит его.

Осмыслению рассказа ал-Макки способствует классик персидско-
таджикской литературы Фарид ад-Дин ‘Аттар (XII в.). Фрагмент из его 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



236

Р.Р. Рахимов

«Мосибат-наме» («Книги о бедствиях»), в которой воспевается Бурх, 
использован таджикскими исследователями28 с разной степенью полно-
ты. Вероятно, в создании образа Бурха поэт-мистик следовал каким-то 
образцам, существовавшим задолго до него. Во всяком случае можно не 
сомневаться в том, что одним из этих источников (может быть, единс-
твенным) для ‘Аттара послужил рассказ ал-Макки. Скорее всего ‘Аттар 
преследовал цель более ясно выразить идеи Макки. Об этом свидетель-
ствует то, что поэт рассказывает о Бурхе практически в той же последо-
вательности, а нередко и в тех выражениях, что и Макки. 

В «Мосибат-наме» повествование о Бурхе связано с уже знакомым 
рассказом Макки о кораническом персонаже Мусе. Тождество главных 
черт образа Бурха у Макки и ‘Аттара проявляется и в том, что поэт-мис-
тик вслед за своим предшественником называет героя Бурх ал-Асвад, 
что в переводе с арабского означает «чернокожий Бурх», или в том же 
значении (но уже на тадж./перс.) Бурх и Сийах. Моменты, которые в 
рассказе Макки о Бурхе представлены в общем виде и несколько завуа-
лированно, в «Мосибат-наме» получают детальное и более внятное вы-
ражение, хотя символов меньше не становится.

По ‘Аттару, Чернокожий снедаем вечной любовью к Богу. Поэтому 
у него сердце из двух половинок. От «зелености» (очевидно, намек на 
молодой возраст Бурха) в нем и от знания, которым он обладал, «щеки 
религии становились розовыми». У ‘Аттара Бурх постоянно изумляет 
окружающих знанием сокровенного. Так, поэт рассказывает, что неког-
да на долю евреев выпала страшная затяжная засуха. Голод угрожал им 
массовой смертью. Люди шли к Мусе и просили его обратить взоры к 
Богу и вымолить дождь, дабы не погибнуть. И всякий раз Муса пос-
тупал так, как требовали иудеи. Он без устали молился Богу о пощаде 
отчаявшегося народа и даровании ему дождя. Но все было напрасно: 
засуха не отступала. 

Когда гибель урожая и народа была уже близка, Муса обратился к 
Знающему, прося Его раскрыть способ вызывания дождя. Он открыл 
ему тайну: «Ежели в дожде испытывает нужду народ твой, есть подан-
ный один у меня; [если] помолится мне он, его молитва принесет вам 
удовлетворение». Тогда Муса отправился на поиски Бурха. Встретив 
его, «вытащенный из воды»29 рассказал ему о неотвратимом голоде, об-
рушившемся на мир, и просил его обратиться к Божьему Престолу дать 
дождя во спасение погибающих евреев и их посевов от погибели. На 
следующий день Бурх отправился в пустыню, и когда народ собрался 
вокруг него, он, воздев руки к Небу, произнес молитву. Бог услышал 
молитву Бурха. Наградой за эту молитву стал ливневый дождь.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



237

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

Строки поэта-гуманиста представляют собой своеобразный пам-
флет. Пафос ‘Аттара заключен не только в разоблачении беспомощ-
ности Мусы, что Бог глух к его молитвам. Переживания поэта за 
страдания евреев перемежаются с упреками и обличением самого 
Бога (см. ниже), подвергшего иудеев столь суровым испытаниям. 
В конце концов все складывается хорошо: не успел Бурх подняться 
из молитвенной позы, как он стал черным от последовавшего про-
ливного дождя. «Весь мир стал очищенным от дождя, безмерным 
стало ликование народа». 

Согласно рассказу, на следующий день Бурх встретил на своем пути 
проходящего мимо Мусу и (горделиво) спросил: «Видел ты, эй Муса, 
тогда, Что я сказал твоему Богу да как [сказал]? Видел ли ты горяч-
ность мою и [слышал] ли ты разговор мой? Видел ли ты смелость мою 
и [слышал ли ты] выражения мои?» Эти слова обидели Мусу. В порыве 
гнева он готов был на обиду Бурха ответить обидой, ранить его самолю-
бие в резких выражениях. Но явился Джабраил, который уговорил Мусу 
воздержаться от своих намерений, убедил его в том, что «Черный Бурх 
говорит правду… Это не твое дело, а дело Его, каждый обретает свою 
природу от Бога, (открытость) стала природой Черного Бурха. Откуда 
тебе знать тайну любви, эй несведущий! Когда не подняться тебе ото сна 
или (вкушения) пищи!»

Из рассказа ‘Аттара можно понять, что чернота Бурха не связана с 
натуральным цветом его кожи, она — символ промокшей от ливня одеж-
ды героя, прославившегося как повелителя ветров, облаков и дождей. 
В строках поэта, где Бог называется Богом Мусы, этот момент проявлен 
достаточно определенно.

Предания о Бурхе привлекали также внимание главы мистического 
братства кубравийа Са’ида ‘Али Хамадани (ум. в 1385 г.). В рассказе 
средневекового автора30 современник Мусы также именуется Черный 
Раб. Практически тождественны и черты образа этого чудотворца и из-
вестного героя из рассказов Макки и ‘Аттара. Это касается, в частнос-
ти, ставшего традиционным эпизода о неприятии Богом молитв Мусы о 
дожде, который может спасти евреев от наказания за их грехи. 

По Хамадани, Муса, следуя предписанию Бога, отправляется на 
поиски Бурха. Он встречает в степи Черного Раба в «старом халате и 
с растрепанными волосами» и просит его молиться Богу о дожде для 
спасения еврейского народа. После того как Бурх пообщался с Богом, 
полил такой дождь, что за день растения выросли до колен. Концовка 
легенды в изложении Сайиида ‘Али Хамадани и ‘Аттара практически 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



238

Р.Р. Рахимов

аналогичны: Муса зол, он гневается на Бурха. Но его гнев напрасен, 
потому что он происходит от невежества. Джабраил пытается смягчить 
пророка, убеждая его в том, что «Бурх истинный раб Божий». Говоря 
о недостатках Бурха, Джабраил повторяет то, о чем говорит и Макки 
относительно привязанности святого. Но вместо привязанности Бурха к 
утреннему свету у Макки Хамадани вводит другой образ — утреннего 
ветра. К нему Бурх искренне привязан. В конце концов не важно, что 
почитает Бурх — утренний свет или утренний ветер. Важно другое: и 
одно, и другое происходит от бытия единого Бога. В этом квинтэссен-
ция идеей Макки и Хамадани. Это не упрек, а осознанное понимание 
мыслителями источника всезнания и всесилия Бурха в сравнении с не-
знанием и бессилием Мусы (подробней об этом — ниже).

Таджикские исследователи приводят небольшие рассказы об инте-
ресующем нас мусульманском хазрате из сочинений Хусайна Ва‘иза 
Кашифи и Ахунда Дарвази Нангархари31.

Однако наиболее выразительные черты образа Бурха, происходящие 
из глубины непостигаемой фантазии, отражены не в книжных схематич-
ных повествованиях, преимущественно мистического содержания. Они 
происходят из единого идейного источника и поэтому в основном пов-
торяют друг друга, различаясь лишь в деталях. Главное, что отражено 
в книжных текстах, — это идея о том, что перед лицом обреченного на 
смерть, исповедующего принципы Пятикнижия народа автор этой кни-
ги не способен облегчить тяжелую участь своих единоверцев: Бог не 
принимает его молитв. Обязанности Мусы сводятся лишь к тому, чтобы 
быть доступным Джабраилу как исполнителю посреднических функ-
ций в диалоге ангела с Бурхом. 

Другое дело — фольклорные рассказы о Бурхе. Они более насы-
щенны и событийно более разнообразны, чем книжные повествования. 
В этом жанре привлекают внимание выразительность, простота концеп-
ций и гиперболизированность повествования.

Предания, на которые я хочу обратить внимание русскоязычного чи-
тателя, заимствованы из таджикских источников32. Они представляют 
собой типичный образчик отношений между Бурхом и Мусой. Я изла-
гаю их не в переводе, а в форме сокращенного пересказа.

Эпизод первый. Показателен рассказ33 о том, что в горах Фуркан 
Арасат Всемогущим Богом был возведен перевал, подъем на который, 
как и спуск с него, обычно занимал сорок дней и ночей. Однажды Бог 
сказал своим ангелам: «[Но] есть у меня среди смертных подданных 
один, которому, стоит мне приказать пройти этот путь за четыре дня и 
четыре ночи, он пройдет его». Ангелы просили Бога устроить это, что-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



239

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

бы посмотреть на сотворенный Им рай (по другую сторону перевала). 
Бог поручил Джабраилу отправиться сначала к Мусе и сказать ему о 
деле, которое ему надлежит выполнить. Джабраил сказал Мусе, что ему 
поручено вместе со своими сторонниками проделать путь к перевалу, 
который занимает сорок дней и ночей туда и столько же дней и ночей 
обратно. Если он выполнит это дело за четыре дня туда и обратно, Бог 
удовлетворит любое его желание. Джабраил особо подчеркнул: «Бог 
сказал, что будет он не твоим [Мусы] Богом, если не выполнит твоих 
желаний». Тогда Муса вместе с тридцатью тремя тысячами своих со-
племенников (сторонников) отправился к тому перевалу, а он находился 
в месяце пути от Медины, и вершиной своей достигал Млечного Пути. 
Муса задумался. Затем он сказал (своим сторонникам): «Друзья мои, 
кто из вас осмелится проделать путь к вершине перевала и обратно за 
четыре дня и ночи?» Сторонники немедля устремились к перевалу. Они 
достигли вершины перевала за сорок дней и ночей, и столько же дней и 
ночей ушло на спуск с него. Пришли к Мусе и сказали: «Удача отверну-
лась от нас! Муса опустил голову и умолк».

Эпизод второй. В тот же час явился Джабраил, передавший Мусе 
Божье повеление отправиться к горе Тур, на которой пребывает Божий 
слуга по имени Бурх, проводя время в поминании имен Бога (зикр). 
Муса со своими сторонниками отправился к горе Тур. Пророк посмот-
рел на гору и увидел, как некий одержимый сидит там, вспоминая эпи-
теты Бога. При этом он произносит какую-то магическую формулу: «Ё 
Ху, ё Манху!» Муса и прервавший сосредоточение (созерцание) Бурх 
поздоровались друг с другом. Муса рассказал Бурху о неудаче, которая 
постигла его сторонников при попытке подъема на гору Тур и просил 
его взять на себя выполнение этой обязанности. Муса сказал, что Бог 
твердо обещал выполнить любую просьбу каждого, кто совершит это 
деяние. В ответ Бурх сказал: «Я находился в состоянии вспоминания 
Истины, ты прервал мое созерцание. Раз на то есть веление Бога, у меня 
нет иного дела, кроме исполнения его». Пророк со своими сторонника-
ми стал ждать у подножья горы в пустыне. Бурх услышал голос из мира 
внушений: «Эй, Бурх, чего ради ты сидишь? Разве не слышал ты, что 
тебе говорил Муса?» Он услышал этот голос во второй раз, говоривший: 
«Делай все так, как тебе говорит Мой пророк. Тогда я исполню все твои 
просьбы».

На следующий день утром Бурх простился с пророком. Тот помолил-
ся за Бурха, называя его своим религиозным соплеменником, и добавил: 
«Я жду твоего возвращения через четыре дня и четыре ночи, иначе мне 
будет не хорошо перед Богом». Бурх обратился к горе, не преставая вспо-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



240

Р.Р. Рахимов

минать эпитеты Бога. И шел он по перевалу то как молния, то как силь-
ный ветер. Достигнув вершины горы, через четыре дня и четыре ночи, 
он вернулся и предстал перед Мусой. Пророк обнял его, затем провел 
рукой по лицу героя. При этом он называл его избранным соплеменни-
ком своим и избранным Творцом. Он помолился за него, говоря: «Пусть 
твой Бог даст тебе множество наград!» Пророк обратился к своим сто-
ронникам, сказав: «Вот, оказывается, какие у Всевышнего Бога добрые 
подданные есть!» Затем Муса сказал: «Эй, Бурх, проси теперь у Бога 
все, что ты хочешь». Одержимый (сармаст) Бурх сказал: «Наше с тобой 
желание состоит в том, чтобы Всевышний Бог явил нам свое лицо уже в 
этом мире». Когда Муса обратился с этой просьбой к Единосущему, Он 
велел Джабраилу идти к пророку и сказать ему, что не устоит он перед 
Его лицом (если Оно будет явлено ему). И Муса передал это Бурху. Бог 
сказал: «[Вот] Я брошу свет своего величия на гору Тур. Пусть Муса и 
Бурх увидят, на что гора станет похожей. Пророк и Бурх посмотрели на 
гору Тур, когда Всевышний обратил свое лицо к ней. Гора раскроши-
лась и рухнула, а затем, превратившись в огненно-жидкую массу, по-
текла потоком. От увиденного хазрат Бурх и пророк Муса оба потеряли 
рассудок, так велико было их изумление!» Муса услышал голос свыше: 
«В день Страшного суда, когда достойных награде Я буду направлять к 
райским кущам, тогда явлю Я им свою сущность».

Эпизод третий. Существует рассказ о том, что во времена пророка 
Мусы был некий сумасшедший, который просиживал на горе Тур. Звали 
его Бурх. Несколько дней мир был охвачен засухой. Люди встревожи-
лись и пришли к Мусе, чтобы он молился Богу за них о дожде для них. 
Сколько бы Муса ни молился, его молитва до Бога не доходила. Однаж-
ды небесный голос шепнул ему отправиться к горе Тур к Бурху. Ключ 
от снегов и дождей находится у него. Хазрат Муса поблагодарил Бога и 
направился к горе Тур. Когда он достиг назначенного места, то увидел 
одержимого любовью (к Богу) сидящим и занятым вспоминанием имен 
Бога. То и дело он произносил некую формулу: «Ё Ху, ё Манху!» Муса 
сказал ему: «Эй, блаженный, Бог шлет тебе привет. Он просил меня пе-
редать тебе, одержимому, что мир сохнет, а ключ дождя в твоих руках. 
Нужно, чтобы ты разомкнул замок осадков, а то подданные пришли в 
стенании». Бурх поднял голову и сказал: «Возвращайся к своему народу. 
Если Бог поможет, я разомкну замок». Муса подчинился и вернулся к 
своему народу. А Бурх принялся молиться Богу о повелении разомкнуть 
замок дождя. Бог приказал ему повернуть ключ дождя. Он повернул 
ключ и повелел облакам лить дождь. Изумленный караматом Бурха, 
хазрат Муса обратился к небу и сказал: «О Творец Мира, каких под-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



241

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

данных Ты имеешь в служении! Ты создал их лучше, чем нас». Бог на 
это сказал: «Эй, Муса, добрых поданных у меня столько, что их числа, 
кроме меня, никто не знает».

Этот эпизод рассказа заканчивается неожиданным образом: Бурх, 
следуя велению Бога, произносит семь его эпитетов, после чего дости-
гает семи небесных сфер, откуда он спускается на гору Тур. Он произ-
носит еще семь имен Аллаха и достигает седьмого нижнего (подземне-
го) плана (сферы). Воспарению Бурха на гору Тур и его проникновению 
в подземные миры предшествует произнесение им указанной формулы: 
«Ё Ху, ё Манху!»

Как видно, ключевым аспектом в народных мифах и сказаниях яв-
ляется кристаллизация образа Бурха как чудотворца, деяния которого 
пронизаны любовью к человеку и обращены к нему. Его любовь все-
охватна, безгранична и неисчерпаема, она не руководствуется принци-
пом избирательности. Служение Бурха человеку не зависит от расовой, 
национальной или религиозной принадлежности человека. В этом от-
ношении и Бурх, и Будда, и Иисус Христос, оказываются союзниками, 
отстаивающими одну и ту же идеологию человеколюбия: «Возлюби и 
врага своего».

В то же время во всех этих внешне безоблачных отношениях между 
Бурхом и Мусой присутствуют элементы антагонизма. Джабраилу при-
ходится сглаживать некоторые моменты, сдерживая автора Пятикнижия 
от нежелательных намерений. В народных легендах исполнение Богом 
желаний Мусы опосредовано выполнением им Его повелений: он полу-
чит награду, если сумеет выполнить повеление Бога. Муса осознает, что 
для выполнения приказаний Бога он не обладает необходимым знанием 
и достаточной силой, чем в избытке располагает Бурх. Тем не менее 
Муса безропотно идет исполнять приказания Бога, хотя понимает, что 
обречен на неудачу. В книжных текстах Бурх несколько эгоистичен и 
явно непочтителен к Мусе, в устных рассказах эта непочтительность 
сглаживается. Поэтому и миротворческая роль Джабраила сведена к 
минимуму. На мой взгляд, в этом отражается идейная подоплека жанра 
народных повествований о Бурхе — стремление оторвать Бурха-знание 
от метафизики и переориентировать его на догматику с ее концепцией 
истины, согласно которой корень всего многообразия в мире — в Еди-
ном Источнике. Он непостижим, не доступен разуму.

Из знакомства с рассказами о Бурхе складывается впечатление, что 
сила знания, которым обладает Бурх, ближе к силе знания, которым об-
ладает ветхозаветный пророк Илия. Илия-пророк мог не только предре-
кать голодный мор, что с точностью сбывалось, но и вызывать дождь, 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



242

Р.Р. Рахимов

как Бурх. По легенде, однажды он отправился к царю Самарии — нечес-
тивому Ахаву, которому он предрекал засуху и голод. Царь, оказавшийся 
на грани катастрофы из-за засухи, давно ждал пророка и даже посылал 
искать его во все концы страны. Илия велел собрать всех пророков чис-
лом более четырехсот, кормившихся у стола Ахава. Предполагалось, что 
царь отправит этих, по убеждению Илии, нечестивых, на гору Кармил, 
где пророк намеревался проповедовать истинную веру и указывать им 
путь к спасению. Там рассекли двух жертвенных тельцов и положили 
их на дрова. Под тельцом лжепророков огонь не возгорался, тогда как 
дрова Илии тотчас занялись высоким пламенем. Как не взывали и не уп-
рашивали самаряне своего бога Ваала, он не помог им с огнем. Лжепро-
роки беспокоились и плакали, что бог не слышит их молитв. «В полдень 
Илия стал смеяться над ними, и говорил: кричите громким голосом, ибо 
он бог; может быть, он задумался, и спит, так он проснется. Но как ни 
бесновались, как ни плакали они, ничего им не помогало. Тогда Илия на 
глазах у всех воззвал к Богу. Тотчас полил сильный дождь»34. Как вид-
но, ветхозаветный рассказ об Илии напоминает аналогичные рассказы 
таджиков о Бурхе.

Представления о святом Бурхе также находят отражение в устно-по-
этической традиции горных таджиков — жителей Дарваза. В сущест-
вующем среди населения этой горной области своеобразном сказании 
Бурх выступает чудотворцем, как и в других источниках. Но он пребы-
вает не в пустыне, как об этом рассказывают средневековые авторы, и 
не сидит на горе Тур. В сказании дарвазцев святой Бурх представлен 
в качестве добровольного затворника в пещере (см. статью «Одинокий 
мазар в теснине гор», § 4). Сказание дарвазцев о Бурхе зафиксирова-
но таджикскими исследователями под названием «Бурх-нома» — букв. 
«Книга о Бурхе»35. В нижеследующем изложении я опираюсь на вер-
сию, опубликованную в «Джохо и муккадас-и Тоджикистон»36.

«Бурх-нома» дарвазцев не отличается особой поэтической изыскан-
ностью. Сказание вызывает интерес в основном благодаря тому, что от-
ражает любопытные черты представлений дарвазцев о Бурхе. Так, когда 
Муса обращается к Богу, прося Его о дожде для народа, Бог отправляет 
его к горе Тур, поясняя: «Есть у меня друг среди избранных моих… 
Дружен он нам и послушен, Шага к выходу [из концентрации? — Р.Р.] 
не делает он без нашего повеления. Имя его — Бурх Сармаст. Испытан 
он в преданности нам». Далее Бог говорит: «Но, эй Муса, обижен он на 
Нас… Отправляйся к нему и помири нас»37.

Так, следуя велению Бога, Муса отправляется к горе Тур, где пре-
бывал Бурх. Тот показался пророку юродивым, погруженным в самого 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



243

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

себя «с волосами [на голове], достигающими подола его рубахи». Уви-
дев Мусу, тот сказал: «Приходи, эй Муса сын ‘Имрана, приходи, Све-
дущий в тайнах Тура, в образе [моей жизни] и [тайнах] Неба!» Весь в 
изумлении от всезнания Бурха Муса говорит: «Прежде ты ведь не зна-
вал меня?! Откуда известно тебе мое имя?» На это Бурх отвечает: «Мне 
доподлинно известно все от Престола Бога и до поверхности [земли], 
[мне известны] рай, райские сады и происходящие там с телом и душой, 
[ежели] надобно, — обо всем поведаю я тебе…»38

Таковы легенды и предания о паре Бурх — Муса. Разбирая эти мифы 
и предания, следует обратить внимание именно на то, что не упомина-
емый в Коране Бурх и коранический персонаж Муса, образ которого, 
безусловно, ведет свое происхождение из иудейских и библейских ис-
точников, выступают как нечленимая пара. Парадокс в том, что в рас-
смотренных рассказах не упоминавшийся в Коране персонаж, в данном 
случае Бурх, становится перед Богом «устами» того, кому ниспослано 
Писание. Так, практически во всех повествованиях о Бурхе молитвы не 
создавшего Пятикнижие, а его — Бурха — спасают посевы иудеев от 
засухи и, таким образом, их самих от гибели. 

Этот вопрос вызывает интерес с точки зрения не только этнографии, 
но и религиоведения, и не только как явление парадоксальное, но и как 
неразгаданный феномен в системе традиционного мировоззрения ира-
ноязычных народов. В этом отношении разговор о религиозном антаго-
низме не имеет смысла. 

Например, ‘Аттар не был бы ‘Аттаром, если бы он в присущей ему 
изысканной поэтической манере не воспевал бы идеи единства корней 
общечеловеческой культуры, не обладал бы внутренними ресурсами че-
ловеколюбивого гения, не понимал бы, что миф и поэтическое творчес-
тво развиваются из общих образов и символов. Наверное, по этой при-
чине трактовка образов Бурха и Мусы ‘Аттаром находит отклик среди 
обитателей горной области, в далеком от Обетованной земли Припами-
рье, запечатлевшись в повести о святом Бурхе. Следовательно, вопрос о 
том, является ли отношение Бурха и Мусы показателем религиозной не-
терпимости обобщенного Бурха к не своей религии, должен быть отбро-
шен как неуместный, ибо ни один из приведенных примеров не может 
быть истолкован в духе религиозного антагонизма. Если стоять на этих 
позициях, то нужно найти объяснение и обличительным речам святого 
в его обращении к кораническому Богу (об этом — в следующем параг-
рафе). Муса, библейский Моисей, — для мусульманина прежде всего 
коранический персонаж, посланник коранического Бога, которому было 
ниспослано Писание. Отсюда и почтительное отношение к его фигуре.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



244

Р.Р. Рахимов

Что лежит в основании разоблачения Мусы в рассказах о Бурхе? Кри-
тический анализ мифов и преданий о мусульманском святом помогает 
разгадать на первый взгляд непостижимую тайну. Как оказывается, эта 
тайна легко раскрывается, если согласиться с тем, что постоянно при-
сутствующее в мифах и сказаниях противопоставление двух индивиду-
альностей — Мусы и Бурха — должно быть интерпретировано не как 
антитеза преимущества одной религии, в данном случае ислама, перед 
другой, иудаизмом, а в том смысле, что обе фигуры являют собой при-
мер персонифицированного противопоставления двух концептуальных 
принципов в познании мира. Один из этих принципов — тайное (эзоте-
рическое) знание; его олицетворяет Бурх. Другой принцип — эзотери-
ческое учение, олицетворением которого является коранический Муса. 

Иными словами, элементы антагонизма в отношениях между Бур-
хом и Мусой представляют собой противопоставление между некниж-
ной (мистическим знанием) и книжной (догматическим учением) ре-
лигией. То есть он происходит из концептуальных различий между ре-
лигией и техникой, между методом, на позициях которого стоит Бурх, 
и доктриной, которую представляет Муса. В целом можно сказать, что 
рассказы о драматических событиях, в центре которых сокровенное 
знание, которым обладает Бурх, и догматическое знание, исповедуемое 
Мусой, носят аллегорический характер и происходят из этого источни-
ка. Бурх, обладающий сокровенным знанием, предстает всемогущим, 
на его пути не существует никаких преград; он подобен и молнии, и 
ветру. Пророк, наоборот, будучи автором Пятикнижия, почти всегда 
находится у порога. Правда, в некнижных (фольклорных) рассказах 
противопоставление Бурха и Мусы выражено не так явно, по сравне-
нию с книжными текстами ал-Макки или Хамадани, у которых Бурх и 
Муса — явные антиподы. 

Таким образом, проявления противопоставлений Бурха и Мусы сви-
детельствуют в пользу оппозиции знание истины (недоктринальное 
знание) — знание догматическое (книжное). Дело в том, что Муса как 
носитель великой миссии — логик, книжник, законодатель, получив-
ший новые установления для еврейского народа. Бурх — одержимый, 
технолог-практик, он являет собой психотип чудотворца, поэтому в его 
жизнеописании элемент чудесного и необычного расцветили пестрыми 
нитями фантазии. Его образ сармаста-опьяненного эманирует из той 
любви к Богу, которая исходит из центра существа человека. Источник 
этой страстной любви, сделавшей его одержимым, — идеалы суфий-
ской формулы любви. В этом заключается различие между величавой 
фигурой Мусы и одинокой фигурой Бурха. Теперь мы можем без труда 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



245

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

понять и то, что рассмотренные рассказы и предания о Мусе и Бурхе 
представляют собой вариант коранического рассказа о Мусе и Хизре 
(Коран: 18:60–82). Но этот аспект проблемы мы оставляем на будущее.

Как видно, в рассказах и легендах о Бурхе имеется много любопыт-
ного (характерные особенности мифотворчества) и вместе с тем слож-
ного в плане осмысления. 

Теперь обратимся к вопросу об отношениях Бурх — Бог и рассмот-
рим его через призму «разоблачений» Бурхом Мусы.

3. Бурх: отречение от Бога или от самого себя?

В рассказах о Бурхе прослеживается непостижимая и на первый 
взгляд парадоксальная мысль об уравненности Бога и человека, не об-
разно, а в подлинном смысле. Не вдаваясь в рассуждения относительно 
этого явления, ограничусь примерами. 

В этом отношении показателен пассаж ал-Макки. В идейном плане 
он не только противоречив, но и парадоксален. Бурх является Мусе с 
печатью земли на лбу, что свидетельствует о непрерывных поклонениях 
героя Богу, в то же время в своей молитве о дожде для израильтян он 
обращается к Творцу с откровенным сарказмом и иронией. По ал-Мак-
ки, когда Муса просит Бурха молиться Богу о дожде, тот, незадолго до 
этого прервавший свою сосредоточенность на Него, произнес молит-
ву в следующих выражениях: «[О Бог,] что за дела Ты творишь?! Что 
за любовь [к подданным своим] Ты проявляешь?! Отчего дождь Твой 
убавился? Неужели ветер отказывается от служения Тебе? Или гнев 
Твой над греховными возрос? Разве не отпускал Ты грехи заблудшим 
до сотворения?..» Как видно, молитва Бурха Творцу о дожде, вопреки 
общепринятому здравому (эгрегориальному) смыслу, исполнена сардо-
нической глубины.

У ‘Аттара «атеизм» Бурха описан в более строгих выражениях. Не 
вдаваясь в разбор идейно-эмоционального настроений ‘Аттара, отмечу 
лишь, что строки поэта-гуманиста представляют собой род памфлета. 
Основной пафос его строк — Бог несправедлив. У автора душевные 
переживания за страдания евреев перемежаются с саркастическим об-
личением самого Бога, подвергшего иудеев столь суровым и несправед-
ливым испытаниям. В «Мосибат-наме» Бурх, воздев руки к небу, произ-
носит: «О Господи, не веди народ к крови, и не подвергай его всякий раз 
в новое испытание, ежели сотворил Ты человека из земли, каков смысл 
в том, что оставляешь его голодным!» В следующих строках поэт гово-
рит: «Либо не следовало Тебе [изначально] народ сотворять, коль ско-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



246

Р.Р. Рахимов

ро сотворил, сотворенного хлебом насущным надлежит накормить…» 
Далее, как в рассказе Макки, Бурх саркастически вопрошает: «Любовь 
[Твоя] к поданным убавилась, что ли, или, скажешь, милость Моя ис-
сякла? Все щедроты Твои и Твои добродетели иссякли?! Река даров, что 
принадлежит Тебе, [разве] не приносит ныне благ, и не течет? Где она, 
раз приносишь Ты только голод, чтобы покарать свои создания? После 
Тебе станет страшно, что ничего не смог поделать. Напротив, Ты смо-
жешь устроить все с легкостью. Прояви любовь и сохрани отчаявшийся 
народ, раз Ты дал жизнь, дай и хлеб ему, сохрани его!»39

Саййид ‘Али Хамадани молитву мусульманского святого Бурха 
своему Богу о дожде для спасения евреев излагает следующим образом: 
«Неужто сокровище Твое опустилось? Или ветры препятствуют Тебе? 
Разве облака вышли из подчинения Тебе? Или спешность Твоя наказать 
людей происходит из Твоего опасения, что время не ждет?..» И здесь 
молитва Бурха Богу выдержана в строгих тонах, как и у ал-Макки и 
‘Аттара, она исполнена обличения.

Отношение Бурха к Богу несколько иначе представлено в народных 
рассказах. В них святой Бурх и Бог не только союзники, но и партнеры. 
Так, однажды Аллах сказал Мусе: «Ты слушай, как Мы с Бурхом будем 
читать какую-нибудь суру из Моего Корана; его Мы ниспосылаем про-
року [Мухаммаду]». Тогда Бурх обратился к Богу и спросил, будет ли 
позволительно ему читать молитву с Хозяином на одном языке. В ответ 
на это Бог спросил: «Эй, Бурх, почему ты проявляешь непослушание 
и медлишь с чтением молитвы?», на что Бурх ответил: «О Аллах, сна-
чала читай Ты, я — после Тебя». Тогда Аллах прочитал суру «Табат» 
(111), Бурх суру «Ихлас» (112). После Бог спросил: «Бурх, кто читал 
лучше — ты или Я?» Одержимый Бурх ответил: «Ты знаешь больше, 
что я читал лучше. Ибо я повторил все Твои эпитеты, а Ты читал рассказ 
об Абу Лахабе [сура 111]40». Бог сказал: «Эй, Бурх, ты преданный Мне 
поданный, Я доволен тобой».

Как уже говорилось, этот рассказ заканчивается тем, что Бурх, сле-
дуя велению Бога, произносит семь Его имен и достигает семи небес-
ных сфер, откуда он спускается на гору Тур. Герой произносит семь 
других имен Всевышнего и достигает седьмого подземного слоя земли. 
Воспарению Бурха на гору Тур и его проникновению в подземные меры 
предшествует произнесение им указанной формулы: «Ё Ху, ё Манху!».

В то же время в фольклорных сказаниях, в отличие от книжных рас-
сказов, в которых Бурх с сарказмом относится к Богу, герой свои взаи-
моотношения с Ним строит на основании договора. В этом плане на-
родные рассказы близки к взглядам ‘Аттара. Например, я Бурх, сделаю 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



247

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

то-то, ты, Бог, сделаешь другое; я, Бурх, сорок дней простою в пещере 
на одной левой ноге, Ты отменишь ад. По ‘Аттару, Бог не выполнил взя-
тые на себя обязательства. Тогда Бурх прямо сказал Ему: «И ада Твоего я 
не боюсь, и рай Твой мне не нужен». Это не атеизм, отрицающий бытие 
Бога. Наоборот, тезис Бурха о Боге покоится на безусловном признании 
Его, но на другом — Предвечном, далеком от земных реалий — плане. 
Отсюда можно сделать вывод, что на планете Земля у каждого свой Бог. 
Бог одного не является Богом другого. У Бога Бурха одна потенциаль-
ность, у Бога Мусы — другая. Что касается Бога пророка Мухаммада и 
Бога Бурха — Он Един, поэтому пророк религии и святой Бурх — еди-
номышленники: они ниспосылают пророку Коран как продукт совмес-
тного творчества.

Что касается «Бурх-номы», то в этом сказании формы обращения 
Бурха к Богу не слишком далеко отходят от отраженных в произведени-
ях классиков. Основное отличие состоит в том, что в нем акцентируется 
внимание на отношении святого к Аллаху на условиях договора. Это 
явственно ощущается в эпизоде, в котором говорится, что Муса, излагая 
цель своего очередного визита к мусульманскому святому, говорит, что 
он прибыл к нему с радостным известием, полученным им от некоего 
персонажа по имени Бори. Мусе приказано помирить Одержимого с Бо-
гом. Но прежде он хотел бы узнать, «по какой причине он [Бурх] оби-
делся на Бога». Бурх отвечает: «У меня договор был с Богом». Далее в 
«Бурх-наме» немного сбивчивое повествование: сказанное не проясняет 
сущность этого договора. Об этом мы узнаем из другого источника — 
предания, которое приводят таджикские источники. В нем, отвечая на 
вопрос Мусы о причинах своей обиды на Бога, Бурх поясняет, что меж-
ду ними был заключен договор, по которому каждая из сторон должна 
была выполнить свое обязательство. Например, «Бог мне говорил, что, 
ежели я в течение 40 дней полного затворничества буду стоять на од-
ной левой ноге, при этом поминая Его имя, Он исполнит мои желания. 
Я сдержал свое слово, но Он не выполнил Своего обещания»41.

Возвратимся к «Бурх-наме», где этот эпизод получает следующее 
продолжение: «Что бы ни повелевал Он, исполнял я до конца». Был даже 
случай, когда Бог предлагал Бурху выразить все свои желания для испол-
нения Им в награду за преданность и служение Ему. Будучи носителем 
великой миссии, Бурх, говорит Богу: «Устрани свой ад из бытия, Чтобы 
люди были избавлены от него. Освободи народ мира из него, Своих рабов 
отправь в райские кущи, [пусть] они [там] наслаждаются. Это [мое] тре-
бование Он не исполнил. Поэтому, я обиделся на Него без промедления. 
Теперь никакого дела у меня нет к Нему, ни сколько не боюсь я ада [Его], 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



248

Р.Р. Рахимов

полного змеями, и рая Его не желаю я, [как не желаю я] ни гурий [обита-
ющих там], ни проклятых (?)». Говоря о своей обиде на Бога, Бурх сетует, 
что, когда человек преданно следует заветам Бога, за что Он причисляет 
его к своим друзьям, этот слуга вправе ожидать от Него исполнения сво-
ей просьбы. Но в данном случае его просьба не была удовлетворена.

Муса, желая успокоить Бурха, приводит доводы в пользу необходи-
мости бытия ада. Бурх признает их справедливыми, и соглашаясь с не-
обходимостью ада, восклицает: «Эй, Муса, ты предал огню сердце мое, 
Ты пламя любви к Нему [в нем] зажег!» Финал сказания: «Так сказав, 
Бурх отдал душу [Богу]. Отдав душу Богу, семена [сокровенного зна-
ния] разбросал он [по миру]». Муса пришел в изумление от таинства 
происходившего. Бог сказал ему: «Эй, Муса, зачем изумляться тебе, ког-
да влюбленные в Нас души нам отдаются сами, [когда] голову на подуш-
ку вечности они кладут сами?!» Семь часов спустя Бурх был воскрешен 
на Небе, и стал он достойным Богу слугой42.

Согласно поверьям, запечатленным в «Бурх-наме», изначально 
«было восемь раев, и адов было восемь, [но] Всевышный Бог отказался 
от одного ада, упразднил Он восьмой ад бесследно, ради влюбленного 
и добронравного Бурха», избравшего путь аскетической самоизоляции 
от житейской суеты и погруженности в себя. В «Бурх-номе» говорится, 
что «ритуальный] обход его [Бурха. — Р.Р.] дворца [склепа. — Р.Р.] [для 
очищения души значит] то же самое, что и большой хадж» верующе-
го в Мекку. «Книга о Бурхе» заканчивается призывом следовать сове-
там Джалал ад-Дина Руми и описанием того, как Муса отправляться на 
зийарат к горе (джабал).

4. Не таит ли миф о Бурхе и Бурха «от истории»?

Подлинна ли история о Бурхе, о которой рассказывает ал-Макки и 
идейно близкий ему Хамадани? Существуют ли доказательства подлин-
ности описанной ‘Аттаром истории или сказания дарвазцев? Изобилие 
литературы об исходе иудеев из египетского рабства не оставляет сом-
нений в историчности события, нашедшего отражение в произведениях 
средневековых авторов, послуживших основанием для повествования 
‘Аттара и «Бурх-наме». У Макки и Хамадани святой медитирует, раду-
ется утреннему свету/ветру, демонстрируя тем самым непризнание про-
исхождения многообразия мира вещей и явлений от одного источника. 
Это обстоятельство позволяет говорить о различении гипотез устройства 
мира. По большому счету, это понимание потенциальной возможности 
человека оказывать влияние на многообразие явлений в объектном мире. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



249

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

Подобное понимание находит отражение в текстах средневековых 
авторов, которые дают читателю почувствовать беспомощность книж-
ного учения, представляемого Мусой, в вызывания дождя. Такое ощу-
щение возникает в связи с осознанием реальности следующего факта: 
когда возникает необходимость оказать воздействие на явление приро-
ды, автор Пятикнижия, Муса, следуя приказанию Бога, отправляется на 
поиски Бурха, который созерцает в горах. Муса просит его прервать со-
средоточение на Боге и молиться Ему о дожде.

Макки и Хамадани акцентируют внимание на специфике обращения 
Бурха к Богу. Общение Бурха с Богом не носит характера канонических 
(и выученных наизусть) молитв, как это обычно практикуется в эгрего-
риальной среде. Молитвенные формулы Бурха не взяты из Писаний, они 
индивидуальны и спонтанны, соответствуют случаю. Бурх не молится, 
а обращается сердцем к Богу с обличительными вопросами, продикто-
ванными переживанием экстремальной ситуации. В таком виде обра-
щение вали-всезнающего к Богу носит характер своеобразного, как уже 
говорилось, экстатического памфлета. Категорические и саркастичес-
кие вопросы, которые адресует Богу Бурх в состоянии транса, доходят 
до Него. Они не оставляют иного выбора, кроме как разрешить Бурху 
«повернуть» мистический ключ в мистической замочной скважине, за 
которой взаперти находятся источники дождей — ветры и облака. 

Выясняется, что святой Бурх является обладателем тайного знания, 
закрепившего за ним функцию хозяина осадков. Пусть ключ дождей 
находится в божественном сейфе, но сармаст-Бурх напоминает Ему, в 
какой именно ячейке сейфа он находится. Муса этого не знает, а Бурх 
знает. Он знает, потому что одержим любовью к Богу. Свою любовь к 
Богу он демонстрирует в специфике своего обращения к Нему — сар-
кастически, как в состоянии транса. Это то состояние, когда Бог и чело-
век — единая, неразличимая сущность. В таком состоянии обращение 
к Богу принимает характер обращения к самому себе. Именно такое 
состояние, исключающее логику, закрепляет за человеком славу сармас-
та-одержимого.

Психотип юродивого странника и чудотворца в восприятии Бурха пред-
ставлен в преданиях, которые вслед за Н.А. Кисляковым приводят таджикс-
кие ученые (об этом говорилось выше). В рассказе ‘Аттара и в «Бурх-наме» 
страннический мотив отчетливо не выражен (в этих версиях персонаж пред-
стает больше ближневосточным, чем индо-иранским). В повествованиях, 
которые имеют общую идейную основу, юродивость персонажа сочетается 
с его потенциалом чудотворца (ниже на конкретном примере показано, как 
сочетаются юродивость и духовный дар чудотворца). 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



250

Р.Р. Рахимов

На одержимость Бурха указывает определение к его имени — сар-
маст, значение которого — «божественно одержимый», «буйный», 
«необузданный», «находящийся в состоянии экстаза» или «обладающий 
экстатическим опытом». Намек на это состояние Бурха содержится и 
в «Бурх-наме». Об этом свидетельствуют сардонические высказывания 
героя о его отношении к Богу как к равному. Юродивый или чудотворец, 
или тот и другой одновременно, в поверьях Бурх выступает и как абдол 
(«святой заместитель» пророка Мухаммада) и вали («близкий к Богу» 
святой; «друг Бога», а в лексике таджиков — пророчествующий чело-
век), хотя эти черты неотделимы друг от друга.

Урок Бурха состоит в том, что в экстремальных ситуациях обраще-
ние к Богу не должно носить характера механического повторения ог-
раниченных книжных текстов. В бесконечном множестве возникающих 
жизненных ситуаций они так же должны различаться, как бывают раз-
личны сами ситуации. Это не атеизм, а утверждение идеи о том, что 
молитва к Богу не должна происходить из страха перед Его карающим 
гневом. Страх и механистичность следуют рука об руку. Бог — против-
ник страха, поэтому в определенных ситуациях отношения с Ним нужно 
строить практически на равных. По существу, так начинается разобла-
чение механистичного книжника Мусы, которому Макки и Хамадани 
противопоставляют динамичный мистический метод Бурха, утверждая 
преимущество последнего перед первым. Значит, в правдивости исто-
рии, о которых рассказывают анализируемые источники, нет оснований 
сомневаться. Эта правда есть правда идей, в основании каждой из кото-
рых — своя концепция обращения к Богу. Следовательно, правда факта 
в них заключена в аллегории пути и, таким образом, в противопоставле-
нии метода книжному учению.

Действительно ли молитвы Бурха о дожде, в той форме, в которой их 
описывают Макки, Хамадани и ‘Аттар, а также прозаические и поэти-
ческие народные рассказы стали тем «ключом» для выпадения осадков, 
которым обладает Бурх? Другими словами, действительно ли Бурх явля-
ется чудотворцем, способным вызывать дождь? До тех пор пока не су-
ществует ответов на эти вопросы, они остаются в сфере мифа, привлек-
шей внимание мистика-‘Аттара. ‘Аттар ясно осознавал, что подлинная 
поэзия всегда происходит из мифа. В этом заключено и ее непреходящее 
художественное достоинство. Паломники, которые отправляются на 
поклон к усыпальнице Бурха, верят, что святой владеет «ключом» для 
выпадения осадков, что этот ключ дарован ему Богом.

Если мы обратимся к сказанию о святом Бурхе в «Бурх-наме», то 
увидим, что оно представляет собой достаточно привлекательный сю-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



251

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

жет в плане отражения в нем укоренившихся представлений о Бурхе-чу-
дотворце, хозяине облаков и дождей. Может быть, это объясняет, почему 
его мазар находится на высоте более 2600 м над уровнем моря, в мире 
ветров и облаков? Конечно, в «Бурх-наме», как и в любом сказании, пре-
обладает фольклорное начало, где герой наделяется в большей степени 
чудесными чертами, чем историческими фактами. В любом случае в 
процессе изложения мы вернемся к этому сюжету как к повествованию 
об интересующем нас персонаже с целью поиска черт, отражающих эле-
менты историчности и вымышленности в его образе.

В целом все известные рассказы о Бурхе в идейном плане едины, 
они различаются лишь в некоторых деталях. Главное состоит в том, что 
повествования удивительным образом сочетают элементы подлинности 
и мифотворчества43.

То, что в рассказах о высокогорном мазаре и его эпониме чудесным 
образом переплетаются две противоположности — подлинность собы-
тия (история) и то, что не представлено в опыте (миф), — заставляет еще 
раз обратиться к этой теме. Об одном из примеров, характеризующих 
эту особенность рассматриваемого образа, уже говорилось. Это рассказ 
Фарид ад-Дина‘Аттара, который как отражение подлинности указывает 
на события, связанные с исходом иудеев из египетского плена, и как 
миф — на чудотворчество Бурха, превосходящее знание и способности 
пророка Мусы. Черты мифа, которые тяготеют к историчности, связа-
ны с подлинностью имени Бобо Ходжи. Оно вполне соответствует сов-
ременной антропонимической модели таджиков. Его значение (в бук-
вальном переводе) — «старец-паломник» или «старец, совершивший 
паломничество». Напомним, что происхождение места паломничества 
и поклонения святому Бурху, иначе говоря, локализацию пещеры, в ко-
торой поселился святой, предание связывает со старцем-паломником 
(Бобо Ходжи).

В этом эпизоде явственно ощущается взаимное слияние историчес-
кого и мифического (Бурха) персонажей. Следуя историчности факта, 
мы узнаем, что происхождение мазара связано с явлением святого про-
фанному мусульманину, правда, совершившему хадж в Мекку (в этом 
смысле подлинность события не вызывает сомнений). Следуя мифу, мы 
сталкиваемся с загадкой — непредставленностью в опыте избранной 
Бурхом формы затворничества. Следуя повествованию о впечатляющем 
реальном, связанном с открытием Бобо Ходжи, мы узнаем, что для него 
существует время в прошлом, настоящем и будущем (вчера, сегодня и 
завтра). Следуя мифу, мы встречаемся с субъектом, замурованным в пе-
щере и в таком состоянии пребывающим в мире, где день и ночь нераз-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



252

Р.Р. Рахимов

личимы, где покоится неразгаданная тайна жизни, где существование 
основано на принципах «не вижу», «не слышу», «не говорю».. Именно в 
этой исключительно зримой неразгаданности обнаруживается та часть 
вековечности, которая указывает, выражаясь словами Курта Хюбнера, 
на исключительно «неприкасаемую святость»44 мазара в горах, там, где 
берет свое начало Об- и Мазор.

Рассмотрим реальность, которая подводит к границе нереального, 
где возможность существования во времени, с точки зрения логики, 
невозможна в принципе. Но миф не только допускает, но и утверждает 
существование такой возможности в условиях удаления от мира земно-
го. В таком, казалось бы, парадоксальном состоянии бытия Бурх стано-
вится над полярными противоположностями. В таком состоянии день и 
ночь, прошлое, настоящее и будущее, жизнь и смерть, бытие и небытие 
сливаются, становясь единым целым — бытием-небытием одновремен-
но. Возникает вопрос об истоках подобной формы религиозной практи-
ки. Не приходится сомневаться в том, что столь таинственная (и суро-
вая) практика, которая демонстрирует сверхъестественную способность 
человека, восходит к доисламским верованиям и практикам.

Подобное состояние удаленности от мира, близкое к радикально-
му отрицанию жизни и личности, напоминает йогическую45 практику 
концентрации, которую, по мнению М. Элиаде, использовал Будда для 
обретения нирваны46. В буддизме такая форма самопроизвольного «ухо-
да» известна под названием самадхи. Значение этого термина обычно 
определяется как единение, союз, тотальность, всеобщность, погло-
щенность, погружение, полная концентрация сознания, соединение. 
В этих значениях начальная стадия самадхи предполагает то состояние 
созерцания, в котором сознание схватывает форму предмета непосредс-
твенно, вне мышления и воображения, состояние, когда объект являет 
себя «тем, что он есть», т.е. своей сущностью, которая созерцается «как 
пустая форма»47. Конечная форма «ухода» (сосредоточения), которую 
являет Бурх, в практике йоги преследует цель перехода, по Элиаде, от 
«знать» к «быть»48. Это и пустая телесная оболочка, до краев напол-
ненная Богом, в которой вместо массы — Бог. Достижение состояния 
слитности бытия-сознания, т.е. единения с Богом, дает право обращать-
ся к Нему внутри себя, обращаться к самому себе. Иначе трудно понять 
ненормативные формы молитвы Бурха Богу о дожде.

В случае с самоизоляцией Бурха феномен становится еще более ра-
дикальным. По существу, перед нами состояние самопроизвольной оста-
новки жизненных процессов, когда происходит замораживание процесса 
обмена веществ в организме, когда полностью закрыто не только «знать», 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



253

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

но и «быть». И то, и другое находятся в пограничной зоне жизни и смер-
ти. Такая форма самадхи сопоставима с состоянием, когда полностью 
исчезают иллюзия и воображение, когда не существует больше ничего, 
кроме нового онтологического измерения. Выясняется, однако, что на 
стадии завершения сосредоточения йогин работает с «тонким» телом. 

Согласно, например, тантрийским представлениям, помимо «грубо-
го» физического тела, человек обладает особым «тонким» телом. Это 
тело, кроме всего (например, чакр), состоит из каналов, по которым те-
кут особые субстанции — пран (санскр. «дыхание»). «Адепты тантры 
полагают, что в результате практики стадии завершения и достижения 
состояния самадхи… йогин способен, в частности, полностью останав-
ливать жизнедеятельность своего “грубого” тела. Такое тело кажется 
умершим, но остается нетленным, так как “тонкое” тело продолжает 
функционировать»49. Здесь уместно вспомнить значения слова йога — 
«колдовство», «волшебство», «магия», «магические силы», «магичес-
кие способности»50.

Парадокс состоит в том, что данная форма самадхи, казалось бы не-
подвластная стимулам извне, оказывается подвержена прерыванию под 
воздействием внешнего влияния. Ср.: эпизод прерывания Бобо Ходжи 
святого Бурха под камнем у входа в пещеру это напоминает прерыва-
ние медитации Будды пением гандхарвы, о чем говорилось выше. Это 
обстоятельство позволяет предполагать, что в текстах о Бурхе глагол ба-
ромадан используется в значении «прервать» (медитацию, созерцание), 
«выходить» (из состояния сосредоточения, концентрации), «закончить» 
(сосредоточение). 

Более поразительным представляется тот факт, что душа святого Бур-
ха покидает тело под воздействием бесконечно ослепительного света. 
Именно свет освобождает душу из этого мира, вознося ее в Бесконечное 
Небо. Описанный феномен представляет собой привлекательнейший  
пример системы традиционного мировоззрения таджиков. Кажется, он 
еще долго будет ждать своих исследователей, так же как будут ждать 
своего разрешения и другие вопросы, например об определении имени 
святого Бурха, о понятии сармаст.

В лексике современных таджиков термин «сармаст» означает: «го-
рячая голова», «опьяненный», «одержимый», «хмельной» (конечно, не 
спиртным, а эмоционально), «радостно возбужденный» человек или 
«человек, находящийся в экстатическом состоянии» (трансе). У тюрко-
язычных народов — туркмен, казахов и кочевых узбеков, для которых 
данный образ является скорее заимствованным из индоевропейских 
источников, — произошла замена общеиранского слова сармаст на об-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



254

Р.Р. Рахимов

щеиранское девана («умалишенный», «сумасшедший», «безумный»). 
В этой связи возникает вопрос (прежде всего к лингвистам), не связано 
ли слово сармаст с йогическим понятием самадхи, а Бурх и сармаст — 
с санскритским Бодхисатва (bodhisattva — существо, стремящееся к 
просветлению). На мой взгляд, в значении наименования сармаст как 
человека в состоянии экстаза ощущается дух религиозной практики 
йоги. Во всяком случае в йоге твердо установившееся состояние сосре-
доточения обозначается термином, значение которого — «экстаз созер-
цания, при котором достигается ясное и отчетливое осознание объекта 
размышления»51.

Развивая мысль о том, что бодхисатва — идеал адепта махаяны, ко-
торый стремится к достижению состояния Будды, М. Элиаде замечает, 
что «учение о всемирной пустоте, очищая универсум от “действитель-
ности”, облегчает человеку отречение от мира и приводит к стиранию 
его собственного “я” — первой цели Будды Шакьямуни и раннего буд-
дизма»52. Можно предполагать, что и само имя мусульманского свято-
го — Бурх — также восходит к древнеиндийским истокам. Близкий 
пример — брахман. Есть сведения, что некоторые брахманы Западной 
Бенгалии «покидали свои дома, жили как отшельники, практиковали ас-
кетизм»53. Другая возможная аналогия — Бодхи (санскр. bodhi — «про-
буждение») — состояние, характеризующее человека, достигшего пол-
ного освобождения, в данном случае в самадхи.

Прослеживая восточно-иранские параллели мифологии Бурха в 
древнеиндийских истоках, необходимо обратить внимание на следу-
ющую деталь повествования — в своем профанном быту Бурх был 
ткачом. Служителями культа Бурха подлинность данного эпизода 
аргументируется наличием указанных выше реликвий святителя — 
ткацкого веретена (на это указывал еще Н.А. Кисляков54), берда и че-
тырехрожкового светильника, к которым как к объектам поклонения 
прикладываются верующие при совершении паломничества к гробни-
це Бурха. 

Акцентирование внимания на этих предметах важно, потому что 
по крайней мере два из них — веретено и бердо — связаны с буддий-
ской йогой, конкретно — с той ее разновидностью, которая получила 
развитие в буддийской тантре. Термин тантра (санскр.), выступающий 
наименованием класса религиозных систем, возникших в Индии в буд-
дизме и индуизме во второй половине I тыс. — нач. II тыс., означает 
«ткацкий станок», «основа (ткани)», «существенная часть», «модель», 
«система», «доктрина»55. Этот термин представлен и в иранских язы-
ках: основа тан (от глагола танидан — «сновать», «подготовлять нити 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



255

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

основы для тканья»; «ткать паутину») в лексике современных таджиков 
означает «основа», «тело», «корпус». Что касается элемента — тра (в 
слове тантра), то в иранских языках он принял форму тар в значении 
«нити основы тканья», «струны музыкального инструмента», «верха» 
(головы, горы, почетного места в помещении).

Описанный выше элемент связывает мифологию святого Бурха с 
древнеиндийскими идейными истоками, с философией ткацкого вере-
тена и берда, являющихся наряду с гробницей объектами почитания па-
ломников святыни. Смысл аналогии сакральных предметов, относящих-
ся к ткацкому производству, характеризующему наименование религи-
озной системы, — в том, чтобы показать, насколько сложна мифология 
святого Бурха. Она соткана из ритуалов и символов, принадлежащих 
к различным религиозным структурам. В то же время нельзя обходить 
молчанием и мистику веретена и берда как образов бесконечного тка-
нья, ритмично создающих незримую сеть (или паутину), связывающую 
социальный и природный миры в единое целое. 

Рассуждая о том, что именно Луна «соткала» все судьбы (просто по-
тому, что она является владычицей всего живого и надежным проводни-
ком умерших), М. Элиаде отмечает, что «ткать означает не только пре-
допределять судьбу (в антропологическом плане), но также и творить, 
производить нечто из собственной субстанции подобно пауку, который 
плетет свою паутину из самого себя»56. Согласно данным Элиаде, в ста-
рых германских языках одно из слов, обозначающих судьбу, связыва-
ется с веретеном, прялкой57. Он считает, что весьма распространенный 
на Востоке иконографический тип представляет собой веретено в руках 
Иштар, хеттской Великой Богини, сирийской богини Атаргатис, древ-
него кипрского божества, эфиопской богини. Продолжая эту мысль, ис-
следователь истории религий подчеркивает, что судьба, иначе говоря, 
«нить времени, представляет собой более или менее долгий промежуток 
времени, а потому Великие Богини становятся владычицами времени, 
повелительницами судеб, которые они создают по своей воле»58. Точка 
зрения М. Элиаде относительно метафоричности образа веретена в ре-
лигии позволяет понять мистический смысл интегрирования предметов 
традиционного ткацкого производства таджиков в объекты культа, со-
ставляющие комплекс изучаемой святыни.

На связь затворнической обители святого Бурха с практикой религи-
озного сосредоточения буддийского йогина указывает также выбор пер-
сонажем уединенного места в горной области. Как в горных районах 
Индии, гималайских странах и Тибете для совершения самадхи йоги 
уходили в горные безлюдные места, так и Бурх местом для своего от-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



256

Р.Р. Рахимов

шельничества «выбрал» безлюдную узкую горную теснину у истоков 
притока Хингоу в долине Вахио Боло. На неосвоенность человеком это-
го места указывает эпизод мифа, в котором говорится, что Бобо Ходжи 
отправляется за дровами в горы, где он услышал голос Бурха. Там не 
было людей для сооружения гробницы, поэтому святой попросил Бобо 
Ходжи отправиться за ними в кишлаки, расположенные в среднем те-
чении Хингоу. Ссылка мифа на горы в контексте изоляции святого от 
социума объясняется тем, что гора — ближайшая к небу точка, она яв-
ляется местом обитания богов. Кроме того, гора — это царство облаков, 
грома и молнии, рождающих дожди. Далеко не случайно святой Бурх 
в поверьях иранских народов выступает фигурой, олицетворяющей 
«ключ» от дождя59.

Следует учитывать, что священная гора — аналог индо-иранской ми-
фологической Меру или греческого Олимпа. Ее бесчисленные религи-
озные и символические значения присутствуют во многих мифологиях. 
Сакральность горы основывается, во-первых, на том, что она закрепила 
за собой пространственную символику «высшего» и «вертикального» 
превосходства и, во-вторых, что «она представляет собой важнейшую 
сферу атмосферных иерофаний, а следовательно, обиталище богов». 
Гора, например как Меру, возвышается в середине мира или часто явля-
ется пунктом соприкосновения неба и земли. В этом смысле она воспри-
нимается как точка, через которую проходит мировая ось60. В преданиях 
иранских народов священная гора Хаара Березайти находится посреди 
земли и соединяется с небом. 

Теория М. Элиаде относительно символики горы объясняет, почему 
святые места, храмы, дворцы, священные города уподобляются горам 
и сами становятся магическими образами вершины мировой горы, не-
досягаемой подданным. «Гора, Храм, Город, — замечает М. Элиаде, — 
становятся священными потому, что они наделены особым престижем и 
значением “центра”, иначе говоря, потому, что первоначально они отож-
дествлялись с самой высокой вершиной Вселенной, с точкой сопри-
косновения Неба и Земли»61. Кроме того, сакральность горы связана с 
сакральностью глубинной и, следовательно, темной пещеры, мыслимой 
в лоне этого высшего и вертикального пространства. В этом и заклю-
чается уникальность мифологии святого Бурха: он (герой) пребывает 
в затворничестве не только в верхней точке земли — в обители Бога, 
но одновременно и внутри нее, в пещере, в кромешной тьме. Акцент 
на этих деталях важен: они позволяют предполагать, что культ Бурха 
и ассоциирующийся с ним ритуальный объект в высокогорной облас-
ти, возможно, связаны с культом гор, где берет свое начало Амударья. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



257

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

В этом убеждают места паломничества и поклонения (остон) на Пами-
ре, представляющие собой священные камни62.

Продолжая анализировать мифы и предания о Бурхе, отметим и та-
кую деталь: Мусе, когда он приметил купину, было восемьдесят лет. 
О хронологическом возрасте Бобо Ходжи традиция ничего не сообщает. 
Зато компонент бобо в его имени в лексике таджиков значит «дед/ста-
рец», что указывает на возрастную близость Мусы и Бобо Ходжи. Это 
служит основанием для гипотезы мистического отождествления, точнее, 
перехода друг в друга черт образов коранического персонажа (Мусы) с, 
казалось бы, профанным персонажем (Бобо Ходжи) и, соответственно, 
профанного Бобо Ходжи с кораническим персонажем Мусой. Проис-
ходит это весьма неожиданно: Муса, связанный с «ведомством» Бога, 
выполняя ангельскую миссию, прерывает погруженность в самого себя 
Бурха на мистической горе Тур. В такой же ситуации погруженности 
Бурха в самого себя, но уже на земле, в горах Припамирья (это уже на 
уровне истории, о чем мы можем судить по логике предания), посред-
ническая ангельская роль Мусы переходит к находящемуся в окружении 
людей обыкновенному земному дровосеку Бобо Ходжи, прервавшему 
погруженность святого у входа в пещеру. 

Как ангел, Муса является очевидцем той подлинности, которая зна-
менует драматическое событие ухода Бурха в обитель Бога, будучи на 
горе мифической. Как профанный (дровосек), Бобо Ходжи является оче-
видцем драматического события: сначала явления ему Бурха из мира 
Тьмы, добровольно избранного им в подлинных горах у истоков Хингоу, 
а затем увлекаемого ослепительным потоком бесконечного света, ухода 
его в обитель Бога. В этом переплетении событий нужно понять смысл 
пребывания героя в пещере, его одиночество в подземелье, где сущест-
вование слито с тьмой, отсутствует различение света, цвета и звука. Это 
сопоставимо с пребыванием ребенка в материнской утробе: у него нет 
ни отдельного существования, ни отдельной реальности. 

Существует и другой опыт — одиночество Бога. Одиночество Бурха 
представляет собой имитацию одиночества Бога. Он одинок, как одинок 
Бог. Есть, однако, различия: одиночество Бога рождает вселенский свет, 
одиночество Бурха — личностную тьму для самого Бурха. Одна мысль о 
подобном одиночестве, мысленное погружение в него вызывают страх. 
Этот пример причудливой метафорической мысли утверждает извест-
ную истину: мистик всегда в тени. «Это метод, а не доктрина», — сказал 
бы суфий.

Нахождение в тени есть и открытие себя. У таджиков существует по-
говорка: «Взошло солнце, и тени принялись смеяться». Кто более или 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



258

Р.Р. Рахимов

менее знаком с горной Центральной Азией, тот легко может предста-
вить себе картину, когда с первыми лучами, которыми ласкает солнце 
горные вершины, тени начинают рассеиваться и по мере постепенно-
го подъема солнца все стремительнее убегают с вершины вниз, как бы 
спасаясь от своего преследователя — солнца. Можно представить себе 
ярко горящий светильник, свет которого освещает комнату. Вообразим, 
что это источник единого вечного пламени, которое освещает мир. Та-
кое сравнение напоминает коранический текст, где о Боге сказано: «Его 
свет точно ниша; в ней светильник; светильник в стеклянном сосуде; 
стеклянный сосуд точно жемчужная звезда…» (24:35).

Допустим, что светильник, назначение которого освещать, есть тело 
человека. Свет, который исходит от него, рассеивает тень, занимая ее 
место в комнате. Такова и человеческая воля. Она обладает силой, спо-
собной отгонять тени, которые властвуют в личной душе, таким образом, 
чтобы их место занял яркий (победоносный) свет духовных караматов-
деяний без единого пятна, отдаленно напоминающего тень, как печать 
невежества и привязанности к земному и материальному, препятствую-
щему неразрывной связи и конечному воссоединению с божеством. 

Наши сравнения позволяют объяснить идею смерти Бурха при втор-
жении в его пещерную обитель всепобеждающего света. Свет — образ 
наступившего просветления — властно рассеял тень, триумфально за-
нял ее место. Тень исчезла из бытия-существования. Озаренным светом 
всезнания герой предстает Предвечному. Метафорически это тождест-
венно уничтожению им насфа — теней и, таким образом, освобожде-
нию от тяжести грехов, превративших его личную душу в пещерный 
мрак. Его смерть знаменует ни с чем не сопоставимую награду за отре-
чение от себя, радость, празднование освобождения от привязанностей 
ко всему земному и материальному. Отныне его душа не замурована во 
мраке, она навечно слита и растворена в лучах Жемчужной Звезды. Это 
то блаженство, обретение которого представляет собой великую награ-
ду за избавление души от томления во мраке.

Понимание философии этого учения будет неполным, если не 
вспомнить об участии дровосека Бобо Ходжи в драме жизни Бурха, за-
мурованного в лоне земли. Услышав голос Бурха, дровосек отодвинул 
плоский камень, которым был закрыт вход в пещеру, ставшую святому  
обителью. Предположим, что камень в данном случае представляет со-
бой образ тяжести в душе Бурха, а пещера символизирует ощущение им 
душевного мрака. В этом случае можно выдвинуть следующую гипо-
тезу: сдвигая тяжелый камень, который тяжким грузом лежал на душе 
Бурха и закрывал путь света в его душу, Бобо Ходжи открыл путь для 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



259

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

вторжения этой субстанции в обитель мрака. Прорвавшийся в пещеру 
свет сбрасывает с престола ее владыку — тьму. Голос Бурха из подзе-
мелья — это мистический зов стремящейся к свету души, оказавшейся 
в плену у владыки тьмы. Следовательно, мы можем предположить, что 
Бобо Ходжи являет собой замечательный образ суфийского пира-мас-
тера/наставника. Однако возникает ощущение того, что в череде опи-
санных событий пиром выступает сам Бурх, олицетворяющий собой и 
суфия Мухаммада, и суфия Христа, и Будду-суфия. Как великие учи-
теля, они являют собой образы, символизирующие ядро сокровенного 
знания.

Мифология усыпальницы святого Бурха — пример нерасчленимос-
ти мифа и истории, слияния земного и Небесного, подлинного и фан-
тастического, того, что может быть в опыте и что может в нем отсутс-
твовать. В такой же мере повествования об эпониме изучаемого мазара 
представляют собой прекрасный пример объединения парадоксальной 
святости и парадоксальной профанности, единства противоположнос-
тей «пустота–наполненность», «свет–тьма», «жизнь–смерть». 

Предпринятые сопоставления лишний раз напоминают о значении 
слова ходжи («паломник» или «совершивший паломничество»), с кото-
рым связано имя старца в легенде таджиков. Слово ходжи на Востоке 
применимо к человеку, совершившему не только паломничество в Мек-
ку, но и зийарат к особо почитаемым мазарам мусульманских святых, 
например к культовому объекту такого ранга, как усыпальница святого 
Бурха. Это подкрепляет высказанное предположение, согласно которо-
му Бобо Ходжи, персонаж рассказа таджиков, представляет собой также  
«экстраполяцию» образа коранического Мусы в его ангельской миссии 
к Бурху на горе Тур. Намек на это мы находим в уже знакомом эпизоде 
из сказания дарвазцев («Бурх-номы»), где говорится о том, что Муса, 
следуя повелению Бога, оправляется в путь к обители Бурха на горе Тур 
и застает его там «погруженным в самого себя». В таком состоянии на-
ходит Бурха и старец Ходжи, прервавший дальнейшее нахождение героя 
в этом состоянии. 

Как видим, в этом сложном переплетении мифических событий име-
ет место попытка мифотворца «переносить» сначала пару Муса–Харун 
на пару Муса–Бурх, а затем на пару Бобо Хаджи–Бурх. В любом случае 
нельзя быть уверенным, что этот мифологический мотив, как и приве-
денные выше сюжеты, имеет самостоятельное происхождение в недрах 
ближневосточной традиции. Истоки сходных легенд, вероятнее всего, 
нужно искать в памятниках индийского эпоса, возможно в «Махабхара-
те». В пользу этого предположения говорят и знакомые по «Махабхара-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



260

Р.Р. Рахимов

те» специфические особенности мифологических повествований о ге-
роях, характерные и для сказаний дарвазцев о Бурхе. Мы уже говорили 
о вероятности того, что и само имя мусульманского святого — Бурх — 
этимологически восходит к древнеиндийским источникам.

Упоминание о старце-паломнике (Бобо Ходжи) и путешествии Мусы 
на гору Тур заставляет вспомнить пребывание пророка на горах Синай, 
Ор и Хорив. Создается впечатление, что объекты особо почитаемых им 
культов находятся в основном в горах, в том числе на горе Тур, где в 
уединении пребывал святой Бурх. Вообще Муса во многом предстает 
олицетворением человека пути, о чем свидетельствует его посох как 
символ пути. Святые места ведут его в горы, пустыню (ср. исход иудеев 
из Египта под его руководством) и моря (ср. путешествие с «рабом из 
рабов Аллаха» в поисках места слияния двух морей). Этот великий че-
ловек и вечный странник совершал (в образе Бобо Ходжи) паломничест-
во к гробнице Бурха в Припамирье. Определенные черты странническо-
го образа жизни прослеживаются и в образе святого Бурха. Достаточно 
вспомнить его путь из Цейлона в Афганистан и оттуда к истокам Хин-
гоу; на этом пути находятся Египет, Бухара и др. Что касается посоха 
святого, то в гробнице его заменяет ткацкое бердо. В этом угадываются 
черты образа человека мистического пути.

В рассказах о святом Бурхе обращает на себя внимание не только 
«разоблачение» им коранического Мусы, но и монолог святого с Богом 
в обличительных выражениях. В них объективно существующий Бурх 
выступает наравне с субъективным Богом. В разговоре с кораничес-
ким персонажем Мусой Бурх говорит: «У меня договор с Ним был»; 
«Я просил Его упразднить ад»; «Я не боюсь Его ада, как не желаю и 
рая Его» и т.п. В конце концов не Бурх, а Бог предлагает заключить 
мир. Не менее показателен пример взаимоотношений Бога и Бурха на 
условиях договора. Такое союзническое отношение напоминает фун-
кции древнеиранского Митры как Бога мистического договора (и со-
гласия). 

Конечно, неверно допускать, что весь набор саркастических сен-
тенций Бурха есть исповедование идеалов атеизма. Такая особенность 
является выражением речевого поведения, свойственного человеку, 
находящемуся в состоянии мистического экстаза. Понять истинные 
причины этого помогает направление буддийской тантры — мантра-
яна. Как отмечает А.М. Стрелков, мантра (санскр. «инструмент мыс-
ли») представляет собой сакральную речевую формулу, обращенную 
к тантрийскому учителю или божеству и являющуюся одним из важ-
нейших элементов этого учения63. Это позволяет понять также смысл 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



261

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

других титулов Бурха — абдол («святой заместитель» пророка Му-
хаммада) и вали («близкий к Богу святой»; «друг Божий», а в лексике 
таджиков — «пророчествующий человек» или «человек, обладающий 
знанием сокровенного»).

Следует сказать, что подобные аналогии нередки. Рассуждая о воп-
лощении Бога во Христе, К. Хюбнер приводит высказывания Бультма-
на о том, что «мифическая картина мира находит себе соответствие в 
священной истории». «По его [Бультмана. — Р.Р.] мнению, это прежде 
всего относится к представлению о том, что “предсущее божественное 
существо” появилось “в человеческом облике”. Подобно тому как Анти-
чность и Восток сообщают нам о богах и божественных существах, что 
они появились в человеческом облике, так и главный момент гности-
ческого мифа о Спасении состоит в том, что божественное существо… 
приняло человеческий облик, облекаясь в плоть и кровь, чтобы принес-
ти откровение и Спасение… На самом деле… постоянная возможность 
чувственной явленности божественного в человеке выводится из онто-
логии мифического, и Бультман характеризует эту явленность в ее суб-
станциональной “вещественности” очень пластично, когда сравнивает 
ее со светом, хлебом и водой»64.

Не меньший интерес представляют пассажи К. Хюбнера, извлечен-
ные им из разных источников, относительно интерпретации мифа как 
нуменоизного опыта. В частности, он цитирует фон Виламовиц-Мол-
лендорфа: «Боги живы. Первое условие нашего понимания древнегре-
ческих верований и культа состоит в выявлении и признании этого как 
наличного факта. Наше знание о том, что они живы, опирается на внут-
реннее или внешнее восприятие; не важно, воспринимается бог сам по 
себе или в качестве того, что несет на себе его воздействие». И далее: 
«Если мы перенесемся мыслью на тысячелетия назад, то общение бо-
гов и людей надлежит признать едва ли не повседневным событием, по 
крайней мере, боги могут появиться в любой момент, и если они при-
глашаются на жертвоприношение и пир, то это следует понимать всерь-
ез»65. Божественное существует для греков в настоящем, оно узнается 
не только в чуде или в темных мистериях, но и в естественном опыте66.

Бог, с которым Бурх строит свои отношения на условиях договора, 
представляет собой абстрактный продукт религиозной догматики и в 
этом качестве он не дает рецептов, например, для вызывания дождя или 
устранения ада. Альтернативой Ему служит Бог мистического пережи-
вания, Бог, который растворен во внутреннем существе человека, когда 
Он слит с ним как бы в одну сущность. Читатель помнит, как Бог гово-
рит о Бурхе: «Он почитает утренний свет» (по одной версии) или «Он 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



262

Р.Р. Рахимов

почитает утренний ветер» (по другой версии). Можно думать, что это 
оценка другой — Всевидящей сущности религии, для которой Бурх — 
личность «от язычества». Когда утром в душе яркие лучи божествен-
ного света или дуновение божественного ветра, тогда рождается мощь 
карамата — созидательного творчества. Она приходит из чистых волн 
божественной сущности, неся с собой магические силы в награду за 
подлинное просветление — это принципы проявлений Бурха на божес-
твенном уровне. 

Бог, веру в которого он исповедует, является хозяином всего, в том 
числе ветров, облаков, осадков, вод. Он и источник бараки — благодати 
и карамата — святых деяний. Последнее воплощается в реальность, 
когда сущность Бога становится сущностью человека. Тогда человек 
становится потенциально всесильным как Бог. Все это дает основание 
полагать, что обличительная теистическая риторика Бурха обращена не 
к Богу вне стен тела святого, а к Богу, который внутри его самого. Сле-
довательно, его экстатическое общение с Богом, лишенное каких-либо 
ритуалов, исполненное некой необузданности и своеобразного мятежа, 
относится к бытию Бога в собственном небытии. Можно сделать вывод, 
что источник любви святого к Богу в его сострадании к людям, оказав-
шимся пленниками жестокой засухи.

Процитированные пассажи объясняют, почему Бог в повествованиях 
таджиков об эпониме интересующего нас места паломничества и пок-
лонения не престает говорить с теми, кто его слышит. А слышат его те, 
кто уравнен с ним благодаря отречению от себя. В этом мистическом 
измерении Бог становится очеловеченным в той мере, в какой человек 
становится божественным. То, что для нас кажется мифом, для него яв-
ляется «настоящим». 

Миф представляет собой некую реальность, скрывающуюся за на-
пластованием времен, удаленных от череды последовательных совре-
менностей. Если вообразить, что миф — от первоначальной «лукови-
цы» истории, то напластование времен, сменивших друг друга, можно 
сравнить со слоями кожуры, под которым эта луковица находится. За-
дача состоит в том, чтобы очистить (и/или освободить) эту луковицу из 
под наслоений кожуры, сохранив при этом историчность, по возмож-
ности без повреждений. На данном этапе мы не ставим своей задачей 
«освобождение» луковицы от напластований кожуры (времен). Это 
трудноосуществимая задача, хотя и небезнадежная. Достигнутое поз-
воляет лишь предположить, что последовательные наслоения на ядро 
мифа указывают на Будду, Индру, Митру, ангела Бори, святого Бурха, 
пророка Мусу и профанного Бобо Ходжи. Каждая из этих фигур олицет-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



263

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

воряет свое — «настоящее» — время, которое по мере удаления от нас 
оказываются под покровом мифа. На это указывают и данные, отража-
ющие чудотворные способности образа Бурха, например, являть собой 
хозяина дождей.

Амплуа чудотворца является доминирующим мотивом практически 
во всех версиях повествования о святом Бурхе. Имидж Бурха-чудотвор-
ца, обладающего потенциалом сверхзнания, дает определенную повод 
для размышления. Прежде всего это возможность обладания человеком 
тайным (мистическим) знанием. Если это возможно в принципе, то воз-
никает вопрос об источниках, из которого эта способность происходит. 
Конечно, однозначный ответ на этот вопрос невозможен, потому что он 
очень труден. Но когда святые чудотворения становятся доминантой 
многих рассказов — устных и книжных — о святых, то желание понять, 
фантастика это или реальность, «не отпускает».

Вернемся к повествованиям, согласно которым святой Бурх стано-
вится девона-одержимым (юродивым) из-за 40-летних поисков жем-
чуга Абу Са‘ида (по другой версии — Джалал ад-Дина Руми). В этой 
истории внимание приковывает факт обнаружения Бурхом потерян-
ного Руми жемчуга. В этом случае не следует допускать, что эта исто-
рия имела подлинную основу, которая стерлась из памяти, а пробелы 
затерявшихся во мраке времен событий естественным образом запол-
нились фантазией создателей этих «историй», удаленных от подлин-
ного далекими временами. Такая интерпретация не даст позитивных 
результатов. 

Более вероятно предположение, что в данном эпизоде события мы 
имеем дело с метафорой. Действительно, время жизни этих двух фи-
гур — мифического Бурха («современника» Мусы) и исторического 
Руми — отделено друг от друга тысячелетиями. Уже это обстоятель-
ство свидетельствует о том, что история о жемчуге Абу Са‘ида отно-
сится к области суфийского символизма, хотя это отнюдь не означает, 
что своим возникновением она обязана условиям, сложившимся на 
основе заповедей пророка Мухаммада уже после завоевания арабами 
Центральной Азии. Не исключено, что история о жемчуге восходит к 
доисламским традициям, «перемифологизированным» уже в исламс-
кий период. 

Можно предполагать, что жемчуг, потерянный Абу Са‘идом, был 
найден не Бурхом, а самим Абу Са‘идом после сорока лет поисков. Та-
кое предположение возможно, если допустить, что сорокалетние поиски 
Бурхом жемчуга Абу Са‘ида являются мистическими поисками, и, сле-
довательно, для Абу Са‘ида жемчуг не драгоценность, а образ приобре-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



264

Р.Р. Рахимов

тенного им духовного просветления. Не случайно, что по преданию у 
этого жемчуга «было сто тысяч лучей Божьего света». Выскажем еще 
одно предположение: Абу Са‘ид находит не драгоценность, а просвет-
ленного пира-наставника, который излучал «сто тысяч лучей Божьего 
света», т.е. света истинного знания. Им оказался всесильный Бурх, воз-
можно явившийся Абу Са‘иду во сне. В этом случае становится понят-
ным, почему в рассказе эта удача связывается с фигурой мифического 
персонажа. Получается что находка Бурхом жемчуга Руми являет собой 
аллегорию нахождения им пути к свету сокровенного знания.

В мифах о Бурхе имеется еще одна загадка, связанная с неопределен-
ностью имени средневекового поэта Руми. В версии, зафиксированной 
Н.А. Кисляковым, также как и у А. Шехова67, он назван Абу Са‘ид Руми, 
в «Бурх-наме» дарвазцев — Джалал ад-Дин Руми68. Мы склоняемся к 
мнению, что Абу Са‘ид является именем известного суфийского шей-
ха Абу Саи‘да Абу ал-Хайра (967–1049), которому принадлежат слова: 
«Перерыв в славословиях, с сознанием присутствия Истины в сердце, 
лучше, чем непрерывность их при отчужденности сердца от Истины»69. 
Таким образом, поэту-мистику Руми, подлинное имя которого Джалал 
ад-Дин, присвоено имя суфийского шейха — Абу Са‘ида Абу ал-Хайра. 
Почему это произошло, сказать трудно. 

Единственное, чем можно это объяснить, — и поэт Джалал ад-Дин 
Руми, и его предшественник Абу Са‘ид Абу ал-Хайр являлись предста-
вителями исламской мистической мысли. Думать, что в данном случае 
мы имеем дело с неточностью, было бы ошибочно. Не исключено, что 
«неточность» таит в себе скрытую идею. В этой связи следует отметить 
тот факт, что Абу Са‘ид Абу ал-Хайр годами подвергал себя невероят-
ным тяготам аскезы. Так, он «в течение семи лет занимался изнуритель-
ными аскетическими упражнениями — в том числе совершал салат 
маклуба70: будучи подвешен за ноги в колодце или в другом темном 
месте»71. Как известно, подвергал себя изнурительным аскетическим 
упражнениям и Бурх. Не исключено, что в аскезе Абу Са‘ид следовал 
элементам практик Бурха. Это проявляется в подчеркнуто почтитель-
ном отношении Абу Са‘ида к Бурху.

Представим, что эпизод с жемчугом Руми/Абу Са‘ида не миф, а ре-
альность. В этом случае возникает вопрос: может ли в принципе человек 
обладать способностями сверхвидения? Из этого вопроса «вытекает» 
следующий: откуда происходит второе, наряду с сармаст, определение 
к имени Бурха — вали (о значении этого термина — человек, обладаю-
щий тайным знанием», — говорилось неоднократно). Возможно ли най-
ти утерянную вещь или определить место ее нахождения на расстоянии, 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



265

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

на основании какой-то освоенной практики? Реалии современной Цен-
тральной Азии позволяют ответить на этот вопрос с определенной до-
лей уверенности. С помощью использования особых техник некоторые 
местные экстрасенсы, обладающие якобы способностью сверхвидения 
и сверхслышания, помогают однообщинникам находить утерянные ими 
вещи или похищенные ценности. Известно, что подобная методика 
имеется в арсенале современных людей, обладающих навыками энер-
гоинформационных технологий, не только в Центральной Азии, но и в 
других регионах мира. Таким образом, караматы — способности не-
вообразимых чудотворений, которыми обладает Бурх, — эманируют из 
определенных подобных практических навыков, в том смысле, что они 
носят «технологический» (психотехнический) характер.

В плане интерпретации карамата (тайного знания, дающего челове-
ку сверхъестественные способности) как результата психотехнических 
практик рассмотрим эпизод рассказов о Бурхе, который повествует о 
сайде — горном козле.

5. Феномен оцепенения горного козла

В приведенном рассказе о сайде привлекает внимание легкость, с 
которой животное становится добычей Бобо Ходжи. С диким живот-
ным он поступает так, словно оно было скованным невидимой силой. 
В действительности подобное состояние животного сопоставимо с со-
стоянием оцепенения или паралича.

Проанализируем этот мифический эпизод с точки зрения подлиннос-
ти события и попытаемся ответить на вопрос, что за таинственная сила 
привела гордого и свободного обитателя высочайших гор в состояние 
оцепенения. Конечно, говоря о подлинности события, мы имеем в виду 
святые чудеса, обозначаемые у таджиков терминами каромат (араб. ка-
рама) или муъджиза. 

В поисках аналогий способности человека мысленно воздействовать 
на объект мы находим источник, в котором приводится легенда, повест-
вующая о диспуте, будто бы состоявшемся между упоминавшимся шей-
хом Абу Са‘идом Абу ал-Хайром и Абу ‘Али ибн Синой. Мы приводим 
его по книге М.А. Мамедова, посвященной архитектуре монументаль-
ного памятника второй половины XI в. — мавзолею суфийского шейха 
Абу Са‘ида Абу ал-Хайра (967–1049) на юге Туркменистана. По легенде 
Абу Са‘ид подбросил чашку вверх и она повисла в воздухе. Он сказал 
Ибн Сине: «Вот вы, ученые, согласно с законами физики рассуждаете, 
что все тела по природе своей стремятся к центру. Почему же эта чашка, 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



266

Р.Р. Рахимов

сама по себе тяжелая, висит в воздухе и не падает вниз?» На это Ави-
ценна ответил: «Физический закон, о котором ты упомянул, относится 
к тем телам, которым ничто не мешает стремиться к центру, а эта чашка 
удерживается в воздухе твоею волею и поэтому не может упасть на зем-
лю». После этой дискуссии на вопрос учеников по поводу впечатлений 
от беседы с суфием Абу Са‘идом ученый Ибн Сина ответил: «Он видит 
то, что я знаю». А шейх добавил: «Ибн Сина знает то, что я вижу»72.

Для понимания такого явления небольшую психологическую под-
сказку можно найти в «Махабхарате», памятнике индийского эпоса. 
Следует сказать, что в эпосе речь идет не о воздействии потоком со-
знания на предмет, в данном случае на чашку, а о блокировании созна-
нием человеческой сущности. Некоторые пассажи из «Махабхараты» 
показывают, как традиционное индийское сознание представляет себе 
гипнотический транс: с точки зрения составителей памятника, это лишь 
автоматическое блокирование потока сознания. То, что индийцы не 
путают гипноз с йогическими трансами, становится ясно из эпизода, 
описанного в этом памятнике (кн. XIII, 40, 59). Там говорится, что Де-
вашарман, который должен отправиться из дома, чтобы исполнить за-
казное жертвоприношение, просит ученика Випулу защитить его жену 
Ручи от чар Индры. Випула «входит» в ее глаза, и Ручи бессознательно 
поддается магнетическому влиянию его взгляда. Едва лишь ученик фик-
сирует взгляд, его сознание переносится в тело Ручи, и она цепенеет, 
как камень. Когда Индра вступает в комнату, Ручи желает встать и ис-
полнить свои обязанности хозяйки, но, «обездвиженная и подчиненная» 
воле Випулы, «она не может пошевелиться». Индра говорит: «Изнурен-
ный Анангой, богом страсти, я пришел искать твоей любви; о, улыбнись 
мне приветливо, Ручи!» Но Ручи, желавшая ответить ему, «чувствовала 
неспособность подняться и промолвить слово»: из-за того что Випула 
«сковал ее узами йоги», она не могла сдвинуться с места и говорить. 
Этот гипнотический процесс можно трактовать следующим образом: 
объединив лучи своих глаз с лучами глаз Ручи, Випула перешел в ее 
тело, подобно ветру, прорезающему воздух.

Эпизод с Випулой доказывает, что даже неспециализированные 
произведения описывали гипноз достаточно точно. Таким образом, 
состояния направленного паралича (эмоционального и волевого по 
своему происхождению) ментального потока достаточно, чтобы изме-
нить намерение объекта воздействия, в данном случае горного козла. 
Поэтому можно предположить, что опыт типа описанного в «Махаб-
харате» мог быть использован Бурхом, чтобы горный козел, спустив-
шийся к роднику, был определенным образом «запрограммирован» на 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



267

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

неподвижность, и поэтому, оцепенев как камень, он становится добы-
чей Бобо Ходжи. В таком случае появляется много возможностей для 
объяснения интеллектуальных истоков рассказов о чудотворении в 
плане историзации мифа, в данном случае святого Бурха, снискавшего 
также славу обладателя сокровенного знания или пророчествующего 
персонажа (вали).

Рассеивание и паралич сознания живых существ путем воздействия 
на него — общеизвестная практика. Существует много свидетельств об 
этой практике человеческой деятельности. Об одном из замечательных 
примеров подобного рода повествует Низами ‘Арузи Самарканди в сво-
ем сочинении «Собрание редкостей, или Четыре беседы», написанном 
более 850 лет назад. Он приводит рассказ о том, как однажды Cултан 
Махмуд73 сидел в павильоне с четырьмя дверями на крыше дворца в 
Газни. Газневидский правитель спросил у знаменитого арабоязычного 
ученого-энциклопедиста, астронома, математика, историка, географа, 
медика и филолога Абу Райхану Бируни (973–1048): «“В которую из 
этих четырех дверей я выйду? Предскажи. Напиши свое решение на 
листке бумаги и положи мне под ковер”. А все двери вели на выход. 
Абу Райхан попросил астролябию, определил высоту солнца, начертил 
гороскоп, подумал немного, написал что-то на листке бумаги и положил 
под ковер. Султан Махмуд спросил: “Предсказал?” Тот ответил: “Пред-
сказал”. Правитель приказал, чтобы позвали мастеров и принесли топо-
ры и лопаты. В стене, обращенной на восток, они пробили пятую дверь, 
и через эту дверь он вышел. И сказал, чтобы ему подали листок бумаги. 
А там было написано: “Не выйдет ни в одну из этих четырех дверей. 
В восточной стене пробьют еще одну дверь, и он через нее выйдет”. 
Когда Махмуд Газневидский это прочел, он разгневался и приказал, что-
бы Абу Райхана сбросили во двор. Так и сделали, но у средней крыши 
был натянут тент. Абу Райхан упал на этот тент, прорвал его и тихонько 
опустился на землю, без единого повреждения. Махмуд распорядился 
привести Абу Райхана. Его привели. “Абу Райхан, — обратился к нему 
султан, — а этого происшествия ты не предвидел?” “О государь! Пред-
видел”. “Где доказательство?” Абу Райхан позвал своего гулама [здесь: 
“референт”. — Р.Р.], взял от него календарь и вытащил из середины 
календаря свой гороскоп. В предсказании на этот день было написано: 
“Меня сбросят с высокого места. Однако я невредимым достигну земли 
и встану здоровым”. Эти слова также не пришлись Махмуду по вкусу. 
Он разгневался еще больше и распорядился отвести ученого в крепость 
и запереть его там. И Абу Райхан провел там в заточении шесть меся-
цев»74.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



268

Р.Р. Рахимов

Приведенный рассказ можно интерпретировать двояко. Во-первых, 
Султан Махмуд подвергает проверке способности ал-Бируни в искус-
стве предвидения намерений; во-вторых, решение правителя пробить в 
стене брешь для выхода является результатом реализации внедренной в 
него программы. Мы видим, что в одном и другом вариантах толкования 
репутация ал-Бируни как непревзойденного мастера энергоинформаци-
онной технологии, в частности считывания намерений и программиро-
вания других, оказывается неуязвимой.

Относительно считывания намерения других среди таджиков сущес-
твуют множество рассказов. Один из них — о «чудотворительных» спо-
собностях одной из выдающихся фигур центральноазиатского мистичес-
кого (суфийского) тариката накшбандийа ‘Убайд Аллаха б. Махмуда На-
сир ад-Дина аш-Шаши, известного как Ходжа Ахрари вали (1404–1490). 
Рассказами подобного рода насыщена и научная литература об этом 
чудотворце75. Они свидетельствуют не только о его карамате, который 
выражался в его необыкновенных способностях читать мысли других. 
Подчеркивается, например, что «самым примечательным караматом 
Ходжи Ахрара было предвидение смерти того или иного человека»76. 
Можно предположить, что в данном случае речь идет о его способности 
программировать желаемый результат. На эту мысль наводит свидетель-
ство источника, из которого явствует, что он предвидел смерть «того или 
иного человека, кто осмелился выступать не только против Хего само-
го, но и проявлял неучтивость (би-адаб) по отношению к нему»77. Такие 
люди «неожиданно умирали. Среди таких людей можно увидеть просто-
го “бродячего суфия” (каландар)», задавшего Ходже Ахрару вопрос (с 
явным умыслом) о том, сколько богатства он накопил, его племянника, 
«который, как и его дядя, обозвал Ходжу Ахрара “деревенским шейхом”». 
Приводятся эпизоды и нелицеприятные высказывания некоторых лиц из 
правящей элиты, желавших как бы «де-сакрализировать» имидж Ходжи 
Ахрара и на этом основании обложить налогом его огромное владение. 
В итоге «любой такой рассказ заканчивается одинаково — непременным 
наказанием неучтивого (би-адаб) как бы “рукой проведения”, защища-
ющей обладателя карамата — Ходжу Ахрара»78. Как нам кажется, эти 
факты имеют непосредственное отношение к разбираемому сюжету об 
оцепенении горного козла на камне у родника сайд.

Пожалуй, нет смысла повторять здесь то, что известно из указанного 
исследования К.М. Тургуновой относительно всевозможных проявле-
ний карамата Ходжи Ахрара-вали. Впечатляющие примеры чудотво-
рения отражены в рассказах об учителе уже неоднократно упоминав-
шегося Джалал ад-Дина Руми — некоем дервише Шамсе Табризи. Из 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



269

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

многочисленных примеров, которые читатель найдет в статье ираниста 
Ю.А. Аверьянова79, процитирую следующие два пассажа:

1. У му’адзина «с руганью прогнавшего Шамса из мечети, распух 
язык, он перестал говорить и вскоре умер. В Багдаде Шамс зашел в ка-
кой-то дворец, откуда раздавались звуки, но хозяин дворца велел слуге 
прогнать его. Слуга замахнулся мечом на Шамса, но в тот же момент его 
руку сковал паралич. Шамс спокойно удалился, а на следующий день 
негостеприимный хозяин отправился в мир иной. В Иране Шамс умерт-
вил бродячего дервиша-каландара, который во время ритуального танца 
постоянно касался его полой своей одежды. Дервиши пытались догнать 
Шамса, но он улетел по воздуху»80.

2. «Руми рассказывал, что Шамс мог невидимым проникать во двор-
цы султанов, проходить мимо стражей и визирей, садиться на султанс-
кий трон и, побывав на пиру, удаляться никем не замеченным»81.

Сказанное об учителе Джалал ад-Дина Руми в очередной раз подво-
дит к разговору об использовании в фольклорном повествовании имени 
Абу Са‘ида/Руми в связи с его встречей с Бурхом. Фабула рассказа: поэт 
обязан Бурху за находку потерянного им жемчуга после сорока лет бес-
плодных поисков. Важно выяснить, в рассказе речь идет о жемчуге в 
прямом смысле слова, т.е. о жемчуге как материальной ценности, или 
слово «жемчуг» в данном контексте является метафорой. Мы возвраща-
емся к вопросу об историзации исследуемого мифа.

На мой взгляд, в этом эпизоде предания имеет место «переформа-
тирование» подлинности. Известно, что Джалал ад-Дин Руми своей 
славой вдохновенного поэта-мистика во многом был обязан встрече с 
дервишем Шамсом Табризи. Встреча поэта с ним, по Ю.А. Аверьяно-
ву, «в столице государства Сельджукидов городе Конье побудила Руми 
отказаться от богословских упражнений и обратиться к совершению 
суфийских радений, погрузила его в мир мистических переживаний и 
откровений, научила слушать голос собственного сердца и следовать 
его велениям». Благодаря этой встрече Руми «из богослова, толковате-
ля Корана, главы мусульманского духовенства Коньи… превратился в 
“Странника на пути Любви”, “Небесного старца”, читающего в сердцах 
людей, “Доброго пастыря”, не делающего различий между мусульмана-
ми, христианами, огнепоклонниками и язычниками»82. 

В иконографии ордена мевлеви Руми и его мистический патрон 
Шамс Табризи, ставший для поэта «солнцем веры», часто изображались 
вместе, в момент дружеской беседы, «когда на Руми под воздействием 
“благословенного взгляда” Шамса внезапно снизошло просветление»83. 
Из этого можно заключить, что образ жемчуга в разбираемом предании 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



270

Р.Р. Рахимов

является метафорическим, что находка Бурхом потерянного Руми жем-
чуга после сорока лет бесплодных поисков есть образ просветления, 
внезапно озарившего поэта при встрече с Шамсом Табризи. Эта находка 
Руми сопоставима с находкой им нового жемчужного (мистического) 
пути. Под бесплодными поисками потерянного поэтом жемчуга, оче-
видно, нужно понимать длительные и бесплодные поиски им истины в 
богословских упражнениях, иначе говоря, в религиозных предписани-
ях, отраженных в богословской литературе. 

Следовательно, находка жемчуга, в котором было «сто тысяч лучей 
Божьего света», как мне кажется, представляет собой недвусмысленный 
намек на нахождение пути для освобождения поэтом себя от внутрен-
ней зависимости от существующих религиозных установок, говоря ина-
че, от оков стереотипов. В этом смысле находка утерянного жемчуга, 
излучающего бесконечный свет, может быть интерпретирована как об-
раз некой харизмы, снизошедшей на Абу Са‘ида/Руми и, таким образом, 
открывшей путь знаменитому поэту-мистику/шейху к самому себе, к 
познанию самого себя. 

Такой внезапный поворот на жизненном пути мыслителя становит-
ся возможным благодаря его встрече с дервишем Шамсом Табризи, во-
шедшим в повествование о Бурхе под именем Абу Са‘ид/Руми. В силу 
повсеместной популярности в иранском мире преданий о Шамсе Табри-
зи «перенос» на дервиша Бурха образа дервиша Шамса представляется 
вполне вероятным. Заметим, что Шамс Табризи, как и Бурх, долго не 
задерживался в одном месте. Он путешествовал из города в город, из 
страны в страну в одежде из козьих шкур черного цвета (склеп Бурха 
первоначально был покрыт паласом из черной козьей шерсти). Из-за не-
ожиданных и быстрых перемещений он получил прозвище паранде («ус-
кользающая птица», «пернатый», «парящий»/«летающий»). Некоторые 
авторы считали, что он действительно мог летать по воздуху, как птица84. 
Будучи чудотворцем, он обладал способностью или техникой, которая 
позволяла ему «стереть» восприятия цвета и формы в глазах окружа-
ющих, благодаря чему он становился невидимым, оставаясь в одном и 
том же месте (обществе). В целом эпизод фольклорного повествования 
о встрече Абу Са‘ида/Руми с Бурхом является замечательным примером, 
иллюстрирующим то, как иногда предание облекает в фантазию исто-
рию (путем вытягивания из нее нити в отдельный клубок с трудно узна-
ваемым ядром подлинности).

В контексте чудотворчества следует упомянуть о сочинении Низами 
‘Арузи Самарканди, в частности об одном из его рассказов, в котором 
говорится о крамате юродивого. Интерес к этому рассказу продикто-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



271

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

ван утвердившейся в литературе точкой зрения, что святой Бурх был 
одержимым и юродивым. В рассказе Низами ‘Арузи речь идет о том, 
что некий Махмуд Давуди «был тяжко скорбен главой, даже бесноват, 
и в науке о звездах не имел больших познаний. Из толкований звезд он 
знал только гороскоп рождения, и предсказания его к календарю были 
двух видов: “есть” или “нет”. И служил он у эмира Дада Абу Бакра ибн 
Мас‘уда в Пандждихе [город в средневековом Хорасане. — Р.Р.] Однако 
предсказания его в большинстве случаев бывали близки к истине.

И в юродивости своей он дошел до такой степени, что, когда госпо-
дин мой Малик ал-Джабал послал эмиру Даду пару гурийских собак, 
необычайно больших и свирепых, он по собственному почину вступил 
с этими собаками в драку и ушел от них невредимым. Спустя много лет 
сидели мы в обществе посвященных людей возле лавки Мукри, кузнеца 
и знахаря, на базаре парфюмеров, в Герате, говорили о разных вещах. 
Вдруг один из этих мужей сказал к слову: “О как велик был этот чело-
век — Абу ‘Али ибн Сина!” Я увидел, как Давуди рассердился. Жилы на 
шее его напряглись и застыли, и в облике его объявились все признаки 
гнева. Он сказал: “О такой-то! Кто был Абу ‘Али ибн Сина?. Я стою 
тысячу таких, как Абу ‘Али: ведь Абу ‘Али не боролся никогда даже ни 
с одной кошкой, а я боролся перед эмиром Дадом с двумя гурийскими 
псами!”. В тот день для меня стало ясно, что он помешан.

Однако при всей этой юродивости вот что я увидел. В году пятьсот 
пятом [1111/12], когда Султан Санджар [султан из династии Сельджуки-
дов. — Р.Р.] остановился в степи Хузан на пути к Мавераннахру в войне 
с Мухаммад-ханом, эмир Дад оказал ему в Пандждихе гостеприимство, 
в высшей степени великолепное. На третий день султан пришел к бере-
гу реки, сел в лодку и услаждал себя рыбной ловлей. И в лодку к себе он 
позвал Давуди, чтобы тот говорил по этому поводу разные нелепые сло-
ва, и смешил бы его и поносил бы без стеснения эмира Дада. И вот сул-
тан сказал Давуди: “Предскажи-ка, та рыба, которую я на этот раз выта-
щу, сколько манов она потянет?”85 …Тот сказал: “Предсказываю: то, что 
ты сейчас вытащишь, будет пяти манов”. Эмир Дад сказал: “О глупец! 
Откуда в этой реке возьмется рыба в пять манов?” …Прошло некоторое 
время, и сеть отяжелела, и стали явными признаки, что попалась рыба. 
Когда вытащили, оказалась шести манов. Все были поражены. Султан 
мира выявил знаки своего удивления, и поистине это удивление было 
уместным»86. 

Далее Низами ‘Арзузи приводит примеры безумия Махмуда Даву-
ди. Он заканчивает рассказ словами: «И эту главу я для того привел, 
дабы падишаху стало ясно, что в предсказании по звездам одержимость 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



272

Р.Р. Рахимов

и юродивость — одно из условий успеха»87. Похоже, что в некоторых 
случаях способность к предсказанию и юродивость отождествляются. 
Вероятно, это относится и к способности Бурха транслировать опреде-
ленную программу на поведение людей и животных, в данном случае 
горного козла, с легкостью ставшего добычей Бобо Ходжи из-за направ-
ленного дистанционного воздействия сознания на поведение животно-
го, ставшего причиной его парализованного состояния.

Что известно об этом явлении в науке? Установлено, что в «Ведах» 
содержится идея практического достижения сверхъестественных спо-
собностей путем самоограничения и вхождения в состояние созерца-
ния (или особой аскетической практики, медитации). Практика йоги как 
средство самососредоточения, т.е. внутреннего проникновения, позво-
ляет приобрести истинное знание (джняна). Речь идет о приобретении 
знания, т.е. об усвоении навыков и освоении способов переноса созна-
ния из профанного состояния в просветленное таким образом, чтобы 
на завершающей стадии медитативного курса путем концентрации ума 
дематериализовывалось сознание объекта. 

«Путем медитации — и уничтожения авидьи — йогин раскрывает 
в себе воспринимающую, трансцендентальную интуицию, это откры-
вает способность чудесного всевидения»88. Другая разновидность до-
стижения высоких уровней в духовном развитии — «результат усилен-
ной тренировки, направленной концентрации и совершенной техники 
медитации»89, позволяющей удерживать ум на одной точке. На этом 
основании можно сделать вывод, что путем специальных тренировок 
человек может совершенствовать и усиливать свои феноменальные спо-
собности. Это объясняет не только феномен оцепенения горного коз-
ла, ставшего легкой добычей Бобо Ходжи, но и способность вызывать 
дождь путем концентрации нервных процессов в определенных зонах 
головного мозга.

6. Краткие выводы

На этом можно завершить экскурс в область мифологии эпонима ма-
зара мусульманского святого Бурха в долине реки Хингоу (Вахио Боло). 
Из поэтических и прозаических рассказов о святом в средневековых 
письменных памятниках, а также в фольклорных повествованиях, вы-
явленных преимущественно таджикскими исследователями, явствует, 
что мифы и сказания о Бурхе представляют собой уникальное явление 
в системе традиционных религиозно-мифологических представлений 
изучаемого народа.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



273

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

Смысл обращения к данному сюжету заключается в попытке рас-
ширить круг мифологических повествований о персонаже, с именем 
которого связана святыня в горах Припамирья. Следуя в этом направле-
нии, автор предпринял первые шаги на пути «проверки» отдельных гра-
ней непроверяемого, иначе говоря, не представленного в опыте, мифа 
на «подлинность». Возможно, полученные результаты оказались более 
скромными, чем ожидал читатель. Дело в том, что в предложенном ас-
пекте данный сюжет был подвергнут анализу впервые. 

Тем не менее в определенной степени удалось проследить отра-
жение в преданиях о хазрате Бурхе сочетания некоторых элементов 
древнего индо-ирано-ближневосточного синкретизма и ислама. Они 
прослеживаются в сложном переплетении черт разных по идейным 
истокам событий, преданий, сказаний и представлений, пронизыва-
ющих повествования о персонаже, с именем которого ассоциируется 
рассмотренный ритуальный объект. Уже знакомая таджикская легенда 
об ослепительном свете, охватившем пещеру после того, как дрово-
сек Бобо Ходжи сдвинул камень, прервав, таким образом, пребыва-
ние святого Бурха в лоне земли, во многом является повторением черт 
мифа, согласно которому медитация Будды в пещере была прервана 
пением гандхарвы. По другой версии мифа, свет, который озарил пе-
щеру Будды, был пламенным экстазом самого Будды. И в этой версии 
буддийской мифологии обнаруживаются черты сходства, которые про-
слеживаются в таджикской легенде. На это указывает то, что внима-
ние дровосека, ставшего причиной прерывания святым Бурхом своего 
пребывания в пещере, привлек куст, из которого исходил яркий свет. 
Автор полагает, что этот свет можно интерпретировать как свет экста-
за Бурха. Был ли этот свет светом транса святого или он озарил пещеру 
как результат неосознанных действий дровосека, неизвестно. В итоге 
душа Бурха после выполнения земных обязательств вознеслась в оби-
тель Бога, иначе говоря, она, освободившись, ушла в нирвану. Есть и 
другой пример, свидетельствующий о сближении сказания о Бурхе с 
буддийской мифологией. Речь идет о версии предания, по которой в 
Боршиде Бурх поселился под деревом чабарг, где он просидел 40 лет. 
Эта версия рассказа напоминает миф, который повествует о том, как 
Будда после длительных занятий аскезой под деревом бодхи достиг 
духовного просветления. 

Прослеживая интеллектуальные истоки происхождения объектов 
почитания, составляющих мыслительный каркас святыни Бурха, мы 
можем отметить, что в целом доисламские следы культа ощутимы во 
многих деталях рассказов о святом. Они напоминают узнаваемые черты 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



274

Р.Р. Рахимов

не только Будды, но и Индры, Митры, а также Мусы в одном мысли-
тельном корпусе.

Что же притягивает верующего мусульманина, когда он задается це-
лью ритуального посещения рассмотренного мазара? В первую очередь 
комплекс сложных поверий и представлений об особой божественной 
благодати (барака90), которой обладает любой святитель, с именем кото-
рого связано то или иное сакральное пространство. Что касается мазара 
святого Бурха в отдаленной труднодоступной горной области, то он, по 
рассказам, сохраняет за собой репутацию всеохватного, обладающе-
го необычайно широким спектром караматов его эпонима. Подобное 
убеждение, вне всяких сомнений, основано на уникальности образов в 
мифологии странствующего святого как сармаст, абдол и вали, избрав-
шего столь необычный способ затворничества и удаления от социума во 
имя достижения нирваны. Мистический имидж хазрата Бурха основы-
вается также на его способности выполнять функции хозяина гор, лед-
ников, ветров и облаков, являющихся источниками грозовых дождей, 
наполняющих живительной влагой истоки Амударьи с ее огромным 
жизненно важным для долин и оазисов Центральной Азии оплодотво-
ряющим потенциалом. Немаловажное значение также имеет сакрали-
зация многочисленных объектов культа, составляющих комплекс места 
паломничества и поклонения мусульманскому хазрату.

Возвращаясь к разговору о древних индо-иранских истоках, к ко-
торым, как нам кажется, восходят элементы мифологии святого Бурха, 
следует отметить, что эти черты прослеживаются также в религиоз-
но-мифологических представлениях таджиков о святых чудесах (ка-
рамат, баракат) Бурха. Удалось установить, что мифы и сказания об 
интересующем нас святом содержат элементы символизма, характер-
ного для исламского мистицизма (суфизма). Следовательно, какими 
бы чудесными и невообразимыми эти рассказы ни казались на первый 
взгляд, в действительности они отражают признаки той или иной под-
линности, составляющей ядро суфийской теософии, часто выражае-
мой метафорически. 

Эпизоды повествования, тяготеющие к фантазии повествователя о 
необычайном и сверхъестественном, предстают некой непреходящей 
историей, историей вне времени. Такая особенность проявляется уже 
в первом предании, которое гласит, что потерянный Абу Са‘идом (Абу 
ал-Хайром)/Руми жемчуг был найден Бурхом после сорока лет поис-
ков. В самой тенденции переноса имени одного средневекового мис-
тика (Абу Са‘ида) на другого (Руми вместо подлинного имени Джалал 
ад-Дин) угадывается типичная суфийская аллегория обретения одним 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



275

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

суфием второго суфия на мистическом пути в качестве пира-наставника 
или обретения им подлинного духовного просветления. Как относящи-
еся к суфийской системе символизмов могут быть интерпретированы 
рассказы, на первый взгляд имеющие характер обличения Мусы (в мла-
денческом возрасте вытащенного из воды), о его неспособности вызвать 
дождь для спасения своего народа, оказавшегося во власти жестокой за-
сухи в течение нескольких лет. 

Представляется, что подобные эпизоды намекают на подлинность, в 
основании которой — противопоставление двух концепций в познании 
явлений мира. Одна из них основывается на эзотерической доктрине, 
которую представляет Бурх, вторая отталкивается от экзотерического 
учения, которое олицетворяет Муса. В анализируемой повествователь-
ной традиции Муса представляет человека от социума. Более того, как 
пророк религии, он стоит над социумом и в этом качестве формирует 
его установления, иначе говоря, создает эгрегориальную среду. Он бо-
гословский пророк и призван в этом качестве навязывать верующим ри-
туально оформленные молитвы. Муса верующий. Бурх ищущий. Он яв-
ляет собой обобщенный образ спонтанного и экстатического общения с 
Богом. Бурх не личность, а сущность, олицетворяет человека, осознанно 
оторвавшегося от социума и намеренно избравшего путь обращенности 
к божеству путем затвора в пещере. 

Таким образом, Бог Мусы оторван от него, Бог вне стен оболочки его 
физического тела. Значит, между пророком и Богом существует дистан-
ция. У Бурха эта стена отсутствует, следовательно, сущности Бога и Бурха 
слиты в одну. Отречение от себя для растворения в божестве дает Бурху 
преимущество: он, в отличие от Мусы, становится не только союзником, 
но и партнером Бога в его креативной деятельности. Соответственно, об-
личительная риторика Бурха, когда он вступает в общение с божеством, 
относится к тому божеству, которое находится внутри него.

Предположительно, из указанного источника, т.е. из потенциальнос-
ти божества, которое составляет часть сущности Бурха, происходят и со-
вершаемые им святые чудеса, подобные тем, которые совершал святой 
Хизр (Коран, 18:60–82). Благодаря этому он становится всесильным, об-
ладающим сверхъестественными способностями, оказывающими вли-
яние на явления мира и природы. По нашему мнению, невообразимые 
способности, которыми он обладает, эманируют из древних психотехно-
логических практик, относящихся к особым практикам энергоинформа-
ционной деятельности мозга. 

А. Шиммель, посвятившая святым и чудесам специальный раздел 
главы «Человек и его совершенство», отмечает, что главным фактором, 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



276

Р.Р. Рахимов

«побуждавшим людей верить в особую духовную силу суфийских учи-
телей, была их способность творить чудеса. Часто о том или ином свя-
том говорят, что “его молитва была услышана”, что “все предреченное 
им обязательно сбывается” или что “когда он гневается, Господ Всемо-
гущий мстит его обидчикам”… Несомненно, многие суфии обладали 
необычайной силой и могли совершать действия, которые, казалось, не 
соответствовали законам природы»91. Подводя итог своего экскурса в 
область чудес, творимых святыми, исследовательница подчеркивает: 
«Нет никакого сомнения в том, что многие суфии совершали вполне ре-
альные чудеса. Эти мистики обладали властью привносить в мир фено-
менальные события из ‘алам ал-мисал, мира идей; благодаря духовной 
чистоте они могли помогать своим ученикам на трудном Пути. Однако 
всегда существовал опасный соблазн использования сверхъестествен-
ных способностей для нечистых или по крайней мере менее достойных 
духовных целей»92.

Изложенное лишний раз доказывает, что ислам является не только 
религией (дин), верой (иман), священной памятью, историей, но и обра-
зом жизни мусульманина. В этом качестве он пронизывает практически 
все стороны жизни и быта местного населения. Данное обстоятельство 
объясняет особенность центральноазиатского ислама: в процессе свое-
го утверждения в качестве господствующей религии он стремился не 
упразднять существующие доисламские ценностные ориентации, а ин-
тегрировать их в свою систему религиозных практик, часто не прибегая 
к радикальным мерам. Сказанное о мазаре святого Бурха в полной мере 
подтверждает правомерность данной точки зрения.

***

1 Набийулло букв. значит «пророк Аллаха».
2 У Шехова имя Баркаб дается в форме Барк (Шехов А. Хазрати Бурхи Сармасти 

Вали. Душанбе, 2006. С. 88). При именах троих братьев употребляется определение абдол 
(обычно это имя относится к обозначению святых заместителей пророка Мухаммада).

3 Название этого дерева зафиксировано также в форме чабух (См.: Сазонов В.А. Mazar 
Khazrati Burh. URL: http://www.strannik.de/travel/burx.htm; Кисляков Н.А. Бурх — горный 
козел (Древний культ в Таджикистане) // Советская этнография. 1934. № 1–2. С. 184).

4 В версии легенды, опубликованной в «Сказках и легендах горных таджиков», упоми-
нания о Сарандибе и Цейлоне отсутствуют. Там говорится, что «из той страны, где Бурх 
жил… он перенесся… в крепость Кабул». См.: Сказки и легенды горных таджиков / сост., 
вступ. ст., пер. с таджик. и коммент. А.З. Розенфельд и Н.П. Рычковой. М., 1990. С. 196.

5 Сазонов В.А. Указ. соч.
6 Шехов А. Указ. соч. С. 89–90.
7 Там же. 
8 По версии «Сказок и легенд горных таджиков», Бурх «в сутки успевал наткать козьей 

шерсти на пятьдесят одеял» (Сказки и легенды… С. 197).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



277

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

9 Кисляков Н.А. Указ. соч. С. 185.
10 Джойхо- йи мукаддаси Тоджикистон («Святые места Таджикистана»). Душанбе, 

2005. Вып. 1. С. 30.
11 Кисляков Н.А. Указ. соч. С. 185.
12 Дюмезиль Ж. Верховные боги индоевропейцев / пер. с фр. Т.В. Цивьян. М., 1986.
13 См.: Коран, 2:249; 4:161; 6:84; 7:119, 138; 10:76; 19:29, 54; 20:31, 73, 92, 94; 21:49; 

23:47; 25:37; 26:12, 47; 28:34; 37:114, 120.
14 Эпифания (явление Бога), по-видимому, является редким событием. К. Хюбнер при-

водит сообщение фон Виламовиц-Моллендорфа о том, что он сам пережил ее, когда ска-
кал по лесной тропинке в Аркадии и внезапно над своей головой в ветвях дерева возник 
какой-то странный козел, который, не шевелясь, смотрел свысока на коня и седока (См.: 
Хюбнер К. Истина мифа: пер. с. нем. М, 1996. С. 68).

15 У В.А. Сазонова Бобо Ходжи назван пастухом (Сазонов В.А. Указ. соч.)
16 Кисляков Н.А. Указ. соч. С. 184. О суке дерева говорится также в версии, опублико-

ванной в «Сказках и легендах горных таджиков» (с. 196). Согласно данным таджикских 
исследователей, Бобо Ходжи находит добротные сухие дрова (Джойхо- йи… С. 28).

17 Приведенную фразу из лексики таджиков Н.А. Кисляков переводит как «довольно 
грузу», т. е. «ноша твоя полна, не бери больше дров». (Кисляков Н.А. Указ. соч. С. 184, 
прим. 2).

18 По Н.А. Кислякову, Бобо Ходжи хотел сломать другой сук (Кисляков Н.А. Указ. соч. 
С. 184). В.А. Сазонов говорит о кусте (Сазонов В.А. Указ. соч. С. 2).

19 Руи Бурхро дид, чу мох,
Дар бараш афтода муйхои сиех.
Торикии шаб хама аз муи уст,
Торикии мохтоб, хакк, аз руи уст.
По В.А. Сазонову, когда Бобо Ходжи срубил второй куст, из-за него вышел человек, 

черный и с длинными волосами. Этот человек сказал пастуху: «Ты разрушил мое жи-
лье — строй теперь новое» (Сазонов В.А. Указ. соч.)

20 Санг- и Хлоз — название селения в нижнем течении р. Хингоу. Бохуд и Боршид — 
названия селений у истоков р. Об- и Мазор.

21 Кисляков Н.А. Указ. соч. С. 184; Сказки и легенды… С. 196.
22 Рассказ, записанный В.А. Сазоновым, повествует о том, что много тысяч человек 

пришло в Сангвор, «там [чудесным образом. — Р.Р.] открылась яма, в которой лежало 
много кирпичей неизвестно откуда. Люди выстроились в [25-километровую. — Р.Р.] це-
почку и передавали кирпичи из рук в руки по воздуху. Так за один день построили мазор» 
(Сазонов В.А. Указ. соч.). Там же говорится, что «хроника перечисляет 43 поколения шей-
хов от пастуха до начала XX столетия. То есть время строительства мазора должно быть 
около 1000 лет назад».

23 Кисляков Н.А. Указ. соч. С. 184. Некоторые дополнительные детали этой информа-
ции можно почерпнуть также в публикациях таджикских исследователей (см., например, 
Джойхо- йи… С. 28).

24 Шиммель А. Мир исламского мистицизма / пер. с англ. Н.И. Пригариной, А.С. Рап-
попорт. М., 2000. С. 73.

25 Шехов А. Указ. соч. C. 58–61.
26 Там же. C. 58.
27 Там же. C. 60–61.
28 Якубов Ю. Археологические памятники древнего Рашта и Дарваза (работы 1982 г.) // 

Археологические работы в Таджикистане. Душанбе, 1990. Вып. 22 (1982 г.). С. 32; Джой-
хо- йи… С. 29; Шехов А. Указ. соч. С. 61–64.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



278

Р.Р. Рахимов

29 Имя Моисей, вероятно, происходит от еврейского глагола maschah — «вытаскивать» 
и означает «вытащенный из воды». О мифе, согласно которому Моисей еще ребенком был 
брошен в заросли тростника на берегу Нила для сохранения его жизни, см. Дж.Дж. Фрэ-
зера (Фрэзер Дж.Дж. Фольклор в Ветхом Завете / предисл. и коммент. С.А. Токарева; пер. 
с англ. Д. Вольпина. М., 1989. С. 314).

30 Шехов А. Указ. соч. С. 66–68.
31 Там же. С. 68–71.
32 Там же. С. 80–93.
33 Там же. С. 80–87.
34 Павловский А. Популярный библейский словарь. Книга для чтения. М., 1994. 

С. 198.
35 Якубов Ю. Указ. соч. С. 33–36; Джойхо- йи… С. 31–32; Шехов А. Указ. соч. С. 93–97.
36 Джойхо- йи… С. 31–32.
37 Там же. С. 31.
38 Там же.
39 ‘Аттар Фарид-ад-Дин. Мосибат-наме («Книга о бедствиях»). Тегеран, 1350 (г.х.). 

С. 57.
40 Абу Лахаб — прозвище ‘Абд ал-‘Уззы б. ‘Абд ал-Мутталиба, дяди и одного из глав-

ных врагов Мухаммада.
41 Джойхо- йи… С. 31.
42 Там же. С. 132.
43 В отношении подлинности наиболее значительна история о деятельности святого в 

профанном быту в качестве текстильщика в Бухаре. В преданиях о нем фигурируют назва-
ния реально существующих стран, например Афганистан, и название афганского городка 
и центра провинции Таликан, через которые проходил путь странника Бурха, прежде чем 
из Цейлона он попал в горный район в верховьях Хингоу; на этом пути находится также 
Бухара. Среди этих названий также Арабистан, Рум и др., хотя все это может быть и об-
разами, порожденными скитающейся душой мистика. Подлинны имена пророка Мусы и 
его народа. «Историчны» имена матери и двух братьев святого Бурха, хотя они, как и имя 
Бори, через которого, по преданию, Муса получает повеление Бога отправиться к Бурху на 
горе Тур, в современной таджикской антропонимии не представлены.

44 Хюбнер К. Указ. соч. С. 64.
45 Санскритское понятие йога специалисты обычно переводят как «упряжка», «средс-

тво/прием, уловка», «связь», «работа», «усердие», «размышление», «созерцание»; «сосре-
доточение».

46 Элиаде М. История веры и религиозных идей: пер. с. франц. М., 2002. Т. 2: От Гау-
тамы Будды до триумфа христианства. С. 63.

47 Там же. С. 59.
48 Там же. С. 60.
49 Стрелков А.М. В пещерах тибетских йогов // Восточная Коллекция. 2007. № 3 (30). 

С. 66.
50 Дандарон М.Б. Проблема души и смерти в буддизме. Карма и реинкарнация // Соци-

огуманитарные знания. М., 2008. № 1. С. 57.
51 Чаттерджи С., Датта Д. Индийская философия: пер. с англ. М., 1994. С. 285.
52 Элиаде М. История веры… Т. 2. С. 187.
53 Сенгпута С., Соколов Н. Певцы неземной любви // Восточная коллекция. 2001. № 2 

(5). С. 57.
54 Кисляков Н.А. Указ. соч. С. 183.
55 Стрелков А.М. Указ. соч. С. 64.
56 Элиаде М. Трактат по истории религий (Миф, религия, культура) / пер. с фр. А.А. Ва-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



279

Мифология Бурха: не таит ли она историю вне времени?

сильева. СПб., 1999. Т. 1. С. 335.
57 Там же. С. 336.
58 Там же.
59 В.Н. Басилов полагает, что у узбеков, казахов и таджиков образ Бурха (Буркут-баба) 

не обладает функциями «хозяина» дождя (Басилов В.Н. Буркут-Баба // Мифы народов 
мира: энцикл.: в 2 т. М., 1991. Т. 1. С. 195). В отношении прежде кочевых народов (узбе-
ков, казахов) данный факт сложно подтвердить или опровергнуть. Изложенное свидетель-
ствует о том, что в отношении таджиков это ошибочное суждение. Данный образ является 
больше индо-иранским, чем тюркским.

60 Элиаде М. Трактат по истории религий… Т. 2. С. 196.
61 Там же. С. 199.
62 Масов Р.М., Юнусова Н.З., Додхудоева Л. Народное искусство Памира. Душанбе, 

2009. С. 66–67. По этому поводу многочисленные сведения читатель найдет также в мо-
нографии М.А. Бубновой (Бубнова М.А. Археологическая карта Горно-Бадахшской Авто-
номной области: Западный Памир. Душанбе, 2007).

63 Стрелков А.М. Указ. соч. С. 65.
64 Хюбнер К.С. 303–304.
65 Там же. С. 67.
66 Там же.
67 Шехов А.С. 89–90.
68 Там же. С. 97.
69 Мамедов М.А. Архитектурный комплекс Меана-баба (Суфийский мавзолей в Цент-

ральной Азии как объект искусства). СПб., 2008. Эпиграф.
70 Салат маклуба — выполнение молитвы в перевернутом вниз головой и подвешен-

ном состоянии.
71 Шиммель А. Указ. соч. С. 191.
72 Мамедов М.А. Указ. соч. С. 13.
73 Султан Махмуд Газневид — Махмуд ибн Насир-ад-Дин (999–1030) — один из са-

мых могущественных султанов династии Газневидов, правивший обширным государс-
твом, включавшим территории от Восточного Ирана до Северной Индии и от южной час-
ти Центральной Азии до Хорезма.

74 Низами ‘Арузи Самарканди. Собрание редкостей, или Четыре беседы / пер. с перс. 
С.И. Баевского и З.Н. Ворожейкиной. М., 1963. С. 90–91.

75 См.: Тургунова М.К. Жития Ходжи Ахрара. Опыт системного анализа по реконс-
трукции биографии Ходжа Ахрара и истории рода Ахраров / отв. ред. Б.М. Бабаджанов. 
Ташкент, 2007.

76 Там же. С. 27.
77 Там же.
78 Там же. С. 47.
79 Аверьянов Ю.А. «Солнце веры» Джелаледдина Руми // Восточная коллекция. 2001. 

№ 4. С. 120–123.
80 Там же. С. 120.
81 Там же. С. 121.
82 Там же. С. 116–117.
83 Там же. С. 117.
84 Там же.
85 Ман — мера веса, различная в разных областях, преимущественно от 3 до 6,5 кг.
86 Низами ‘Арузи. Указ. соч. С. 94–95.
87 Там же. С. 96.
88 Дандарон М.Б. Указ. соч. С. 59.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



280

Р.Р. Рахимов

89 Там же. С. 61.
90 Анализу термина барака посвящена работа Н.С. Терлецкого (Терлецкий Н.С. К воп-

росу об определении понятия барака в контексте традиции поклонения паломничества в 
исламе // Радловский сборник. Научные исследования и музейные проекты МАЭ РАН в 
2007 году. СПб., 2008. С. 92–97).

91 Шиммель А. Указ. соч. С. 165.
92 Там же. С. 171.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

МАЗАР БАХА’ АД-ДИНА ВЧЕРА И СЕГОДНЯ

Баха’ ад-Дин Накшбанд, пир братства накшбандийа, считается одним 
из наиболее выдающихся суфиев Средней Азии. В Бухарском эмирате 
он выступал как патрон правящей династии (в особенности это было 
заметно при династии Мангытов, 1756–1920): каждый новый эмир со-
вершал после своего вступления на престол паломничество к усыпаль-
нице Баха’ ад-Дина, чтобы получить от духа святого-вали своего рода 
сакральные полномочия на власть.

Баха’ ад-Дин Мухаммад ал-Бухари, получивший известность как 
Шах-и Накшбанд или Ходжа-йи бузург, родился в 718/1318 г. в селении 
Каср-и хиндуван (Кушк-и хиндуван) в семье ремесленника-таджика. 
Именно от отца он унаследовал прозвище накшбанд («мастер по узо-
рам»), ибо такова была их наследственная профессия1. Уже в раннем 
детстве Баха’ ад-Дин обнаруживал склонность к мистическим пережи-
ваниям (ахвал). Его дед, занимавшийся его воспитанием и бывший пок-
лонником суфиев, привил внуку склонность к мистицизму и отдал его 
в обучение основам пути шайху Мухаммаду Баба Саммаси (ум. 1340). 
Этот суфий также был деревенским жителем и происходил из селения 
Саммас в окрестностях Бухары. Вообще, в ту эпоху «сельский» суфизм 
местного толка оказался более жизнеспособным и имеющим больший 
потенциал для развития, чем «городской» суфизм, опиравшийся на на-
следие высокой иранской культуры. 

Мухаммад Саммаси обладал даром предвидения и предсказал появ-
ление на свет Баха’ ад-Дина Накшбанда задолго до его рождения. Про-
ходя через селение Каср-и хиндуван, он якобы неоднократно повторял: 
«Я чувствую, как из этой земли исходит запах ‘арифа». Из агиографи-
ческого сочинения «Книга вечных даров» шайха Мухаммада Амина ал-
Курди ал-Ирбили (1911) мы узнаем о Баба Саммаси только то, что у 
него был большой виноградник и он иногда, срезая гроздь винограда, 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



282

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

застывал на месте, впадая в самоуглубленное состояние (истиграк) и 
пребывая в нем один или два часа, пока не приходил в себя2. Это со-
общение подчеркивает местный «земледельческий» колорит первона-
чальных преданий братства накшбандийа и отсылает нас к символике 
виноградной лозы, которая в культурах Передней Азии стала символом 
экстатического начала3.

Незадолго до смерти (1340) Баба Саммаси поручил юного Накшбан-
да заботам своего духовного преемника — Сайида Амира Кулала. Пос-
ледний, согласно житийным данным, также был «сельским» святым: он 
родился и жил в селении Сухари в Бухарском оазисе, но семейство его, 
судя по сообщению его агиографа Шихаб ад-Дина, происходило из Хид-
жаза и причисляло себя к потомкам пророка (саййид). Трудно сказать, 
что могло заставить мединских саййидов покинуть Аравию и избрать 
для поселения даже не великую Бухару, а небольшую деревню Афшина, 
откуда затем он перебрался в Сухари4. Еще более странным выглядит 
рассказ о связи отца Амира Кулала с тюркским дервишем Сайидом Ата 
(ум. 1321), последователем великого тюркского мистика Ходжи Ахма-
да Йасави. Амир Кулал родился ранее 1284 г.5 В юности он увлекался 
борьбой, хотя это занятие не считалось благородным делом. Таким об-
разом он приобретал силу для того, чтобы проявить ее в деле спасения 
людей от заблуждений. Баба Саммаси «привлек» его к себе, бросив на 
него взгляд, в то время как проходил мимо арены для поединков борцов. 
Это случилось около 1320 г. С тех пор Амир Кулал перестал занимать-
ся мирскими делами и обратился к поклонению Богу, стал уединять-
ся в затворе, совершать богопоминание (зикр) и повсюду сопровождал 
своего шайха6. Легенды житийного цикла приписывают Амиру Кулалу 
щепетильность в исполнении предписаний шариата, однако подтекст 
некоторых из передаваемых историй (о жалости, проявляемой Амиром 
Кулалем к деревьям, кустарникам и траве) позволяет скорее предполо-
жить влияние индийских религиозных учений. Рассказы о хождении по 
воде как п суше; о вращении дома Ка‘бы вокруг головы Амира; об укро-
щении им льва; о благословении на власть амира Тимура (1370–1405); 
о чтении мыслей на расстоянии; о насылании болезней на хулителей 
представляют собой кочующие сюжеты суфийских жизнеописаний и 
мало что говорят нам о личности Амира Кулаля.

Несмотря на прохождение обучения у известных суфиев Бухарского 
оазиса, Баха’ ад-Дин Накшбанд считался в духовной традиции накш-
бандийа «самопосвященным» суфием-увайси. Это объяснялось тем, что 
наибольшее воздействие на его личность оказал не земной наставник, а 
дух жившего в XII в. ‘Абд ал-Халика Гидждувани, пира суфийского те-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



283

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

чения хваджаган, в рамках которого сформировалось и братство накш-
бандийа. Не ясно, от кого именно Накшбанд получил право на ношение 
суфийского войлочного колпака (калансува)7. Дед Накшбанда продол-
жал опекать его и после женитьбы Баха’ ад-Дина (в возрасте 17 лет), 
возил его в Самарканд для встречи со знаменитыми дервишами.

Накшбанд проходил обычное суфийское послушание (включавшее 
покаяние — тауба, ночные бодрствования — йакзат, пребывание в за-
творе — халват), слышал мистические голоса, ходил по оазису в со-
стоянии духовной отрешенности. Амир Кулал подвергал своего мурида 
различным испытаниям. Так, однажды он приказал своим послушни-
кам вывести Баха’ ад-Дина из дома и оставить его на улице в мороз-
ную ночь. Тот пролежал всю ночь на снегу, положив голову на порог 
дома шайха. Затем Амир Кулал вышел из дома и наступил ему ногой на 
голову (это широко распространенный мотив в суфийской агиографии: 
ср. «Вилайет-наме-йи Хаджи Бекташ-и Вели»). Амир Кулал поручил 
Баха’ ад-Дину таскать дрова для своего очага. Молодой дервиш покорно 
терпел уколы колючек, следами от которых была усеяна его спина. Од-
нажды в состоянии джазба ему повстречался перс в огромной шапке, 
похожей на гриву льва, и стал бить его палкой. Оказалось, что это был 
Хызр, которого Баха’ ад-Дин позабыл приветствовать, будучи увлечен 
мыслями о своем наставнике8.

Часто молодой Накшбанд бродил по кладбищам на окраинах Бухары 
и молился по ночам на могилах суфиев прежних времен. Именно там при 
погружении в состояние гайба («сокровенного мира») ему явился шайх 
‘Абд ал-Халик. С этим связана и легенда о нахождении им в местности 
Зайуртун шапки-калансува, обладавшей мистической силой. С плачем 
Накшбанд водрузил эту шапку себе на голову и отправился к Амиру 
Кулалю, по пути прихватив с собой три изюминки (дар шайху?). В го-
роде Насаф (Карши) он встретил Амира Кулала, который благословляет 
его шапку и обучает его исполнению тихого зикра (хафи). Баха’ ад-Дин 
стал на всю жизнь сторонником «молчаливого» зикра, что в дальнейшем 
вызвало его конфликт с учениками Амира Кулала, которые на общих 
сборищах совершали громкий зикр (джахри), а в уединении — тихий9.

В «Житии Амира Кулала» мы впервые встречаемся с Баха’ ад-Дином 
не в роли ремесленника или послушника «святого горшечника» (про-
звище Кулал означает «Горшечник»), а в качестве палача при падиша-
хе Казан-султане. Согласно этому источнику, Накшбанд ранее не был 
знаком с Кулалем, но когда он получил приказание казнить одного из 
муридов последнего, то обнаружил, что не может отсечь ему голову ме-
чом, поскольку мурид повторяет про себя имя своего наставника. Тогда 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



284

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

Накшбанд отказался от должности палача и отправился к Амиру Кула-
лю просить принять его к себе в услужение10. Этот рассказ вызывает 
некоторое недоумение, так как плохо увязывается с тем, что известно 
историкам о Баха’ ад-Дине Накшбанде. Как установлено, речь может 
идти о служении Баха’ ад-Дина между 1330 и 1340 гг. правителю-дерви-
шу Халилю-султану (которого некоторые исследователи отождествля-
ют с Казан-султаном)11. Путешественник XIV в. Ибн Баттута упоминал 
Халиля-султана, сына Йасавура из династии Чагатаев, который покро-
вительствовал суфиям, однако под вопросом остается тождество этого 
человека с последователем Йасави шайхом Халилем Ата (ум. ок. 1347). 

Согласно официальным агиографиям Накшбанда «Анис ат-тали-
бин», «Рисала-йи баха’ийа» и «Макамат-и Баха’ ад-Дин», Накшбанд 
проходил послушничество у двух шайхов из братства йасавийа — Ха-
лиля Ата и Кусама Ата12. Баха’ ад-Дин якобы увидел во сне тюркского 
шайха Хакима Ата, главу суфиев Хорезма, который послал его к одно-
му дервишу, указав на него как на учителя. Он случайно встретил этого 
дервиша на базаре в Бухаре. Это был Халил. Он сказал Баха’ ад-Дину: 
«Я знаю, что ты видел. Нет необходимости в разъяснении»13. Но этот 
дервиш оказался принцем, и жители Бухары в один из дней провозгла-
сили его своим султаном. И все же непонятно, как этот проницательный 
принц мог назначить своего послушника на столь неподходящую для 
суфия должность — палача (хотя в собственно накшбандийской агио-
графии об этом ничего не сказано). Разве у него не было в запасе более 
подходящей кандидатуры на этот пост? Или характер Накшбанда дейс-
твительно был таков, что ему можно было поручить казнить против-
ников падишаха-суфия? Ответов на эти вопросы мы не находим. Ясно 
одно: после падения Халиля и его сторонников в душе Накшбанда окон-
чательно возобладало отвращение к «величию царства, слугам и свите». 
Он хотел жить аскетом в миру, не отказываясь, тем не менее, от пропо-
веди среди мирских людей.

Накшбанд обратился к самоограничению, стал помогать слабым и 
убогим. Под руководством некоего мужа (возможно, из братства куб-
равийа) он заботился о бродячих собаках квартала и старался всячески 
услужить им. В этом можно видеть некое влияние пережитков зороаст-
ризма, которые фиксировались и в других областях Средней Азии (по-
читание чудесной собаки Наджм ад-Дина Кубра; собаки-птицы, в честь 
которой при мазаре Кубра паломники пили воду и омывали лицо из ка-
менной собачьей кормушки)14. Униженно кланялся Накшбанд и перед 
хамелеоном, встреченным в степи, прося одарить его своей милостью. 
Тот же человек заставлял его расчищать дороги от хлама и мусора. Он 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



285

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

чистил также отхожие места в бухарских медресе. Свет в его душе все 
больше разгорался. Он совершенно перестал заботиться о себе, сравни-
вал себя с экскрементами. Но в видениях, которые он переживал, сидя 
в том саду, где впоследствии был построен его мавзолей (дарих), он ли-
цезрел себя в виде яркой звезды, окруженной морем света15.

Житийный образ Баха’ ад-Дина складывается из воспоминаний его 
учеников о беседах, которые он проводил с ними уже на склоне лет, 
делясь с ними своим опытом. Довольно часто эпизоды из его жизни 
излагаются от первого лица. Создается впечатление, что Баха’ ад-Дин 
бескомпромиссно исследовал свою душу и не скрывал никаких, даже 
низменных сторон. Служение Богу заключалось, по его мнению, в стой-
ком перенесении испытаний и бед.

Рассказывали, что Амир Кулал устраивал Баха’ ад-Дину испытание 
огнем: посылал его доставать из огня свою шубу, которую бросил в 
пламя, так как она кишела насекомыми (шуба от огня не пострадала, 
как и сам Баха’ ад-Дин). Амир Кулал смирял гордыню Накшбанда, 
почитавшего себя его лучшим учеником. С этим фактом связывается 
рассказ о муриде Амира Кулаля, которому шайх приказал умереть на 
глазах Баха’ ад-Дина, и тот тут же умер; потом приказал ожить — и тот 
ожил. Кулал показал Баха’ ад-Дину и другое чудо, дабы сломить его 
самомнение: явились перед ним «все пречистые души шайхов» верхом 
на лошадях и, спешившись, стали покланяться Кулалу, который пред-
ставал таким образом как главный святой Средней Азии (после ‘Абд 
ал-Халика Гидждувани)16.

Накшбанд провел много времени со старшим халифа Амира Кула-
ла — ‘Арифом Диггарани. Неизвестно, происходило это после смерти 
Кулала (1370) или ранее. Маулана Ариф был славен тем, что он оста-
новил своей силой селевый поток, грозивший затопить его родную де-
ревню Диггаран. После возвращения Баха’ ад-Дина из паломничества в 
Мекку, ‘Ариф отправил к нему посланца в Мерв(?) и пригласил к себе. 
Оставшись наедине с ним, ‘Ариф передал ему свое завещание: лично 
омыть и похоронить его тело, позаботиться о его сподвижниках и в осо-
бенности о подающем надежды Мухаммаде Парса. На деле ‘Ариф на-
значил преемником на мистическом пути не Накшбанда, а Мухаммада 
Парса17. 

Парса, будучи крупнейшим ‘алимом и идеологом братства хваджа-
ган-накшбандийа, сохранял известную самостоятельность от Баха’ ад-
Дина (к моменту кончины последнего ему было более 40 лет). Семейство 
Парса утвердилось в Балхе и долгое время возглавляло мусульманское 
духовенство в этом городе. Как и общины Кулала и ‘Али Рамитани, об-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



286

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

щина Парса была одной из наследственных та’ифа, в то время как сам 
Накшбанд, похоже, возражал против наследственной передачи духов-
ного руководства. Эта тенденция — отказа от наследственности в виде 
духовного окормления накшбандийа — получила своего выдающегося 
апологета в лице автора сводного жизнеописания накшбандийских шай-
хов «Рашахат ‘айн ал-хайат» Ва’иза Кашифи (1463–1531)18.

Учение Баха’ ад-Дина в некоторых положениях расходилось со 
взглядами других суфиев, считавших себя принадлежащими к традиции 
хваджаган, идущей от Гидждувани. Наставления самого Накшбанда 
показывают, что он, как и Гидждувани, сохранял верность принципам 
маламатийа (но рассказы из «Жития Амира Кулаля» как будто опровер-
гают настрой Баха’ ад-Дина на самопорицание). Проповедь бедности 
резко отличала Накшбанда от его выдающегося последователя Хаджи 
‘Убайд Аллаха Ахрара (ум. 1490), посвятившего свою жизнь накопле-
нию бренного мирского состояния, в то время как сам Накшбанд «до-
вольствовался старой циновкой и разбитым кувшином и считал грехом 
для суфия иметь слуг или рабов»19. Таким хотели видеть Баха’ ад-Дина 
представители духовной элиты государства Тимуридов — Джами и 
Нава’и, посвятившие ему разделы в своих агиографиях «Нафахат ал-
Унс» и «Наса’им ал-махабба». 

Традиционное правило даст ба кар ва дил ба йар («руки в работе, 
а сердце с Возлюбленным-Богом») распространилось среди хваджаган, 
видимо, ранее Баха’ ад-Дина, но этот афоризм, как и другие подобные 
ему, часто приписываются лично этому шайху. Учение Накшбанда 
исследовалось на его родине и в советское и в постсоветское время и 
всегда вызывало определенный интерес в научных кругах Узбекиста-
на и Таджикистана20. Они рассматривали его в широкой перспективе и 
прослеживали влияние идей Накшбанда в творениях многих среднеази-
атских мыслителей и поэтов последующих веков, начиная от Мирзы Ба-
бура (1483–1530) до Дивана Машраба (1640–1711).

Мы не знаем, что конкретно усвоил Накшбанд из учения йасавий-
ских шайхов, с которыми он стал в какой-то период своей жизни поле-
мизировать. Идеи Накшбанда в эпоху, когда он жил, были ограничены 
в своем распространении таджикским населением Мавераннахра и не 
привлекали особого внимания тюрко-монгольской знати вплоть до вре-
мени правления султана Шахруха (1409–1447). Баха’ ад-Дин, по-види-
мому, не одобрял крайние формы аскетизма и разнузданное поведение, 
но именно эти черты характеризовали его соперников — тюркских шай-
хов, придерживавшихся учения братств йасавийа и ‘ишкийа. Самоистя-
зание, попрошайничество, массовые радения в сопровождении музыки, 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



287

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

бродячий образ жизни тюркских дервишей вызывали осуждение Баха’ 
ад-Дина, хотя он не стремился наложить запрет на подобные проявле-
ния «экстатизма»21. Накшбанд считал, что сознание должно постоянно 
контролировать все поступки суфия (но, судя по его жизнеописанию, 
он сам далеко не всегда мог справиться с внезапными порывами, за-
ставлявшими его преодолевать десятки километров по оазису в поисках 
наставников). Некоторые высказывания, приписываемые Баха’ ад-Дину, 
представляют его противником почитания мазаров святых:

Ки та кай гури мардан-ра парасти,
Ба гирди кари мардан карди, русти.
До каких пор ты будешь поклоняться могилам святых,
Если станешь совершать поступки святых, спасешься!22

Мы можем судить о воззрениях Накшбанда только по сочинени-
ям его ученого приверженца Мухаммада Парса («Рисала-йи кудсийа», 
«Анис ат-талибин», «Рисала-йи баха’ийа»), а также по позднейшим 
обработкам и агиографическим трудам, составлявшимся уже в столице 
государства Тимуридов — Герате.

Будучи противником видимого экзальтирования, Накшбанд не сразу 
принял наследие Гидждувани, что обнаруживается при рассмотрении 
трех различных рассказов о прибытии его к Сайиду Амиру Кулалю (по 
благословению Баба Саммаси, по внушению явившегося ему ‘Абд ал-
Халика и благодаря встрече с муридом Кулалем, которого Баха’ ад-Дин 
собирался казнить). В условиях подъема (и политического, и культурно-
го) молодой империи Тимуридов и Накшбанд и другие пиры хваджаган 
сделали шаг навстречу городской культуре, отказались от уединенного 
сельского образа жизни (какой вел Амир Кулал, а также и многие другие 
шайхи старшего поколения). Свое время Накшбанд распределял меж-
ду Бухарой и своим «индийским» селением Каср-и хиндуван (которое 
благодаря нему вскоре получило название Каср-и ‘арифан). В отличие 
от Кулала, Накшбанд не был домоседом, часто путешествовал, побывал 
в Аравии и во многих городах Хорасана (Нишапур, Симнан, Мерв, Се-
рахс, Герат). Неудивительно, что его кругозор был шире кругозора де-
ревенских шайхов (следует заметить, что повсюду Баха’ ад-Дин должен 
был сталкиваться со следами разрушений, оставленных его знаменитым 
соотечественником Тимуром, если только его странствия не пришлись 
на более благополучный период 1350–1360 гг.). Во время хаджжа, со-
гласно легенде, Накшбанду явился пророк Ибрахим, восседавший вер-
хом на светящемся облаке, который передал ему сосуд со святой водой, 
посох из шелковичного дерева, четки и черный «камень желаний» (эти 
реликвии хранились потом в его обители)23.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



288

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

Социальный характер учения Накшбанда был с интересом воспри-
нят в мусульманских городах, а его личный пример должен был вдохнов-
лять многочисленных послушников. У Баха’ ад-Дина не было личного 
дома и другой собственности, он мог спать на сухих листьях и пить из 
разбитого кувшина. Увеличению числа муридов способствовал тот факт, 
что Накшбанд, судя по всему, не настаивал на непременном личном об-
щении со своими учениками (они могли лишь время от времени видеть 
его во сне и получать от него наставления)24. Он поощрял професси-
ональные занятия горожан (которые принимали суфийское учение, не 
отрываясь в итоге от производства в отличие от того, что происходило с 
адептами других братств, не столь умеренных). 

Как ревнитель правоверия Баха’ ад-Дин, видимо, пришелся по сердцу 
и мусульманским богословам, не видевшим в его наставлениях никакой 
ереси. Поскольку богатство братства накшбандийа со временем увели-
чилось, усыпальница Баха’ ад-Дина стала привлекать к себе множество 
нищих, которых наблюдал там в 1929 г. В.А. Гордлевский и для которых 
во дворе обители устраивались, по его словам, особые «конуры». Как 
писал Гордлевский, «для жителей Бухары Бахауддин превратился в бо-
жество», что могло произойти только вследствие действительно неорди-
нарных достоинств этого человека. Неизвестно, как относился Баха’ ад-
Дин к народным празднествам (таким как Праздник роз — гул-и сурх) 
и массовым угощениям странствующих дервишей (дарвишана), но из 
источников выясняется, что эти торжества стали неотъемлемой частью 
жизни его обители, в которой был разбит большой розовый сад25.

Баха’ ад-Дина по отношению к ученикам нельзя назвать ни строгим, 
ни слишком мягким. Он разрешал задавать вопросы наставнику только 
начинающим муридам. Накшбанд не порицал чтение суфийских стихов 
на фарси и иногда даже сам декламировал строки персидских поэтов26. 
Мурид должен был повиноваться шайху во всем, подражать его мисти-
ческим состояниям и образу жизни. Баха’ ад-Дин призывал вести себя 
наедине с самим собой и на людях одинаково, то есть без лицемерия.

Наиболее известным положением учения Накшбанда, о котором пос-
тоянно упоинают его агиографы, стало халват дар анджуман («затвор-
ничество в миру»). Так, последователь братства накшбандийа узбекс-
кий поэт ‘Али Шир Нава’и в трактате «Наса’им ал-махабба» обращает 
внимание именно на то, что Накшбанд проповедовал жизнь в сообщес-
тве, в общении с людьми, а не в уединении27. Агиограф Абу-л-Мухсин 
Мухаммад рассказывает, что Баха’ ад-Дин по возможности избегал при-
глашений в дома знати. Однажды его позвал на прием правитель Герата 
Малик Хусайн, но шайх так и не притронулся к поставленным перед 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



289

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

ним многочисленным кушаньям. На вопрос обиженного падишаха, по-
чему он отказывается отведать его угощения, Накшбанд отвечал, что 
эти кушанья не добыты трудом самого повелителя и, значит, не являют-
ся чистыми (халал)28. 

В житийной литературе с восхищением описываются бессребре-
ничество Баха’ ад-Дина, его постоянные посты, прислуживание соб-
ратьям за столом и то, что он ухаживал за верховыми животными, на 
которых приехали его гости. Туркменский поэт XVIII в. Суфи Аллайар 
восхваляет в своей книге «Сабат ал-‘аджизин» смирение Накшбанда, 
которого один из недоброжелателей (аван) однажды ударил по лицу, так 
что кровь потекла по щекам шайха и окрасила его бороду в красный 
цвет. Шайх простил грубияна, и тот сразу же раскаялся и со слезами 
стал превозносить кротость святого. Известен и рассказ о том, как Нак-
шбанд стал гладить пятки своему ученику Мухаммаду Парса, спавшему 
«под большим цветком» после утомительного труда на постройке дома 
(хашар), чтобы доставить ему удовольствие и выказать свое одобре-
ние29. Несколько странной кажется история о летающем юноше, кото-
рый «шел по воздуху, прыгая с места на место, как птичка», и отвлек 
муридов Баха’ ад-Дина от работы. Шайх сказал ученикам, что они не 
должны обращать внимания на такие вещи, сосредоточившись на своей 
вере в наставника, а затем заставил их корзины с землей летать в возду-
хе, чтобы показать, что такие дела для него — сущий пустяк30.

В некоторых историях Баха’ ад-Дин уподобляется пророку Мухамма-
ду. Поскольку шайх не может приказать муриду ничего плохого, все его 
приказания, даже самые на первый взгляд необычные, должны испол-
няться не раздумывая. Шайху служили не только люди, но и животные, 
которые наказывали его обидчиков или тех, кто поступил по отношению 
к нему невежливо.

Баха’ ад-Дин был весьма общительным при жизни, и даже лежа на 
смертном одре, он собрал вокруг себя многих сподвижников и успел по-
говорить с каждым из них31. Накшбанд умер в 791/1389 г. в одном из ка-
раван-сараев Бухары, где он снимал для себя комнату, и был погребен в 
своем саду. Над его могилой был возведен мавзолей. Его преемник ‘Ала 
ад-Дин ‘Аттар возглавил общину его последователей и распространил 
его учение в разных областях, в том числе в Герате и в Чаганиане (ны-
нешнем Западном Таджикистане)32.

Прошли века, и последнее пристанище знаменитого суфия стало 
одним из самых знаменитых святых мест Средней Азии. Троекратное 
посещение мазара Баха’ ад-Дина заменяло для мусульман паломничес-
тво в Мекку (хадж). Население дореволюционной Бухары традиционно 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



290

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

посещало мазар, каждую среду на его территории устраивались базары. 
По Каршинской дороге на поклонение Баха’ ад-Дину пребывал сам эмир 
Бухары, кроме того, он всегда заезжал на мазар при переезде в Карши и 
обратно. На полпути между Бухарой и Баха’ ад-Дином эмир Музаффар 
ад-Дин (1860–1885) выстроил загородный дворец Шир-Бадан33. 

«К могиле Ходжа-Богаеддина ежегодно стекаются сотни тысяч бого-
мольцев со всех сторон Средней Азии. Для жителей священной Бухары 
это маленькое паломничество составляет душеспасительную прогулку. 
Движение между городом и кишлаком настолько значительно, что у ма-
зарских ворот содержится постоянно более ста ослов и несколько десят-
ков извозчичьих арб, которыми не имеющие собственных перевозочных 
средств бухарцы пользуются для того, чтобы съездить в Богаеддин и об-
ратно. Кроме того, по дороге к этому местечку и на пути от него можно 
всегда встретить множество пешеходов и конных мусульман, едущих на 
богомолье и возвращающихся с него»34. Согласно сведениям индийско-
го путешественника начала XX в. ‘Абд ар-Ра’уфа, в самой Бухаре вмес-
то призыва «О Боже!» постоянно слышно «О Баха’ ад-Дин!»35

Мазар Баха’ ад-Дина с XIX в. привлекал внимание ряда путешес-
твенников и исследователей: Н.В. Ханыкова в 1841 г., А. Вамбери в 
1863-м, Л.Ф. Костенко в 1870-м, В.В. Крестовского в 1883-м, П.П. Шу-
бинского в 1892-м; Н. Ситняковского в 1900-м, В.А. Гордлевского в 
1929-м. Наконец, в начале XXI в. появились статьи Е.Г. Некрасовой, 
посвященные архитектурному ансамблю Баха’ ад-Дина и Х. Тураева об 
историческом музее Баха’ ад-Дина, открытом на территории мазара36. 
Записки путешественников и исследователей Бухарского ханства редко 
обходились без упоминания о мазаре. Наиболее подробный очерк оста-
вил В.В. Крестовский. Также большое значение имеет научная статья 
Н. Ситняковского. Описание В.А. Гордлевского позволяет проследить те 
изменения, которые претерпел мазар после революционных лет. Нам не 
удалось обнаружить исследований мазара в последующие годы, вплоть 
до работ Е.Г. Некрасовой и очерка Х. Тураева37. Предлагаемое читателю 
авторское описание проведено по наблюдениям ноября 2007 г.

Расстояние до мазара составляет около 10 км. Е.К. Мейендорф, ви-
димо, был первым, кто привел достоверные данные о расстоянии между 
мазаром Баха’ ад-Дина и Бухарой — 1 фарсах. А.А. Семенов определяет 
расстояние в 10,5 км, Ханыков — в 9 верст, Шубинский Ч в 8, Гордлевс-
кий — в один таш (9 км), Некрасова — в 10 км38. Дорога к мазару про-
ходит со стороны восточных Наубехарских (позже Махарских) ворот39. 
Он располагается в селении Каср-и арифан («Замок познавших [Бога]») 
(ныне — Касри Орифон Каганского района), около которого был похо-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



291

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

ронен Баха’ ад-Дин. Согласно преданию, селение носило название Каср-
и хиндуван («Замок индийцев»), его переименование вследствие рож-
дения тут мусульманского святого предсказал еще до рождения Баха’ 
ад-Дина знаменитый шайх Баба Саммаси, ставший позже его учителем, 
история с названием которого приведена выше40.

Крестовский описывает мазар как «небольшое местечко с двумя, 
тремя дворами, несколькими чайна-хане и небольшим базаром». Со-
гласно П. Шубинскому, «кишлак Богаеддин по наружному виду мало 
отличается от остальных местечек этого рода в Средней Азии. Более 
или менее обширные глиняные дома, обращенные… жилыми частями 
внутрь дворов, несколько небольших мечетей, с десяток чайхана и че-
тыре заезжих дома для богомольцев, — все это утопает в зелени абрико-
совых, тутовых, таловых и других деревьев»41.

У западной и южной стен располагается небольшое кладбище Ма-
зар-и Шариф, которое окружает со всех сторон двор, где находится 
гробница святого. При кладбище находится ханака с несколькими мече-
тями, медресе, построенное Данийар-беком (Данийал-беком) и сад Сай-
ми-гулисурх, «где культивируются прекрасные розы и бывает раз в год 
большое весеннее гуляние, когда розы только что распустятся». Тогда, 
чтобы полюбоваться кустами роз разных сортов, туда съезжалась вся 
Бухара и эмир со своим двором42. Так описывается апрельский праздник 
гул-и сурх («красных роз»), реликт доисламских верований на терри-
тории Средней Азии. Все население этого места состояло из потомков 
Баха’ ад-Дина, носящих титул ходжей. Лишь они имели право селиться 
у его могилы.

При подъезде к кишлаку Баха’ ад-Дина путешественники конца 
XIX в. замечали развалины какого-то огромного здания — мечети либо 
караван-сарая, воспоминаний о котором уже не осталось43. Главные во-
рота (дарваза-хана) раньше располагались на западе. В них было встав-
лено поперечное бревно на высоте половины человеческого роста, так 
что войти в них можно только на коленях. Как пояснили спутникам 
Крестовского, «да не внидет никто в святое место с дерзновенно подня-
той головой, но всяк да преклонится до земли в преддверии гробницы 
святого»44. Перед главными воротами было принято снимать обувь. Ко 
времени Гордлевского бревно уже было ликвидировано, а обувь снима-
ли только у ворот, ведущих непосредственно к самой гробнице45.

От ворот начинался длинный проход, вымощенный булыжным кам-
нем. По его бокам располагались сплошные ряды низких мазанок (Крес-
товский), или имаретов (Гордлевский). «Все это серо, закопчено, грязно 
и либо голо, либо наполнено каким-то отребьем и лохмотьями, вообще 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



292

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

неприглядно в высшей степени»46. Главной «достопримечательностью» 
этого места были знаменитые местные нищие, которых по сведениям 
Шубинского, в кишлаке было несколько сотен47. 

Крестовский весьма экспрессивно описывал их следующим образом: 
«Весь проход по обе стороны усеян тесными группами нищих — слепых, 
калек, убогих и паршивых. Тут вы встречаете стариков и детей разных 
возрастов, и молодых женщин, и безобразных старух с открытыми лица-
ми. И тут же, к удивлению, между действительно убогими, протягивают 
к вам руки за подаянием здоровенные, мускулистые парни лет двадцати, 
тридцати, которым бы только работать да работать, а они милостыню 
клянчат. Вся это орава разными голосами скороговоркой канючит, ноет 
и верещит вам в уши на известный нищенский речитатив и тянется за 
подаянной монеткой… Но Боже избави подать им что-либо! Чуть только 
увидят, что вы дали одному, на вас тотчас же со всех сторон нахлынут 
целые шайки и, обступив вплотную, затолкают, затискают, чуть с ног не 
сшибут, чуть не разорвут вас на части, а руки уж наверное исцарапают. 
Все это с лютою жадностью напирает один на другого, отстраняет и 
давит друг друга, продирается вперед, тычется к вашему лицу с заско-
рузлыми, грязными ладонями, выставляя напоказ свои зияющие раны 
и смердящие язвы, хватает вас за руку, чтобы разжать пальцы и вынуть 
из горсти мелкие монетки и при этом галдит, орет и вопиет немилосер-
дно… Это не люди, а какая-то стая голодных псов, среди которых мы 
вдруг появились с костью. Здоровенные парни, как наиболее сильные, 
отталкивали калек, стараясь сами заступить на их место, и если какая 
копейка перепадала действительно убогому, лишенному возможности 
подняться с земли, то здоровяки просто накидывались на такого и отни-
мали деньги грабежом, употребляя тот же прием насильственного раз-
жатия пальцев или душения за горло»48. Ханыков пишет, что после того, 
как посетитель отделывается от нищих и проходит в следующие ворота, 
на него нападают своры мальчишек, пытающиеся завладеть тем, что не 
досталось нищим49.

Яркой иллюстрацией быта нравов местных нищих является случай, 
описанный Крестовским: «Одна старуха подхватила налету медную 
пулу, быстро отправила ее к себе за щеку; но в тот же миг какой-то, 
подметивший это, детина еще быстрее залез пальцем в рот, и сколько 
ни сопротивлялась старуха, сколько ни мотала головой, как ни сжимала 
губы и как ни мычала при этом, — детина все-таки вытащил у нее мо-
нетку»50.

Местные нищие составляли привилегированное общество, жившее 
на доходы от мазара на его территории. Жилье и питание предостав-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



293

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

лялись им бесплатно. Пища для них готовилась в четырех огромных 
котлах и носила название «пища святого»51. Для получения такого мес-
та жительства нужна была протекция одного из местных. Пристройка 
новых жилищ и увеличение числа нищих за счет новоприбывших не 
допускались. Поэтому одобренному «кандидату» приходилось ждать 
смерти одного из местных, чтобы поселиться в его жилище52. Видимо, 
уже после установления советской власти знаменитые жилища нищих 
были снесены, нищих стало намного меньше, так что они, по свидетель-
ству Гордлевского, умещались около ворот, ведущих на главный двор. 
Он также упоминает кашкули, куда нищие собирали монеты. Видимо, к 
его приезду прежний ажиотаж, царивший в рядах просящих подаяние, 
остался в прошлом, и этот процесс приобрел более цивилизованные чер-
ты53. Неизвестно, когда после упадка мазара начался отток из кишлака 
знаменитых нищих. Теперь их здесь совершенно не осталось. В начале 
XX в. на этом месте располагался хозяйственный двор с конюшнями и 
подсобными помещениям54.

За вторыми воротами с облицованным мрамором фасадом начинался 
второй двор55. По свидетельству Гордлевского, он был намного чище, 
вымощенная узкая дорожка «тянется далеко и психологически подго-
товляет у паломника благоговейное настроение»56. В этой части ансамб-
ля располагались две небольшие мечети и медресе Данийар-бека — кра-
сивое здание и с точки зрения европейца, как отмечал Крестовский57. 
В медресе было 36 комнат, в каждой из которых проживали по два-три 
ученика58.

В юго-западной части ансамбля, слева, со стороны старой дороги, 
располагался старый некрополь. Здесь находятся могилы Шайбанидов, 
Аштарханидов, потомков Баха’ ад-Дина, знаменитых бухарских полко-
водцев, министров и общественных деятелей. Кладбище представляло 
собой пространство, усеянное могильными плитами из серого мрамора. 
Там же находилось много гробниц из кирпича, облицованного алебас-
тром. Согласно результатам археологических раскопок, первые захоро-
нения возникли на территории мазара, видимо, уже после смерти Баха’ 
ад-Дина59.

«Первый слой кладбища, уже вскоре после смерти Богаеддина, был 
занят рядами благочестивых поклонников святого, пожелавших сделать 
его местом своего вечного упокоения. Для того чтобы иметь возможность 
хоронить тут новые поколения, пришлось делать над старыми могила-
ми искусственные насыпи. Чтобы последние не осыпались, выводился 
обыкновенно каменный четырехугольник, более или менее обширных 
размеров, внутри которого в каменном склепе клали тело покойника. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



294

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

Рис. 1. Генеральный план мазара 
(по Н. Ситняковскому).

Рис. 2. Вход на территорию мазара.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



295

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

Рис. 4. Мечеть Хакима-кушбеги с минаретом перед ней, справа — 
ханака ‘Абд ал-‘Азиз-хана, слева — гостиница (медресе).

Рис. 3. Большой хауз, вид на музей Баха’ ад-Дина.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



296

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

Рис. 5. Минарет 
перед мечетью 

Хакима-кушбеги.

Рис. 6. Поваленное тутовое дерево на краю большого хауза.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



297

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

Рис. 7. Айван на территории хазиры Баха’ ад-Дина.

Рис. 8. Дахма Баха’ ад-Дина.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



298

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

Рис. 9. Надгробный камень у дахмы Баха’ ад-Дина.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



299

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

Рис. 10. Сак-хана.

Рис. 11. Вид на хазиру Баха’ ад-Дина со стороны кладбища.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



300

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

Рис. 12. Кладбище около хазиры.

Рис. 13. Вид на Дахма-йи Шахан.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



301

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

Рис. 14. Южный вход на территорию мазара.

Рис. 15. 
Дерево 

с тряпочками 
на ветках 

на территории 
мазара.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



302

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

Рис. 16. 

Рис. 17. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



303

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

Рис. 18. 

Рис. 19. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



304

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

Рис. 20. 

Рис. 21. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



305

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

Рис. 22. 

Рис. 23. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



306

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

Рис. 24. 

Рис. 25. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



307

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

Рис. 26. 

Рис. 27. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



308

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

Рис. 29. 

Рис. 16–29. Экспонаты Исторического музея Баха’ ад-Дин Накшбанд

Рис. 28. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



309

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

Сверху все засыпалось землей, плотно утрамбовывалось, и воздвигался 
памятник. Над этими могилами устраивались новые насыпи. Таким об-
разом, с течением времени образовывалось кладбище в несколько яру-
сов, заключающее между своими каменными стенами целые поколения 
обитателей священной Бухары и потомков Ходжа-Богаеддина»60.

Самая знаменитая часть кладбища носит название Дахма-йи Шахан 
(«дахмы правителей»). Здесь располагаются захоронения Шайбанидов и 
Аштарханидов (Джанидов). В южной части комплекса с запада на вос-
ток находятся дахмы Имам-кули-хана (1153, либо 1154, либо 1611–1642), 
‘Абд Аллах-хана II (1583—1598) и т.н. дахма Шайбани. Севернее распо-
лагаются дахмы женщин-аштарханидок, Субхан-кули-хана (1680–1702), 
‘Убайд Аллах-хана (1702–1711). Три аштарханидские дахмы были возве-
дены одновременно с Субхан-кули-ханом (1680–1711). Женская дахма со-
стоит из шести частей, соединенных между собой проемами, перекрыты-
ми куполами. Внутрь гробницы с кровли ведет лестница. Часть гробниц 
Аштарханидов отреставрирована61. Группы паломниц к Баха’ ад-Дину 
после поклонения святому проходят на кладбище и спускаются в женс-
кую дахму. На кладбище они оставляют зажженные свечи и деньги.

Особо выделялась гробница ‘Абд Аллах-хана II. Вот как его описы-
вает Крестовский: «…памятник, имеющий форму квадратной ограды, 
сажень около двух в длину и столько же в вышину, так что в целом он 
походит на куб, увенчанный сквозною каменною балюстрадой. Как ре-
шетка балюстрады, так и сама ограда сложены из больших, грубо об-
тесанных кусков серого мрамора и какого-то крупного зернистого, с 
блестящим изломом на поверхности, черного камня. Ограда доверху 
наполнена землей»62. Скромность этой гробницы, по словам путешес-
твенников, бросалась в глаза и не соответствовала масштабу личности 
‘Абд Аллах-хана II63. Ныне эта часть ансамбля совершенно заброшена. 
Две небольшие мечети и медресе разрушены.

Слева от прохода, как свидетельствуют путешественники, распо-
лагается мавзолей Данийар-бека, всевластного наместника (аталыка) 
последнего Аштарханида Абу-л-Гази (1758–1785) и реального влады-
ки Бухары, — четырехстороннее сооружение из обожженного кирпича 
с мавританским порталом и куполом. Он был выстроен из обожжен-
ного, неоштукатуренного кирпича64. Это ханака ‘Абд ал-‘Азиз-хана 
(1540–1550) — это не только самое большое здание на территории 
комплекса, но и самая большая ханака в мире (периметр основания — 
42,5 × 38 м). 

Здание выделяется не столько своими размерами, сколько оригиналь-
ной архитектурой — многочисленными арками. Небольшой изящный 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



310

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

купол опирается на две мощные арки. Изящество зданию придают сим-
метричные порталы. Внутри располагается большой зал со сводчатыми 
нишами, продолжающимися в виде арочных входов. На фасадах выде-
ляются своеобразные двухэтажные лоджии — это выходы молельных 
комнат (худжр)65. Несмотря на то что старая декорация давно облетела 
и фрагмент майолики остался только с западной стороны, ханака произ-
водит незабываемое впечатление воздушного замка. Возникает ощуще-
ние, что это одно из самых изящных зданий из тех, что можно увидеть 
в Бухаре и ее пределах.

Перед ханакой в конце XIX — начале XX в. построили невысокий 
минарет и гостиницу из нескольких комнат66. Гостиница представляет 
собой небольшое, но запоминающееся своей гармоничностью и неброс-
ким изяществом сооружение.

Хазира (огораживающая стена), опоясывающая гробницу Баха’ ад-
Дина, была выстроена в XVI в. по распоряжению ‘Абд ал-‘Азиз-хана, 
одновременно с описанной ханакой67. Путешественники XIX в. описы-
вали ее как высокую белую стену, около которой растут раскидистые де-
ревья. В западной стене располагались старинные резные ворота с дере-
вянными створками, окованными бронзовыми скобами. К концу XIX в. 
они были выкрашены зеленой и красной красками, что портило старин-
ную резьбу. Над воротами размещались ряды рогов маралов, туров, оле-
ней, постоянный атрибут среднеазиатских мазаров. Внутренний двор 
четырехугольной формы протяженностью около 50 шагов был вымощен 
квадратной кирпичной плиткой-шашкой68. До настоящего времени со-
хранилась лишь западная часть хазиры — кирпичная стена с арочными 
нишами и порталом над входом. К стене прикреплены кондиционеры, 
что значительно портит величественный вид сооружения.

С юга и севера его ограничивали две мечети, с запада и востока — 
стены. Мечети соединялись галереей — расписным айваном с навесом 
на резных колоннах, устланным дорогими коврами. К его потолку были 
подвешены бронзовые, серебряные и хрустальные люстры старинной 
работы, которые зажигались во время богослужений. По словам Шу-
бинского, с роскошным видом террасы дисгармонировали грубые гра-
вюры с изображениями Мекки и Медины, прибитые к расписным сте-
нам69. В настоящее время старый облик айвана реконструирован, вплоть 
до свисающих металлических, по виду латунных, люстр. Правая мечеть 
Хаким-кушбеги была украшена лепкой из алебастра и росписями на 
потолке и по фризам. Позже росписи стерлись и были восстановлены 
совсем недавно. Левая мечеть ‘Абд ал-‘Азиза, лишенная украшений, до 
настоящего времени не сохранилась. Крестовский свидетельствует, что 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



311

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

часть купола в XIX в. не была достроена либо обрушилась. В остальном 
мечети были очень похожими и запоминались исключительно своей де-
ревянной колоннадой70.

В записках путешественников не упоминается мечеть Музаффар-
хана. Как и мечеть Хакима-кушбеги, она представляет собой каркасное 
сооружение. По своему положению примыкает к восточной стороне 
кладбища и к северному торцу поминальной мечети. Имеется указание, 
что обе мечети были сооружены в XIX в.71 Однако мечеть Хакима-куш-
беги была построена раньше.

За восточной стеной начинались угодья, принадлежащие мазару, — 
сады и поля72. Ныне здесь проходит шоссе. С западной стороны, за 
кладбищем, располагаются колхозные поля, от которых территория ма-
зара отгорожена кованной узорчатой оградой. Черный вход с обратной 
стороны проходит под куполом, установленным, видимо, не так давно. 
К нему ведут две мощеные дорожки, межу которыми расположен ряд 
современных фонарей, по краям растут молодые туи.

В XX в. архитектурный облик мазара существенно изменился. Поя-
вился новый вход с востока, оформленный монументальным порталом 
с двумя арками. Дорога к ансамблю представляет собой ряд мощеных 
плиткой дорожек, по бокам которых расположены белые стилизованные 
фонари, появившиеся, видимо, уже после образования суверенного Уз-
бекистана. Из числа новостроек выделяется Исторический музей Баха’ 
ад-Дин Накшбанд, стоящий на берегу хауза, открытый в 1993 г. в честь 
675-летия Баха’ ад-Дина. Музей одновременно посвящен истории нак-
шбандийского братства на территории Узбекистана. Это единственный 
в мире музей среднеазиатского суфизма. 

Личные вещи дервишей (халаты, рубища (хирка), обувь, колпаки (ку-
лахи), чаши для подаяния (кашкули), посохи, молитвенные четки) пере-
межаются с уцелевшими экспонатами старого мазара: панджи, бунчуки, 
масляные светильники, кумганы, надгробия, резные двери, рога архара, 
возможно, украшавшие раньше гробницу самого Баха’ ад-Дина, пеналы 
(каламданы), подставки под книги (лаухи), предметы кухонной утвари. 
Многие экспонаты не имеют отношения к истории мазара и привезе-
ны из разных святилищ и исторических памятников Бухары, например, 
деревянное надгробие Сайф ад-Дина Бахарзи, знаменитая деревянная 
надпись медресе Улугбека XV в. «Стремление к знаниям — обязанность 
каждого мусульманина и мусульманки», большие деревянные четки из 
ханаки ходжи Зайн ад-Дина. Здесь же миниатюры и листы старых ру-
кописей, макеты некоторых среднеазиатских святилищ (мавзолеев ход-
жи Ахмада Йасави в Туркестане, мечети ходжи Хизра в Самарканде). 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



312

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

Также экспонируются номера газеты «Накшбандия», издающиеся при 
научном центре архитектурного комплекса.

Центральная витрина посвящена самому Баха’ ад-Дину. Спра-
ва висит его биография, слева — три правила: временная остановка 
(контроль за времяпрепровождением) (вукуф-и замани); остановка для 
исчисления (контролирование зикра) (вукуф-и ‘адади); приостановка 
сердца (представление своего сердца с изображенным на нем именем 
Бога, поскольку в нем не должно быть ничего кроме Него) (вукуф-и 
калб). Они добавлены суфием к восьми принципам, разработанным еще 
‘Абд ал-Халиком ал-Гидждувани (ум. в 1220 г.), основателем братства 
тарика-йи хваджаган: припоминание (йадкард); обуздывание [мыслей] 
(базгашт); наблюдение [за мыслями] (нигахдашт); концентрация [на 
Боге] (йаддашт); осознанность в дыхании (хуш дар дам); путешествие на 
родину (внутреннее странствие мистика) (сафар дар ватан); созерцание 
[собственных] шагов (назар бар кидам); одиночество в толпе (халват 
дар анджуман). Вместе они составляют одиннадцать правил братства 
накшбандийа. Следующие витрины посвящены семи ученикам Баха’ 
ад-Дина. Атрибутировать стенд можно по их изречениям, помещенным 
в витрину73.

Недалеко построено несколько столовых, гостиниц, тахарат-хана 
для паломников. Первый двор и баня для паломников были построены 
еще по приказу Наср Аллаха (1826–1860)74. Во дворе незаметно снуют 
паломники. Группа мужчин совершает поклонение огромному повален-
ному тутовому дереву, лежащему на невысоком каменном постаменте 
на северном берегу хауза. Согласно местной легенде — это посох Баха’ 
ад-Дина, воткнутый им в землю и выросший до размеров гигантского 
дерева. Согласно другой легенде, Баха’ ад-Дин вырвал это дерево одной 
рукой и бросил на край хауза, на месте, где оно росло, появился малый 
хауз, располагающийся недалеко от гробницы самого святого75. Палом-
ники, сделав три обхода против часовой стрелки, каждый раз подлезая 
под одну из громадных ветвей, после идут к противоположному концу, 
потирают дерево ладонями и обтирают ими лицо, затем повязывают на 
него лоскут ткани, оставляют мелкие деньги. Исследователи отмечают, 
что особенно часто эта процедура применяется при болезнях спины. 
Больные отрезают и уносят с собой кусочки коры76. Однако совершают 
этот обряд и здоровые люди.

При ближайшем рассмотрении можно увидеть, что дерево обвешен-
ным тряпочками. «Это, конечно, ширк, — вздыхая, гооврит директор 
музея, — но традиция есть традиция, и мы им не мешаем. Но это не-
правильно!»

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



313

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

Параллель этому обряду можно найти на территории мазара Хаджжи 
Бекташи в далекой Анатолии. Там паломники пролезают сквозь узкое от-
верстие в скале, проделанное по легенде самим Хаджжи Бекташем. Пос-
ле ухода Хаджжи Бекташи из Туркестана в Анатолию с мазара Ахмада 
Йасави один из дервишей бросил вслед ему кочергу. Пролетев тысячи 
километров, она упала на место современного селения Хаджжи Бекташ. 
После того как тот добрался до места, он поднял кочергу и воткнул ее в 
землю. Из нее выросло тутовое дерево, которое и ныне стоит во дворе 
мазара. Дерево с обгорелым верхом является объектом поклонения сре-
ди паломников, которые стоят под ним в ожидании ветерка, способного 
осыпать с дерева ягоды — дары Хаджжи Бекташи. Недалеко от дерева 
находится античная колонна, которая пользуется особым вниманием со 
стороны бездетных паломниц. Существует поверье, что обнявшая эту ко-
лонну женщина забеременеет и родит в ближайшее время77.

Еще одно поваленное тутовое дерево лежит на южном берегу хауза, 
перед зданием гостиницы. На него также повязаны ленты. Ленты встре-
чаются и на некоторых деревьях, растущих на территории мазара.

Из века в век в старом мазаре звучит знаменитая притча Руми о трех 
путниках, решивших купить виноград, но произносивших слово «ви-
ноград» на своих языках. Но вместо турка, перса, араба и грека ныне 
рассказывается о русском, англичанине, немце и узбеке — представите-
ли иных народов приезжают в Бухару, а сюжет не меняется.

Гробница Баха’ ад-Дина, где он покоится вместе со своим отцом Бур-
хан ад-Дином, находится за третьими воротами, в юго-восточной части 
комплекса. Ко времени Гордлевского обувь снимали уже только перед 
ними. Он же отметил наличие еще одних южных ворот, своеобразного 
черного хода78.

Погребальная дахма была сооружена в XV в.79 Судя по описаниям, 
вид гробницы претерпел существенные изменения. Только квадратный 
фундамент, сложенный из грубо обтесанных мраморных плит, остался 
прежним. Гордлевский пишет, что с востока и юга гробница была окру-
жена низкой каменной решеткой, разукрашенной ажурными арабеска-
ми80. Согласно Ханыкову, высота гробницы 2 ½ аршина, по Крестовско-
му — 2, по Шубинскому — 3. Длину каждой стороны Ханыков и вслед 
за ним Крестовский определяют в 12 шагов. В головах гробницы распо-
лагается глыба из белого мрамора, а с противоположного конца вделан 
черный камень санг-и мурад («желанный камень»)81. Справа и слева в 
гробницу были вставлены плиты из черного камня. Слева располагалась 
связка бунчуков, в головах — большой бунчук, подвешенный под боль-
шим полым металлическим яблоком, звенящим от его колебаний82. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



314

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

Гордлевский отмечает наличие двух шестов (тугов) с выцветшими зна-
менами, к одному столбу был привязан колокольчик. Бунчука и металличес-
кого яблока к этому времени уже не было. Ближе к западной стороне над 
решеткой поднимался столбик, украшенный накшбандийским таджем. 
Посередине южной стороны располагался каменный фонарь (чираг-хана). 
Уже во времена Гордлевского он не использовался и его заменял застеклен-
ный светильник. За оградой лежала куча рогов-приношений, украшенных 
тряпочками. По сообщению информанта Гордлевского, «прежде вешали 
головы животных — буйволиные, оленьи и т.д., а кто победнее, очевидно, 
бараньи». Однако у Крестовского этот примечательный факт не упоминает-
ся. Тряпочки были повязаны и на дереве, растущем у гробницы83. Вамбери 
также упоминает метлу, которой до этого подметали святилище в Мекке. 
Согласно его сведениям, неоднократно гробницу пытались накрыть кры-
шей, но каждый раз она рушилась — святой «любил» свежий воздух84.

В настоящее время гробница заново облицована мрамором, навер-
шие украшено изящной резной каменной балюстрадой85. На месте чер-
ного камня стоит надгробный белый камень с эпитафией на арабском, 
рядом с которым кладут приношения.

Рядом с гробницей по настоящее время располагается священный 
источник. Причем на фоне грязной бухарской воды, полной болезне-
творных бактерий, возбудителей, в источнике вода была чистой и вкус-
ной. Паломники доставали ее черпаками. Хорошее качество этой воды 
сохранилось до сих пор. Невдалеке от гробницы располагался хауз, об-
ложенный плитами, на краю которого стоял каменный киоск (сак-хана) 
с небольшим водоемом внутри, помещавшемся в большом чане. Ко вре-
мени Гордлевского хауз уже пересох86. Ныне он вновь наполнен водой. 
Отреставрированная сак-хана с четырьмя каменными колоннами по бо-
кам украшена майоликой.

Рядом с гробницей Баха’ ад-Дина, со стороны хауза, стоят деревян-
ные суфы. Ряд суф опоясывает тутовое дерево, ближе всего располагав-
шееся к гробнице.

Паломники, устремляющиеся группками на территорию хазиры те-
перь с северных ворот, представляют собой весьма разнообразную пуб-
лику. В большинстве своем это жители Бухары и ее пригородов. Среди 
традиционных халатов-чупанов мелькают костюмы — видимо, столич-
ные жители приехали поклониться почитаемому святому. Большинство 
паломников — женщины. Поклонившись Баха’ ад-Дину, они устремля-
ются в сторону кладбища — к дахме аштарханидок.

Каждый день на территории нескольких кухонь (ош-хана) паломни-
ки режут баранов и варят шурпу. Е.Г. Некрасова специально пишет о 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



315

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

строгом запрете зажигать на мазаре ритуальный огонь87. Можно пред-
положить, что подобные практики могли иметь место в период советс-
кой власти, в условиях ослабленного религиозного контроля, как форма 
женской религиозности88.

Вдоль южной стены по направлению к главным воротам располага-
ются семь гробниц любимых учеников Баха’ ад-Дина с двускатным, за-
кругленным по сторонам алебастровым верхом. Раньше у их изголовий 
находился большой помост, устланный паласом, на котором под длин-
ным навесом важно восседали семь шайхов. «Пред каждым из них ле-
жит по небольшой кучке медных, серебряных и золотых монет, которые 
с утра, с приходом сюда на дежурство, они выкладывают из собствен-
ных карманов в виде приношения, якобы собранного от доброхотных 
деталей уже сегодня, и тем приглашают новых посетителей к дальней-
шим пожертвованиям»89.

Передача земельных участков в вакф гробнице святого значительно 
увеличила благосостояние мазара. Особенно известно пожертвование 
Данийар-бека, зафиксированное в 70-х гг. XVIII в. Документ, передаю-
щий ряд земельных участков в вакф мавзолею, мечети и медресе, экспо-
нируется в музее Баха’ ад-Дина. Его потомки раньше сдавали место, где 
располагается мазар, в аренду 32-м шайхам, членам общины, за 11 000 
тенге (= 2200 руб. на период конца XIX в.) в год (по сведениям Шубинс-
кого, 12 000 тенге = 2400 руб.). Сумма распределялась между жителями 
Мазар-и Шариф. Потомки же были обязаны содержать мазар в чистоте. 
Шайхи-«арендаторы» получали доход от паломников, назначая по семь 
человек, ежедневно сидящих на помосте при гробнице святого. Кроме 
этого, они получали щедрые отчисления от еженедельных базаров, про-
водившихся на территории мазара. В один из таких базарных дней сюда 
приехал Гордлевский, но ко времени его посещения это важное ранее 
действо уже не отличалось многолюдностью90.

Каждый паломник был обязан положить к ногам шайхов не менее 
семи пул за прикосновение к санг-и мураду и воду из святого источника. 
Последний отдавался за отдельный откуп одному из потомков святого, 
он же получал подношения за воду из хауза и сак-хана. Отдельные до-
ходы приносило кладбище, на котором изъявляли свое желание быть 
похороненными самые знатные и состоятельные горожане. При этом за 
кладбищенскую землю не было определенной цены, и стоимость каж-
дый раз определялась по соглашению с покупателем, который, как пра-
вило, не скупился91.

Выручка, собираемая шайхами, подсчитывалась непосредственно у 
святого места, без стеснения. По воспоминаниям Гордлевского: «В воз-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



316

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

духе стоит брань — духовенство думает только о наживе. Я наблюдал и 
на базаре, как кышлачник просил шайха помолиться. Воздев руки, шайх 
что-то прошептал, а когда крестьянин дал ему монету, он грубо требо-
вал еще и раза два выдергивал у него из ладони деньги»92.

Крестовский описал и другую наглядную историю подачи подноше-
ния шайху: «Зная, что по осмотре гробницы придется сделать прино-
шение “в пользу святого”, я еще в Бухаре отложил в особый мешочек 
пятьдесят новеньких четвертаков, из числа отпущенных мне при отъез-
де из ташкентского казначейства. Теперь я положил этот мешочек перед 
старшим шайхом, занимавшим первое, ближайшее к гробнице место. 
Он неторопливо развязал его и пересчитал монеты. Остальные внима-
тельно следили за ним глазами, словно опасаясь, как бы он ни скрал 
чего-либо в свою пользу. Пересчитал шайх деньги и вдруг не совсем-то 
довольным тоном обращается к нашему эсаул-баши с какими-то объяс-
нениями, словно тут недоразумение какое вышло и он заявляет претен-
зию на что-то. Спрашиваю у эсаул-баши через переводчика в чем дело.

— Да вот шайх заявляет, что надо еще шесть монет добавить.
— Почему это “надо”?
— А для того, чтобы выходило число семь.
— Ровно ничего не понимаю. Какое число семь? И почему именно 

семь?
— Потому что число семь угодное святому Богуеддину.
— Опять-таки ничего не понимаю. Что значит “угодное святому”?
— Это значит, что Богуеддин любит число семь.
— Любит?.. Гм!.. Почему же это он его “любит”?
— А потому что оно всегда имело большое значение в его жизни.
— То есть?
— То есть он родился в седьмом веке Геджры, в седьмом месяце 

года, в седьмой день недели, в семь часов дня; на седьмом году жизни 
изучил уже весь Коран, семь лет поучал как духовный наставник и сем-
надцати лет скончался, оставив по себе семь главных учеников, которые 
и погребены тут, с ним рядом в семи могилах.

— Прекрасно, но все-таки почему я должен добавить еще шесть мо-
нет? Такса есть у них на это какая-нибудь что ли?

— Нет. Таксы не имеется, каждый жертвует по возможности, но так, 
чтобы в эту жертву непременно входило число семь, то есть надо по-
ложить либо единожды семь монет, либо дважды — семь, либо триж-
ды — семь, словом, чтобы все по семи выходило.

— Да тут у меня не дважды и не трижды, а все семь-семью выходят, 
да еще с лишком.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



317

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

— Вот, вот оно и есть! — обрадовался эсаул-баши, видя, что я как 
будто начинаю нечто понимать. — Оно и есть, тюря! В этом-то излиш-
ке и все дело. Если бы тюря положил ровно семью-семь, то есть сорок 
девять монет. Все было бы как следует; но тюря дал пятьдесят — одной 
монетой больше, — стало быть, по ихнему выходит, что надо добавить 
еще шесть.

Эта наивная наглость показалась мне довольно забавной, так что я 
не мог не засмеяться.

— Скажите ему, — порешил я, — что если его стесняет лишняя мо-
нета, пусть отдаст ее в пользу бедных.

— О, тюря! Я уж и то говорю ему, чтобы он прочистил мозги свои, 
так как язык его болтает вздор, а он все свое… ну, не стоит обращать 
на них внимание, они все вообще большие наглецы и к тому же очень 
жадны.

Затем эсаул-баши перевел шайху мое предложение пожертвовать 
излишек в пользу бедных и уже протянул было руку, чтобы изъять из 
кучки лишний четвертак, как вдруг шейх, испуганный возможностью 
такого исхода, забормотав что-то, отрицательно замотал головой и пос-
пешил загородить и прикрыть деньги обеими пятернями — точно на-
седка, защищающая свои яйца.

— Ну, приятель, сотри пыль жадности с зеркала твоего сердца! — 
махнув рукой, порешил со смехом эсаул-баши. — Будет с тебя и того, 
что дали. Будь благополучен»93.

При Мангытах несколько тысяч дервишей по четвергам и воскресе-
ниям отправлялись в Бухару для сбора подаяния94.

Паломничество к Баха’ ад-Дину состояло из поклонения санг-и му-
раду, в ходе которого паломник проводил по нему ладонями, которыми 
затем обтирал свое лицо и бороду. Санг-и мурад являлся заместителем 
черного камня Ка’бы (ал-хаджар ал-асвад). Местные легенды повест-
вовали о его небесном происхождении. Согласно мнению Гордлевского, 
поклонение этому камню может восходить к общетюркской практике 
поклонения дождевому камню (джада)95.

Со стороны кладбища при старой пристройке с резными колоннами 
была устроена ниша с кранами, из которых течет святая вода. Неподале-
ку, в небольшой нише, расположены еще два крана, около которых стоят 
чаши. Паломники в большом количестве набирают воду в пластиковые 
бутылки.

Ко времени посещения мазара Гордлевским, каждый вторник в 
зикрхане (ханаке ‘Абд Аллах-хана) после последней молитвы (хуфта-
йи намаз) совершался тихий зикр, продолжавшийся по четыре часа. Ра-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



318

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

дения совершали около пятидесяти человек. До революции зикр совер-
шался дважды в неделю — по вторникам и пятницам после полуденной 
молитвы и во время рамазана после пятой молитвы до зари96. Все уси-
лия автора узнать у местных жителей, проводится ли зикр сейчас, ни к 
чему не привели. Наш главный информант двусмысленно заметил, что 
накшбандийа, отрицая громкий зикр, вообще не поощряет коллектив-
ных радений, но каждый верующий совершает поминание Бога в своем 
сердце, избегая свидетелей.

Ежегодно осенью день рождения (маулид) Баха’ ад-Дина отмечается 
проведением большой конференции, на которую собираются суфии со 
всего Востока.

Эпилог

Покидая мазар, жертвуем несколько купюр святому. В памяти вновь 
звучат строки из путевых заметок Крестовского: «Я повернулся уже, 
чтобы идти, как вдруг гляжу — наши конвойные казаки раскошелились 
и тоже пресерьезно кладут свои грошики к изголовью гробницы.

— Вы что это, братцы?
— А мы тоже, ваше высокоблагородие, жертвовать, значит, желаем; 

пущай и от нас будет ихнему святому. Ведь он у них Богу-то един, выхо-
дит, так вот за это за самое…

И ничтоже сумняся, от чистого сердца казаки положили каждый по 
серебряной тенге, — нужды нет что святой бусурманский»97.

***

1 О профессии Накшбанда в источниках существуют различные мнения. Некоторые 
считают, что он в юности был кузнецом и наносил тонкий узор по металлу (накш). Другие 
полагают, что его прозвище нужно толковать метафорически, так как в его сердце был 
отпечатан образ (накш) Всевышнего.

2 Мухаммад Амин аль-Курди аль-Эрбили. Книга вечных даров. О достоинствах и пох-
вальных качествах Пути к Богу суфийского братства Накшбандийа / пер. с араб. И.Р. На-
сырова. Уфа, 2000. С. 122–123.

3 Кереньи К. Дионис. Прообраз неиссякаемой жизни. М., 2007. С. 50–59.
4 Шихаб ад-Дин б. бинт амир Хамза. Макамат-и амир Кулал / пер. и предисл. О.М. Яс-

требовой // Мудрость суфиев. СПб., 2001. С. 35–38.
5 Там же. С. 39.
6 Мухаммад Амин аль-Курди аль-Эрбили. Указ. соч. С. 124.
7 Считалось, что к нему перешел колпак ‘Али ‘Азизана Рамитани (ум. в 1316 или 

1321 г.), с которым он лично не встречался.
8 Мухаммад Амин аль-Курди аль-Эрбили. Указ. соч. С. 129–130.
9 Там же. С. 134.
10 Шихаб ад-Дин б. бинт амир Хамза. Указ. соч. С. 92–93.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



319

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

11 Zeki Velidi Togan. Gazan-Han Halil ve Hoca Bahaeddin Nakşbend // Necati Lugal 
armaрanэ. Ankara, 1968. S. 775–784; Jürgen P. Scheche und Herrscher im Khanat Čaganay // 
Der Islam. 67 (1990). S. 278–321; Hamid Algar. Baha’ al-Din Naqshband // Encyclopedia Ira-
nica. T. 3. Р. 433–435.

12 Ди Уис Д. Маша’их-и турк и Хваджаган // Суфизм в Центральной Азии: зарубежные 
исследования / сост. и отв. ред. А. А. Хисматулин. СПб., 2001. С. 227–230.

13 Начиная с XI в. (правление Караханидов) жители Бухары свободно изъяснялись и 
по-персидски, и по-тюркски. Монгольские ханы, разумеется, легче усваивали тюркский 
(чагатайский) язык, менее чуждый им по строю, чем дари.

14 Снесарев Г.П. Реликты домусульманских верований и обрядов у узбеков Хорезма. 
М., 1969. С. 320–322.

15 Книга вечных даров. С. 138–139.
16 Мухаммад Амин аль-Курди аль-Эрбили. Указ. соч. С. 94–104. Окружение Амира Ку-

лаля вообще склонно было воспринимать Накшбанда как недостаточно зрелого суфия, 
снедаемого самомнением (подобным самомнению Иблиса).

17 Юрген Пауль. Доктрина и организация Хваджакан-Накшбандийа в первом поколе-
нии после Баха’ ад-Дина // Суфизм в Центральной Азии. С. 114–199.

18 См.: вступ. статью А.А. Хисматулина к сборнику «Суфизм в Центральной Азии», в 
особенности с. 24–26.

19 Акимушкин О.Ф. Накшбанд // Ислам на территории бывшей Российской империи: 
энциклоп. слов. М., 2006. Т. 1. С. 299–301. Е.Э. Бертельс также отмечал, что «в основе 
учения Накшбанда лежит добровольная бедность… Поэтому он жил за счет своего де-
хканского труда, в кишлаке на своем небольшом участке земли выращивал пшеницу и 
бобы. Дома не имел никакого добра. Зимой спал он на камышах, а летом — на циновке. 
Не было у него никаких слуг» (Бертельс Е.Э. Избранные труды. Навои и Джами. М., 1965. 
С. 113).

20 См.: Раджабов М. Абдуррахман Джами и таджикская философия XV века. Ду-
шанбе, 1968; Муминов И.М. Мирза Бедилнинг фалсафий карашлари. Танланган асарлар. 
Ташкент, 1969. Т. 1; Афсахзод А. Тахаввули афкори Абдурахмон Жомий. Душанбе, 1981; 
Мухаммадходжаев А. Идеология накшбандизма. Душанбе, 1991; Березиков (Насафи) Е.Е. 
Хазрат Бахауддин Накшбандий. Ташкент, 1992.

21 Там же. С. 300. Знаменитое изречение Баха’ ад-Дина, призванное подчеркнуть тер-
пимость Накшбанда, отсутствие у него фанатизма, характерного для некоторых мусуль-
манских богословов того времени, показывающее его отношение к суфийским радениям, 
было сказано им своему ученику Ходже Мусафиру Хоразми, увлекавшемуся сама‘: Ма ин 
кар нами коним ва инкар нами коним («Мы таких вещей не делаем, но и не отрицаем»).

22 Ариф Усман. Крупнейшие суфийские братства Центральной Азии. Самарканд, 1999. 
С. 27 (со ссылкой на «Рашахат» Фахр ад-Дина ас-Сафи).

23 Хашимов М. Религиозные и духовные памятники Центральной Азии. Алматы, 2001. 
С. 60.

24 Семенов А. Бухарский шайх Баха-уд-Дин // Восточный сборник (в честь А.Н. Весе-
ловского). М., 1914. С. 210.

25 Акимушкин О.Ф., Некрасова, Е.Г., Тураев Х. Накшбанд // Ислам на территории быв-
шей Российской империи. С. 301–305.

26 Мухаммад Амин аль-Курди аль-Эрбили. Указ. соч. С. 144–145.
27 Алишер Навои. Асарлар. Ташкент, 1968. Т. 15.
28 Абу Мухсин Мухаммад Бакир. Бахауддин Балогардан. Ташкент, 1993. С. 71.
29 Там же.
30 Там же. С. 155–156.
31 Там же. С. 161.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



320

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

32 В Таджикистане в настоящее время из учеников Баха’ ад-Дина наибольшим почте-
нием пользуется Йакуб Чархи (его усыпальница расположена на окраине Душанбе и стала 
своего рода духовным сердцем таджикской столицы). Любимым учеником и зятем Нак-
шбанда был Ходжа Хасан ‘Аттар, сын ‘Ала ад-Дина ‘Аттара, которого он якобы увидел 
еще в детском возрасте на одной из улиц родного кишлака скачущим верхом на игривом 
молодом бычке (очередной индийский мотив). Баха’ ад-Дин благословил этого прекрасно-
го отрока и пообещал, что когда он вырастет, его верблюда поведут под уздцы правители 
сего мира. Так и случилось. Ходжа Хасан переселился в Герат и стал там распространять 
учение накшбандийа. Однажды султан Шахрух подарил ему молодого верблюда и попро-
сил объездить его. Верблюд стал метаться из стороны в сторону, и испуганный Шахрух 
бросился к нему и схватил его под уздцы, чтобы шайх смог удержаться в седле. Повели-
тель правоверных сам вел верблюда шайха до ворот Герата.

33 Крестовский В.В. В гостях у эмира Бухарского. СПб., 1887. С. 384; Шубинский П. 
Очерки Бухары // Исторический вестник. СПб., 1892. № 10. С. 102.

34 Шубинский П. Указ. соч.
35 Абд-р-рауф. Рассказ индийского путешественника (Бухара как она есть). Самар-

канд, 1913. С. 14. Картина, свойственная для некоторых городов, в черте которых или в 
пригороде находятся захоронения знаменитых суфийских святых (например, культ Джа-
лал ад-Дина Руми в Конье и Хаджжи Бекташа в селении Хаджжи Бекташ).

36 Ханыков Н. Описание Бухарского ханства. СПб., 1843. С. 94–96; Вамбери А. Пу-
тешествие по Средней Азии. М., 2003. 152–153; Костенко Л.Ф. Путешествие в Бухару 
русской миссии в 1870 году. СПб., 1971. С. 44–47; Крестовский В. Указ. соч. С. 377–388; 
Шубинский П. Указ. соч. С. 83–102; Ситняковский Н. Бухарские святыни (Мазар Бага-уд-
дина с планом) // Протоколы заседаний и сообщения членов Туркестанского кружка люби-
телей археологии. 1900. Т. 5. С. 49–56; Гордлевский В.А. Бахауддин Накшбенд Бухарский // 
Избранные сочинения. М., 1962. С. 369–386; Некрасова Е.Г. Архитектурный ансамбль 
Баха’ ад-Дин // Ислам на территории бывшей Российской империи: энциклоп. слов. / сост. 
и отв. ред. С.М. Прозоров. М., 2006. Т. 1. С. 301–305; Тураев Х. Исторический музей Баха’ 
ад-дин Накшбанд // Там же. С. 305–306; Некрасова Е.Г. Комплекс Дахма-и шахан в ансам-
бле Баха ад-Дина (дахма Падшах-биби) // История материальной культуры Узбекистана 
(ИМКУ, ИМКУз) [Ўзбекистон моддий маданияти тарихи / O’zbekiston moddiy madaniyati 
tarixi]. Ташкент; Самарканд, 2002. Вып. 33. С. 256–262. Частично некрополям мазара пос-
вящена монография: Джуракулов М.Дж., Некрасова Е.Г., Ходжайов Т.К. Позднефеодаль-
ные некрополи Бухары как исторический источник. Самарканд, 1991. С. 16–22, 78–85.

37 Следует специально оговориться, что из круга настоящего исследования выпал 
обширный пласт агитационных советских работ (в том числе статей) антирелигиозной 
направленности, издававшихся, как правило, на территории республик Средней Азии на 
русском, узбекском и таджикском языках. Отдельное исследование этих публикаций мо-
жет дать новый материал по месту мазара в религиозной жизни советского Узбекистана.

38 Мейендорф Е.К. Путешествие из Оренбурга в Бухару. М., 1975. С. 114; Семенов А.А. 
Бухарский трактат // Советское востоковедение. М.; Л., 1948. Т. 5. С. 141; Ханыков Н. Указ. 
соч. С. 97; Шубинский П. Указ. соч. С. 83; Некрасова Е.Г. Архитектурный ансамбль Баха’ 
ад-Дин. С. 301; Гордлевский В.А. Указ. соч. С. 369.

39 Гордлевский В.А. Указ. соч.
40 Там же.
41 Шубинский П. Указ. соч. С. 95.
42 Крестовский В. Указ. соч. С. 377.
43 Шубинский П. Указ. соч.
44 Крестовский В. Указ. соч. С. 378.
45 Гордлевский В.А. Указ. соч. С. 370.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



321

Мазар Баха’ ад-Дина вчера и сегодня

46 Крестовский В. Указ. соч.
47 Шубинский П. Указ. соч.
48 Крестовский В. Указ. соч. С. 378–379. На описании нищих останавливаются все 

повествователи (Костенко Л.Ф. Указ. соч. С. 45; Ханыков Н. Указ. соч. С. 95–96; Вамбе-
ри А. Указ. соч. С. 152–153; Шубинский П. Указ. соч. С. 95). А. Вамбери заявляет, что их 
наглость оставляет далеко позади нищих Рима и Неаполя.

49 Ханыков Н. Указ. соч.
50 Крестовский В. Указ. соч. С. 379–380.
51 Шубинский П. Указ. соч. С. 95.
52 Крестовский В. Указ. соч. С. 380.
53 Гордлевский В.А. Указ. соч. С. 370.
54 Некрасова Е.Г. Указ. соч. С. 304.
55 Там же.
56 Гордлевский В.А. Указ. соч.
57 Крестовский В. Указ. соч.
58 Костенко Л.Ф. Указ. соч. С. 46.
59 Некрасова Е.Г. Указ. соч. С. 301.
60 Шубинский П. Указ. соч. С. 96.
61 Некрасова Е.Г. Указ. соч. С. 304. См.: Она же. Комплекс Дахма-и шахан в ансам-

бле Баха ад-Дина (дахма Падшах-биби) // История материальной культуры Узбекистана 
(ИМКУ, ИМКУз) [Ўзбекистон моддий маданияти тарихи / O’zbekiston moddiy madaniyati 
tarixi]. Ташкент; Самарканд, 2002. Вып. 33. С. 256–262.

62 Крестовский В. Указ. соч. С. 380–381.
63 Там же; Шубинский П. Указ. соч. С. 101–102.
64 Крестовский В. Указ. соч. С. 380.
65 Некрасова Е.Г. Указ. соч. С. 301.
66 Там же. С. 304.
67 Там же. С. 301.
68 Крестовский В. Указ. соч. С. 381.
69 Там же. С. 381–382; Шубинский П. Указ. соч. С. 98. Л.Ф. Костенко пишет о при-

крепленных к потолку полутора десятках русских паникадилах (медных, позолоченных 
и хрустальных), свечи в них не зажигают (Костенко Л.Ф. Указ. соч. С. 45). Н. Ханыков 
также пишет о возможном русском происхождении канделябров (Ханыков Н. Указ. соч. 
С. 95).

70 Крестовский В. Указ. соч. С. 382.
71 Некрасова Е.Г. Указ. соч. С. 301.
72 Шубинский П. Указ. соч. С. 98.
73 Подробнее об экспозиции музея см.: Тураев Х. Указ. соч. 
74 Хашимов М. Указ. соч. С. 58.
75 Некрасова Е.Г. Указ. соч. С. 304–305. 
76 Там же.
77 Следует обратить внимание на легенду об образовании источника на месте вырван-

ного Баха’ ад-Дином дерева.
78 Гордлевский В.А. Указ. соч. С. 370.
79 Некрасова Е.Г. Указ. соч. С. 301.
80 Гордлевский В.А. Указ. соч.
81 Ханыков Н. Указ. соч. С. 94; Крестовский В. Указ. соч. С .383. П. Шубинский пишет 

о нескольких вделанных по трем сторонам гробницы камнях, называемых санг-и мурад, 
привезенных по его сведениям из Мекки (Шубинский П. Указ. соч. С. 99).

82 Крестовский В. Указ. соч. С. 383; Шубинский П. Указ. соч. С. 99.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



322

Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин

83 Гордлевский В.А. Указ. соч. С. 370–371.
84 Вамбери А. Указ. соч. С. 153.
85 Некрасова Е.Г. Указ. соч. С. 304.
86 Крестовский В. Указ. соч. С. 383; Гордлевский В.А. Указ. соч. С. 370; Шубинский П. 

Указ. соч. С. 100.
87 Некрасова Е.Г. Указ. соч. С. 304. Вполне возможно, что этот запрет официально 

действовал уже после Великой Отечественной войны после изданий фетв Духовного 
управления мусульман Средней Азии и Казахстана по требованиям Комитета по делам 
религиозных культов о пресечении народных практик, связанных с культом святых и име-
ющих «нешариатский» характер (см.: Терлецкий Н.С. Места паломничества и поклонения 
и доисламские традиции в Центральной Азии // Центральная Азия. Традиция в условиях 
современности. СПб., 2007. Вып. 1. С. 80–81).

88 О поклонении женщин огню как специфической форме религиозности, являю-
щейся отзвуком доисламских религиозных практик на территории Средней Азии, см.: 
Рахимов Р.Р. Коран и розовое пламя (Размышления о таджикской культуре). СПб., 2007. 
С. 258–313. Ср.: Хисматуллин А.А., Крюкова В.Ю. Смерть и похоронный обряд в исламе и 
зороастризме. СПб., 1997. С. 59–61.

89 Гордлевский В.А. Указ. соч. С. 383–384; ср.: Шубинский П. Указ. соч. С. 100.
90 Гордлевский В.А. Указ. соч. С. 370.
91 Ситняковский Н. Указ. соч. С. 49–56; Крестовский В. Указ. соч. С. 384–385; Шубин-

ский П. Указ. соч. С. 99.
92 Гордлевский В.А. Указ. соч. С. 371.
93 Крестовский В. Указ. соч. С. 386–388. А. Вамбери также упоминает о «бесстыдном» 

обычае местных шайхов брать приношения кратные числу семь (Вамбери А. Указ. соч. 
С. 153).

94 Хашимов М. Указ. соч. С. 58.
95 Гордлевский В.А. Указ. соч. С. 375–376.
96 Там же. С. 371.
97 Крестовский В. Указ. соч. С. 388.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



В.А. Прищепова

ТРАДИЦИОННАЯ КУЛЬТУРА НАРОДОВ ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
ПО ФОТОКОЛЛЕКЦИЯМ МУЗЕЯ НАРОДОВЕДЕНИЯ 

В СОБРАНИЯХ МАЭ (1920–1930-е гг.)

Иллюстративный фонд Музея антропологии и этнографии (Кунст-
камера) (МАЭ) по народам Центральной Азии является уникальным 
хранилищем документальных материалов. Значение иллюстративного 
фонда как оригинального и своеобразного историко-этнографического 
источника состоит в том, что содержащиеся в нем материалы несут важ-
ную информацию, наглядно раскрывают те стороны прошлого, которые 
уже безвозвратно исчезли и не нашли отражения в других исторических 
источниках.

В 1954 г. в МАЭ были переданы через Московский институт этно-
графии АН СССР (Ленинградской частью которого был в те годы му-
зей) тринадцать фотоколлекций по этнографии казахов, каракалпаков, 
киргизов, таджиков, туркмен и узбеков из Государственного централь-
ного музея народоведения (Москва)1. В иллюстративном фонде отдела 
Центральной Азии (бывшем отделе Средней Азии и Казахстана) МАЭ 
эти коллекции занимают особое место как отдельный комплекс фото-
снимков. Коллекции объединяет история поступления, не связанная с 
особенностями формирования собраний МАЭ. Фотоколлекции Музея 
народоведения существенно пополнили иллюстративный фонд МАЭ.

До настоящего времени комплекс изображений Музея народоведе-
ния из собраний МАЭ не являлся предметом специального рассмотре-
ния. Автор ставит своей задачей познакомить читателя с этнотемати-
ческой характеристикой этих коллекций, анализом содержащихся в них 
исторических сведений, выделить материалы, касающиеся тех сторон 
национальной культуры, которые сохранились у народов Средней Азии 
и Казахстана в 1920–1930-е гг. и, таким образом, ввести в научный обо-
рот новый источник. Данная статья представляет собой одну из первых 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



324

В.А. Прищепова

попыток сделать эту часть богатейшего иллюстративного собрания му-
зея доступной для этнографов и историков.

Государственный центральный музей народоведения в Москве был 
создан в 1924 г. на основе коллекционных собраний Румянцевского и 
Дашковского музеев. Фонды музея пополнились также экспонатами 
Всесоюзной сельскохозяйственной и кустарно-промышленной выстав-
ки 1923 г. в Москве и коллекциями, которые передали из Исторического 
музея, Государственного музейного фонда и музея бывшего Строганов-
ского училища. Позже Музей народоведения переименовали в Музей 
народов СССР2.

По иллюстрациям путеводителя 1926 г. по Центральному музею на-
родоведения можно представить его выставочные залы, в которых куль-
тура и быт народов нередко были представлены в виде сцен из жизни 
населения. Например, в части экспозиции, посвященной этнографии 
казахов, в одном из залов был смонтирован уголок кочевого аула. Около 
юрты с внутренней обстановкой стояли и сидели манекены, одетые в на-
циональные одежды, изображающие занятие ткачеством. Здесь же при-
сутствовала фигура всадника на верблюде. В другом зале демонстри-
ровалась внутренняя обстановка юрты, в верхней части которой были 
видны купольные деревянные жерди и боковые решетки. Вдоль стен 
установлены сундуки и шкафы со стопками постельных принадлежнос-
тей, накрытые орнаментированными войлочными чехлами. В центре — 
очаг из камней, пол жилища покрывал войлочный узорный текемет. 
Манекены (хотя и не передававшие особенностей внешности казахов) 
были расставлены на выставке в нужных местах: например, женщина 
стояла около кожаного сосуда, из которого виднелась мутовка; в правой, 
женской, половине юрты в колыбели сидел младенец; в центре юрты на 
ковре небольшого размера сидели двое мужчин с пиалами в руках3.

После закрытия Музея народоведения в 1948 г. наследником его кол-
лекционных фондов стал не только МАЭ. Большую их часть переда-
ли в Государственный музей этнографии народов СССР в Ленинграде 
(ныне — Российский этнографический музей)4.

Сначала коротко рассмотрим техническую характеристику фото-
коллекций, в состав которых входит более чем 6500 изображений: стек-
лянных пластинок с негативами (размером 9 × 12 и 13 × 18 см) и пленок, 
а также отпечатков с них. В количественном отношении изображения по 
представленным в них народам распределены следующим образом: по 
узбекам — четыре коллекции, или более 2500 изображений5; по каза-
хам — две коллекции, или более 2300 снимков6. Таджики представлены 
в двух коллекциях, содержащих более 500 изображений7. В состав двух 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



325

Традиционная культура народов Центральной Азии

коллекций по киргизам входит около 500 снимков8. Фотокадры по кара-
калпакам содержатся в одной коллекции9. Снимки по туркменам состав-
ляют две коллекции10.

На основании изучения коллекций и музейной документации (ин-
вентарных книг, описей) выяснилось, что большинство изображений 
поступили в виде стеклянных и пленочных негативов. Судить о содер-
жании коллекций негативов возможно лишь по кратким аннотациям 
описей, составленных в МАЭ. Изучение коллекций Музея народоведе-
ния возможен лишь на основе выборочных сюжетов из пяти коллекций 
отпечатков.

При работе со старыми фотоматериалами, негативами и отпечат-
ками, такими как комплекс рассматриваемых коллекций, необходимо 
учитывать их качество и сохранность. В данном случае большинство 
отпечатков черно-белые, хотя встречаются и более старые по времени 
коричневого цвета. В настоящее время затруднительно дать их полную 
техническую характеристику, вплоть до оценки бумаги, на которой они 
были выполнены (от этого тоже зависит качество отпечатка, что важно, 
если отсутствует негатив), без консультаций специалистов, сотрудников 
аудиовидеолаборатории МАЭ11.

Фотографии пяти коллекций внешне оформлены неоднородно. От-
печатки трех из них наклеены на стандартные паспарту МАЭ12. Воз-
можно, они являются пересъемкой, сделанной в фотолаборатории МАЭ 
во время составления регистрационных описей к коллекциям в начале 
1960-х гг. По краю отдельных отпечатков просматривается поле черного 
цвета. Это происходит, когда переснимают фотографию, хотя это мо-
жет быть отпечаток с негатива с черным полем. В некоторых случаях по 
краю фотографий отчетливо видны следы повреждений, отпечатавшие-
ся с трещин стеклянных негативов. Тогда это свидетельствует о том, что 
отпечатки сделаны с оригинальных негативов. На данном этапе изуче-
ния коллекций невозможно определить, сохранились или отсутствуют 
негативы пяти коллекций отпечатков. Поэтому важна подробная харак-
теристика самих отпечатков.

Фотографии двух из пяти коллекций отпечатков небольшие по раз-
меру (9 × 12 см; 10/11/11,5 × 14/15/16,5 см; 8,5/9 × 11 см). Такие мелкие 
отпечатки при наличии к ним негативов принято называть «контролька-
ми». Если негатив отсутствует, то этот же снимок как единственное со-
хранившееся изображение уже может рассматриваться как фотография. 
В данном случае, при изучении комплекса коллекций Музея народове-
дения мы называем отпечатки всех пяти рассматриваемых коллекций 
фотографиями.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



326

В.А. Прищепова

Снимки этих двух коллекций наклеены на бланки двух видов: «Го-
сударственного центрального музея народоведения» и «Музея народов 
Союза ССР» с указанием коллекционного шифра. Бланки представляют 
собой листы тонкого картона (17 × 24 см), сложенные пополам. Отпе-
чатки наклеены внутри такой обложки-бланка.

На внешней стороне бланков на строчке ниже наименования музея 
расположена таблица, разделенная на клетки, в которых указаны назва-
ния важнейших сведений о коллекциях: «Собиратель», «Местность», 
«Время съемки», «Предмет съемки» (т. е. название кадра). Но, к сожале-
нию, эти рубрики заполнены в редких случаях. Здесь же указан новый 
регистрационный номер МАЭ.

Сохранились минимальные сведения о коллекциях, чаще всего на 
паспарту МАЭ и бланках указан лишь год поступления. Не всегда оп-
ределено место проведения съемок. Практически везде отсутствуют 
сведения о фотографах, собирателях (они указаны в редких случаях, 
например А.Х. Дэвлэт, Е.И. Махова), обстоятельствах сбора и поступ-
лении коллекций. Даже краткие текстовые надписи под изображениями 
даны не всегда.

Фотоматериалы коллекций, хранящихся на обложках-бланках, 
сгруппированы по темам и разложены по соответствующим конвертам. 
Название темы на конвертах напечатано на пишущей машинке. По всей 
видимости, эта сортировка фотоматериала была сделана уже в МАЭ во 
время регистрации, так как конверты серого цвета выглядят новыми по 
сравнению с пожелтевшими от времени бланками. В свою очередь, кон-
верты вложены в картонные папки. Снимки по киргизам хранятся в двух 
папках, по узбекам — в одной.

Внутри каждой из этих двух коллекций (а также некоторых коллек-
ций негативов) фотокадры подобраны по темам приблизительно по од-
ной схеме: природные условия, типы населения, земледелие, ирригация, 
скотоводство, промышленность по отраслям, торговля, пути сообщения 
и транспорт, ремесла и промыслы, современное строительство, изобра-
жения с видами городов, селений (с типами хозяйственных и жилых пос-
троек). В отдельные рубрики в коллекциях выделены портреты знатных 
людей и фотографии, посвященные подготовке новых кадров, культур-
ному строительству и здравоохранению. В иллюстративных коллекциях 
нашли отражение известные памятники среднеазиатской архитектуры, 
в том числе культовые сооружения, и отдельные снимки по истории Бу-
харского, Хивинского и Кокандского ханств.

Основная часть иллюстративного материала была выполнена в 
1920–1930-е гг., некоторые снимки датированы 1940-м г. Среди кол-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



327

Традиционная культура народов Центральной Азии

лекционных фотографий встречаются и более ранние — конца XIX — 
начала XX в. Географически в коллекциях представлена практически 
вся территория Средней Азии и Казахстана, включая даже такой труд-
нодоступный район, как Памир. Пополнялись эти коллекции Музея 
народоведения материалами экспедиций сотрудников, съемками, сде-
ланными во время декад национальных искусств в Москве в 1930-е гг., 
открытками, копиями из печатных изданий и пересъемкой старых фо-
тографий.

При поступлении коллекций в 1954 г. в МАЭ был составлен список 
137 негативов, изъятых в так называемый особый фонд13. В число ис-
ключенных фотокадров вошли, кроме действительно отсутствующих 
изображений, также фотографии, названные в списке «плохими по ка-
честву» или «не соответствующими тематике». К последней категории 
были отнесены портреты Кагановича, Куйбышева, Фрунзе и партийных 
чиновников Узбекистана. Таким образом, эти фотоматериалы были изъ-
яты из коллекций. Составление подобных списков по некоторым фо-
токоллекциям в МАЭ практиковалось с 1930-х гг., с чем приходилось 
встречаться во время работы с иллюстративным фондом. В наши дни 
восстановить, вернуть в коллекции исключенные изображения невоз-
можно, так как особого фонда в музее не существовало. По всей види-
мости, эти снимки просто уничтожались.

Первые этнографические экспедиции советского времени должны 
были сосредоточить главное внимание на изучении вопросов современ-
ности, социалистических преобразованиях, отражать решающее значе-
ние индустриализации, массовой коллективизации сельского хозяйства, 
делать акцент на исчезновении или трансформации традиций, преуве-
личивать значение новаций. Тематика коллекций конца 1920–1930-х гг. 
была продиктована временем, изменением политических режимов и 
идеологий. Новая власть требовала фотофиксации развития социалис-
тических форм политической и экономической жизни, изучения «про-
изводительных сил», которые были необходимы для осуществления 
планов по реконструкции хозяйства республик Средней Азии и Казахс-
тана, по индустриализации, развитию промышленного производства и 
урбанизации.

Для предлагаемого обзора пяти коллекций 1920–1930-х гг. были 
отобраны снимки, посвященные решению «женского» вопроса, наибо-
лее характерные для этого времени и яркие по содержанию, а также 
изображения, представляющие одежду, жилище, ремесла, и некоторые 
фотографии из старых поступлений.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



328

В.А. Прищепова

***

Ряд фотографий Музея народоведения 1920–1930-х гг. посвящен 
одному из главных в политике Советского государства так называемо-
го «женского» вопроса. Снимки на эту тему пополнили ряд сюжетов о 
мусульманках Центральной Азии XIX–XX вв. из иллюстративных соб-
раний МАЭ14. На них изображены представительницы оседлого насе-
ления той категории женщин, которые нарушили запрет появляться в 
обществе посторонних мужчин с открытыми лицами. По содержанию 
фотоматериалы 1920–1930-х гг. отличаются от коллекционных сним-
ков конца XIX — начала ХХ в. присутствием советского политического 
прессинга. На снимках рассматриваемых коллекций лица мусульманок 
открыты, но не по собственной воле. Заметно, что они стесняются, иног-
да пытаются по привычке спрятаться в накидку, прикрыть часть лица 
или рот краем платка.

На различное положение в восточном обществе мужчин и женщин 
всегда обращали внимание европейские наблюдатели. Однако изменить 
за короткий срок без учета специфических особенностей культуры и быта 
населения экономический и социальный статус женщины, ориентирован-
ной на религиозные обычаи, вызвать у мусульманок протест против тыся-
челетних традиций во внутрисемейных отношениях, вовлечь их в обще-
ственно-политические процессы и производство было очень сложно.

С первых лет после 1917 г. советская власть приступила к жесткой 
модернизации среднеазиатского общества. В связи с возросшими про-
изводственными потребностями понадобилось увеличение количества 
рабочий силы. Это, в свою очередь, сделало необходимым принудитель-
ное вовлечение женщин в трудовую деятельность. По образному вы-
ражению социолога И. Тартаковской, разница между эмансипацией на 
Западе и Востоке состояла в том, что в первом случае она досталась 
в результате упорной борьбы, а во втором равенство прав давалось «в 
нагрузку» к социальным переменам15.

Политика по активизации женщин реализовывалась созданием пер-
вых правовых норм, которые формально обеспечивали равноправие 
мужчин и женщин. Для практического осуществления этой задачи при 
городских и районных партийных комитетах были организованы жен-
ские отделы (советы). В города и кишлаки Средней Азии направляли 
русских коммунисток, знакомых с местными традициями, которые аги-
тацией вовлекали узбечек, таджичек, туркменок, объясняя им, что глав-
ным условием начала новой жизни является их участие в общественно-
производительном труде.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



329

Традиционная культура народов Центральной Азии

На групповом снимке 1923 г. «Первый женский съезд» узбечки при-
вычно кутаются в большие платки, хотя лица их открыты16. Одной из 
форм организации работы среди женщин было проведение делегатских 
собраний, конференций и съездов, на которых обсуждались вопросы пов-
седневности, ликвидации неграмотности, уничтожения паранджи. На 
фотографии молодые женщины пришли вместе с детьми и позируют стоя, 
сидя или лежа на ковре в национальных платьях с длинными и широкими 
рукавами, тюбетейках и платках. Самая старшая из них, в цветном халате 
и плотно повязанном темном платке, сфотографирована с баяном.

В отличие от произведения художника, где автор обращает внимание 
на то, что заинтересовало именно его, фотография с одинаковой точнос-
тью фиксирует все, что попадает в кадр. Поэтому на многих экспедици-
онных снимках 1920–1930-х гг., на которых зафиксировано проведение 
политических праздников, нельзя не заметить их организаторов — муж-
чин в шинелях либо присутствие в толпе местных женщин русских ак-
тивисток. В кадр 1923 г. попали суровые лица мужчин, по всей види-
мости, постановщиков этой сцены.

В центре снимка — русская женщина, одна из участниц движения за 
женское равноправие, сидит по-турецки, натянув на колени подол пла-
тья. Возможно, ей сказали, что такая поза считается мужской, но она не 
успела или не захотела ее поменять и потому весело смеется.

Присутствие на экспедиционных фотографиях 1920–1930-х гг. среди 
местного населения представителей спецслужб, приезжих большеви-
ков было характерной чертой времени. Они контролировали проведе-
ние политических манифестаций не только для организации женского 
движения. Так, на снимке 1931 г. изображена большая группа мужчин в 
чалмах — участников собрания или делегатов, среди них двое в центре 
позируют в военной форме17. Фотокадр 1929 г. «Митинг протеста ши-
рабадского населения против нападок капиталистических стран» тоже 
зафиксировал в середине толпы человека в военной форме18.

На снимке «Колхозная школа в колхозе “Кзыл-Амач”» за длинным 
столом, склонившись над учебниками, сидят молодые женщины19. На 
них паранджа темного цвета, но волосяная сетка, закрывавшая лицо, от-
кинута вверх. Лица женщин открыты, но смотрят они с испугом, осто-
рожно выглядывая из-под паранджи. Женщины одеты в теплые халаты с 
длинными рукавами и в платки, которыми они прикрыли нижнюю часть 
лица. Под партой видны подолы длинных платьев и обувь — сапоги с 
глубокими калошами.

Открытие специальных женских школ или курсов ликбезов было од-
ним из первых воспитательных мероприятий по вовлечению женщин в 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



330

В.А. Прищепова

общественную жизнь. Для того чтобы их заинтересовать, государство 
оказывало некоторую социальную помощь в виде различных льгот. Лик-
безы сначала действовали в городах, в 1923–1924 гг. их стали организо-
вывать в кишлаках и аулах.

Особое значение придавалось организации празднования 8 Мар-
та. Один из снимков называется «Президиум митинга, посвященного 
Международному женскому дню, в областном центре Памира г. Хороге. 
1932 год»20. В 1920-е гг. областной центр Хорог был кишлаком с двух-
тысячным населением. На фотографии женщины-шугнанки одеты в на-
циональную одежду — широкие и длинные платья, халаты, накинутые 
большие платки или покрывала. Атмосферу праздника поддерживают 
подростки с бубном, которых тоже привели на митинг.

На фотокадре президиум устроен из стола, накрытого сукном. Он ус-
тановлен на улице под деревом, между голыми ветвями которого видны 
портрет В.И. Ленина и два красных знамени. Около стола с воодушевле-
нием выступает мужчина в кепке, засунув руки в карманы расстегнутой 
шинели. Он обращается, видимо, к митингующим, невидимым объек-
тиву. Снимок как бы разделен на две части. Справа переговаривается 
группа русских мужчин и женщин. Мужчины в шинелях и фуражках, 
активистки в красных косынках, которых в те годы называли «красно-
косыночницами». Партийные работники приезжали в отдаленные труд-
нодоступные кишлаки, занимались агитацией и раздавали населению 
долгосрочные ссуды.

Здесь же стоят несколько местных женщин. В руках у них транс-
парант с текстом, написанным арабской вязью, а ниже по-русски: «Да 
здравствует политико-экономическое и правовое раскрепощение жен-
щин Востока». Реформирование арабской письменности и замена ее 
латинским алфавитом тюркоязычных народов и таджиков проводилась 
с конца 1920-х гг. Однако фотодокументальные данные показывают, что 
в начале 1930-х гг. арабская письменность сохранялась в шугнанском 
языке.

В иллюстративном фонде МАЭ хранятся несколько фотографий 
1929 г. группы делегатов конференции литературы, языка и термино-
логии21. На снимке у водоема в тени деревьев стоят известные филоло-
ги, востоковеды академики А.Н. Самойлович, Л.В. Щерба, профессор 
Чабан-заде, профессор Сагди-хаким и другие. Их запечатлели в тот 
момент, когда группу ученых вывозили на экскурсию для ознакомле-
ния с индустриальными стройками. Вероятно, этих крупнейших де-
ятелей науки собрали для обсуждения вопросов внедрения латинского 
алфавита.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



331

Традиционная культура народов Центральной Азии

В коллекции Музея народоведения хранится еще одна фотография, 
сделанная в то же время, «Праздник 8 Марта. Группа памирских женщин 
на митинге в областном центре — Хороге. 1932 г.». Внизу под снимком 
указано еще одно его название: «8-е Марта на “Крыше Мира”/Памир»22. 
На фотокадре изображена многочисленная группа шугнанок. Высоко 
над ними установлен тот же транспарант, присутствуют те же активист-
ки, что и на предыдущем снимке.

Вовлечение мусульманских женщин в общественную жизнь шло с 
большим трудом, что также отражено на снимке. По лицам шугнанок 
видно, как они воспринимают происходящее событие, заметно недове-
рие, очевидно, что их собрали тут под нажимом. Некоторые женщины 
привели с собой детей. Несмотря на возможное проникновение в среду 
местного населения некоторых идей эмансипации, большого энтузиаз-
ма они не вызвали. На снимке в первую очередь привлекает внимание 
«группа поддержки» — русские коммунистки с короткими стрижками, 
в длинных пальто или полушубках. Шугнанки позируют в халатах, ши-
роких и длинных платьях, в накинутых белых покрывалах или круглых 
шапочках, надетых под платки, полностью скрывавшие волосы, остав-
ляя открытым только лицо.

Эти фотографии были сделаны на Памире, где женщины никогда не 
закрывали лица, в отличие от представительниц оседлого населения, 
и по сравнению с ними были свободнее. В коллекции Музея народо-
ведения хранится снимок 1935 г., на котором таджички Сталинабада 
участвуют в демонстрации по случаю очередной годовщины револю-
ции 1917 г.23 В руках у них транспаранты с текстом латиницей на тад-
жикском языке и по-русски: «Привет вождю — тов. Сталину», знамена, 
портреты руководителей государства. В первых рядах стоят женщины, 
за ними мужчины. По всей видимости, их собрали на демонстрацию 
устроители мероприятия, которые на снимке выделяются европейской 
одеждой.

На этом снимке горожанки одеты в старинные халаты, платья, под 
ними длинные штаны, по плечам и спине спускается накидка. В толпе 
женщин можно увидеть и другой вид одежды — платья с кокеткой и 
отложным пришивным воротником, а также более короткие платья, до-
полненные плотными чулками, надетыми, видимо, вместо шаровар.

Судя по снимкам 1930-х гг., основным головным убором таджикских 
женщин, в том числе горожанок, продолжал оставаться платок. Функ-
цию накидки мог выполнять большой квадратный платок, который 
служил как частью головного убора, так и накидкой24. На фотографии 
1935 г. присутствует женщина в шапочке и платке. Это изображение 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



332

В.А. Прищепова

подтверждает литературные сведения о подобном головном уборе. В на-
чале XX в. женщины нижней части долины р. Зеравшан (районы Самар-
канда, Бухары) носили под платком тюбетейку.

На этом же снимке показана мужская одежда таджиков. Мальчик-
подросток стоит в нарядном национальном костюме — длинном одно-
тонном халате с боковыми разрезами, обшитом вышитой тесьмой, — и 
тюбетейке.

Спустя четыре года был сделан снимок «Работницы шелкомоталь-
ной фабрики на демонстрации 1 Мая, г. Сталинабад, 1936 г.», на кото-
ром видно, что одежда горожанок имеет значительно меньше новых де-
талей по сравнению с предыдущими фотографиями 1932 г.25 Фотокадр 
зафиксировал группу женщин, человек двадцать, с плакатом-растяжкой 
с текстом на двух языках: «Привет вождю — тов. Сталину».

Работницы фабрики одеты в длинные цельнокроеные платья из тка-
ни с крупным растительным рисунком, с длинными расширенными ру-
кавами и V-образным вырезом. На женщинах в более коротких платьях 
вместо штанов видны чулки. У одной из них под цветное платье надето 
нижнее белого цвета с высоким воротником. З.А. Широкова, изучавшая 
одежду таджиков, отмечала, что именно в южных районах женщины 
обычно надевали не менее двух платьев: нижнее — светлое, а верх-
нее — цветное26.

Некоторые таджички сфотографированы в халатах. На одной жен-
щине платье с абровым рисунком, старинного покроя, с длинными и 
расширенными книзу рукавами. На снимке виден его покрой: полочки 
сшиты встык и обшиты вместе с воротом орнаментированной тесьмой 
джияк. Длинные рукава одежды закатаны, под ними видны браслеты. 
По старым традициям постороннему считалось неприличным видеть 
обнаженную руку женщины27. Если женщина шла на базар или в лавку 
и протягивала за чем-нибудь руку, она обязательно закрывала ее рука-
вом платья, а если протягивала голую руку, то имела на ней браслет из 
черных с белыми пятнышками бусин — чашми (от сглаза)28. В данном 
случае по снимку нельзя определить вид браслетов.

На фотографии 1936 г. лица женщин открыты. Они сфотографиро-
ваны в платках, наброшенных на голову, со свободно свисающими на 
спину и плечи концами либо перекрещенными на груди. Под платками 
иногда надеты круглые тюбетейки, которые были распространены в се-
верных районах Таджикистана у молодых женщин. К 1920-м гг. форма 
тюбетейки стала квадратной, как у мужчин, их продолжали носить с 
маленьким платком29. До этого времени ношение этого мужского убора 
женщинами считалось неприличным30. Фотофиксация ношения таджич-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



333

Традиционная культура народов Центральной Азии

ками тюбетейки круглой формы в 1930-е гг. расширяет круг источников 
о бытовании этого старинного головного убора.

В 1920-е гг. особенно активно проходило празднование 8 Марта, ко-
торому предшествовали собрания местных женщин, организованные 
приезжими коммунистками. На протяжении нескольких лет в этот день 
устраивали сбрасывание и сжигание паранджи. Подготовка к массовому 
срыванию этой уличной головной накидки велась движением за жен-
ское равноправие в течение десяти лет. С 1927 г. пропаганду и агита-
цию за окончательное уничтожение паранджи проводили под лозунгом 
худжума — наступления на старый быт. В 1927–1928 гг. в Бухарской, 
Ферганской и других областях прошли митинги, организованные жен-
советами, на которых сжигали все виды женских покрывал. Такое адми-
нистративное решение «женского» вопроса вызвало острую реакцию в 
мусульманском обществе.

В фондах МАЭ хранятся фотографии этих лет, на которых изобра-
жены участники басмаческого движения и сценки торжественных похо-
рон местных активистов, убитых классовыми врагами31. Так, на снимке 
1928 г. в г. Ширабаде товарищи по работе прощаются с погибшей моло-
дой активисткой-комсомолкой как с героиней, символом новой женщи-
ны. В основном это мужчины в европейской одежде и тюбетейках, один 
из них с галстуком. На кадрах показано, как хоронили погибших от рук 
противников советской власти: не по мусульманскому, а по русскому (ев-
ропейскому) обычаю — в гробу и с цветами. В результате трагических 
последствий многие женщины были напуганы и вновь надели паранд-
жу32, что отражено на фотографиях конца 1930-х гг.

На снимке 1932 г. на многолюдной площади Ленинабада (Ходжента) 
раскинулся базар, на котором в ряд сидят несколько женщин в паранд-
же33. В середине кадра находится группа мужчин, среди них — одна 
женщина в этом уличном костюме. Со спины видны ложные рукава 
одежды. На фотографии 1937 г., сделанной экспедицией в г. Ош, пока-
зан узбекский клуб, устроенный в старом городе из помещения бывшей 
мечети, около которого находятся мужчины в национальных костюмах 
и женщина в парандже34. На снимках Среднеазиатской этнографиче-
ской экспедиции 1931 г. из собрания МАЭ женщины в этой накидке 
посещают мазар Ходжа Абды Дарон35. Фотоматериалы 1930-х гг. МАЭ 
и Музея народоведения показывают, что в некоторых районах Средней 
Азии вернулись к ношению паранджи. Период возвращения к этой час-
ти женского национального костюма был недолгим. Особенно ускорили 
эмансипацию начало войны и замена на производстве женщинами муж-
чин, ушедших на фронт. Однако в музейных коллекциях документально 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



334

В.А. Прищепова

зафиксирован факт как бы обратного хода истории, хотя и в короткий 
промежуток времени, когда представительницы оседлого населения 
вернулись к парандже.

Фотографии 1920–1930-х гг. посвящены не только вовлечению жен-
щин в общественно-политическую жизнь, но и их домашнему быту. На 
снимке «Стирка белья», выполненном А.Х. Дэвлэт в 1929 г. в Хивин-
ском уезде Узбекистана, узбечки стирают, сидя на корточках перед та-
зами с бельем36. Эта фотография практически повторяет изображение 
1894 г. Н. Ордэ «Сартянки. Стирка белья» из собрания МАЭ, на которой 
женщины так же сидят на корточках около водоема и стирают в тазах37. 
Занятие этой вечной женской работой коренным образом изменилось 
лишь после изобретения стиральных машин.

Кампания за равноправие женщин проходила среди не только осед-
лого населения, но и туркменок. Между Узбекистаном и Туркменией 
даже проводилось соревнование по числу раскрепощенных женщин под 
названием «договор миллионов»38.

В Туркмении повсеместно создавались женские промысловые ар-
тели ковровщиц, вышивальщиц. На кадрах 1934 г. «Группа женщин-
ударниц колхоза “Социализм”», «Расчесывание шерсти в мастерской. 
(Коверсоюз)» и других представлены работницы туркменских женских 
артелей в национальных костюмах39. Платки повязаны разными спосо-
бами, покрывала спускаются по плечам и спине, видны высокие и круг-
лые головные уборы, платья с длинными рукавами, халаты, ожерелья из 
бусин с амулетами. Некоторые из женщин концами платков прикрывают 
нижнюю часть лица. На одном из снимков на стене висит объявление 
на русском и туркменском языке, выполненное латиницей: «В зале не 
курить», что относилось, видимо, к присутствующим здесь мужчинам, 
которые, устроившись на скамейке, наблюдали за работой артели.

На одной фотографии туркменки прядут шерсть, как сказано в ан-
нотации, на прялках русского образца. Ручную прялку туркмен тради-
ционного образца можно увидеть на снимке Н.К. Зейдлица 1883 г. из 
собраний МАЭ. Пряха, сидя на земле, правой рукой с помощью руко-
ятки вращает колесо, а левой вытягивает из кудели нужной толщины 
волокно, и нить наматывается на вращающееся веретено.

В 1930-е гг. среди местных женщин были и эмансипированные, о 
чем свидетельствуют отдельные снимки Музея народоведения. Напри-
мер, на фотографии 1936 г. «Вручение переходящего красного знамени 
после окончания сбора хлопка. Курган-Тюбинский район» таджичка 
не побоялась открыть лицо, но при этом кисти рук спрятала в длинные 
рукава халата40. С портрета 1936 г. улыбается девушка в круглой орна-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



335

Традиционная культура народов Центральной Азии

ментированной тюбетейке, обшитой длинной бахромой. Он называется 
«Тов. Саирова, лучшая пионервожатая из отряда им. С.М. Кирова, опор-
ной школы г. Сталинабада»41. На фотокадре 1934 г., сделанном недалеко 
от Ашхабада, на колхозном поле стоит группа людей и среди них жен-
щина42. Все они в европейской одежде, у мужчин надеты тюбетейки. 
На фотографиях, посвященных полеводческим работам, рядовые кол-
хозники трудились в повседневной национальной одежде. Поэтому на 
данном изображении, возможно, показан выезд представителей органов 
власти.

Серия фотоснимков разного рода демонстраций с участием женщин 
оседлого и кочевого населения показывает разницу в поведении и в 
положении женщин. Кочевницы быстрее адаптировались к новым ус-
ловиям жизни, требовавшим их активного участия. Они пользовались 
значительной свободой, хотя внешне в известной мере были ограни-
чены обычаями, но не настолько, как таджички или узбечки. На фото-
графии 1931 г. «Женщины-казашки на демонстрации» у них привычно 
открыты лица43. Они одеты в разноцветные платья национального пок-
роя с воланами и безрукавки. На снимке заметны также и изменения 
в деталях одежды: белые кимешеки замужние женщины заменили бе-
лыми платками, а некоторые даже красными косынками, повязанными 
соответственно советской моде 1920–1930-х гг. концами назад. Одна из 
женщин держит знамя с советской символикой. Женщина без головного 
убора и украшений, в платье в клетку, с бумагами в руках присутствует 
на снимке Музея народоведения «Участники V Всесоюзного съезда Со-
ветов — Углай Ханхи и Ходар Мамедов — председатель колхоза Кир-
гизского р-на»44.

Эмансипация повлияла на горожанок в большей степени, чем на жи-
тельниц аулов и кишлаков. На снимках, сделанных в отдаленных райо-
нах Киргизии, например в горах, женские собрания в 1937 г. напоминали 
соседские посиделки на свежем воздухе около юрты вместе с детьми45.

В качестве еще одного примера того, что и в конце 1930-х гг. у ко-
чевого населения сохранялась традиционная одежда, можно привести 
открытку 1937 г. «Киргизы отправляются на перевыборы советов»46. 
Они едут верхом на лошадях, верблюдах, а также на санях, все в зимней 
одежде. Мужчины в меховых круглых шапках с меховым отворотом, в 
ватных чапанах или шубах мехом внутрь, женщины тоже в теплых хала-
тах с длинными рукавами и в белых головных уборах элечек.

Женщины-кочевницы считались смелыми наездницами. Во время 
экспедиции Музея народоведения 1937 г. в бассейн реки Сусамир в Се-
верной Киргизии одна из них сфотографирована верхом на лошади47. 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



336

В.А. Прищепова

На женщине белый платок с рисунком фабричного производства, по-
вязанный вокруг шеи концами назад, и плюшевое пальто или халат. На 
ногах сапоги с галошами. Из конского убранства виден лишь потертый 
тканевый чепрак и перекинутый через спину лошади мешок. За спиной 
у нее сидит ребенок, держащий в руках мужскую ушанку.

По снимку трудно определить, мальчик это или девочка. Соглас-
но киргизским обрядам, связанным с воспитанием ребенка, мальчика 
могли одевать девочкой, чтобы скрыть его истинный пол и тем самым 
обмануть враждебные силы, а также в случае, когда в семье умирали 
сыновья. В некоторых случаях девочек одевали мальчиками, чтобы сле-
дующий ребенок был мальчиком. По полевым материалам 1927 г., в од-
ной семье, в которой не было сыновей, даже 13-летнюю дочку одевали в 
мужскую одежду, и на байге она скакала верхом как мальчик48.

Продолжая обзор фотоколлекций 1920–1930-х гг., отметим сим-
воличную агитационную открытку, название которой говорит за себя: 
«Старая и молодая киргизки — первая в “илечке” со старым веретеном, 
вторая в европейском платье шьет на современной машине». Она пос-
тупила в Музей народоведения в 1933 г. от Союзфото49. Сценка, изобра-
женная на ней, подразумевала, что молодое советское настоящее уве-
ренно обгоняет прошлое.

Фотографии показывают, что в 1920-е гг. мужской национальный 
костюм, как и женский, сохранялся в регионе практически повсемест-
но. Снимок 1921 г. «Приготовление плова для праздника курултая (съез-
да)» зафиксировал в Бухаре мужчин и помогающих им мальчиков. Они 
в халатах старинного покроя, туникообразных, длинных и широких, с 
длинными рукавами, в чалмах и тюбетейках50.

На открытке 1923 г. «Узбекская школа в кишлаке» за партами сидят 
мальчики разных возрастов в тюбетейках либо чалмах51. Между рядами 
прохаживается учитель в круглой шапке с узким меховым околышем 
и матерчатой куртке. В первые годы установления советской власти в 
Средней Азии многие родители соглашались на обучение детей в свет-
ской школе при условии, если учитель будет носить чалму и халат, а 
дети — совершать намаз52.

Снимки одежды сурхандарьинских полукочевых узбеков, собранные 
Иногамовым, Музей народоведения получил в 1929 г. от Среднеазиат-
ского музея53. Поэтому можно предположить, что они могли быть вы-
полнены в более раннее время. На портретах аксакалы сидят в белых 
чалмах, повязанных разными способами, один из них — с выпущенным 
ниже плеча концом ткани. На снимке узбек спрятал кисти рук в муфту 
из длинных рукавов полосатого халата, что соответствовало народно-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



337

Традиционная культура народов Центральной Азии

му этикету. Ворот нижних рубах оформлен старинным способом: узкий 
или круглый вырез обшит тесьмой.

На фотографиях 1936 г. одежда крестьян Таджикистана представле-
на традиционными стегаными халатами с длинными и широкими рука-
вами, тюбетейками, чалмой, матерчатыми стегаными шапками с широ-
ким меховым околышем54.

Туркменские чабаны в эти же годы носили полосатые халаты, шап-
ки из черного каракуля55. Дополняют эти снимки другие фотографии по 
туркменам Музея народоведения, на которых сняты зимние стеганые 
халаты на вате, старинные, без плечевого шва, с широкими рукавами56.

В это же время, в 1930-е гг., представители местного административ-
но-партийного руководства начали носить европейский костюм, к нему 
добавлялась такая деталь национального костюма, как обязательный 
для мужчин головной убор57.

Материалы иллюстративных коллекций являются историческими 
документами для изучения процесса первоначального проникновения 
советской власти в Центральную Азию, а также кампании за равнопра-
вие женщин 1920–1930-х гг. Эти фотографии как этнографический ис-
точник содержат визуальные наблюдения за женской и мужской одеж-
дой того времени.

***

Группа фотографий Музея народоведения отражает и другой важней-
ший вопрос государственной политики — масштабное строительство, в 
том числе дорожное и коммунально-жилищное. Участники экспедиций 
уделяли сбору материала на эту тему большое внимание. Часть снимков 
1929–1932 гг. по Киргизии в музей передали официально от Чутреста. 
На них показаны первые жилые постройки одного из показательных в 
те годы совхозов Чуйской долины. Необходимость изучения процесса 
оседания кочевого и полукочевого населения влияла на строительство 
новых и реконструкцию существующих населенных пунктов. Поэтому 
в этот период отряды многих экспедиций собирали полевой материал по 
особенностям быта местного населения.

Научно-исследовательская работа участников экспедиций сводилась 
к сбору и систематизации материалов по социалистическому расселе-
нию. Например, в мае 1932 г. АН СССР (Советом по изучению природ-
ных ресурсов — СОПС) и Академией коммунального хозяйства при 
Совнаркоме РСФСР была организована совместная экспедиция в соста-
ве Киргизской комплексной экспедиции АН СССР 1932 г.58

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



338

В.А. Прищепова

На снимках участников экспедиций Музея народоведения зафикси-
ровано начало возведения первого стационарного жилья Киргизии. Это 
были одноэтажные дома городского типа для административно-техни-
ческого персонала, клубов, больниц, домов отдыха59. На фотографиях 
показана панорама улиц совхозов с современными одноэтажными до-
мами60. В коллекцию также вошли виды двух из пяти городов респуб-
лики 1930-х гг. — нового с современными зданиями Фрунзе (Пишпек) и 
древнего с типично азиатскими постройками Оша.

Традиционное жилище таджиков и узбеков в 1920–1930-е гг. измени-
лось незначительно. Невысокие одно-двухэтажные здания европейского 
типа возводили в основном для учреждений, так же как и в Киргизии61. 
Жилые дома представляли собой старые глинобитные постройки, ха-
рактерные для улиц старого города крупных населенных пунктов62.

На снимке 1934 г. показано здание школы-мактаб в ауле Кипчак, близ 
Ашхабада в Туркмении63. Одноэтажная постройка с плоской крышей 
имеет нехарактерные для народной архитектуры большие застекленные 
окна, появившиеся под влиянием русской культуры. К 1932 г. такие же 
типовые европейские дома с верандами административного назначения, 
«для специалистов», появились также на территории Казахстана, напри-
мер в Караганде, как показано на снимке64.

Несмотря на интенсивное строительство, например стационарных 
домов в Киргизии, снимки из собрания Музея народоведения «Уголок 
юрты» и «Убранство богатой юрты днем», выполненные предположи-
тельно в 1927 г. в Алайской долине, свидетельствуют о том, что основ-
ным жилищем у киргизов оставалась юрта65.

На этих фотографиях собиратель главное внимание уделил особен-
ностям конструкции жилища, его внутреннему оформлению. Видны 
жерди, образовывавшие купольную часть основы юрты, скрепленные 
орнаментированными широкими ткаными лентами. Здесь же показаны 
разборные стенки, состоявшие из деревянных решеток, покрытых раз-
ноцветными циновками, настенного войлока и в нижней ее части — из 
узорной кошмы с бахромой. На полу стоит кухонная утварь: миска, ме-
таллические сосуды и котел с крышкой и ковшом. Фотокадры зафик-
сировали предметы, на которые складывали мягкие вещи, и способ их 
укладки. Вдоль стен на подставках сложены стопки одеял, покрытий, 
стоят ящики с тюфяками, подушками и другими постельными принад-
лежностями.

Фотоколлекции Музея народоведения стали дополнением немно-
гочисленных иллюстраций 1920–1930-х гг. по киргизам в фонде МАЭ. 
Первый изобразительный материал по киргизам в МАЭ поступил в виде 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



339

Традиционная культура народов Центральной Азии

серии рисунков этнографического содержания от художника П.М. Ко-
шарова, которые он выполнил в 1857 г. на Тянь-Шане66. Этот альбом 
впервые знакомил научную общественность со многими элементами 
материальной культуры киргизов, в том числе с юртой, ее составными 
частями, предметами киргизского быта с указанием относящихся к ним 
терминов. Это переносное кочевое жилище — памятник материальной 
культуры быта скотоводов — до сих пор вызывает интерес у исследова-
телей. В конце 1920-х гг. участники этнографических экспедиций про-
должали сбор материалов о юрте, о чем свидетельствуют фотоматериа-
лы Музея народоведения.

В конце 1920-х гг., как и в XIX в., киргизы, проживавшие на севе-
ре, переезжали с одного пастбища на другое. По фотографиям Музея 
народоведения можно проследить процесс перевозки юрты на верблю-
дах во время перекочевки, способ ее укладки и увязывания67. Ф.А. Фи-
ельструп отмечал, что в 1926–1927 гг. у киргизов сохранялся обычай 
встречать кумысом или айраном проходящий сквозь чужой аул кочу-
ющий караван68.

На открытке 1933 г. «Переход киргизской семьи через реку при пере-
кочевке на новое место» показаны способы укладки и транспортировки 
юрты69. Во время кочевки крупный скот (на снимке это лошади) двига-
ются вместе с хозяевами. В пути глава семьи, как видно по фотографии, 
стоит на берегу верхом на коне. У него в руке длинная палка, и вместе 
с собакой он наблюдает за движением процессии, в которой участвуют 
вместе с детьми женщины. Все заботы об укладке юрты и утвари лежа-
ли на них. Поэтому во время переезда, как показано на снимке, казашки 
важно восседали верхом.

Следом за женщиной пересекает бурную горную реку юный наез-
дник, похоже, девочка, на ней круглая шапочка с меховой опушкой и 
цветной халат. Обычно во время кочевки молодежь одевалась в наряд-
ные платья и джигитовала на красиво убранных лошадях.

На фотографии Музея народоведения «Установка юрты» около дере-
вянного остова стоят три казашки в длинных широких платьях и кеме-
шеках с тюрбанами70. Эти женщины, по всей видимости, устанавливали 
юрту. Ее основание — деревянные решетки — уже стоит на земле вок-
руг, оставлено место только для дверного проема.

Внутреннее устройство казахской юрты напоминало обстановку 
киргизской. На снимке 1931 г. «Внутренний вид юрты» показаны де-
ревянные ящики и узорные сундуки71. На них сложены мягкие вещи, 
седла, на решетчатых стенах подвешены веревки и мелкие предметы 
домашнего обихода.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



340

В.А. Прищепова

Кадры с колхозными усадьбами туркмен начала 1930-х гг. также за-
фиксировали сохранение национального жилища. Два снимка 1934 г. 
«Общий вид колхозного двора» и «Улица с электрофицированными юр-
тами в колхозе “Большевик”» были сделаны близ Ашхабада и в Байрам-
Алийском районе Туркмении72. По содержанию эти фотографии можно 
отнести не к началу 1930-х гг., а к досоветскому периоду. Картину арха-
ики разрушает лишь стоящий во дворе велосипед и деревянные столбы 
с электрическими проводами, установленными около каждой юрты.

На фотографиях видны ряды юрт, покрытых войлоками серого цве-
та, которые обычно изготавливали из овечьей шерсти. В прошлом у 
многих групп туркмен это кочевое жилище было основным. На сним-
ках видны камышовые циновки, прикрывающие снаружи боковые 
войлоки от порчи. Именно это являлось внешним отличием туркмен-
ской юрты. Жилища на фотографиях лишены какого-либо декора, что 
было особенностью кочевого жилища текинцев. У них отсутствовали 
тканые полосы, удерживавшие циновки либо войлоки купола, харак-
терные для туркмен других групп, их заменяли веревки, что также от-
ражено на фотографиях.

На одном из снимков у юрты откинута часть камышовой циновки и 
бокового войлока и видна часть решетчатых складных стенок. На фото-
графиях показаны также дверные проемы юрт, состоящие из боковых 
стоек, порога и притолоки, с деревянными дверями. Литературные ис-
точники подтверждают, что двери такого вида действительно появились 
в 1930-е гг.73 Снимок зафиксировал их именно в это время. Двери дела-
ли двустворчатыми. Прежде дверной проем занавешивали ковровыми, 
войлочными, в теплое время камышовыми полотнищами.

На переднем плане одной из фотографий показана юрта в сложен-
ном виде. На земле лежат деревянные жерди, войлоки, сверху на них 
купольный круг и рулоны свернутых циновок. Рядом стоит верблюд, ко-
торого за повод держит мужчина. Похоже, что юрту только что привезли 
и сгрузили на землю.

Фотография 1934 г. «Освещение юрты» выполнена в период, когда 
началась электрификация коллективных хозяйств в Туркмении. Элект-
рическая лампочка, подвешенная к потолку юрты, освещает радостные 
лица мужчины и женщины в национальных костюмах74. Такой харак-
терный для 1930-х гг. снимок выглядит как рекламный плакат. Электри-
чество появилось не только в помещениях. Временную осветительную 
линию провели даже на хлопковые поля для работы в вечернее время75.

На изображениях селений этой фотоколлекции по туркменам меж-
ду кочевыми жилищами видны глинобитные одноэтажные здания бе-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



341

Традиционная культура народов Центральной Азии

лого цвета с плоской крышей. Наряду с юртой у туркмен бытовали 
постройки оседлого типа. Можно предположить (по снимку слож-
но определить точно), что это традиционные каркасные мазанковые 
постройки. Их сооружали из местных строительных материалов. Де-
ревянный остов покрывали камышовой циновкой и затем обмазыва-
ли глиной. На снимках показано, что у таких домов были маленькие 
окна, расположенные под крышей. В старину их затягивали бычьим 
пузырем. Подобные камышовые сооружения получили в Туркмении 
большое распространение в 1930-е гг., в период коллективизации и 
оседания населения76. Одноэтажные постройки с плоской крышей ис-
пользовались не только как жилые помещения, но и в качестве под-
собных, хозяйственных помещений. Этот тип построек сохранялся до 
конца XX в.77

На снимке 1934 г. «Установление радиомачты в ауле “Шор-Кала” в 
колхозе им. Ленина» около примыкающих друг к другу домов с куполь-
ными перекрытиями работают мужчины78. В музейной документации 
отсутствуют данные о том, в каком районе Туркмении была сделана эта 
фотография. На основе лишь визуальных характеристик невозможно оп-
ределить, из какого материала выполнены строения, зафиксированные 
на снимке. По литературным данным известно, что подобные построй-
ки были характерны для Мервского оазиса79. Еще в конце XVIII–XIX вв. 
там существовали своеобразные постройки из сырцового кирпича со 
сводчатыми куполами, которые служили жилищем или хранилищем для 
вещей и продуктов.

Г.П. Васильева, описывая формы оседлого жилища у туркмен, от-
мечала бытование двух типов куполообразных построек. Камышовое 
круглое в плане с куполообразной крышей строение было распростра-
нено главным образом в Мервском оазисе. По ее полевым материалам 
1979 г., у одних туркменских племен жилище подобного типа исчезло 
уже в конце XIX в., у других сохранялось в качестве хозяйственного по-
мещения до конца XX столетия80.

Дома с купольно-сводчатым перекрытием из сырцового кирпича 
и пахсы бытовали у населения Южной Туркмении. В 1955 г. во время 
поездки в Туркмению Г.П. Васильева встретила сохранившиеся куполь-
ные дома, которые использовали в качестве хозяйственных построек81. 
В 1960–1970-е гг. участники Южно-Туркменской экспедиции зафикси-
ровали развалины большого селения, застроенного почти сплошь дома-
ми с куполами, в которых жили вплоть до 1950 г. Г.П. Васильева выска-
зала предположение о генетической связи между этими двумя древними 
формами купольных композиций народного жилища82.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



342

В.А. Прищепова

Приведенные литературные данные позволяют определить, что на 
коллекционной фотографии изображены жилые куполообразные дома 
одного из районов Южной Туркмении. Качество музейной фотографии 
не позволяет с точностью назвать материал, из которого были выполне-
ны эти сооружения, вероятнее всего из сырцового кирпича.

С годами постройки традиционных оседлых форм устаревали, раз-
рушались и использовались как хозяйственные. До настоящего времени 
они фактически не сохранились, и увидеть их можно на немногих фото-
графиях, в том числе музейных.

В качестве примера отражения дорожного строительства могут слу-
жить серии фотографий 1935–1940-х гг., когда Музей народоведения по-
полнил свои фонды изображениями, посвященными строительству вы-
сокогорной дороги — Великокиргизского тракта. Осуществлению этого 
проекта Советское государство придавало огромное значение. Участни-
ки экспедиций зачастую отказывались от собственных фотосъемок, а 
использовали официальную фотохронику, которую предоставляли цен-
тральные учреждения Киргизии, в частности Управление Памирстроя и 
дорог республики. Фотокадры зафиксировали работы в различных труд-
нопроходимых местах, через реки, перевалы, ущелья.

В 1940 г. в поездке по Тянь-Шаньской области находилась сотруд-
ница музея Е.Н. Махова. На ее снимках показан участок строительства 
высокогорной дороги, которое велось в непосредственной близости от 
старых путей на летние пастбища83.

На снимках отражены трудоемкие работы по прокладке тракта, заме-
не старых мостов, разрушенных, сгоревших, деревянных или подвесных 
тростниковых. При этом не было техники, использовался только ручной 
метод, требовавший огромных затрат человеческого труда и привлече-
ния большого количества рабочей силы, что зафиксировано фотокаме-
рой. С помощью конной тяги утюжили дорожные настилы, передвигались 
традиционным транспортом, верхом на лошадях и верблюдах, грузы, топ-
ливо из саксаула доставляли навьюченные караваны. Местные мужчины 
в длиннополых среднеазиатских халатах(!) и киргизских уборах (войлоч-
ных шляпах, плоских круглых шапках с меховой опушкой либо тюбетей-
ках) строили дорогу, занимались борьбой с паводками, отводами воды, 
укреплением берегов рек, распилкой леса для возведения мостов, возведе-
нием дамб84. Авторы на примере снимков грандиозных сооружений стре-
мились показать практическое осуществление строительства социализма, 
подчеркнуть положительные сдвиги в экономической жизни республики. 
Рабочими были простые крестьяне, из-за обнищания вынужденные согла-
шаться на любой труд, но на этих изображениях они почти незаметны.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



343

Традиционная культура народов Центральной Азии

Участники экспедиций 1930-х гг. не могли оставить без внимания 
грандиозную стройку Узбекистана тех лет — Чирчикстрой85. Его со-
здание называли крупнейшей индустриальной задачей Средней Азии, 
решение которой должно было помочь в осуществлении хлопковой 
программы, которая предусматривала небывалое развитие в Сред-
ней Азии хлопководства. В Узбекистане выращивали хлопок для всей 
текстильной промышленности страны. Под эту культуру увеличивали 
площади (в ущерб посевам пищевых растений). Затем началась борьба 
за увеличение урожайности. Важнейшая роль в этом отводилась внесе-
нию в землю химических удобрений, для производства которых и воз-
водился Чирчикский завод. В 1931 г. вблизи Ташкента, на реке Чирчик, 
было начато строительство первого в Советском союзе азотного завода 
по производству химических удобрений. Работать завод должен был с 
помощью электроэнергии, вырабатываемой Чирчикской гидростанцией 
(также построенной в это время)86.

Содержание фотографий широко распропагандированной строй-
ки, особенно по освещению быта семей рабочих, вызывает удивление 
скромностью условий проживания. На одном из снимков с громким 
названием «Комсомольский поселок Чирчикстроя» показаны современ-
ные одноэтажные дома, которые соседствуют со старыми постройками 
с плоской крышей87. Рядом позируют женщины с детьми. Кадры зафик-
сировали использование на полях тяжелого женского труда по сбору и 
первичной обработке хлопка.

***

Участники экспедиций в Среднюю Азию и Казахстан в 1920–1930-
е гг. изучали занятия населения, земледелие, ремесла в новых услови-
ях колхозного строительства и создания нового быта. В музей должны 
были поступать материалы, рассказывавшие о позитивных преобразо-
ваниях, в том числе в области национальной политики. Так, во время 
экспедиции сотрудники музея в 1937 г. посетили районы проживания 
дунган и сделали снимок «В дунганской школе»88. В 1920–1930-е гг. 
дети многих национальных меньшинств имели возможность обучаться 
в школах на родном языке.

Этот снимок напомнил страницу истории МАЭ тех лет. В этот пери-
од именно МАЭ принадлежала руководящая роль в изучении этногра-
фии народов Средней Азии и Казахстана. В 1939–1940 гг. сотрудники 
отдела Передней и Средней Азии готовили издание тома «Народы Сред-
ней Азии и Казахстана» из серии «Народы СССР». 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



344

В.А. Прищепова

Рис. 2. Праздник 8 Марта. Группа памирских женщин на митинге 
в областном центре Хороге. 1932 г. МАЭ.

Рис. 1. Президиум митинга, посвященного Международному женскому дню, 
в обл. центре Памира г. Хороге. 1932 г. МАЭ.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



345

Традиционная культура народов Центральной Азии

Рис. 4. Работницы шелкомотальной фабрики на демонстрации 1 Мая, 
г. Сталинабад, 1936 г. МАЭ.

Рис. 3. Демонстрация в г. Сталинабаде в Октябрьские дни 1935 г. МАЭ.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



346

В.А. Прищепова

Рис. 5. Уголок юрты. МАЭ.

Рис. 6. Убранство 
богатой юрты днем. МАЭ.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



347

Традиционная культура народов Центральной Азии

Рис. 7. Колхозная школа в колхозе «Кзыл-Амач». МАЭ.

Рис. 8. Базар в Ленинабаде. 1932 г. МАЭ.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



348

В.А. Прищепова

Рис. 10. Установление радиомачты в ауле «Шор-Кала» 
в колхозе им. Ленина. МАЭ.

Рис. 9. Освещение юрты. МАЭ.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



349

Традиционная культура народов Центральной Азии

Рис. 11. Молодые 
женщины-колхозницы 

на Вахше. 1935 г. МАЭ.

Рис. 12. Горные таджики в пешем походе. МАЭ.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



350

В.А. Прищепова

Рис. 13. Мерв. Группа туркменов. МАЭ.

Рис. 14. О. Челекен. 
Туркмен-огурджалинец. 

Изд. Глушкова 
и Полянина. МАЭ.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



351

Традиционная культура народов Центральной Азии

Рис. 16. Бухара. 
Водоносы. МАЭ.

Рис. 15. Первый женский съезд. 1923 г. МАЭ.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



352

В.А. Прищепова

Рис. 17. Волостной Актюбинский управитель в парадной одежде. МАЭ.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



353

Традиционная культура народов Центральной Азии

Этому предшествовала активная многолетняя экспедиционная ра-
бота. Кроме материалов, непосредственно связанных с поставленными 
задачами, в музей в большом количестве стали поступать документы, не 
имевшие прямого отношения к изданию будущего тома.

Например, сохранились архивные материалы, рассказывающие о 
существовании значительного числа национальных школ в Алма-Атин-
ской области Казахстана: дунганских, уйгурских, цыганских, немецких, 
татарских, имелась даже немецко-чеченская. Эти документальные сви-
детельства многонационального соседства особенно актуальны в наши 
дни.

Экспедиционные фотографии 1930-х гг., демонстрировавшие поло-
жительные изменения в культурной жизни народов среднеазиатских 
республик, также тесно связаны с коллекциями и архивными докумен-
тами по истории коллекционного фонда МАЭ. Например, на снимках 
Музея народоведения показаны сцены из драмы в исполнении артистов 
Киргостеатра 1936 г.89 В 1930-е гг. по заданию МАЭ в Киргизию неод-
нократно выезжала фольклорист-тюрколог О.И. Шацкая для изучения 
народного творчества. Из одной поездки она привезла коллекцию пла-
катов, афиш и программ киргизских театров сезона 1939 г., в том чис-
ле Киргизского государственного музыкально-драматического театра, 
который осуществил постановку музыкальной драмы времен восста-
ния 1916 г. «Аджал-Ордуна». Во время декады киргизского искусства 
в Москве в 1938 г. за этот спектакль театр был награжден орденами и 
медалями90.

Сотрудники Музея народоведения в материалах старались всесто-
ронне отразить жизнь народов региона. Значительную часть фотома-
териалов 1925 и 1937 гг. представляли некоторые виды сохранившихся 
ремесел и кустарных промыслов: набоечное, красильное, швейное, вы-
шивальное, в том числе золотошвейное, ювелирное. По снимкам можно 
представить, как выглядели артели и цеха по изготовлению кирпича, 
музыкальных инструментов, обработке кожи, лавочки-мастерские гон-
чаров, резчиков по ганчу Андижана, Самарканда, Бухары.

Сюжеты с изображениями рядов работающих на базарах Самаркан-
да и Ташкента сапожников, швей, тюбетеечников и других мастеров из 
коллекций Музея народоведения напоминали снимки МАЭ конца XIX–
XX вв., которые знакомили с местными промыслами и даже набором 
инструментов ремесленников.

Традиционные виды домашних промыслов сохранялись как у оседло-
го, так и у кочевого населения. На снимке 1932 г. казашки изготавливали 
полосатые дорожки как в старину — на примитивном горизонтальном 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



354

В.А. Прищепова

станке. По земле растянуты длинные разноцветные нити. С помощью 
установленной деревянной треноги подвешен гребень, который сдви-
гает нити. Несколько снимков 1938 г. посвящено работе Учебно-худо-
жественного комбината Ташкента, в котором молодые люди обучались, 
а затем трудились в деревообрабатывающей, ковровой и керамической 
мастерских91. Материалы, связанные с деятельностью этого предпри-
ятия, представляют особенный интерес для истории комплектования 
коллекций МАЭ.

Летом 1938 г. МАЭ отправил в командировку в Ташкент свою со-
трудницу В.В. Екимову как специалиста по кустарным тканям для об-
мена коллекциями с Узбекистанским музеем искусств. Из Узбекистана 
в числе других вещей поступила продукция мастерских Учебного ху-
дожественного комбината. По просьбе Музея искусств Ташкента МАЭ 
выделил Узбекистану 265 образцов уникальных среднеазиатских шел-
ковых, полушелковых и бархатных тканей (которые в общем составили 
445,86 м; в среднем от каждого образца было отрезано до 1,5 м) XIX в. 
ручной работы из подарков бухарских эмиров царской семье.

В обмен на эту коллекцию В.В. Екимова привезла в МАЭ образцы 
сатина производства Ташкентского комбината, машинные вышивки и 
предметы современного прикладного искусства92. По мнению собира-
теля, эта коллекция была ценна тем, что к 15-летию Узбекской ССР об-
разцы фабричного сатина были показаны на выставках в МАЭ, а также 
в Париже и Нью-Йорке93.

Учебно-производственный комбинат Ташкента передал МАЭ рабо-
ты лучших мастеров и их учеников. В их изделиях часто вместо тра-
диционных орнаментов на коврах, блюдах, вазах, в набойке и вышивке 
использовались новые художественные узоры: советская символика и 
портреты вождей. По сведениям В.В. Екимовой, комбинат имел три от-
деления: текстильное, керамическое и столярно-мебельное. Каждое из 
них состояло из нескольких цехов. На трехлетнее обучение в комбинат 
принимали подростков после окончания 4–5 классов. Здесь они прохо-
дили общеобразовательный курс семилетки.

В фотоматериалах по модернизации сельского хозяйства зафиксиро-
ваны старинные способы орошения и ирригационные системы 1920–
1930-х гг. в Ташкентском районе, Самаркандской области, Фергане. 
Кадры традиционной обработки земли и зерна в Бухарской области, Са-
марканде и Ходженте соседствуют со снимками новейшей механизации 
того времени.

Коллекции Музея народоведения содержат изображения по возде-
лыванию и различным этапам обработки хлопка, культуры традици-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



355

Традиционная культура народов Центральной Азии

онной для таджиков и узбеков. В меньшей степени это характерно для 
туркменского населения. Однако социально-экономические перемены 
коснулись и подхода к выращиванию хлопка в Туркмении, что также 
отражено в фотодокументах94, которые дополнили иллюстративное соб-
рание МАЭ по этой теме95.

В подборе сюжетов многих изобразительных материалов коллекций 
1920–1940-х гг. Музея народоведения преследовалась пропагандистская 
цель — противопоставить традиционные и новые реалии, подчеркнуть 
преимущество последних. Для современных исследователей важным 
является не только отражение на этих фотографиях сохранившихся тра-
диций, но и проникновение в разные сферы народной жизни новаций и 
то, в какой форме они проявлялись в этот период. Быт 1920–1930-х гг. 
сегодня воспринимается как этнографическая старина.

***

В фотоматериалах Музея народоведения 1930-х гг. хранятся снимки 
о населении Вахшской долины Таджикистана96. В процессе изучения 
этой коллекции по таджикам из нее были выделены две фотографии: 
«Молодые женщины-колхозницы на Вахше. 1935 г.»97 и «Горные тад-
жики в пешем походе»98. При сопоставлении этих двух снимков стало 
очевидно, что на них запечатлены одни и те же персонажи. На них изоб-
ражены люди, по типу внешности и костюму не являющиеся таджика-
ми, поэтому эти снимки и привлекли внимание.

На первом из них на фоне горного пейзажа показаны женщины, иду-
щие цепочкой одна за другой, с ношей за спиной, в цветных халатах и 
длинных шароварах. Первая из них, с ребенком за спиной, монголоидно-
го типа, одета в киргизский костюм с характерным круглым и высоким 
тюрбаном. Вместе с ней идут еще две женщины. На второй фотографии 
кроме этих же женщин зафиксированы мужчина и два подростка. Один 
из мальчиков, в белой чалме, по внешности похож на киргиза, мужчина 
и второй мальчик в тюбетейках — на таджиков.

Первым впечатлением от этих двух фотографий, на паспарту которых 
значится «Таджики. Таджикская ССР», было то, что их ошибочно вклю-
чили в таджикскую коллекцию, ведь после сбора материала прошло бо-
лее полувека, сведения о собирателе и районе происхождения снимков 
отсутствуют, документы к коллекции не сохранились. Иллюстративные 
собрания Музея народоведения перевозили из Москвы в Ленинград, пе-
редавали из музея в музей, могли что-то перепутать, перетасовать и в 
таком виде зарегистрировать изобразительный материал.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



356

В.А. Прищепова

В легенде первой фотографии «Молодые женщины-колхозницы на 
Вахше. 1935 г.» уточнен год съемки. На втором снимке год неизвестен. 
Но идентичность изображенных лиц и их костюмов давала возмож-
ность уточнить датировку второй фотографию и сделать заключение, 
что оба снимка были выполнены в одно время, в 1935 г. Это означало, 
что оба снимка не случайно оказались в составе таджикской коллекции 
и на них показаны группы, вероятно, этнически смешанного населения. 
В результате аннотации двух фотографий предоставляли следующую 
информацию: группа людей, в том числе молодые женщины, является 
горными таджиками-колхозниками. Они отправились в пеший поход, и 
их сфотографировали на Вахше в 1935 г.

Отсутствие необходимых сведений в кратких аннотациях к рассмат-
риваемым снимкам вызвало много вопросов. Для их более полной атри-
буции, необходимой для дальнейшей работы с музейными коллекциями, 
важно было попытаться ответить хотя бы на некоторые из них.

Сначала по литературным данным нужно было выявить какие-либо 
локальные особенности женского костюма киргизов, характерные 
именно для одежды изображенной на коллекционных фотографиях мо-
лодой женщины. Прежде всего обращал на себя внимание ее круглый и 
высокий головной убор, который похож на киргизский тюрбан, элечек. 
Киргизская молодуха впервые надевала его после переезда в дом мужа, 
что означало ее переход в следующую возрастную группу, который со-
провождался рядом ритуалов.

На фотографиях Музея народоведения под тюрбаном виден край 
нижней шапки, небольшой по размеру, круглой, на которую повязан 
этот головной убор. В старину такую нижнюю шапочку вышивали, де-
лали с наушниками и накосником. Данные иллюстративной коллекции 
1935 г. подтверждают опубликованные сведения о том, что эта шапочка 
с годами значительно изменилась и упростилась99.

На фотографиях киргизка за спиной несет ребенка, возможно, это ее 
первенец. Согласно традициям, после появления второго или третьего 
ребенка киргизки в старину заменяли шапочку под тюрбаном на платок, 
закрывавший голову и шею. У женщины тюрбан надет на небольшую 
круглую шапочку без наушников.

По классификации известного советского ученого К.И. Антипиной, 
тюрбан киргизских женщин различался по форме и способу наверты-
вания. К первой группе относился тюрбан с большим налобным высту-
пом. Тюрбаны с выступом меньшего размера составляли вторую группу. 
Оба варианта создавалась наматыванием наискось положенных спереди 
кусков ткани. Чтобы получился круглый и высокий тюрбан третьей фор-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



357

Традиционная культура народов Центральной Азии

мы, как у женщины на коллекционных фотографиях, полотнище ткани 
навертывали вокруг головы100.

Кроме трех основных указанных форм киргизский женский тюрбан 
имел локальные особенности. Например, такой более округлый и до-
вольно высокий тюрбан, как на коллекционных снимках, носили жен-
щины, принадлежавшие к родоплеменной группе ичкилик101. У некото-
рых групп киргизов было принято при наматывании тюрбана спускать 
по спине полосу ткани в виде одной или нескольких ступенек в зависи-
мости от рода, к которому принадлежала женщина102. На фотографиях у 
киргизки часть ткани тюрбана тоже спускается на спину.

Величина тюрбана зависела от материальных возможностей вла-
делицы. Богатые киргизки использовали для этого до 20–30 м тонкой 
ткани белого цвета103. В литературных описаниях элечек отмечалось, 
что обе его части, тюрбан и шапочку, всегда делали из белой ткани, на 
переднюю сторону тюрбана нашивали различные серебряные фигурки, 
монеты, перламутр, жемчуг, шелковую тесьму, бахрому. На рассматри-
ваемых фотографиях 1935 г. тюрбан и шапка под ним однотонные, но не 
белого цвета, и тюрбан ничем не украшен.

Литературные материалы указывают, что элечек носили в XIX — на-
чале XX в. С начала 1920-х гг. он стал постепенно вытесняться платком, 
а в 1930-е гг. практически вышел из употребления. Платок стал основ-
ным головным убором девушек и женщин. К 1960-м гг. многие жен-
щины уже забыли способы навертывания тюрбана, как и формы кус-
ков ткани, которые шли на этот головной убор104. Приведенные данные 
позволяют предположить, что на коллекционных снимках изображена 
замужняя киргизка племени ичкилик в круглом и высоком тюрбане, ко-
торый сохранился даже в 1930-е гг. Снимки 1935 г. являются редкими 
кадрами, на которых зафиксировано бытование головного убора замуж-
них киргизок.

Кроме старинного головного убора на рассматриваемых отпечатках 
характерным элементом киргизского костюма замужней женщины по-
казана распашная юбка — бельдемчи, которую надевали после появле-
ния первого ребенка. Она представляла собой кусок ткани, нашитый на 
широкий пояс и носимый сзади поверх чапана и шароваров. Обычно 
она была стеганой на тонком слое шерсти или ваты. На музейных фото-
графиях виден широкий (16–18 см) мягкий пояс на войлоке или вате, к 
которому пришита юбка длиной ниже колен. Закрепляли бельдемчи, как 
это видно на снимках, на талии пуговицами и завязками спереди.

Бельдемчи различались по покрою и отделке. В более раннее вре-
мя юбки украшали вышивкой, обшивали полосками меха, шерстяной 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



358

В.А. Прищепова

бахромой. По сведениям выдающегося киргизоведа С.М. Абрамзона, в 
первой четверти XIX в. бедные киргизки шили бельдемчи из овечьих 
шкур, а богатые — из бархата, с вышивкой и оторочкой из меха куницы 
или выдры105. Историки одежды отмечали, что к 1960-м гг. во многих 
районах о бельдемчи у стариков остались лишь воспоминания106. На 
фотографиях 1935 г. бельдемчи сшита из узорной ткани. Юбка тако-
го фасона, как на снимках, то есть без сборок на поясе, была присуща 
только родоплеменной группе ичкилик107, как и изображенный круглый 
высокий элечек. Это еще раз указывало на этническую принадлежность 
женщины на фотографиях.

На этих изображениях на другой женщине надет иной головной 
убор — платок белого цвета. Он сложен углом и накинут на голову так, 
что закрывает волосы, а его концы свободно перекрещены впереди и 
перекинуты за спину. Платки белого цвета обычно, следуя традиции, 
носили таджички пожилого возраста. На женщине на снимке надето од-
нотонное платье белого цвета. По внешнему виду оно, широкое и длин-
ное до пят, напоминает старинный покрой.

На фотографии «Горные таджики в пешем походе» кроме женщин 
присутствуют также мужчина, подросток и мальчик. Мальчик и мужчи-
на внешне походят на таджиков. Они в тюбетейках, широко распростра-
ненных в регионе, которые как самостоятельный головной убор носили 
летом или дома, в холодное время — под верхними шапками.

На подростке с монголоидными чертами поверх тюбетейки накру-
чена белая чалма. Она не являлась традиционной для киргизов. Чалму 
носили в основном представители духовенства и иногда старики. В не-
которых случаях чалма входила в комплект одежды жениха. По литера-
туре известны случаи, когда киргизы группы ичкилик повязывали вок-
руг тюбетейки поясной платок. В жару это помогало защитить голову 
от палящих лучей солнца, а в холодное время сохранить тепло. Но на 
фотографии явственно видна чалма, которую носили таджики.

На подростке в чалме короткая, выше колен, нательная распаш-
ная рубаха с длинными рукавами и открытым воротом. Такую рубаху 
взрослого фасона мальчики начинали носить с 6–7 лет. На фотогра-
фии у подростка рубаха выпущена поверх коротких свободного покроя 
штанов и подпоясана (что считалось обязательным) узкой полоской 
материи или веревкой. В прошлом у киргизов было принято подвязы-
ваться кожаным или бархатным поясом, широким тканевым кушаком 
или платком.

На мальчике в тюбетейке также надета нательная рубаха, но она 
длинная, старинного туникообразного покроя, с закрывающими пальцы 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



359

Традиционная культура народов Центральной Азии

рук рукавами. Рубахи подобного типа в прошлом были особенно рас-
пространены среди оседлого населения, в том числе таджиков. Ворот 
у рубахи прорезной горизонтальный слегка закругленный, обшит орна-
ментированной тесьмой.

Из традиционной обуви на фотографии показаны кожаные сапоги с 
загнутым кверху носком, одетые мужчиной и подростком в чалме. Ос-
тальные участники съемок совершают длительный переход босиком. 
Таким образом, на фотографиях 1935 г. наряду с элементами старин-
ного костюма киргизок-ичкилик и бельдемчи представлена также тад-
жикская мужская и женская одежда.

По литературным источникам известно, что в некоторых районах 
Таджикистана, в том числе на реке Вахш-Сурхоб, указанной на паспар-
ту иллюстративной коллекции, в северо-восточной части Каратегина, в 
пределах Джиргатальского (Джергетальского) района, проживали тюр-
коязычные киргизы108. Почти все исследователи, которые в своих рабо-
тах рассматривали население Каратегина и его историю, утверждали, 
что эти места, в том числе и Джиргатальский район, еще несколько ве-
ков тому назад были заселены исключительно киргизами. Хотя можно 
предположить, что в еще более ранние времена на этих землях прожи-
вало ираноязычное население.

Большинство авторов связывает появление киргизов на территории 
Каратегина и Гиссара с нашествием калмыков в XVII в.109 В 1925 г. кир-
гизов называли «насельниками гор Таджикистана»110. По данным неко-
торых ученых (Н.А. Кисляков, А.А. Семенов, Б.И. Искандаров и др.) 
значительная часть таджиков населила эти места гораздо позже кирги-
зов111. До 1917 г. в кишлаке Джиргаталь проживало смешанное киргизо-
таджикское население112. После 1917 г. рядом с одноименным кишлаком 
был построен районный центр Джиргаталь.

Историко-культурное изучение киргизов Каратегина, о которых не 
было специальных работ, стало предметом специального исследования 
этнографов лишь в 1954 г. во время работы Гармской экспедиции113. По-
левые материалы Б.Х. Кармышевой 1954 г. показали, что территория 
современного Джиргатальского района совпадала с ареалом расселения 
киргизов конца XIX в.114

Согласно экспедиционным сведениям, опрошенные таджикские 
семьи помнили, в каком поколении их предки пришли сюда и посели-
лись среди киргизов: «Джиргаталь и кишлаки вокруг него образовались 
очень давно, в те времена, когда люди еще не знали киблы и намазов, 
когда были обращены в мусульманство ударами сабли <…> С тех пор 
таджики и киргизы вместе перекочевывают на летовки, вместе спуска-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



360

В.А. Прищепова

ются в кишлаки»115. В 1954 г. были отмечены приток таджиков и рост 
кишлаков со смешанным населением.

В начале XX в. в Каратегине межнациональные браки между кир-
гизами и таджиками были довольно редки. Но с годами они стали бо-
лее распространенными. Сами киргизы отмечали, что киргизов-джир-
гатальцев называли полутаджиками или даже таджиками, «а иначе 
каратегинцами — каратегинчи», так как они сильно смешались с тад-
жиками. Поэтому население было двуязычным, иногда даже говорило 
одновременно на двух языках, наблюдалось также сильное влияние обе-
их культур116. В Джиргатальском районе Гармской области проживали 
роды киргизов, которые относились к племени ичкилик.

В серьезном издании 1966 г. «Таджики Каратегина и Дарваза» под-
черкивалось присутствие значительной примеси монголоидных черт 
в физическом облике таджиков Верхнего Каратегина. Этот район был 
заселен киргизами и таджиками, которые часто вступали в смешанные 
браки. Большинство джиргатальских кишлаков имело смешанное кир-
гизско-таджикское население. Дети от смешанных браков считали себя 
таджиками117. Такое смешанное население называли каратегинцами118.

Таким образом, на двух рассматриваемых фотографиях, по всей види-
мости, показаны жители Джиргатальского района верхнего Каратегина. 
Несмотря на то что изображенная группа названа горными таджиками, 
одна из женщин одета в старинный национальный костюм киргизов-
ичкилик. Сомнение по поводу этнической принадлежности женщины 
с ребенком вызывает лишь носовая кольцевая серьга, продетая у нее в 
левую ноздрю, отчетливо видимая на снимке. Ни в литературе, ни сре-
ди музейных собраний не выявлен факт ношения киргизками носовых 
сережек.

По литературным данным, в прошлом в Каратегине было широко 
развито отходничество. Часть киргизской бедноты была вынуждена 
уходить на сезонные работы из кишлака, иногда даже на несколько лет. 
К началу XX в. поток отходников усилился. Это явление, хотя и в малой 
степени, сохранялось даже в 1954 г., что выражалось в систематическом 
уходе части мужского населения на заработки, чаще всего в Фергану, 
реже в Ташкент. Однако практиковала его мужская часть населения. На 
коллекционных же фотографиях показаны мужчины, женщины и дети. 
Таким образом, целью их пешего похода были не поиски работы.

События первых лет после установления советской власти в этом 
районе позволяют сделать некоторые предположения по поводу содер-
жания рассматриваемых фотографий. В сентябре 1920 г. была созда-
на Бухарская народная республика. В Каратегине датой установления 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



361

Традиционная культура народов Центральной Азии

советской власти считался 1921 г., после чего началось басмаческое 
движение и Гражданская война в Восточном Каратегине и Джиргаталь-
ском районе. Начало создания колхозов относится лишь к 1933–1935 гг. 
Сплошная коллективизация здесь была достигнута только к 1940 г. 
Именно к 1930-м гг. относится начало планомерного систематическо-
го переселения жителей высокогорий в хлопкосеющие, центральные и 
южные районы республики, где происходило освоение новых земель119.

По всей видимости, этот момент и показан на фотографиях. Семья 
переезжает на новое место жительства и несет с собой домашний скарб. 
В руке одной из женщин кувшин. На фотографиях за спиной пешеходов 
видны вьюки с упакованными вещами, фрагменты мебели или ручных 
станков, которые они переносят на себе. Возможно, это прялка или дру-
гой станок, связанный с домашними промыслами. В пользу такого пред-
положения говорит содержание других фотографий этой коллекции о 
налаживании жизни на новых землях Вахшской долины колхозниками-
переселенцами из горных районов120.

Таким образом, изучение фотографий 1932–1936 гг., периода станов-
ления советской власти и колхозного движения в Средней Азии, повлек-
шее за собой глубокие социальные и культурные изменения, позволило 
предположить, что на снимках зафиксирован сохранявший свою арха-
ическую форму женский костюм джиргатальских киргизов Гармской 
области Таджикистана. Фотокадры 1935 г. были выполнены в то время, 
когда эта группа населения Таджикистана еще не стала объектом специ-
ального внимания этнографов.

***

В обзоре фотоколлекций Музея народоведения, снимки которых глав-
ным образом характеризуют жизнь региона 1920–1930-х гг., трудно не 
упомянуть некоторые изображения из старых коллекций музея. Одним 
из них является старинная фотография «Мерв. Группа туркменов»121. 
В качестве источника поступления на паспарту МАЭ кроме Централь-
ного музея народоведения указан Дашковский музей. Напомним, что 
Музей народоведения был создан на основе коллекционных собраний 
других музеев, в том числе Дашковского. К сожалению, на фотографии 
отсутствует указание на год съемки.

Поступление первых немногочисленных фотоматериалов МАЭ по 
туркменам относится к концу XIX — началу XX в. В последующие 
годы коллекции по туркменам собирались в музее эпизодически и в ко-
личественном отношении составляют незначительную часть всего ил-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



362

В.А. Прищепова

люстративного фонда. Поэтому фотоматериалы Музея народоведения 
существенно дополнили собрание МАЭ.

В определении времени создания фотографии Музея народоведения 
«Мерв. Группа туркменов» могут помочь некоторые ее технические осо-
бенности, коричневый цвет отпечатка, характерный для снимков конца 
XIX — начала XX в. Невозможно не заметить, что это стереофотогра-
фия. На одном паспарту по горизонтали размещены две одинаковые 
фотографии. Рассматривать их нужно было одновременно через специ-
альное оптическое устройство, чтобы получилось объемное изображе-
ние. Это новшество в фотографии в дальнейшем не получило широкого 
распространения122. До наших дней дошло незначительное количество 
подобных снимков. Например, в иллюстративном собрании МАЭ хра-
нится коллекция стереофотографий 1908 г.123 Следовательно, стереофо-
тография из Музея народоведения тоже могла быть выполнена в начале 
XX в.

Еще одним ранним фотодокументом Музея народоведения является 
открытка без указания даты «О. Челекен. Туркмен-огурджалинец. Изд. 
Глушкова и Полянина»124. Этот снимок показался знакомым. Фамилия 
И.Н. Глушкова известна в связи с историей комплектования коллекций 
МАЭ по народам Центральной Азии. В музее хранится его фотоколлек-
ция по туркменам. При сравнении снимка из Музея народоведения с 
содержанием фотоколлекции И.Н. Глушкова из собрания МАЭ выясни-
лось, что одно изображение входит в состав двух фотоколлекций Музея 
народоведения и МАЭ125.

И.Н. Глушков был одним из постоянных корреспондентов МАЭ в 
1908–1909 гг. По профессии он был горным инженером и проработал 
около трех лет на острове Челекен, где попутно интересовался жизнью 
обитавших там туркмен. И.Н. Глушков преподнес МАЭ коллекцию юве-
лирных украшений, собранных им на Челекене, и фотографии к ним, 
выполненные им. Впоследствии И.Н. Глушков, видимо, стал совладель-
цем издательства. В 1908 г. он передал МАЭ серию открыток с вида-
ми местностей, исторических развалин, бытовыми сценками из жизни 
туркмен, в том числе острова Челекен. На открытках указано название 
известного в те год издательства Глушкова и Полянина. Начало XX в. 
называют временем «золотого века почтовой открытки», когда в Туркес-
тане возникали многочисленные издательства, как, например, Издатель-
ство Глушкова и Полянина, которые, как правило, для воспроизведения 
пользовались собственными оригинальными негативами126.

Подобные открытки можно отнести к т. н. коммерческой фотогра-
фии, они не только знакомили покупателей с населением той или иной 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



363

Традиционная культура народов Центральной Азии

местности, но и могли быть своего рода сувенирами127. Открытки 
И.Н. Глушкова не были студийными, они выполнены в естественных 
для моделей условиях. Поэтому коллекция открыток И.Н. Глушкова со-
держит важную информацию для характеристики традиционной куль-
туры туркмен-челекенцев.

Собиратель коллекций МАЭ И.Н. Глушков называл население ос-
трова Челекен огурджалинцами. В фундаментальном томе «Народы 
Средней Азии и Казахстана», изданном в 1963 г., этноним «огурджа-
ли» упоминается в числе наименований мелких туркменских племен128. 
Огурджали также обозначены на карте расселения туркмен129. В то же 
время в 1964 г. в Ашхабаде вышел краткий историко-этнографический 
и краеведческий очерк А. Клычева, посвященный острову Челекен. Ав-
тор книги считает, что именование населения острова огурджалинцами 
является неоправданным и даже обидным прозвищем130. Он высказал 
мнение, что огурджалинцев нельзя рассматривать как самостоятельное 
племя, как это делали русские исследователи Н.Н. Муравьев и Г.С. Ка-
релин, и толкует термин «огурджали» лишь в значении «пираты», «раз-
бойники».

И.Н. Глушков в своей рукописи, приложенной к собранным и пере-
данным в МАЭ ювелирным украшениям, вслед за другими русскими 
путешественниками характеризовал жителей острова как отважных и 
ловких контрабандистов. Они занимались вывозом соли и нефти в Пер-
сию на лодках, вмещавших до трех тысяч пудов, и «добычею озокерита 
и продажею его в Хиву и Бухару». А. Клычев называл челекенских тур-
кмен иомудами, которые жили в Туркмении в Ташаузской и Красновод-
ской областях и впоследствии заселили остров131.

Расширить и дополнить представления об острове Челекен тех 
времен может рисунок Н.Н. Юмудского «Добывание соли на острове 
Челекен», который хранится в МАЭ в составе подборок вырезок из ил-
люстрированных изданий конца XIX — начала XX в., показывающий 
все этапы разработки соляных залежей туркменами.

На заднем плане местные жители иомуды, одетые в черные меховые 
шапки и полосатые халаты, некоторые только в нижние белые рубахи и 
закатанные штаны, вырубают железными топориками соль, которая за-
легала под небольшим слоем песка. Здесь же изображено, как затем ее 
высушивали на солнце. Добытые глыбы обтесывали кинжалами или саб-
лями, придавая им прямоугольную форму. Такие большие пластины соли 
видны на рисунке по всей площади, где проводилось ее добывание. Здесь 
же показано, как добытую соль грузили на верблюдов, подвозили к берегу 
и продавали по очень низким ценам персидским и кавказским купцам.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



364

В.А. Прищепова

Среди фотографий Музея народоведения хранится кадр, на котором 
изображено, что в 1934 г. добыча нефти на Челекене производится кус-
тарным способом132.

На ранее упомянутых фотографиях Музея народоведения «Мерв. 
Группа туркменов» и «О. Челекен. Туркмен-огурджалинец» содержатся 
данные о мужской одежде. Туркмены позируют в черных барашковых 
шапках и длинных халатах. Обращают на себя внимание их головные 
уборы. Это большие шапки черного цвета, прямые по форме, с круг-
лым верхом. Туркменские мужчины носили меховые шапки различной 
формы поверх нижней, маленькой. Именно у мервских текинцев и час-
ти иомудов в конце XIX — начале XX в. бытовали подобные высокие 
(30 см и выше) шапки с верхом полусферической формы, как показано 
на снимках133.

На фотографиях видна нательная рубаха белого цвета длиной до бе-
дер. Нижнюю одежду обычно шили из белой маты или бязи, лишь ста-
рик-челекенец на открытке одет в рубаху темного, скорее всего красного 
цвета. Оформление выреза на рубахах круглое, его называли суфийским. 
Рубахи с подобным воротом носило духовенство, «хранитель традиций 
древних форм одежды»134. На изображениях рубахи надеты под халаты, 
поэтому отсутствует возможность увидеть, где располагался дополни-
тельный разрез на горловине: горизонтально на плечах или вертикально 
справа. Литературные данные свидетельствуют, что в конце XIX — на-
чале XX в. преобладал горизонтально-вертикальный ворот.

Рубахи из ткани белого цвета с воротом по линии горловины по-
казаны также на портретах мужчин средних лет, туркмен-гокленов и 
мервских текинцев135. В 1950-е гг. такие рубахи белого цвета с горизон-
тальным разрезом, как на снимках, шили лишь для пожилых мужчин136. 
Поясная одежда туркмен на фотографиях — штаны, сшитые из белой 
материи, которые носили в качестве как нижних, так и верхних.

Из верхней мужской одежды на открытке Глушкова и Полянина по-
казан легкий халат. Мервские текинцы на стереоснимке одеты в теплые 
халаты туникообразного покроя, простеганные частыми вертикальны-
ми строчками с длинными и широкими сужающимися книзу рукава-
ми. У старика-челекенца они закрывают кисти рук. Подкладку халатов 
обычно делали белого цвета, как показано на фотографии текинцев.

На открытке также можно увидеть детскую одежду, по всей види-
мости мальчика. На нем меховая шапка белого цвета. Светлые головные 
уборы у туркмен носила мужская молодежь. Халатик мальчика корот-
кий, застегнутый на пуговицу, сшитый из тонкого мягкого материала, 
возможно из бархата. Халат ничем не подпоясан и притален. Возможно, 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



365

Традиционная культура народов Центральной Азии

такой вид приталенной одежды, которая была распространена у турк-
мен восточного побережья Каспийского моря, и называется костюмом 
курдского, иранского покроя137.

На стереофотографии «Мерв. Группа туркменов» текинцы подпоя-
саны матерчатыми кушаками, сложенными в мягкий жгут. По мнению 
А.С. Морозовой, мягкие пояса были распространены у бедняков, бо-
гатые люди в старое время носили кожаные пояса с металлическими 
пряжками138. Однако, глядя на группу текинцев на снимке, трудно пове-
рить, что эти туркмены были бедняками.

Из старых поступлений Музея народоведения можно также отметить 
снимок «Бухара. Водоносы»139. В фотособрании МАЭ имеется несколь-
ко изображений водоносов.

Костюм специальных поливальщиков (машкобов), которые относи-
лись к малоимущей части населения, показан на фотографиях Н. Ордэ 
«Сарты. Водоносы» и Н.С. Воронец «Водоносы»140. На снимках машко-
бы, набрав в кожаные бурдюки воду и повесив их через плечо на ремни, 
разносят воду на продажу. При местной жаре, неизбежной пыли и посто-
янном дефиците воды машкобы несколько раз в день поливали городские 
улицы водой из хаузов. Хотя, по мнению очевидцев, это способствова-
ло не только относительной прохладе, но и размножению насекомых. 
В некоторых случаях взрослым помогали подростки, что было зафикси-
ровано на фотографиях Н. Ордэ. Водоносы одеты в традиционный для 
региона запашной халат, подвязанный матерчатым кушаком, на голове 
небольшая чалма, тюбетейка или шапка с меховой опушкой. На од-
ной фотографии водоносы показаны с босыми ногами. Бедняки летом, 
действительно, ходили босиком. На другом снимке водонос поливает в 
жару улицу в легких без задника башмаках, похожих на деревянные.

По данным О.А. Сухаревой, в Бухаре было большое количество водо-
носов. Они объединялись в артели, каждая из которых носила воду из од-
ного определенного хауза. Из самого большого хауза Девон-беги брали 
воду 80 машкобов141. После изменения системы водоснабжения города и 
строительства водопровода профессия водоноса стала ненужной142.

На фотографии Музея народоведения несколько бухарских водоно-
сов, вместе с которыми работали и мальчики-подростки, стоят на ступе-
нях водоема. Этот снимок интересен тем, что один из водоносов встал 
боком и демонстрировал способ переноски бурдюков с водой на поясни-
це. Кроме того, этот редкий кадр объясняет, каким образом наполнялись 
бурдюки, имевшие узкое горло. Оказывается, это делалось с помощью 
небольшого черпака, что и показано на фотографии. Ручкой ему слу-
жила короткая палочка, соединенная с бурдюком тремя веревками. Это 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



366

В.А. Прищепова

изображение встречается в литературе и рассматривается как открытка, 
выполненная анонимным автором до 1903 г.143

Другая открытка также из старых поступлений Музея народоведе-
ния называется «Узбеки за пловом»144. На ее обороте от руки написано 
«Сарты за пловом». Здесь же стоит мелкий и круглый штамп. В верх-
ней части штампа расположены буквы «Д.Э.» (Дашковский? Этногра-
фический?), а в нижней — слово «музей».

Мужская компания из девяти человек расположилась кружком за 
достарханом. В центре стоит блюдо с пловом и лежит разломанная ле-
пешка. На фотографии показано, как правильно, с точки зрения местно-
го этикета, брать с блюда плов — пальцами, щепоткой. Один мужчина 
в центре снимка угощает с руки другого пловом. Возможно, это хозяин 
угощает уважаемого гостя. В правой части кадра выделяется длинными 
завитыми прядями волос, выпущенными из-под круглой орнаментиро-
ванной тюбетейки, мальчик-бача.

Из старых фотографий Музея народоведения можно выделить еще 
ряд снимков, к сожалению, без указания даты и места съемки. На них 
показана нарядная одежда богатых казахов. Например, снимок «Во-
лостной Актюбинский управитель в парадной одежде»145. Можно заме-
тить, что это пересъемка с фотографии, которая прежде была наклеена 
на паспарту. Ниже изображения от руки указано: «Волостной управи-
тель. Актюб. Губ.»

Формально должность волостного управителя при царском режиме 
считалась выборной. На деле она среди состоятельных казахов переда-
валась по наследству. Изображенный на снимке волостной управитель 
был богатым человеком. Об этом свидетельствуют несколько его хала-
тов. Самый верхний из них нарядный и щедро украшен широкой кай-
мой золотым шитьем с крупным растительным орнаментом, сшитый 
по старинному образцу, с боковыми разрезами, длинными и широки-
ми рукавами, однотонный, темный, возможно бархатный. Под ним ви-
ден еще один, светлый, похоже, тонкий суконный, с кожаным поясом, 
отделанным металлической пряжкой, круглыми бляхами и шнурами 
с кисточками. Под суконный халат надет еще один, темного цвета с 
длинными узкими у кисти рукавами. Шапка волостного управителя 
цилиндрической формы из короткого меха или бархата, круглая и высо-
кая. На груди слева приколоты царские награды.

На другой фотографии также показан богатый казах, но не в празд-
ничной, а в повседневной национальной одежде146. Он позирует в ме-
ховом малахае и старинном чапане с очень длинными рукавами. Халат 
опоясан кушаком вокруг талии и через левое плечо. Полы халата за-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



367

Традиционная культура народов Центральной Азии

правлены в толстые штаны. Из ворота чапана виден белый воротник 
отложного воротника нижней рубахи.

Одежда казашек на фотографиях из старых коллекций представлена 
старинным туникообразным платьем, которое считалось обязательной 
частью женского костюма, с длинными и очень широкими книзу рука-
вами147. На платье надета безрукавка. Женщина сфотографирована в ки-
мешеке белого цвета с тюрбаном. Его как самостоятельный головной 
убор казашки не носили, он надевался лишь с кимешеком. Существова-
ла разная длина кимешека, а также различные способы повязки, формы 
и величины тюрбана в зависимости от семейного положения и возраста 
женщины. Он мог быть цельнокроеным с кимешеком или навертывать-
ся из отдельного куска ткани. У женщин старшего возраста тюрбан был 
менее пышным, чем у молодых. На снимке у казашки средних лет тюр-
бан низкий и широкий.

Наиболее ранним изображением этого головного убора замужней 
казашки в собраниях МАЭ являются фотографии с рисунков и картин 
В.В. Верещагина, выполненные им в 1867 г., а также снимки 1871–
1872 гг. из «Туркестанского альбома»148. На одной фотографии коллек-
ции по казахам 1880 г. И.С. Полякова зафиксированы три варианта ки-
мешека и разные формы тюрбанов149. Сохранилось мало изображений, 
по которым можно судить об особенностях форм и манере ношения 
тюрбанов у казахов. Музейные собрания в этом смысле мало помогут, 
обычно этот головной убор хранится в сложенном виде. Поэтому фото-
графии с изображениями женского тюрбана казахов приобретают ис-
ключительный интерес.

Среди первых коллекций Музея народоведения хранится еще одна 
фотография казашки в нарядном национальном костюме150. Это па-
вильонная съемка, выполненная в фотоателье. На женщине верхняя 
одежда, похожая по покрою на мужской халат с длинными до колен 
рукавами, узкими внизу. По снимку трудно определить, это халат, сши-
тый из темного бархата, или длинная до пола шуба из тонкого меха. 
Шуба отделана вышитым геометрическим орнаментом. Под нею на-
дет однотонный халат, подпоясанный тканевым кушаком. В коллекции 
И.С. Полякова из собрания МАЭ есть снимок, на котором изображена 
казахская пара в нарядных длинных и широких шубах, но отделка на 
них отличается от той, которая показана на данной фотографии. На 
казашке кимешек с небольшим тюрбаном. По сравнению, например, 
с головным убором на предыдущей фотографии, его нагрудник значи-
тельно длиннее. Фасон и отделка кимешека определяли его локальную 
принадлежность.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



368

В.А. Прищепова

Другой тип этого старинного головного убора замужних казашек 
представлен на фотографии Музея народоведения 1914 г.151 Чаще все-
го кимешек состоял из двух частей, как на предыдущих снимках, — из 
полотнища, которое закрывало волосы и спускалось на плечи, и тюрба-
на. В некоторых случаях, как на фотокадре 1914 г., обе части головного 
убора состояли из одного куска материи. Ткань сначала обернули вокруг 
лица, а потом ее конец уложили на голове в виде тюрбана.

На снимке 1909 г. содержатся материалы по одежде молодых богатых 
казашек Семипалатинской области. При изучении национального кос-
тюма он может дополнить, например, обширную коллекцию С.М. Дуди-
на 1899 г. и другие фотоколлекции МАЭ по казахам из этого же района.

На старой, пожелтевшей от времени фотографии молодая туркменка 
снята в полный рост152. Фотография датирована 1925 г., но скорее всего 
она выполнена значительно раньше. Верхний платок повязан концами 
вперед наподобие чалмы. Под ним платок большего размера, который 
спускается по спине почти до конца подола халата. На груди множество 
украшений (ожерелья); в ушах крупные кольцевые серьги с нанизанны-
ми на них крупными бусинами; на запястьях широкие металлические 
браслеты. Стеганый однотонный халат распахнут. Его рукава прореза-
ны впереди до локтя. Под халат надето однотонное, по всей видимос-
ти, красное платье с вышитыми краями рукавов. В коллекции не указан 
район происхождения фотографии. Вероятно, детали этой одежды турк-
менки соответствовали традиционному текинскому костюму.

Из фотоколлекций Дашковского музея, наследником собраний кото-
рого стал Музей народоведения, к нам попал портрет молодой женщины 
в высоком головном уборе туркмен-иомудов с закругленным верхом153. 
Верхняя часть убора украшена рядами круглых плоских бляшек, на лоб 
свисает бахрома белого цвета. Сверху на него наброшено большое одно-
тонное покрывало, края которого обшиты множеством украшений: круг-
лых крупных и мелких бляшек. По сторонам головного убора свисают 
длинные подвески с украшениями. Покрывало накинуто таким образом, 
что закрывает всю фигуру. Нижняя часть подбородка и шея женщины 
закрыты подвязанным однотонным платком темного цвета. Свадебный 
головной убор иомудов хасава представлен в фотоколлекциях МАЭ в 
других вариантах, в том числе и на снимках И.Н. Глушкова.

Фотографии из старых коллекций расширяют круг источников для 
изучения традиционной одежды народов региона, а также могут слу-
жить сравнительным материалом при исследовании национального кос-
тюма 1920–1930-х гг.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



369

Традиционная культура народов Центральной Азии

***

Таким образом, выборочный обзор некоторых исторических фото-
графий тринадцати коллекций Музея народоведения позволяет предста-
вить панораму, пусть и не полную, жизнь народов республик Средней 
Азии и Казахстана в 1920–1930-е гг. и свидетельствует о сохранении в 
малоизмененном виде некоторых элементов традиционности в таких 
областях материальной культуры, как одежда, жилище, ремесленное 
производство.

Фотоматериалы показывают, что в жилище это проявлялось следу-
ющим образом. В конце 1920 — начале 1930-х гг. даже в отдаленных 
районах появлялись одно-двухэтажные здания европейского типа (в ос-
новном административного назначения), сочетавшие элементы нового 
типа жилища (в конструкции, технике строительства) и унаследованные 
традиции старого (в материале). В этот период происходила реконструк-
ция существовавших населенных пунктов, в крупных городах возводи-
лись архитектурные ансамбли с площадями и многоэтажными здания-
ми (Дом правительства, Дом дехканина, Дом печати, Педвуз во Фрунзе 
и др.). К этой же группе построек относится и создание курортов, что 
также отражено в фотоматериалах Музея народоведения 1920–1930-х гг. 
На фоне интенсивного строительства стационарного жилья основным 
жилищем казахов, киргизов, туркмен и некоторых групп узбеков в 1930-
е гг. оставалась юрта, о чем свидетельствуют многие фотодокументы. 
Коллекции сохранили также изображение одной из форм традиционных 
построек туркмен — жилых куполообразных домов.

Представленные фотоматериалы Музея народоведения по некото-
рым видам ремесел и кустарных промыслов свидетельствуют о сохра-
нении традиционных приемов обработки материалов, но при этом часто 
менялась орнаментика, использовалась советская символика.

Несмотря на активное внедрение новых идей, норм и форм жизни в 
сознание населения, очевидно сохранение стереотипов поведения. Это 
особенно ярко проявилось на снимках с участием женщин.

Национальный костюм таджиков и узбеков в начале 1920-х гг. сохра-
нялся повсеместно. В 1930-е гг. он оставался как повседневный, в го-
родах чаще использовался в качестве праздничного. Мужская одежда в 
большей степени, чем женская, подверглась влиянию европейского кос-
тюма, особенно среди городского населения. Появились пиджаки/ките-
ли, которые носили в сочетании с традиционными головными уборами.

По фотографиям участников экспедиций Музея народоведения на 
Памир начала 1930-х гг. очевидно, что одежда шугнанских женщин не 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



370

В.А. Прищепова

претерпела существенных изменений по сравнению с костюмом начала 
века.

Женщины оседлого населения, таджички и узбечки, проживавшие в 
городах, в 1930-х гг. носили национальную одежду, включая паранджу. 
Изменения в костюме коснулись лишь отдельных деталей. Платья на 
кокетке с вшивным рукавом стали вытеснять туникообразный покрой. 
Начало этого процесса относится к концу XIX — началу XX в., когда 
появилась выкройная одежда. Платья на кокетке шили молодым жен-
щинам из зажиточных семей, проживавшим в равнинных городах154. На 
основании изучения фотоматериалов 1920–1930-х гг. к новым веяниям 
в женской одежде следует отнести появление укороченных платьев в 
сочетании с чулками вместо шароваров. Платок оставался главным убо-
ром женщин, иногда под него надевали тюбетейку. На снимках пока-
зано, что в 1930-е гг. она была круглой, напоминая шапочку, которую 
носили женщины. Переход на мужской вариант тюбетейки квадратной 
формы произошел, по всей видимости, после 1930-х гг.

У женщин кочевого населения в 1930-е гг. отмечается вытеснение 
некоторых элементов традиционного костюма, например кимешека 
большим белым платком фабричного производства, который завязыва-
ли концами назад, чтобы он, как и традиционный убор, прикрывал шею, 
плечи и грудь.

У киргизов, особенно отдаленных кочевых районов, комплект наци-
онального костюма сохранялся и в конце 1930-х гг.

Иллюстративные материалы дополняют литературные данные о 
том, что в середине 1930-х гг. у джиргатальских киргизок-ичкилик Тад-
жикистана бытовали такие старинные элементы одежды, как элечек и 
бельдемчи.

Серия редких снимков из старых коллекций позволяет изучать муж-
скую и женскую одежду, занятия населения конца XIX — начала XX в.

Дальнейшее изучение фотоматериалов Музея народоведения, сопос-
тавление их с коллекциями других музеев и поиски возможных архи-
вных документов помогут ответить на многие вопросы, в том числе о 
подлинности и истинной научной значимости исторических снимков 
коллекций, хранящихся в МАЭ. Иллюстративный материал как отде-
льный интереснейший этнографический источник, отражающий куль-
туру народов Центральной Азии 1920–1930-х гг., позволяет проследить 
динамику культурных явлений при изучении процессов их преемствен-
ности или трансформации в условиях исторических перемен.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



371

Традиционная культура народов Центральной Азии

***

1 МАЭ, колл. № И–1860–1865, И–1888–1889, И–1902–1906.
2 Российская музейная энциклопедия. М., 2001. Т. 11. С. 8.
3 Куфтин Б.А. Киргиз-казаки. М. 1926.
4 Сластникова Л.А. Коллекции бывшего Музея народов СССР по Дагестану в фондах 

Государственного музея этнографии // Краткое содержание докладов Лавровских (Сред-
неазиатско-Кавказских) чтений — 1990–1991. СПб., 1992. С. 120–122.

5 МАЭ, колл. № И–1860 — 1054 негатива; колл. № И–1865 — 71 негатив; колл. № И–
1889 — 334 негатива; колл. № И–1906 — 125 фотографий.

6 МАЭ, колл. № И–1864 — 1126 негативов; колл. № И–1905 — 115 фотографий.
7 МАЭ, колл. № И–1862 — 308 негативов; колл. № И–1902 — 227 фотографий.
8 МАЭ, колл. № И–1861 — 346 негативов; колл. № И–1903 — 227 фотографий.
9 МАЭ, колл. № И–1863 — № 362 фотографии.
10 МАЭ, колл. № И–1888 — 215 негативов; колл. № И–1904 — 41 фотография.
11 Выражаю благодарность за оказанную консультацию Е.Б. Толмачевой и Н.В. Уша-

кову.
12 МАЭ, колл. № И–1902 по таджикам; № И–1904 по туркменам; № И–1905 по каза-

хам.
13 МАЭ, колл. № И–1860.
14 Прищепова В.А. Центральная Азия в фотографиях российских исследователей (по 

материалам иллюстративных коллекций МАЭ РАН // Центральная Азия. Традиция в усло-
виях перемен. СПб., 2007. Вып. 1.

15 Тартаковская И. Социология пола и семьи. Самара, 1997. С. 104.
16 МАЭ, № И–1906–103.
17 МАЭ, № 4527–188.
18 МАЭ, № 4527–169.
19 МАЭ, № И–1906–114.
20 МАЭ, № И–1902–210.
21 МАЭ, №№ 4527–183–185.
22 МАЭ, № И–1902–207.
23 МАЭ, № И–1902–208.
24 Рассудова Р.Я. Женские головные платки населения Ферганской долины и Таш-

кентского оазиса (конец XIX — XX в.) // Полевые исследования Института этнографии. 
1980–1981. М., 1984. С. 197; Широкова З.А. Таджикский костюм конца XIX–XX в. Ду-
шанбе, 1993.С. 17, 101.

25 № И–1902–209.
26 Широкова З.А. Указ. соч. С. 27.
27 Там же. С. 23
28 Наливкин В., Наливкина М. Очерк быта женщины оседлого туземного населения 

Ферганы. Казань, 1886. С. 94.
29 Широкова З.А. Указ. соч. С. 17.
30 Пещерева Е.М. Домашняя и семейная жизнь. Раздел «Одежда» // Тр. Ин-та этног-

рафии АН СССР. Новая серия. М.; Л., 1954. Т.24: Культура и быт таджикского колхозного 
крестьянства.

31 МАЭ, № 4527–164–168.
32 Горшунова О.В. Узбекская женщина. Социальный статус, семья, религия. М., 2006. 

С. 52–54.
33 МАЭ, № И–1902–94.
34 МАЭ, № И–1903–176.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



372

В.А. Прищепова

35 МАЭ, №№ 4527–173–175, 179.
36 МАЭ, № И–1906–119.
37 МАЭ, колл. № 255.
38 Базаров М. Советская религиозная политика в Средней Азии. 1918–1930-е гг. URL: 

http://poli.vub.ac.be/publi/etni-1/mustafo%20bazarov.htm. С. 10.
39 МАЭ, № И–1904–11, 15, 16. 
40 МАЭ, № И–1902–77.
41 МАЭ, № И–1902–197.
42 МАЭ, № И–1904–18.
43 МАЭ, № И–1905–111.
44 МАЭ, № И–1904–13.
45 МАЭ, № И–1903–52.
46 МАЭ, № И–1903–160.
47 МАЭ, № И–1903–163.
48 Фиельструп Ф.А. Из обрядовой жизни киргизов начала XX века. М., 2002. С. 87.
49 МАЭ, № И–1903–52.
50 МАЭ, № И–1906–101.
51 МАЭ, № И–1906–113.
52 Базаров М. Советская религиозная политика в Средней Азии. 1918–1930-е гг. URL: 

http://poli.vub.ac.be/publi/etni-1/mustafo%20bazarov.htm. С. 2.
53 МАЭ, № И–1906–11–16.
54 МАЭ, № И–1902–77.
55 МАЭ, № И–1904–14, 20.
56 МАЭ, № И–1904–2, 4.
57 МАЭ, № И–1904–13, 31, 38.
58 Белоусов В.Я., Рысс Ц.Г., Калмыков В.П. О социалистическом расселении в Киргиз-

ской АССР. М.; Л., 1935. С. 10.
59 МАЭ, № И–1903–82, 85.
60 МАЭ, № И–1903–86, 92, 97.
61 МАЭ, № И–1860–564, 575.
62 МАЭ, № И–1860–565, 567, 568, 570–576.
63 МАЭ, № И–1904–34.
64 МАЭ, № И–1905–67.
65 МАЭ, № И–1903–171, 172.
66 МАЭ, колл. № 116, 2643.
67 МАЭ, № И–1903–170.
68 Фиельструп Ф. А. Указ. соч. С. 242.
69 МАЭ, № И–1903–162.
70 МАЭ, № И–1905–87.
71 МАЭ, № И–1905–90.
72 МАЭ, № И–1904–25, 26.
73 Васильева Г.П. Типы переносного жилища туркмен // Кочевое жилище народов 

Средней Азии и Казахстана. М., 2000. С. 111. 
74 № И–1904–27.
75 Винников Я.Р. Социалистическое переустройство хозяйства и быта дайхан Марый-

ской области Туркменской ССР // Среднеазиатский этнографический сборник. Новая се-
рия. М., 1954. Т. 21. С. 33.

76 Васильева Г.П. Формы оседлого жилища Южной Туркмении в XIX — начале 
XX в. // Жилище народов Средней Азии и Казахстана. М., 1982. С. 193.

77 Там же.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



373

Традиционная культура народов Центральной Азии

78 МАЭ, № И–1904–29.
79 Народы Средней Азии и Казахстана. М., 1963. Т. 2. С. 68.
80 Васильева Г.П. Формы оседлого жилища… С. 197.
81 Там же. С. 203–204.
82 Там же. С. 206.
83 МАЭ, № И–1903–133, 134, 143, 153, 158.
84 МАЭ, № И–1860–501, 502; И–1903–137, 140, 142, 145, 149, 165.
85 МАЭ, колл. № И–1860.
86 Гальперштейн Я. Чирчикстрой. М.; Ташкент, 1931.
87 МАЭ, № И–1906–100.
88 МАЭ, № И–1903–191.
89 МАЭ, № И–1903–204–214.
90 Архив МАЭ РАН. Ф. К5. Оп. 1. № 360, 380.
91 МАЭ, № И–1860–409–419.
92 МАЭ, колл. № 5686, 5696.
93 Екимова В.В. О прикладном народном искусстве в Узбекистане // Советская этног-

рафия. 1940. № 4. С. 187–192.
94 МАЭ, № И–1904–21–23, 31.
95 МАЭ, № И–674; 255.
96 МАЭ, № И–1902–4–6; 49, 52, 64–66.
97 МАЭ, № И–1902–24.
98 МАЭ, № И–1902–117.
99 Антипина К.И. Особенности материальной культуры и прикладного искусства юж-

ных киргизов. Фрунзе, 1962. С. 257.
100 Там же. С. 255.
101 Там же.
102 Там же.
103 Там же.
104 Там же.
105 Абрамзон С. М. Этнографический альбом художника П. М. Кошарова // Сборник 

МАЭ. 1953. Т. 14. С. 155.
106 Антипина К.И. Указ. соч. С. 241.
107 Там же. С. 235.
108 Народы Средней Азии и Казахстана. С. 155.
109 Абышкаев А. Каратегинские киргизы в конце XIX–XX вв. Фрунзе, 1965. С. 9–16.
110 Панков А. Население Таджикистана // Таджикистан. Ташкент, 1925. С. 90.
111 Кисляков Н.А. Очерки по истории Каратегина. Душанбе, 1954; Он же. История 

Каратегина, Дарваза и Бадахшана // Материалы по истории таджиков и Таджикистана. 
Душанбе, 1945; Семенов А. А. Этнографические очерки Зарафшанских гор, Каратегина и 
Дарваза. СПб., 1903; Искандаров Б. И. О некоторых изменениях в экономике Восточной 
Бухары на рубеже XX вв. Душанбе, 1961; Он же. Восточная Бухара и Памир во второй 
половине XIX в. Душанбе, 1962. Ч. 1.

112 Таджики Каратегина и Дарваза. Душанбе, 1966. Вып. 1. С. 79.
113 Известия отделения общественных наук АН Таджикской ССР. Душанбе, 1956. Вып. 

10–11.
114 Кармышева Б.Х. Поездка к киргизам Джиргаталя в 1954 г. // Изв. Отделения обще-

ственных наук АН Таджикской ССР. Душанбе, 1956. Вып. 10–11.С. 25.
115 Таджики Каратегина и Дарваза… С. 317.
116 Кармышева Б.Х. Указ. соч. С. 29.
117 Таджики Каратегина и Дарваза… С. 50, 103.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



374

В.А. Прищепова

118 Там же. С. 59.
119 Там же. С. 62–63.
120 МАЭ, № И–1902–49: «Совхоз “Вахш”. Сбор хлопка бригадой рабочих централь-

ного хутора. 1935 г.»; № И–1902–52: «Сбор хлопка в совхозе “Вахш” (используется сов-
ременная техника). 1935 г.»; № И–1902–64: «Колхозники на хлопковых полях на новых 
землях Вахшской долины»; № И–1902–65: «Колхозница Кадырова, выполнявшая норму 
по сбору хлопка на 150–200 %. Совхоз “Вахш”. 1936 г.»; № И–1902–66: «Рабочий совхоза 
“Вахш” Тайтиев, выполняший норму по сбору хлопка на 100–200 %. 1936 г.».

121 МАЭ, № И–1904–39.
122 Редько А.В. Основы фотографических процессов. СПб., 1999.
123 МАЭ, колл. № 1320.
124 МАЭ, № И–1904–40.
125 МАЭ, колл. № 1301.
126 Голендер Б. Окно в прошлое. Ташкент, 2002. С. 16.
127 Толмачева Е.Б. Коммерческая фотография как этнографический источник // Рад-

ловский сборник. СПб., 2007. С. 85.
128 Народы Средней Азии и Казахстана. С. 18.
129 Там же. С. 16.
130 Клычев А. Челекен. Ашхабад, 1964. С. 21, 22.
131 Там же. С. 49.
132 МАЭ, № И–1904–24.
133 Морозова А.С. Традиционная народная одежда туркмен // Традиционная одежда 

народов Средней Азии и Казахстана. М., 1989.
134 Там же. С 42.
135 МАЭ, № И–1904–3–5.
136 Васильева Г.П. Туркмены-нохурли // Среднеазиатский этнографический сборник. 

Новая серия. М. 1954. Т. 21.
137 Морозова А.С. Указ. соч. С. 46.
138 Там же. С. 48.
139 МАЭ, № И–1906–98.
140 МАЭ, № 255–133; И–1179–47.
141 Сухарева О.А. Бухара ХIХ — начало ХХ в. М., 1966. С. 317–318.
142 Сухарева О.А. К истории городов Бухарского ханства. Ташкент, 1958. С. 72.
143 Голендер Б. Указ. соч. С. 211.
144 МАЭ, № И–1906–102.
145 МАЭ, № И–1905–6.
146 МАЭ, № И–1905–8.
147 МАЭ, № И–1905–16.
148 МАЭ, № И–674–172, 182, 86 и др.
149 МАЭ, № 106–90.
150 МАЭ, № И–1905–17.
151 МАЭ, № И–1905–16.
152 МАЭ, № И–1904–9.
153 МАЭ, № И–1904–7.
154 Широкова З.А. Указ. соч. Душанбе, 1993. С. 30.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



375

Όνειροκριτικά 52
Bâ’al-Zebűb 37
Gonda J. 178
Mihr (Mithra, Mithrakana) 206 
Shukla D. N. 178

Абашин С.А. 15
ал-‘Аббас Кусам б. 202–204
 ‘Абд ал-‘Азиз-хан 295, 309–310
‘Абд Аллах-хан II 309, 317
‘Абд ар-Ра’уф 290
‘Абд ар-Рашид-хан 122
Абды Дарон Ходжа 333
Абрамзон С.М. 358
Абу Бакр 142
Абу Лахаб 246
Абу Са’ид Абул ал-Хайр 264–265, 274
Абу-л-Мухсин Мухаммад 288
Аверьянов Ю.А. 206, 213, 269
Авеста 25–27
Агни 24
Адам 165, 172–173, 219, 228, 230
Аджал-Ордуна 353
Аёлони Пок (Аюлуни Пук) 195
Аешма 36
Ажи Дахака 25
Азиатское археологическое общество 
123
Академия коммунального хозяйства 
при Совнаркоме РСФСР 337
Академия Наук 184
Ақ-Бақсы (Төлеген), Бала-бақсы 
76–78, 85
Александр Македонский 203
‘Али (Али) ибн Абу Талиб  15, 52, 
142, 166, 171, 174–175, 193–194, 212

СПИСОК ИМЕН СОБСТВЕННЫХ

Алиды 15, 194
Аллах (Бог, Господь, Всевышний) 50, 
52, 55–56, 60–61, 63–73, 232–233, 235, 
241, 247, 260
ал-Макки (Макки) Абу Талиб 234–
236, 238, 244, 246, 249–250
Алоу ад-Дин Ходжа 190, 193, 208
Амеретат 232
Амир Кулал 282–285, 287, 319
Ананга 266
Андреев М. С. 152, 170, 176, 178
«Анис ат-талибин» 284, 287
Анна, св. 207
Ансори Ходжа ‘Абд ал-Лло (Абдулло) 
(Абдуллахи Сурхи) 197, 208
Антипина К.И. 356
Ардви Сура Анахита 22
Аристотель 49, 74
Артемидор 52–53
Арьямана 232
Аскари (Аскара) Хасан 190, 208–209
Асто-видоту 26–27
Атаргатис 255
Аттар ‘Ала ад-Дин 289, 320
‘Аттар (Аттар) Фарид ад-Дин 235–
237, 243, 245–247, 249–251
Ахв 242
Ахмад Йасави 201
ал-Ахнаф б Кайс 122–123

ал-Ахрам 212
Ахрар Хаджжи ‘Убайд Аллах 286
Ахунд Дарвази Нангархари 238 
Ахура-Мазда, Ормазд 23–24, 26, 
28–32, 34
Аша 232
Аштарханиды 293, 309

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



376

Бабаджанов Б.М. 6
Бабур Захир ад-Дин Мухаммад 121
Бадахши Мирза Санг-Мухаммад 176
Бали 205
Балу 37
Барахмакгин 207
Баркаб 230
Бартоломе Хр.(Bartholomae Chr.) 36
Бартольд В.В. 118
Бархатакин 206
Басилов В.Н. 78, 89–90, 113, 137, 181
ал-Басри Хасан 61, 75
«Бахр ал-асрар фи манакиб ал-ахйар» 
122
Башарин П.В. 213
Бекеш-халифа 120
Бертельс Е.Э. 319
Биби Джолила 230
Биби Зудмурод 8,204
Биби Зулайхо (Зулайхо) 191–192
Биби Навро 195
Биби Савро 195
Биби Фатима-йи Зухра 171
ал-Бируни Абу Райхан 206–207, 211, 
267–268
Блумфилд 21
Бобо Ходжи 187–189, 205, 209, 215, 
233–234, 251, 253, 256–260, 263, 267, 
272–273
Бодхисатва 254
Бойс М. (Boyce M.) 32–33
Болдырев А. Н. 176
Болутукава 217
«Большой тафсир снов» 53, 55, 60, 
63–73, 75
Бори 233, 247, 262
Бубнова М. А. 152, 176
Будда 205, 220, 241, 254, 259, 262, 
273–274
Буйдаш-султан 122

Бультман 261 
Бундахишн 24
Буркут-девана 181
Бурх ал-Асвад (Бурхи Сийах) 236
Бурхан ад-Дин 313
Бурхи Сармасти Абдоли Вали (Бурх 
Абдола Вали) 180, 183, 187
Бхага 232
Бэкон Ф. 49

Ваал 242
Вайнберг В.И. 38
Вайу 26, 27
Валиханов Ч. 78
Вамбери А. 290, 321
Варуна 25, 232
Васильева Г.П. 341
Васильков Я.В. 205, 221
Веды 25
Великокиргизский тракт 342
Верещагин В.В. 367
Вест Е.В. (West E.W.) 22
Вивасват 21, 22, 24
Вивахвант 21, 23, 24
Видевдат 21–23, 25–27, 29–30, 33–34, 
36–37
«Вилайет-наме-йи Хаджи Бекташ-и 
Вали» 283
Виламовиц-Молендорф 261
Вильгельм II 17
Випула 266
Вирочани 205
Вишну 22–25
Владимирцов Б.Я. 116
Воронец Н.С. 365
Воронина В. А. 176
Воху Манна 232
Всесоюзная сельскохозяйственная и 
кустарно-промышленная выставка 
1923 г. в Москве 324 

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



377

Гавриил 138
ал-Газали 50, 54
Гайа Мартан, Гайомард 24–25, 29
Гармская экспедиция  359
Гаты 26
Гидждувани ‘Абд ал-Халик 282–283, 
285–287, 312
Глушков И.Н. 362–364, 368
Гордлевский В.А. 288, 290–291, 293, 
313–315, 317
Горшунова О.В. 195, 212
Государственный музей этнографии 
народов СССР (Ленинград) (ГМЭ) 
324 
Государственный музейный фонд 324
Государственный центральный музей 
народоведения (Москва) 323, 326
Грюнебаум Г. фон 49

ад-Дабал Малик 271
«Да‘ават» («Призывы») 55
Давуди Махмуд 271
Дандекар Р. 21
Даниил (Дониер/Данияр) 50, 201
Данийар-бек (Данийал-бек) 291, 293, 
309, 315
«Дар байан-и аукат-и зийарат-и ка-
бур» 144
«Дар байан-и зийарат кабур» 144
Дафтари Ф. 172, 176
Дахма-йи Шахан 300, 309
Дашковский музей 324, 361, 368
Девашарман 266
Девон-беги, хауз 365
Деметра 8
Джабали Джамила 230
Джабали Хашим 230–231
Джабраил 233, 237–241
Джами ‘Абд ар-Рахман 213 , 286
«Джами’ ал-вакиат-и султани» 120

«Джами’ ат-таварих» 120
Джаниды 309
Диваев А. 78
«Диван-и лугат ат-турк» 118
Диван Машраб 286
Диггарани ‘Ариф 285
Дмитриев С.В. 141
Дмитрий 8
Достанова Сəнем 80–81, 88–89
Друхш-йа-Насу 27–29, 34, 36–37
Дубова Н.А. 44–45, 47
Дудин С.М. 368
«Дустур фи ат-та‘бир» («Руководство 
по Толкованию») 74
Дэвлэт А.Х. 326, 334
Дюмезиль Ж. 232

Екимова В.В. 354
Елизаренкова Т.Я. 46
Елтюзер-хан 118, 121
Ефремов Филипп 121

Житибаева Сақып 78, 80
«Житие Амира Кулала» 283, 286

Зайн ад-Дин 311
Замзам (Зумзум) 212
Зам-Зам 56, 75
Заратустра 216
Заратуштра 28–29, 35
Зарубин И.И. 152, 156, 167, 176–177
Зейдлиц Н.К. 334
Злой дух 24, 27, 33, 36
Зокири Шокир 183

Иблис 6, 319
Ибн ал-‘Араби 50
Ибн Баттута 284
Ибн Рушд 50
Ибн Сина Абу ‘Али  265–266, 271

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



378

Ибн Сирин 53, 61–62
Ибрахим (Авраам) 50, 75, 172–173, 287
Иероним, св. 37
Иисус Христос 75, 207, 241, 259, 261
Ильяс (библ. Илия) 202, 232, 241–242
Имам-кули-хан 309
Индра 205, 262, 266, 274
Иногамов 336
ал-Ирбили Мухаммад Амин ал-Курди 
281
Иоанн 206
‘Иса 172–174
Искандаров Б.И. 359
Исма‘ил 172
Исмаилиты 4, 8
Исторический музей 324,
Иштар 255

Йа‘куб 172
Йазид 194–195
Йасави Ахмад 282, 284, 311, 313
Йасавур 284
Йеттмар К. 170, 178
Йима 21, 22–25, 29, 33
Йимкард 22
Йусуф 50, 57

Ка‘ба 56, 75, 282, 317
Каганович 327
Казан-султан 283–284
Каландаров Т. С. 164, 177
Караханиды 319
Карелин Г.С. 363
Карлы-юзбаши 120
Кармышева Б. Х. 359
Карпини Плано 119
ал-Касри Асад б. ‘Абд Аллах 117

ал-Кашгари Махмуд 117–118
Кашифи Хусайн Ва’из 238, 286
Кашпировский 81

ал-Кинди 50
Киргизская комплексная экспедиция 
АН СССР 1932 г. 337
ал-Кирмани Абу Исхак Ибрахим 
б. ‘Абд Аллах 74
Киров С.М. 335
Кисляков Н.А. 180–187, 230, 233–234, 
249, 254, 264, 359
Клосон (Clauson) 116
Клычев А. 363
Кляшторный С.Г. 206–207
«Книга вечных даров» 281
Коран 6, 8, 48, 54–55, 58, 60–62, 74–
75, 182, 219, 232, 245–247
Костенко Л.Ф. 290
Кошаров П.М. 339
Крачковский И.Ю. 74
Крестовский В.В. 290–293, 310, 313, 
314, 316, 318
Кришна 22
Крюкова В.Ю. 219
Кубра Наджм ад-Дин 284
Куйбышев 327
Куйук 119
«ал-Курси» айат 55, 57
Курылев В.П. 100
Кусам-ата Мухаммад 201, 284

Лайли (Лейла) 213–214
Ленин В.И. 186, 330
Лерх П.И. 123
Литвинский Б.А. 216
Ломмель Х. (Lommel H.) 36–37
Лут 6

Маджнун (Меджнун) 213–214
Макам 56, 75
Макар, св. 207–208
«Макамат-и Баха’ ад-Дин» 284
Малик Хусайн 288

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



379

Малов С.Е. 116, 136, 138
Мамадназаров М. Х. 152, 176
Мамедов М.А. 265
Мамедов Ходар 335
ал-Ма’мун 53
Мангыты 281, 317
Ману 22
Маргианская археологическая 
экспедиция 38
Мария дева 207, 211
Маркушан 22
Мартанда 24
Мас’уди Дад Абу Бакр  271
Махабхарата 205
Махмуд II 121
Махмуд б. Вали 122
Махова Е.И. 326, 342
Мейендорф Е.К. 290
Меног-и храд 22
Мираб Агихи Мухаммад Риза 120
Мирза Бабур 286
Мирзо Зиё 185
Митра (Мигер, Mithrakana, Mihr, 
Mithra) 206–207, 232, 260, 262, 274
Мичиганский университет 75
Морозова  А.С. 365
Московский институт этнографии 
АН СССР 323
«ал-Му‘аввизатайн» 55
Музаффар ад-Дин 290, 311
Музей антропологии и этнографии 
РАН (МАЭ) 323–328, 330, 333–334, 
338, 343, 353–355, 361–363, 365, 
367–368, 370
Музей искусств Ташкента 354
Музей народов СССР (Музей народов 
Союза ССР) 324, 326, 
Музей народоведения 323–325, 
327–328, 331, 333–334, 336–339, 342, 
353–356, 361–362, 364–368, 370.

Мукри 271
Муравьев Н.Н. 363
Муртаза‘Али 166–167
Муса (библ. Моисей) 7, 172–173, 205, 
208, 228, 231–251, 257, 260, 274–275 
Мусафир Хоразми 319
Мустафина Р. 78
«Мусульманский сонник» 57
Мухаммад Амин-хан 120
Мухаммад Башшара 115
Мухаммад ибн Исма‘ил 175
Мухаммад Парса 285–286, 289
Мухаммад Салих-аталык 120
Мухаммад Ханикэ 122
Мухаммад, пророк, посланник 6, 18, 
50–52, 55, 65, 74, 75, 116, 138, 142, 
172–173, 193, 247, 250, 259, 261, 263
Мухаммад-хан 271
Мухиддинов И.М. 152, 164, 177

Набийулло 229
Нава’и ‘Али Шир Нава’и 286, 288
Накшбанд Баха’ ад-Дин Мухаммад 
ал-Бухари 201, 281–291, 293, 295, 
297–299, 309, 310, 311, 315, 317–320
«Накшбандия» 312
«Наса’им ал-махабба» 286, 288
Насир-и Хусрав 172
Наср Аллах 312
«Нафахат ал-Унс» 286
Некрасова Е.Г 5, 8, 290, 314
Немцова Н.Б 202
Низами ‘Арузи Самарканди 267, 
270–271
Ноев ковчег 33
Носенко Т. 207
Нух 6, 172, 173

Огудин В.Л. 194
Олуфсен О. 152

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



380

Ордэ Н. 334, 365
Орызбаева Айдаш (əулие қыз Айдаш) 
85
Ошо Раджниш 214

Памирстрой 342
Пир Назар-инак 120
Пирар Э. (Pirart E.) 23
Писарчик А. К. 177
Пичикян И.Р. 216
Поло Марко 117
Поляков И.С. 367
Полянин 362, 364
Пуруша 29, 171

Радлов В.В. 115, 120
Раимбаева Алия 81, 83, 88
Рамитани ‘Али ‘Азизан 285, 318
Рахмон Имомали 185
«Рашахат ‘айн ал-хайат» 286
Ригведа 21, 25
«Рисала-йи баха’ийа» 284, 287
«Рисала-йи кудсийа» 287
Российский этнографический музей 
(Петербург) (РЭМ) 324
Рубрук Г. 141
Руми Абу Са’ид 229–231, 263–264, 
269–270, 274
Руми Джалал ад-Дин 248, 263–264, 
269–270, 274, 313, 320
Румянцевский музей 324, 
Ручи 266
Рясянен 116

«Сабат ал-‘аджизин» 289
Сагди-хаким 330
Сазонов В.А. 184
Саирова 335
Сайид Ата 282
Сайми-гулисурх 291

Сайф ад-Дин Бахарзи 311
Салим 53
Саммаси Мухаммад Баба 281, 282, 
287, 291
Самойлович А.Н. 330
Саошьянта 216
Сарианиди В.И. 38, 47
Сартр Ж.-П. 49
Святой дух 26, 29–30
Сельджукиды 269
Семаан св. 208
Семенов А.А. 290, 359
Сийавуш 5,204
Симаков Г.Н. 140
Ситняковский Н. 290
Сиф 228
«Словарь тюркских наречий» 115, 120
Снесарев Г.П. 113–115, 134, 143
Совет по изучению природных ресур-
сов (СОПС) 337
Сраоша 21, 23–25
Среднеазиатская этнографическая 
экспедиция 1931 г. 333
Среднеазиатский музей 336
Сталин 331, 332
Стрелков А.М. 260
Строгановское училище 324,
Субхан-кули-хан 309
Султан Ваис 115
Султан Махмуд 267–268
Султан Санджар 271
Суфи Аллайар 289
Сухарева О.А. 5, 9, 113, 181, 203, 365 
ас-Сухраварди 50
Сыра-Орда 119
Сьяваршан 5

ат-Табари 117, 122
Табрези Шамс 269–270
«Таварих-и хамса-йи шарки» 135

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



381

 «Тазкира-йи Хваджа Мухаммад Ша-
риф» 123
Тартаковская И. 328
Ташкентский комбинат 354
Темучин 118
Тимур 117, 119, 202–203, 282, 287
Тимуриды 117
Топоров В.Н. 178
Тора Мурад-аталык 120
Троицкая А.Л. 113
Туглук Гийас ад-Дин 116
Туглукиды 116
Тудава 217
Тудакуль 115
Тураев Х. 290
Тургунова К.М. 268
Турк Абдоль 230
Туркестанский альбом 367

‘Убайд Аллах-хан 309
Углай-ханхи 335
«Уложение Тимура» 119
Улугбек 311
‘Умар 142
‘Усман 142

ал-Фараби 50
Фатима 142
Фиельструп Ф.А. 135, 339
Фир‘аун (Фараон) 50
«Фирдаус ал-Икбал» 117, 121
Флиер А. 177
Флоренский П. 49
Фрейд З. 49
Фрунзе 327

Хаджадж Паранда 193–194
Хаджжи Бекташи 313, 320
Хадохт Наск  36
Хазрат (хазрати) Зудмурод 5, 8, 201, 204

Хазрат (Ходжа) Султан (Султон, Ходж 
Дауд, Шах Дауд) 193–195, 208
Хазрат Аюб (библ. Иов) 203
Хазрат Инайат Хан 51
Хазрати Зелолак 211
Хайам Омар 219
Хаким-кушбеги 295–296, 310, 311
Халиди К. 135
Халил-ата 284
Халил-султан 284
Хамадани Йусуф 114
Хамадани Са’ид (Сайид) ‘Али 237, 
244, 246, 249–250
Ханыков Н.В. 290, 313
Харун (библ. Аарон) 208, 232–233
Хасан 142, 171
Хасан Аттар 320
Хизр (Хызр) 202–206, 232, 245, 275, 
283, 311
Ходжа (худжа) Антар 191–192
Ходжа (худжа) Шайхона 191–192
Ходжа Ахрар 268
Ходжа Гайб 191
Ходжа Рушнои 5, 9
Ходжа Санг-Хок 192–193, 208
Ходжа Такроут 198 
Ходжа-йи бузург (см. Баха’ад-Дин 
Накшбанд)
Ходжат Барор 212
Хуарватат 232
Худжа Майхона 194 
Хунайн б. Исхак 53
Хусайн 142, 171, 194
Хшатра Варья 31, 35
Хюбнер К. 252, 261

Центральный музей народоведения 
324, 361

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



382

Чабан-заде 330
Чагатаи 284
Чархи Йакуб 320
Чвырь Л.А. 113
Чеканинский И. 78
Черный камень 56, 75
Чингизиды 120
Чингизхан 118, 122
Чирчикстрой 343
Чокси Дж. (Choksy J.) 34
Чор Бакр 5, 201
Чор Чинор 212
Чутрест 337

Шайбани 309
Шайбаниды 293, 309
Шатапатха-брахмана 22
Шахимардон (Шохи Мардон) 115, 194
Шахрух 286, 320
аш-Шаши ‘Убайд Аллах б. Махмуд 
Насир ад-Дин 268
Шацкая О.И. 353
Шехов А. 181, 189, 230–231, 264
Шиммель А. 275
Шир Шах 123
Шир-Бадан 290
Широкова З.А. 332
Шис (библ. Сиф) 230
Шихаб ад-Дин 282
Шкода В.Г. 37
Шохи Зинда 202–204
Шохуморов А. 152, 177
Шубинский П.П. 290–292, 310, 313

Щерба Л.В. 330

Эванс К. 73
Эвез-ходжа 120
Эке-Монгол 118

Элиаде М. 169, 206–207, 217, 252, 
254–256

Южно-Туркменская экспедиция 341
Юмудский Н.Н. 363
Юнг К.Г. 49

Якубов Ю. 176, 185, 188
Яма 21–22, 24–25, 29
Ясна 22–23
Яшт 22, 24

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



383

«9 ночей» 32
«чернота» 33
cadar 186
jufta-pul 159
lard 32
mundal 160
nâkhondân 32
navarda 186
xrafstra- 37

а 217
ал-‘абд ал-асвад 235
абдол 180, 183, 261, 274
аван 289
‘адат 123
айат 7, 57, 60–61
айван 297, 310
‘акл-и кули 171
‘алам 116, 117, 122, 135
‘алам-и джамадад 168
‘алам ал-мисал 276
‘алам ал-мисал 50
‘алам-и сагир 150
‘алам-и хайван ва инсан 168
аластау 84
албасты 87–88
‘алим 285
ал-хаджар ал-асвад 317
амир эмир 117, 119–120, 123, 281, 
290–291
аргамчин 137
‘арифа 281
аруақ 77–78, 80–81, 85, 87–90
асас 175
асман 165
‘аср 165

СПИСОК ТЕРМИНОВ

асура 205
аталык 309
аташдан 168, 172
атрий 155
аулийа 112, 134–135, 143
афарида 176
ахвал 281
ахл ал-байт 52, 71
ахл ат- та’вил 174
ахлам (ал-ахлам) 74
аян 81

баб 173
базгашт 312
байбиче 135
байрак 116
байт ал-хикма («Дом мудрости») 53
бақсы 76–78, 80, 85–91
бақсылык 76, 90–91
балдыз алу (сорорат) 95, 98–99, 104
балдыз калым 98
банд 116, 135
барака 274
баранта (барымта) 97, 101
барнех 168, 172
барних ситан 171
барсман 23, 30, 34
бата 78, 80–81, 85–86, 89, 99
батин 174
баурсак 106
бача 366
бейлербей 120, 121
бельдемчи 357
бесiк куда 96, 106
беташар 106
би-адаб 268

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



384

биби 204
бий 97
бир ата баласы (каз.) 110
бир атанын балдары (кирг.) 110
бобо 257
бодхи 213, 254, 273
брахман 254
бург 119
бурудж 211, 213
бучкигич 153

вайзних сандж 171
вайзних ситан 171
вакф 315
вали 136, 180, 183, 250, 261, 264, 268, 
274, 281
вар 206
вар, vara- 21, 23–24, 33
васи 175
ваха 74
визир 120–121
вирд 54, 75
вукуф-и ‘адади 312
вукуф-и замани 312
вукуф-и калб 312
вус 167

гази 134
гайб 175, 209, 283
гандхарвы 205
ганч 353
гор 187, 189, 191, 193
гул-и сурх 288, 291

да‘ва 151, 173
да‘и 151, 173
давабб 165
давр 173
дагдан 140
данар 31

дараз сипахчин 172
дарбази 154
дарваза-хана 291
дарих 285
дарундализ 152
дастархан 14
дахма 297–298, 309, 313–314
девона (девана) 254, 263
дервиш 282–284, 287–288, 
311, 317
джабали 230
джада 317
джазб 283
джа-йи рух 164
джанна 165
джаханнам (ан-нар) 6
джахри 283
джикда (джида) 136–137, 140
джинн (жын-шайтан) 6, 52, 56, 69, 73, 
87–88
джихад 56, 67
джияк  332
джняна 272
джорубкаш 183,188
диван 120
дин 276
динар 54
дин-и панджтани 148
дирафш 116
дирхем 54
диуана 85
домбыра  (домбра) 89
достархан  366
ду вус 171
ду‘а 134

елту 78
емшi 78, 81, 91
əменгерлiк (левират) 95, 98–99, 
103–104, 108

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



385

ен  101
еншi 101–102, 105

журун 137

закат 55, 75
‘зан 187
захир 173–174
зелолак 211
зийарат (зиёорат, зиерат) 11, 13–14, 
112, 143, 215, 259 
зийаратгах 163
зикр 55, 75, 90, 209, 239, 282–283, 
312, 317, 318
зикрхана 317
зуррийат 173

ильты 78
имам (а’имма) 17, 52, 123, 171, 175, 
190–191, 194
имам-и заман 167
иман 275
имплювий 155
истиграк 282
ихлас 246
‘ишкийа 286

йаддашт 312
йадкард 312
йакзат 283
йасавийа 284, 286
йасал 118
йога 253–254, 272

кадамджай 177
каламдан 311
калам-и пир 173
каландар 268–269
калансува 207, 283
калым 96–102, 104, 106–108

калыңсыз 96
кальби (калби) 51
камар 190–191
қамшы 80, 84, 89
қара жiлiк 84
қара суйек 105
қара шаңрақ 101
карадам 154–155
каратегинчи  360
каромат (карамат, карама) 191, 229, 
233, 240, 262, 265, 268, 274
карсы күда 96, 106
касаба 16
кафч 156

кашкул 293, 311
келiн 104
кибла 54, 166, 359
кийамат 174
кимешек  335
кирме куйеу 97
кицар ситан 171
кобыз 80, 89
комплювий 155
кончак (койчак) 139
көз тию 84
көк Бие 85
куббе-визир 120
кубравиййа 284
кувва 168, 177, 178
кулах 311
кумган 311
кун 101
курпача 202
кутас 116–117, 121 
күш куйеу  (күшик куйеу) 97
кұмалақшы (кұмалақ) 78, 80–81, 85
қыз аруақ 85
қыз емшi 85
кысма 137

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



386

латта (латта-банд) 144
лаух 311
лашнух сандж 171
лива’ 116

маджнун 213–214
мазар (мазор) 5, 10–11, 13–14, 
112–115, 117, 123, 134–135, 137, 140, 
143–144, 163, 169, 181–184, 187, 189, 
192, 195–196, 201, 203–205, 216, 218, 
220, 251–252, 259, 272, 276, 281, 284, 
287, 289, 290–294, 301, 310–311, 313, 
315, 317–318, 320
маздаяснийцы 30–32
мазхаб 15, 123
мактаби савод 212
малик 6
ман 271
мантра (мантраяна) 260
масджид 187
маулид 318
махалла 139 
махча 117
машкобы 365
мевлеви 269
мегарон 155
медресе 285, 293, 295, 309, 311
мингбаши 119, 121
минорат 102–103, 105
мир-ливас 120
мискал 121
михроб (михраб) 16–17, 55, 75
моншақ 84
му’аззин (му’адзин) 123, 187,269
мувалладат 168
мурид 283, 285, 287–289
мусхаф 61
мутавалли 183
мухаммса 142
муъджиза 265

набат 166
назар бар кидам 312
найза 135
наккара 118–119
наккара-хана 118
накш 318
накшбандийа 282–284, 286
накши 51
намаз 17, 51, 54–55, 57, 69, 359
насф 258
натик 173, 175
нафс-и кули 171 
неке қию 99–100
нех 152, 167
нигахдашт 312
нирвана 273–274
нуджум 165

об 217
оби мани 217
обо 115
остон 102, 163–164, 169, 257
отау 102
ош-хана 314
пайгах ситан 171
пандж сутун 169
панджа 113, 140, 142–43, 311
панджтани 148
паранджа329
паша 120
пери 69, 87–88
пехвоз 152
пилик 6
пир 10, 15, 112, 163, 259, 264, 274, 
281–282, 287
пойга 153
пран 253
продомос 155

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



387

раджаз 122–123
райа 116
райхан 53
рак‘ат 144
раузан, рузан 153
рейхи (райхи) 51
ру’йа (ар-ру’йа) 50, 52, 75
рукн-и аб 166
рукн-и аташ 166
рукн-и хава 166
рух 53
рушнои9

саваб 123
садақа 87
сайд 215, 218, 220
саййид 282
сайф 135
сак-хана 299, 314–315
салом 182
самадхи 252–254
сана 53
санг-и мурад 313, 315, 317
сандж 167
санджак 116
санджак-бей 120, 121
сармаст 180, 183, 213–214, 240, 244, 
249–250, 254, 264, 274
сафар 53
сафар дар ватан 312
сафарджал 53
сахиб ат- та’вил 174
сира 74
сират 56, 75
ситан 153
ситара-йи кутб 167
сифат 168
су’ 53
султан 53, 116, 120–122, 286
сульде 119

сура 55, 57, 63–73, 75, 246
суран 122
сусан 53
суфа 152–153, 167

та’вил 174
та’ифа 286
табат 246
таби‘а 168
таби‘ун 75
таваллуд 168
таваф 138, 143
тадж-и туг 113, 314
тан 255
таңдай тiс 83
тантра 254, 260
тар 255
тарикат 268
тауба 283
тахарат-хана 312
тахтгох 193
тəуiп 78, 91
текемет 324
тир чуб 171
тирак 171
тирчубха-йи дараз 172
тiл тию 84
тог 140
той 99–100, 107
торе 105
туг 112–123, 134–141, 143, 314
туг шахи 144
тугбарг 140
туггул 140
туксаба 121
тул отау 99
тумантуг 119
тумар 140
тун 154
тундук 137

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



388

турба 165
туу 135
туур (тугыр) 140
тюре 135

увайси 282
үлкен үй 103
‘умра 56, 75
‘умран 165
‘урф 123
урюк 137
ұшкiрұ 81, 91

фа’л 53
факр 209
фана 209
фарсах 290
феллах 74
фетва 322
фрагард 23, 27, 36

хаввас 174
хадж 56, 248, 251, 287, 289
хадис 50, 74
хазира 299–300, 310
хазрат 4–5, 10, 181, 190, 201–202, 204, 
215, 238, 240, 274
хайван 166
хайяни (хайани) 51
хака’ик 174
хакан 117, 122
халал 289
халват 283
халват дар анджуман 288, 312
халиф 53
халифа 163, 165–166
халк 176
хамса 113, 142
хан 118, 120–122, 135
ханака 295, 309–311, 317

харах 165
хаситан 169
хауз 295–296, 311–315
хафи 283
хафиз 60
хашар 289
хваджаган 283, 287, 312
хелем 137
хилал 120
хилват 209
хирка 311
ходжа (ходжи) 9–10, 190, 192, 204, 
259
хоки Бурх 218 
хомталош 192
храфстра 36
худ 168
худжат 173
худжра 310
худжум333
хулм 52
хур-кыз 195
хуфта-йи намаз 317
хуш дар дам 312
чабарг 187, 230, 213, 215, 231, 273
чакра 253
чалакнех 167
чапан 335
чартуг 119
чашма (чишма) 191, 215
чашми 332
чиган 137
чид 150–152, 163, 165–167, 170, 
175–176
чилла 201
чиллахона (чилла-хона) 185
чилтан-хона 137
чинор 186
чирог-дон (чирог-хона) 5, 8, 184, 314
чишмаи оби сайд 218

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



389

чортак 154
чорхона 153
чоршанбе 195
чох 203
чохи зинда 203–204

шайтан 50, 56, 70
шайх (шейх) 112, 123, 183, 188–189, 
201, 229, 266, 270, 281, 282–289, 291, 
315–317, 320, 322
шайх ал-ислам 120
шари’ат 173, 175
шариат 282
шариат 95
шахсутун 169
шашу 106
шежире 105
шеротун 170
ширк 312
шымылдық 106

элечек 335
эльхами (илхами) 51
эрдояни сахли 154

яхлик 137

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



390

СПИСОК ГЕОГРАФИЧЕСКИХ НАЗВАНИЙ

Аксу 136
Актобе 81
Актюбинская губерния 366
Актюбинская обл. 76, 85
Алайская долина 338
Алма-Атинская область 353
Амударья 117, 180, 216, 218, 221, 
257, 274
Анатолия 313
Андижан 353
Анзобский перевал 193
Арабистан 230
Аравия 134, 287
Аралтобе 85
Аральское море 217
Арзинг 180, 183, 218
Артуч 191–193
Аулийе-ата 139
Афганистан 230, 260
Афрасиаб 201
Афшина 282
Ашхабад 335, 338, 340, 363

Багдад 269
Байрам-Алийский район 340
Балх 285
Беш-мерген 114
Бойсунский район 194
Боршид 183, 186–188, 220, 230–231, 
234, 273
Бохуд 188, 234
Бугра 207
Бузот 195
Бурятия 115
Бухара 5, 8, 17, 121, 123, 134, 181, 
186, 201, 203–204, 230–231, 260, 281–

284, 287–290, 309, 311, 313, 316–317, 
319, 332, 336, 353, 363, 365
Бухарская область 354
Бухарский оазис 282
Бухарский эмират 281, 326

Варзобдарья 193
Вахан 148
Вахио (Вахио Боло) 180, 231, 256
Вахш 180, 183, 193, 216, 218, 221, 
355, 356
Вахшская долина 355. 361
Вахш-Сурхоб 359
Верхний Каратегин 360
Виа Долорос 207
Видияка 205
Восточный Каратегин 361

Газна 267
Ганг 123
Гандхара 205
Гармская область 360, 361
Герат 271, 287–289, 320
Гиссар 359
Гиссарская долина 192
Гонур Депе, Гонур 38, 44
Греция 8
Гурдара 195

Дарбанд 194
Дарваз 242, 360
Дарвазский хребет 183, 216
Джангильды 84
Джиргаталь 359
Джиргатальский (Джергатальский ) 
район 359–361

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



391

Душанбе 190, 320

Евразия 17, 116, 230
Европа 57
Египет 207, 233, 260
Ёхсу (Ехсу) 211

Зайуртун 283
Западная Европа 51
Западный Казахстан 76
Западный Памир 4, 7
Зеравшан 191–193, 332

Иерусалим  207
Израиль 208
Индия 23–25, 205, 232, 254–255
Индостан 230
Иран 33, 36, 57, 185, 269
Истаравшан 185 
Исфара 185, 191, 198
Ишкашим 148

Кабул 206–207, 230–231
Каганский район 290
Казахстан 104, 106–108, 115, 323, 327, 
338, 343, 353, 363. 369
Каир 207
Калалы-гыр 2 37, 38
Калачаи Мазор 191
Карабутак 80–81, 85
Каратегин 231, 359, 360
Кармил 242
Карши 283
Касаойя 216
Каср-и ‘арифан (Касри Орифон) 287, 
290
Каср-и хиндуван (Кушк-и хиндуван) 
281, 287, 291
Каттакурган 140
Кафернеган 193

Кзыл-Амач 329
Кипчак аул 338
Киргизия 337–338, 342, 353
Киргизский район 335
Китай 117
Киштуддарья 191–192
Кокандское ханство 326,
Комсомол 78
Конье 269
Конья 320
Красноводская область 363
Кули Калон 192
Куляб 190, 209
Курбан-Тюбинский район 334
Кухи Аелони (Аёлони) Пок 195

Лангари Боло 183, 193
Ленинабад 333
Ленинград 355
Лондон 74

Мавераннахр 116, 271, 286
Магадху 205
Магиандарья 195
Мазар-и Шариф 115, 315
Мазарские Альпы 184, 216, 218
Маншеит Наср 207
Маргелан 212
Медина 239, 310
Мекка 9, 16, 67, 75, 212, 230, 248, 251, 
285, 289, 310
Мерв 285, 287, 361–362, 365
Мервский оазис 341
Меру 256
Монголия 115
Москва 323, 327, 353, 355
Мохенджо-Даро 46
Мукаттам 207–208
Муминабадский район 195

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



392

Насаф 283
Нишапур 287
Нью-Йорк 354

Оби Мазор 180, 182–185, 205, 215–
218, 221, 230, 252
Оби Рахмат 201
Окс 194, 216
Оксу 194
Ор 233, 260
Ош 333, 338

Памир 33, 327, 330–331, 369
Пандждех 271
Париж 354
Пенджикент 37
Передняя Азия 282
Петр I (хребет) 182, 184
Пишпек 338
Припамирье 180, 189, 243, 260, 273
Пяндж 180

Ревад 192–193
Россия 51, 93
Рум 230
Рушан 148

Самария 242
Самарканд 5, 17, 186, 201–203, 283, 
311, 332, 353–354
Самаркандская область 354
Сангвор 183
Санги Хлоз 188, 234
Санкт-Петербург 57, 194
Сарандиб 230
Сароб 192
Северная гора (Цапану) 37
Северная Киргизия 335
Семипалатинская область 368
Серахс 287

Симнан 287
Синай 7, 63, 232, 260
Согд 37
Средняя Азия 115, 281, 284, 289, 291, 
320, 323, 327–328, 333, 336, 343, 361, 
363. 369
Сталинабад 331–332, 335
Сурхандарья 194
Сурхоб 180, 216, 221
Сусамир 335
Сухари 282
США 57

Тавильдаринский район 196–197
Таджикистан (Республика Таджи-
китсан) 183, 186, 196–198, 200, 286, 
289, 320, 337, 355, 359, 361, 370
Ташаузская область 363
Ташкент 202, 343. 353–354, 360
Ташкентский район 354
Тегеран 57
Тибет 206, 255
Толикон 230
Тробрианд 217
Тур 230, 239–243, 246, 259–260
Туркестан 77, 311, 313
Туркестан Восточный 136–137
Туркменистан 38, 265
Туркмения 334, 338, 340–341, 355, 366
Тянь-Шанская область 342
Тянь-Шань 339

Узбекистан (Республика Узбекистан) 
186, 194, 286, 311, 327, 334, 343. 354
Ургут 212
Урожайное 76
Усть-Урт 143

Фандарья 193
Фанские горы 194–195

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



393

Фергана 15, 354, 360
Ферганская долина 137, 195
Ферганская область  195
Фрунзе (Пишпек) 338. 369
Фуркан Арасат 230, 238

Хаара Березайти 256
Хаджадж Паранда 193
Хаджжи Бекташ 320
Хараити 21
Хатлонская область 200
Хива 121, 363
Хивинское ханство 326,
Хивинской уезд 334
Хиджаз 282
Хингоу 180, 190, 216–218, 221, 230, 
256–257, 260, 272
Ходжент 333, 354
Хорасан 271, 287
Хорезм 37, 113–114, 284
Хорив 233, 260
Хорог 330–331
Худжанд 17
Хузан 271
Хутталан 117

Цейлон 230, 260
Центральная Азия 46, 83, 86, 89–90, 
112–113, 116, 121–123, 135–136, 138–
141, 143, 323, 328, 337. 362, 370.

Чаганиан 289
Челекен 362–364
Чирчик 343
Чуйская долина 337

Шайхон 183, 189, 217
Шалкар 84
Шахраб 230
Шерабаддарья 194

Ширабад 333
Шор-Кала аул 341
Шугнан 14

Южная Иордания 233
Южная Туркмения 341–342

Ява 217
Яркенд 123

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



394

СОДЕРЖАНИЕ

Р.Р. Рахимов. Вместо предисловия. 
Центральная Азия: ислам у семейного очага 
(Правомерна ли постановка вопроса о региональном исламе?) ........ 3

В.Ю. Крюкова. Представление о смерти 
как осквернении в зороастризме ........................................................... 21

М.Е. Резван. Герменевтика сновидения в контексте 
общемусульманской сновидческой реальности 
(на примере сновидений о Коране) ....................................................... 48

И.В. Стасевич. Бақсылык и практика традиционного 
целительства в современном Казахстане (по материалам 
Западного Казахстана) ........................................................................... 76

И.В. Стасевич. Брак и семья у казахов в конце XIX — 
начале ХХI в. Время и традиция ........................................................... 93

Н.С. Терлецкий. Некоторые древние атрибуты 
мусульманских мест паломничества и поклонения 
(к вопросу о функциях и символизме туга) ........................................ 112

К.С. Васильцов. ‘Алам-и сагир: к вопросу 
о символике традиционного памирского жилища .............................. 150

Р.Р. Рахимов. Одинокий мазар в теснине гор ................................ 180
Р.Р. Рахимов. Мифология Бурха: не таит ли она историю 

вне времени? ........................................................................................... 228
Ю.А. Аверьянов, П.В. Башарин. Мазар Баха’ ад-Дина вчера 

и сегодня .................................................................................................. 281
В.А. Прищепова. Традиционная культура народов 

Центральной Азии по фотоколлекциям Музея народоведения 
в собраниях МАЭ (1920–1930-е гг.) ...................................................... 323

Список имен собственных ............................................................... 375
Список терминов .............................................................................. 383
Список географических названий .................................................. 390

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 



Научное издание

Центральная Азия 

Традиция в условиях перемен

Выпуск II

Редактор Т. Никифорова
Компьютерный макет Р. Морозовой

Подписано к печати 11.11.2009. Формат 60×84/16.
Бумага офсетная. Гарнитура Times New Roman.

Уч.-изд. л. 25. Усл. печ. л. 23.
Тираж 300 экз. Заказ № 1381.

РИО МАЭ РАН
199034. Санкт-Петербург. Университетская наб., 3

Отпечатано в ООО «Издательство “Лема”»
199004. Санкт-Петербург. В.О. Средний пр., 24

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_03/978-5-884314-159-6/ 

© МАЭ РАН 


