
122

как центрально-азиатские территории вошли в состав Советско-

го государства. Особое отношение к зийарату со стороны духов-

ного руководства в годы советской власти наблюдалось всегда,

особенно в период после окончания Великой Отечественной вой-

ны, когда Комитет по делам религиозных культов специальны-

ми письмами потребовал от Среднеазиатского духовного управ-

ления мусульман «включиться в усилия Партии и Правитель-

ства по борьбе с вредными пережитками» (Бабаджанов 2003: 70).

Пережитками объявлялся обширный комплекс обычаев, обря-

дов, ритуалов, поверий, носящих «нешариатский» характер, среди

которых практика зийарат занимала едва ли не главное место.

Однако, несмотря на постоянные попытки придать зийарат ста-

тус «незаконности» и несоответствия нормам ислама, эта тради-

ция и сопутствующий ей ритуал сохранялись и продолжают ус-

пешно существовать в наши дни. Следует отметить, что практи-

ка развешивания и привязывания лоскутов ткани на местах па-

ломничества и поклонения не представляет собой явления, уни-

кального лишь для региона Центральной Азии. Эта удивитель-

ная традиция распространена по всему мусульманскому миру и

наблюдается также в среде других культур.

Библиография

Бабаджанов Б. САДУМ // Ислам на территории бывшей Российской

Империи (далее — ИТБРИ). М., 2003. Вып. 4.

Кисляков Н.А. О некоторых древних повериях таджиков долины

реки Хингоу. М., 1960

Левшин А.И. Описание киргиз-казачьих, или киргиз-кайсацких, орд

и степей. СПб., 1832.

Некрасова Е. Г. Кыз-биби // ИТБРИ. М., 2001. Вып 3.

А. Шоинбеков

ПРЕДСМЕРТНАЯ МОЛИТВА ИСМАИЛИТОВ

ЗАПАДНОГО ПАМИРА

В западной части Памира (Горно-Бадахшанская автономная

область Республики Таджикистана) проживают немногочислен-

ные ираноязычные народы: рушанцы, бартангцы, шугнанцы,

ишкашимцы, ваханцы, исповедующие исмаилизм — одно из на-

правления ислама. Ввиду своей изолированности западно-памир-

ские народы до настоящего времени сохраняют не только инди-

видуальный облик, свои бесписьменные языки, но и многие обы-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-150-3/ 

© МАЭ РАН 



123

чаи, которые в других районах Центральной Азии давно исчез-

ли. Учитывая исключительную консервативность обрядов ука-

занных народов, составляющих обособленную этноконфессиональ-

ную группу, интенсивное накопление новых полевых этнографи-

ческих материалов в этом уникальном регионе дает возможность

глубже проникнуть в структуру воззрений наших современни-

ков на Памире. Это позволяет также обнаружить не только спе-

цифические черты их обрядности, но и вскрыть пласт общечело-

веческой культуры. В этом плане огромный интерес представля-

ют памирские преломления тех или иных общемусульманских

мировоззренческих концепций.

Так, согласно одному из коранических преданий, когда Все-

вышний сотворил Адама, перед первочеловеком преклонились

все ангелы (15:30) кроме Иблиса, впоследствии отвергнутого и

проклятого Богом. Он-то и стал Сатаной (араб. аш-Шайтан), ро-

доначальником злых духов, демонов (шайатин), который преис-

полнился ненависти к Адаму и хотел отомстить ему. Начиная с

того дня Иблис противостоит человеку. Он даже в момент смер-

ти человека появляется перед ним, стремясь завладеть его веру-

ющей душой, но сородичи не допускают этого, совершая ряд об-

рядов. Одним из таких обрядов является предсмертная молитва.

Форма этих обрядов в разных районах мусульманского мира раз-

ная. Способ совершения предсмертной молитвы у памирских на-

родов является предметом рассмотрения в статье.

Среди исмаилитского населения Западного Памира традици-

онно принято, чтобы при приближении смерти около больного

неотлучно находился халифа — человек из числа авторитетов в

области исламского вероучения и обрядности, в компетенцию

которого входит совершение обрядов, связанных с важнейшими

циклами жизнедеятельности человека — рождением, бракосоче-

танием, похоронами и др. Это необходимо для того, чтобы в пос-

ледний момент жизни умирающего он прочитал над ним молит-

ву. В случае отсутствия халифы его могут заменять мужчины-

знатоки мусульманской обрядности, именуемые мулло или ка-
лимахон, речь о которых пойдет ниже. Институт бибихалифа
(женщин-знатоков мусульманской обрядности), характерный для

равнинных районов Центральной Азии, на Западном Памире от-

сутствует. В принципе здесь калимахонами могут быть и пожи-

лые женщины, но ни в коем случае не допускается, чтобы над

умирающим молитву читали они. Это обязанность халифы вне

зависимости от того, умирает женщина или мужчина. Если уми-

рает женщина, то халифа располагается у изголовья умираю-

щей. В долинных районах Центральной Азии дело обстоит не-

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-150-3/ 

© МАЭ РАН 



124

сколько иначе: над умирающей женщиной предсмертную молит-

ву читает женщина, именуемая бихалифа, биотун, отунча. В

случае их отсутствия к умирающей приглашается мулла-мужчи-

на, который читает указанную молитву, сидя в удалении от уми-

рающей — обычно снаружи помещения, часто у входной двери.

Среди населения исследуемой территории молитва, которая

читается над умирающим, называется калима (букв. «слово»).

Ее называют также «слово-Истина» (калимат-ул-хак) или «сло-

во веры» (калимаи дин). Следует заметить, что необходимость

чтения 36-й суры Корана (Йа-син) (а при затянувшейся агонии

ее сорокакратного прочтения — чильйосин) для облегчения вы-

хода души, представляет собой обычную практику в исламе. Среди

населения Бадахшана и Южного Таджикистана чтение Йа-син
было распространено не так широко, как чтение калима (Рахи-

мов 1953: 109; Писарчик 1976: 120). По сообщению наших ин-

формантов, раньше уровень грамотности среди населения Бадах-

шана был низок. Поэтому не каждый мог выучить наизусть текст

Йа-сина на арабском языке. Зато почти каждый мужчина пре-

клонного возраста, раскаивающийся в своих грехах, становился

калимахонам («читающий слово»). Это позволяло ему во время

отсутствия халифы заменять его. О том, как становятся калима-
хоном, М.С. Андреев пишет: «Когда припамирский исмаилит при-

ходит к такому решению, он приглашает к себе в дом своего

духовного наставника — халифу и устраивает для него угоще-

ние. И ночью, когда все уже легли спать, халифа, оставшийся на

ночь, учит принимающего этой молитве, говоря ее тихонько ему

на ухо и повторяя несколько раз, пока посвящаемый ее не за-

помнит. Вероятно, потому что ее нельзя говорить при непосвя-

щенных — молодежи, женщинах, детях, — когда наступает смер-

тный час припамирского исмаилита, с ним остается только ха-
лифа, который и читает названную молитву» (Андреев 1953: 186).

Из работы М.С. Андреева видно, что тексты калимы не были

легкодоступны. По его мнению, среди исмаилитов «данная мо-

литва представляет собой что-то замкнутое, что весьма понятно

при общей тенденции исмаилитов хранить тайны своей веры от

непосвященных» (Андреев 1953: 186). Нам, как носителям язы-

ка и культура этого народа, удалось обнаружить несколько вари-

антов этой молитвы, позволяющих дополнить данные М.С. Анд-

реева по исследуемому вопросу.

Молитва калима читалась на таджикско-персидском языке с

употреблением лишь некоторых религиозных формул на арабс-

ком. Мы проводили сравнение нескольких текстов напутствен-

ной молитвы (калима). Выяснилось, что по содержанию они в

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-150-3/ 

© МАЭ РАН 



125

целом сходны. Но по употреблению некоторых терминов и рели-

гиозных формул молитва, читаемая одним пиром (руководитель

отдельной исмаилитской общины), отличается от молитвы, чи-

таемой другим пиром (имя пира обычно приводится в конце тек-

ста молитвы).

Независимо от варианта напутственная молитва («слово-Ис-

тина») оканчивается следующими строками в стихотворной фор-

ме:

Хар ки бо амр аст, бо Парвардигор,

Хар ки бе амр аст, бе Парвардигор

[Всякий, кто живет в согласии с высшим повелением,

находится под защитой Всевышнего.

Всякий, кто живет в несогласии с высшим повелениям,

лишен защиты Всевышнего].

Шавад занчир бо занчир пайванд

Сари занчир бо дасти Худованд

[Звена цепи связываются друг с другом,

А конец цепи с рукою Всевышнего].

В некоторых районах после окончания первого чтения напут-

ственной молитвы два–три раза дуют в лицо умирающему. Боль-

шинство халифов и калимахонов «специализируются» в чтении

калимы или суры Йа-син, иногда молитвы (намоз), раньше на-

зываемой «Пир-и-Шо», именно над умирающим. Под словом Пир
здесь подразумевают пророка Мухаммеда, а слово Шох является

эпитетом двоюродного брата и зятя пророка — Али б. Аби Тали-

ба — четвертого халифа и первого духовного лидера (имама)

шиитов.

На Памире чтение Йа-син как напутственной молитвы над

умирающим мотивируется тем, что благодаря ее звучанию душа

вошла в тело первочеловека Адама и по ее же звучанию душа

покидает тело человека. По этим поверьям, душа вошла в тело

первочеловека якобы под звуки рубаба — струнного музыкально-

го инструмента памирцев. Поэтому в прошлом предсмертную мо-

литву не читали, а пели, аккомпанируя себе на рубабе (Андреев

1953: 186). Существует и вариант чтения напутственной молитвы

тихим голосом.

Интерес представляет вопрос о смысле чтения напутственной

молитвы. По народному представлению, агония — самый опас-

ный период для умирающего. Перед смертью Сатана (шайтон)

пытается забрать веру (имон) у умирающего, лишить его имона.

Но, услышав калиму, он отказывается от своих намерений. Он

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-150-3/ 

© МАЭ РАН 



126

исчезает, услышав лишь формулу Аллоху Акбар («Аллах велик!»).

Если по какой-либо причине не успели вовремя прочитать на-

путственную молитву, то это интерпретируется как козни сата-

ны, унесшего веру умершего, из-за чего он уходит в мир иной

без имона, как «неверующий». Как пишет А.Е. Снесарев, «гор-

цы твердо были убеждены в том, что молитва может повлиять на

дальнейшую судьбу души. Поэтому родные и близкие покойника

были рады тому, если накануне смерти читалась молитва» (Сне-

сарев 1904). Все это объясняет, почему родственники больного,

чувствуя приближение его смерти, заботятся о необходимости

прочтения над ним напутственной молитвы. Но бывают случаи

внезапной смерти, когда кто-то умирает вдали от дома (напри-

мер, далеко в горах) или утонул. Существует мнение, что челове-

ком, утонувшим в воде, руководит дух воды, а человеком, уми-

рающим в горах, — дух горы. Эти могучие духи защищают уми-

рающего от козней сатаны, поэтому необходимость в чтении мо-

литвы над ними отпадает.

Как уже говорилось, самым трудным для умирающего явля-

ется выход души из тела. Поэтому, как считается, необходимость

напутственной молитвы состоит в том, чтобы способствовать бы-

строму выходу души из телесной оболочки. К тому же благодаря

этой молитве душа легко находит свое место в потустороннем

мире. Чтобы она не осталась в чистилище, напутственная молит-

ва, как светильник в темноте, освещает душе путь в обитель

Бога. По некоторым представлениям, предсмертная молитва

уменьшает грехи покойного. Как нам кажется, все подобные по-

верья представляют собой наследие доисламских времен. Так,

необходимость прочтения предсмертной молитвы над умираю-

щим и соблюдение предосторожностей от нападок на него демо-

на Друг Насу широко известны у зороастрийцев (Бойс 1987: 47–

48; Дорошенко 1982: 56). Отсюда можно сделать вывод о том,

что прочтение суры Йа-син над умирающим является поздним

переосмыслением доисламской традиции. Вероятно, это относится

и к поверьям о кознях дьявола, который может завладеть душой

умирающего, забирая его веру (имон), сделав, таким образом, из

него грешника. Прочтение некоего аналога калимы в простей-

шей форме также было свойственно доисламским религиям.

Таким образом, можно полагать, что в практике прочтения

напутственной молитвы над умирающим у памирцев за мусуль-

манской оболочкой скрывается более древний, архаичный пласт

народных верований и представлений.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-150-3/ 

© МАЭ РАН 



127

Библиография

Андреев М.С. Таджики долины Хуф. Сталинабад: Изд-во АН Тадж.

ССР. 1953. Вып. 1.

Бойс М. Зороастрийцы: Верования и обычаи / Пер. с англ. и прим.

И.М. Стеблин-Каменского. М.: Наука, 1987.

Дорошенко Е. А. Зороастрийцы в Иране. М.: Наука, 1982.

Писарчик А.К. Смерть. Похороны // Таджики Каратегина и Дарва-

за. Душанбе: Дониш. 1976. С. 118–164. Вып. 3.

Рахимов М. Обычаи и обряды, связанные с похоронами у таджиков

Кулябской области // Изв. АН Тадж. ССР. 1953. № 3. С. 107–130.

Снесаре А.Е. Религия и обычаи горцев Западного Памира // Туркес-

танские Ведомости. 1904. № 93. [Архив СПбФ ИВ РАН. Ф. 116. Оп. 1.

Ед. хр. 36.]

Р.Р. Рахимов

О ТЕОМОРФИЗАЦИИ СОЦИАЛЬНЫХ И ПОЛИТИЧЕСКИХ

АВТОРИТЕТОВ У ТАДЖИКОВ

(Возвращение к сюжету)

На прошлых чтениях мной было сделано небольшое сообще-

ние относительно термина кас-худо (архаич. кад-хода) в живой

лексике таджиков. Он подвергался анализу в ключе неких сту-

пеней веры, в которой находят отражение отголоски весьма от-

даленных времен. Есть некоторые основания полагать, что раз-

бираемый термин кад-хода в прошлом имел значительно более

широкий диапазон применения. В этом убеждает, например, весь-

ма примечательный в этнографическом смысле рассказ замеча-

тельного сатирика и юмориста, лирика, автора научного тракта-

та о риторике и панегирике Убайд Закани (1270–1370). Из его

рассказа явствует, что богом мог быть не только владелец и хо-

зяин дома (и семьи), но и староста селения или хозяин садов.

Позволю себе привести соответствующий пассаж средневекового

писателя в русском переводе: «Некий дехкан1 в Исфагане напра-

вился к дому Хаджи Бахауддина (Баха-уд-Дина) сахибдивана2 и

[обратившись] к [его] слуге, сказал: “Передай Хадже, что бог

сидит [в ожидании] у ворот и [что] у него к тебе есть дело”.

[Слуга] сообщил об этом Ходже. Тот распорядился привести его.

Когда [«бог»] вошел, [Ходжа] спросил: “Это ты бог?”. [Тот] отве-

тил: “Да”. [Ходжа] спросил: “Это как?”. [Он] сказал: “Дело в

том, что прежде я владел селением, садом и домом. Твои люди

насильно отняли у меня селение, сад и дом, а (я) бог — остал-

ся”» (Зокони Убайд 1990: 28).

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/03/03_05/978-5-88431-150-3/ 

© МАЭ РАН 



167

Соболев В.Ю. Привески с христианской символикой в погребальных

памятниках Северо-Запада Новгородской земли // Церковная Археоло-

гия. Материалы I Всероссийской конференции. СПб.; Псков, Ч. 2. 1995.

С. 74–76.

Соколов М.И. Апокрифический материал для объяснения амулетов,

называемых змеевиками // ЖМНП. СПб., 1889. № 6. С. 339–368.

Срезневский И.И. Древние памятники русского письма и языка, Х–XIV вв.

СПб., 1882.

Формозов А.А. О наскальном рельефе близ с. Буша в Поднестровье //

СА. 1968. № 2. С. 103–110.

Шевченко Ю.Ю., Богомазова Т.Г. Дохристианское святилище Черни-

гова // Европа-Азия: Проблемы этнокультурных контактов. СПб., 2002.

С. 241–260.

Щепкина М.В. Болгарская миниатюра XIV века. М., 1963.

Щепкина М.В. О происхождении Успенского сборника // Древнерусское

искусство: Рукописная книга. М., 1972. С. 74–80.

Щепкина М. Миниатюры Хлудовской псалтыри. М., 1977.

Spier J. Medieval Byzantine magical amulets and their tradition // Journal

of the Warburg and Courtauld Institutes. 1993. Vol. LVI. P. 27–48.

Wagilewicz I. Berda w Uryczu. Lwow, 1843. No VI.

Змеевик из Окни (фотография находки): http://nskslovar.narod.ru/

raznoe/zmeevik.htm.

А. Шоинбеков

НЕКОТОРЫЕ ОСОБЕННОСТИ
ПОГРЕБАЛЬНО-ПОМИНАЛЬНОЙ ОБРЯДНОСТИ ШУГНАНЦЕВ:

ОБРЯД РАЗБИВАНИЯ ЧАШИ НА МОГИЛЕ
И ЕГО ИНТЕРПРЕТАЦИЯ

Цикл погребальных церемоний у шугнанцев завершается обря-

дом, называемым «разбивание чашки на могиле». Этот традицион-

ный обряд впервые зафиксирован И.И. Зарубином и кратко описан

в этнографической литературе [Юсуфбекова год: 137; Шохуморов

2003: 158–159]. Обрядовое действие заключается в следующем. Пе-

ред тем как закончить омовение покойного, из оставшейся для

обмывания воды набирают чашу и вместе с телом несут ее на клад-

бище. После погребения на середине могильной насыпи устанавли-

вают небольшой круглый камень, вокруг которого и выливают воду

(в кишлаке Патхур, долина Гунт, и кишлаке Тусиён долина Шах-

даре), либо воду льют прямо по линии могильного холма (селение

Богеф-Сучан и к. Возм-Поршенев), либо, как в селении Шитам-

Гунт и Хоса-Поршенев, ее разливают на могиле по кругу. Вылив

воду, чашу в опрокинутом виде устанавливают на небольшой круг-

лый камень и разбивают ее, оставляя куски на могиле.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-134-3/ 

© МАЭ РАН



168

При совершении данного обряда особая роль отводится двум пред-

метам — надмогильному камню и чашей с водой. Культ камня ши-

роко известен в различных обрядах таджиков. В погребальном обря-

де в большинстве случаев камень выступает как «заменитель умер-

шего» [Бабаева год: 51–52] либо выражает древние представления о

«жертвенном столпе» (мировом дереве) [Литвинский 1972: 111]. Как

отмечают А.А. Хисматуллин и Ю.В. Крюкова, «обычай как-то вы-

делять могилу не был распространен в первые века существования

ислама. С течением времени, впитывая в себя доисламские верова-

ния, ислам фактически принял обычай выделять могилы умерших

чем-то над поверхностью земли. Сверху на холмик могилы кладут

метку, чтобы потом не было ошибки». Для этого почти повсеместно

в ход шел камень [Хисматуллин, Крюкова ГОД: 93–94].

В данном случае представляется существенным то обстоятель-

ство, что камень здесь выступает в роли отметки или маркера пола

погребенного. Например, в Рушане и Бартанге на могильной насы-

пи покойного оставляют один камень вертикально (чинул) (он

символизирует мужчину), а у покойницы — три камня уложен-

ных горизонтально в П-образной форме, напоминающей форму

очага ардонак, символизирующего женщину как хранительницу

очага. В Вахане на средину могильной насыпи ставят белый круг-

лый камень или кремень (цахмокжир) на уровне живота погре-

бенного, который, по местным представлениям, разделяет тело

покойного на макрокосмос (афак) и микрокосмос (анфус).

Теория о микрокосме и макрокосме, т.е. о соотношении между

различными частями человеческого тела и частями космоса, была

распространена Ближнем Востоке и в Индии, схожие представления

существовали на Дальнем Востоке и в Европе. В древнеиранской

традиции представления о изоморфности человека и вселенной, на-

ходившиеся в тесной связи с традиционными знаниями той эпохи,

астрологией и медициной, достаточно детально разработаны в ре-

лигиозных системах Сасанидского периода, прежде всего в мани-

хействе и маздаизме. Можно выделить две группы соответствий,

лежащих в основе теории макрокосма и микрокосма: во-первых,

уподобление различных частей материального мира и частей че-

ловеческого тела, причем часто число соответствий равнялось семи,

что, надо полагать, связано с астрологическими семью планета-

ми; во-вторых, соответствие четырех элементов (вода, огонь, воз-

дух, земля) с кровью, флегмой, красной желчью и черной жел-

чью человеческого тела, в каждой из этих групп элементы также

противопоставляются в соответствии с влажностью, сухостью, теп-

лотой и холодом. Достаточно подробное описание теории макро- и

микрокосма приводится в манихейском трактате на китайском

языке [Gignoux 1994: 29–30].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-134-3/ 

© МАЭ РАН



169

В исламе, впитавшем в себя многие черты и идеи, восходящие

к иным религиозным традициям (зороастрийской, манихейской,

греческой и эллинистической), теория макрокосма и микрокосма

получила дальнейшее развитие в качестве самостоятельной дис-

циплины. Как правило, в мусульманских источниках эта «наука»

именуется ‘илм афак ва анфус. Сами термины имеют кораничес-

кое происхождение. В суре «Совет» сказано: «Мы покажем им

Наши знамения по странам (афак) и в них самих (анфус), пока не

станет им ясно, что это — истина» (Коран, 42: 53). Первое слово

(ар. мн. афак от ед. уфук) буквально имеет значение «горизон-

ты», т.е., как пишет А.Е. Бертельс, «различные стороны, на-

правления, секторы неба, где можно наблюдать сочетания пла-

нет и звезд» [Бертельс 1970: 15]. Анфус является множествен-

ным числом от нафс, имеющим значение «душа». Постепенно за

первым из этих терминов закрепилось значение «мир, вселен-

ная», нафс может означать не только «душу», но также и «чело-

века». В результате словосочетание афак ва анфус стало истол-

ковываться близко к греческому «макрокосмос и микрокосмос».

Разбивание чаши на могильном холме также имеет символи-

ческий характер. Чаша символизирует «тело», а вода в ней «душу».

Когда переполняется чаша жизни (паймонаи умри одам ки пур

шуд), тело разбивается, как чаша, а выливающая вода, олицетво-

ряющая дух, покидает его. Поэтому эту чашу называют (паймо-

на, пиёлаи умр) — «чаша жизни».

Интересно в этой связи вспомнить переписку двух знаменитых

средневековых иранских ученых Насир ад-дина Туси и Афзал ад-

дина Кашани.

Пиалу, части которой соединены друг с другом,

Даже пьяница не позволяет себе разбить.

Те изящные руки, ноги и запястья,

Ради чего сотворены и для чего разрушаются?

На этот вопрос Насир ад-дина Туси Кашани ответил следую-

щим рубаи:

Когда жемчужина души соединяется с раковиною тела,

Посредством живой воды она обретает вид человека.

Душа ж, достигнув совершенства, разбивает раковину,

Ибо не должно повелителю находится за завесой

Следует вместе с тем отметить, что обычай разбивать чашу не

носит на Памире повсеместного характера. В некоторых кишла-

ках использованную для обмывания посуду разбивают там же,

где обмывают покойного, и выбрасывают подальше от дома, опа-

саясь вредного воздействия нечистоты трупа [Андреев год: 188].

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-134-3/ 

© МАЭ РАН



170

Многочисленные этнографические материалы свидетельствуют

также том, что чаше отводится и другая роль. Например, в некото-

рых местах Шугнанского и Рошткалинского района чашу не разби-

вают, а отдают однообщиннику. Аналогичным образом в долине Зе-

рафшан на могильном холмике принято оставлять различную посу-

ду, которую в прошлом клали в могилу вместе с умершим [Архив

СПб ФИВ РАН, ф. 121. оп. 1. ед. хр. 227. л. 25]. Можно предполо-

жить, что в данном случае мы имеем дело с широко распространен-

ным древним обычаем дарения или уничтожения какой-либо при-

надлежавшей покойному [Поляков, Черемных 1975: 269].

Существуют различные интерпретации обряда разливания воды

на могиле или вокруг нее. Согласно одной из версии, вода «утоляет

жажду покойного» и рассматривается в качестве его последнего

«дорожного провианта», что, вполне возможно, является отголос-

ком древних воззрений, связанных с «кормлением умершего», ко-

торый «нуждается» в еде, питье, одежде. Довольно широко среди

местного населения распространено также представление о том,

что воду приносят на кладбище, потому что там должны присут-

ствовать все «четыре первоэлемента» вселенной (огонь, вода, зем-

ля, воздух). Вполне вероятно, что с этим отчасти связан обычай

зажигания огня на могилах. В некоторых районах (Дарморахт —

Шугнан) считают, что разливающаяся на могиле вода «охлажда-

ет» душу покойника по отношению к близким [Юсуфбекова год:

137]. Например, в селении Сежд в конце обмывания покойницы

одну чашу холодной воды выливают над ней, говоря «вот и с хо-

лодной водой ты ушла» (ба оби сардат тойд йида). В Вахане (селе-

ние Намадгути боло) после захоронения над могильным холмом

проводят мотыгой и лопатой, которыми обычно начинают рыть

могилу, и трижды поливают их сверху водой. Также в Вахане пос-

ле обряда цировпидид (зажигание светильника) перед порогом дома

выливают воду, чтобы «оградить» покойного от живых. Современ-

ный таджикский исследователь А. Шохуморов пишет, что воду

разливают на могиле по кругу, что, как он полагает, символизиру-

ет круглую каменную оградку, характерную для сакских захоро-

нений на Памире. Данный круг является своего рода оградой, от-

деляющей покойника от живых людей [Шохуморов год: 667].

Очевидно, что обряд разливания воды после ухода или смерти

кого-либо имеет магический характер и символизирует «избавле-

ние», «ограждение», «охлаждение». Одной из мер борьбы против

чилгаи бемор («болезнь сорокадневного периода») у хуфцев За-

падного Памира является трехкратное окунание больного в теп-

лую воду (в которую кладут принесенную с кладбища кость); за-

тем эту воду выливают на могилу, чтобы избавить ребенка от свя-

зи с покойным. В селении Джаджиг (верховья Зерафшана) стару-

ха, прежде чем заплести волосы женщины из числа родственни-

ков умершего, брызгает ей на голову воду, приговаривая: «Да

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-134-3/ 

© МАЭ РАН



171

охладиться ваше сердце от этого покойника» (Дилатон аз хамин

мурда хунук шавад).

По материалам Н.С. Бабаевой, выливание воды вслед похо-

ронной процессии означает разрыв отношений навсегда поки-

дающего свой дом человека с родственниками, которые про-

клинают его со словами: «Дьявол тебе вслед» (бало ба пасут)

[Бабаева ГОД: 100]. У жителей селения Мазори Шариф (Пендже-

кент — Таджикистан) распространен обычай, в котором вода так-

же играет аналогичную роль: если мужчина женится второй раз,

а со дня смерти его предыдущей жены еще не прошел год, то его

сын либо другой близкий родственник выливает воду на могилу

покойной, чтобы та «остыла» и оставила своего мужа.

Можно, таким образом, заключить, что сущность обряда раз-

бивания чаши на могиле у шугнанцев заключается в «охлажде-

нии» или «ограждении» покойного от живых, а сам обряд, функ-

ционируя в иной религиозной и культурной среде, генетически

связан с древним доисламским «культом умершего».

***

Андреев М.С. Таджики долины Хуф. Вып 1.

Бабаева Н.С. Древние верования. МЕСТО, ГОД.

Бертельс А. Е. Пять философских трактатов на тему «афак ва анфус»

(о соотношениях между человеком и вселенной). М., 1970.

Литвинский Б.А. Древние кочевники Крыша мира. М., 1972.

Поляков С.П. Черемных А.И. Погребальные сооружения населения

долины Зеравшана // Домусульманские верования и обряды в Средней

Азии. М., 1975.

Хисматуллин А.А. Крюкова Ю.Л. Смерть и похоронный обряд.

Шохуморов А. Чароjравшанкуни — суннати ориёиву исмоилии мар-

думи Бадахшон // Вопросы Памироведения. Душанбе, 2003. Вып. 5.

Шохуморов А. Священная лампада.

Юсуфбекова З. Семья и семейный быт.

Gignoux Ph. La doctrine du macrocosme-microcosme et ses origines greco-

gnostiques // Iranian and Indo-European Studies. Memorial Volume of Otakar

Kilma. Praha, 1994.

Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/08/08_02/978-5-88431-134-3/ 

© МАЭ РАН


